
        
            
                
            
        

    
 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 

Tập 61 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 18 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi tám, hàng thứ tám. 

 Đệ thập: Chủ bạn viên minh cụ đức môn. Hoành thụ vạn pháp thành vi nhất đại 

 duyên khởi, pháp pháp giao triệt, cố tùy cử nhất pháp, kỳ tha nhất thiết pháp tức bạn 

 chi nhi duyên khởi, diệc tức cử nhất pháp vi chủ, tắc kỳ tha nhất thiết pháp giai vi bạn, 

 nhi phó ư thử nhất pháp cánh dĩ tha pháp vi chủ, tức dư pháp thành bạn nhi tận tập 

 chi. Cố nhất pháp viên mãn nhất thiết pháp chi công đức, thị danh viên mãn cụ đức. 

Chúng ta học đến đây. 

Đây là môn cuối cùng của Thập Huyền, giống như những bài văn khác, môn đầu 

tiên là tổng cương, môn cuối cùng là tổng kết, đều rất quan trọng. Nhất là môn tổng kết 

này vô cùng thù thắng.Thế nào là chủ? Thế nào là bạn? Thế nào gọi là viên minh cụ 

đức? Trong đoạn này đều giải thích rõ. 

Xin xem kinh văn: “hoành thụ vạn pháp”, tám môn trước nói về hoành, môn thứ 

chín nói về thụ. Hoành là gì? Hoành là nói về không gian, hoành biến mười phương. 

Thụ là nói về thời gian, quá khứ, hiện tại, vị lai, thụ cùng tam tế, nghĩa là bao gồm hết 

cả vũ trụ, không cái gì lọt ra ngoài. Pháp của thế và xuất thế gian không rời thời gian 

và không gian. Trong Phật pháp gọi là hoành thụ, muôn sự muôn vật trong thời gian và 

không gian gọi là vạn pháp, chúng ta cũng ở trong đó, chẳng riêng con người ở trong 

đó, tất cả động vật ở trong đó, hoa cỏ cây cối ở trong đó, sơn hà đại địa ở trong đó, vô 

lượng tinh cầu, tinh hệ đều ở trong đó, bất đồng không gian duy thứ cũng ở trong đó. 

Trước đây nói, tương dung tương tức, trùng trùng vô tận, đó là gì? Là tự tánh! Trong 

kinh đức Phật thường nói, tự tánh pháp nhĩ như thị, pháp này vốn là như vậy. Không 

phải  do  con  người  làm,  nên  không  phải  sáng  tạo  ra,  tánh  đức  vốn  là  như  vậy.  Trong 

giáo pháp đại thừa đức Phật thường dùng một câu để miêu tả, gọi là bất khả tư nghị. 

Quí  vị  không  thể  suy  nghĩ,  chắc  chắn  suy  nghĩ  không  tới,  nếu  quí  vị  suy  nghĩ,  càng 

nghĩ càng phức tạp. Vì sao? Vì nghĩ chính là thức thứ sáu. Công năng của thức thứ sáu 

là năng biến, vạn pháp là sở biến, càng nghĩ nó biến hóa càng nhiều. Cho nên không 

thể suy nghĩ. 

Nghị có nghĩa là gì? Là nghị luận, là nói không được, không cách nào nói được. 

Bất khả tư nghị là chân thật, nếu con người thật sự buông bỏ ý niệm, không suy nghĩ, 

không  nói  nữa,  hay  quá,  chân  tướng  liền  hiện  tiền.  Chỉ  cần  quí  vị  không  suy  nghĩ, 

không nói nữa, thì quí vị sẽ đại triệt đại ngộ. Tánh tướng, lý sự, nhân quả trong vũ trụ, 

đều ở trước mặt, quí vị hiểu được hết. Đạo lý gì vậy? chắc quí vị đã hiểu, chúng ta học 

ở trong giảng đường nhiều năm như thế, quí vị không suy nghĩ điều gì, không nói điều 

gì, chẳng phải đã buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước rồi sao? Buông bỏ hết 

chẳng phải thành Phật rồi sao? Như thế quí vị sẽ thật sự nhập cảnh giới Hoa Nghiêm, 

không  nhập  được  vì  chúng  ta  vẫn  còn  tưởng,  vẫn  còn  thảo  luận,  nghị  luận,  như  thế 

không được đâu. Chỉ cần quí vị có tưởng, quí vị vẫn đang nghị luận, nói thiệt, đứng 

bên lề cũng không có phần. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm là đại học Phật giáo, trường học này 

là một ngôi trường viên mãn, từ tiểu học đến đại học, tiểu học lớp 1 là Bồ Tát Sơ Tín vị 

trong Thập Tín. Sơ Tín là Bồ Tát tiểu học lớp 1, chúng ta vào đó được chăng? Không 

được. Vì sao? Vì điều kiện vào đó là phải buông bỏ tâm thô nhất, phiền não thô nhất là 

kiến hoặc. Trong tam giới, dục giới, sắc giới, vô sắc giới, phải buông bỏ quan niệm sai 

lầm trong tam giới. Quan niệm sai lầm có rất nhiều, đức Phật quy nạp thành 88 phẩm, 

phẩm  nghĩa  là  loại,  chia  thành  88  loại.  Trong  quá  trình  dạy  học,  đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni dùng phương tiện thiện xảo, quy nạp 88 loại này thành 5 loại, như vậy dễ học , 

tiện lợi cho hàng sơ cơ. 

Năm loại, thứ nhất là thân kiến, lục đạo phàm phu chúng ta coi thân này là của 

ta. Đức Phật nói đây là điều thứ nhất trong kiến giải sai lầm. Thân là gì? Thân không 

phải là mình. Không phải là ta vậy là gì? Thân là cái ta  có, chứ không phải ta . Giống 

2  Tập 61 



như  quần  áo,  quần  áo  không  phải  ta,  quần  áo  là  cái  ta  có.  Quí  vị  nghĩ  xem,  chẳng 

những chúng ta nhìn sai, mà trong lục đạo, trời dục giới, trời sắc giới, trời vô sắc giới, 

đều sai lầm, đều chấp thân này là ta. Trời vô sắc giới thông minh hơn chúng ta. Vì sao? 

Bởi  họ  không  có  thân,  không  có  thân,  nhưng  họ  chấp  linh  hồn  là  ta,  vẫn  là  sai  lầm! 

Linh hồn không phải là ta. Cái gì là ta? Linh tánh mới là ta! Linh hồn không phải là 

mình. Vì sao? Vì linh hồn là giả không có thật. Sao gọi là giả? Bởi nó biến, nó có sanh 

diệt. Chân ngã bất sanh bất diệt. Có chăng? Có ! Ở đâu? Ở ngay thân này. Bộ phận nào 

trên thân? Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: Vua Ba Tư Nặc cũng không biết chân tướng 

sự thật này, thỉnh giáo với đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đức Phật nói cho vua biết chân 

tướng sự thật. Đức Phật có rất nhiều phương tiện, vua Ba Tư Nặc bằng tuổi với đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật nói với vua về chân ngã, chân ngã ở đâu? Đức Phật 

hỏi vua: Lần thứ nhất ông thấy sông Hằng năm ấy bao nhiêu tuổi? Vua trả lời: Năm lên 

3  tuổi  mẫu  thân  dẫn  con  đi  ngang  qua  sông  Hằng,  đây  là  lần  đầu  tiên  con  thấy  sông 

Hằng. Đức Phật hỏi: Năm 3 tuổi ông thấy sông Hằng, cái thấy thấy sông Hằng đó, và 

năm 13 tuổi ông thấy sông Hằng, có khác biệt chăng? Không, không có khác biệt. Năm 

23 tuổi thì sao? Cũng không khác biệt, con thấy rất rõ mà, lên 3 tuổi thấy như vậy, 13 

tuổi  thấy  vẫn  như  vậy.  Đức  Phật  hỏi,  năm  nay  ông  bao  nhiêu  tuổi?  Năm  nay  con  62 

tuổi.  Vua  62  tuổi  thì  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cũng  62  tuổi,  hai  người  bằng  tuổi 

nhau. Đức Phật nói, bây giờ ông thấy sông Hằng, và ngày xưa ông thấy sông Hằng có 

khác chăng? Không khác, thấy không khác. Đức Phật nói, năm nay ông 62 tuổi, so với 

10 về trước thân ông thế nào? Thân con không tốt, nó già suy rồi. So với 20 năm về 

trước thì sao? Lại càng già hơn. Đức Phật nói với vua: Ông xem thân của ông có già, 

nhưng cái thấy không già. Thân có biến hóa, mỗi ngày đều lão hóa, nhưng cái thấy của 

ông không già. Đức Phật  nói  tiếp:  có già là giả, không già là chân.  Vua Ba  Tư  Nặc 

cũng là người thông minh, nên đã hiểu được. 

Có biến là có sanh diệt, thân này có sanh diệt, tánh thấy không diệt, không lão 

hóa, bất sanh bất diệt. Quí vị nói cặp mắt của tôi lão hóa. Cái đó không tính, đó là do 

cơ khí của quí vị có vấn đề, đeo mắt kính vào chẳng phải lại thấy rõ đó sao? Cho nên 

đức Phật hỏi là hỏi tánh thấy, cái  mà quí vị thấy được đó. Nói cách khác, cái quí vị 

nghe được, nghe được là tánh nghe. Căn tánh lục căn là chân. Thân này diệt  rồi, có 

sanh  diệt  diệt  rồi,  nhưng  linh  tánh  bất  diệt,  cái  này  mới  thật  là  quí  vị.  Sao  quí  vị  lại 

chấp thân này là mình? Sao có thể chấp nhãn nhĩ tỷ thiệt thân là mình được? Tự tánh ở 

mắt gọi là thấy, tánh thấy, ở tai gọi là tánh nghe, ở lưỡi gọi là tánh vị, lưỡi nếm vị, ở 

thân, thân là tiếp xúc.Căn tánh lục căn, đức Phật thường nói phóng quang động địa. Đó 

là gì? Là tự tánh quí vị, căn tánh lục căn là tự tánh của  chúng ta. Khi  mê gọi là linh 

hồn, khi giác ngộ nó chính là tự tánh. Khi mê rất đáng thương, không ra khỏi luân hồi 

Tập 61  3 



lục  đạo.  Đó  là  gì?  Vì  chấp  cái  đó  là  mình,  mê  hoặc  điên  đảo.  Khi  ngộ  rồi,  giác  mà 

không  mê,  không  còn  trong  lục  đạo,  siêu  việt  lục  đạo.  Cho  nên  trong  pháp  giới  Tứ 

Thánh gọi là linh tánh, chứ không phải linh hồn. Tuy chưa thật sự giác ngộ, nhưng đã 

giác  ngộ  được  một  phần  nào  đó.  Họ  đã  buông  bỏ,  A  La  Hán  buông  bỏ  chấp  trước, 

không còn chấp trước nên thành chánh giác. Chánh giác là linh tánh, chứ không gọi là 

linh  hồn.  Phàm  phu  lục  đạo  bất  giác,  bất  giác  nên  mới  gọi  là  linh  hồn.  Kỳ  thật  hồn 

không linh, nó rất hồ đồ, đâu có linh! Mê hồn, đây là sự thật. 

Khổng Lão Phu tử nói rất hay, phải chăng ông ấy biết được chân tướng? Ông ấy 

không nói  rõ, chúng ta cũng đoán chẳng ra. Trong Dị Hệ Từ Truyện, bộ phận đó là 

trước tác của Khổng Tử, trong đó nói về một mẩu chuyện mang tên Du Hồn. “tinh khí 

vi vật, du hồn vi biến”. Đầu thai trong lục đạo là gì? Là du hồn. Nói rất hay. Đạo Phật 

gọi là thần thức, A Lại Da đến đó đầu thai, tiên lai hậu khứ làm chủ, nghĩa là nói về 

thần thức. Vì tốc độ của nó quá nhanh, tánh nó không định, cho nên đúng là du hồn, 

tốc độ rất nhanh, đi khắp nơi, không ổn định, cho nên Phu Tử gọi nó là du hồn. Phu Tử 

nói: “tinh khí vi vật”, là vật chất, nói hay quá. 

Các  nhà  khoa  học  lượng  tử  ngày  nay  nói  vật  chất  là  gì?  Vật  chất  là  tâm  niệm, 

cũng gọi là tâm thức, tích lũy liên tục sinh ra huyễn tướng là vật chất. Phu Tử nói “tinh 

khí  vi  vật”.  Tinh  là  chuyển  tướng  của  A  Lại  Da,  là  kiến  phần  của  A  Lại  Da;  khí  là 

nghiệp tướng của A Lại Da, khí là trường, giới khoa học ngày nay gọi khí là trường, 

nghĩa là một hiện tượng dao động, ngày nay gọi là năng lượng, khí là năng lượng, tinh 

là thông tin. Hai thứ này hợp lại thành hiện tượng vật chất. Bồ Tát Di Lặc nói: “niệm 

niệm thành hình, hình giai hữu thức”. Thức ở đây là tinh, tinh hoa. Năng lượng là khí. 

Chúng ta cảm nhận như thế, càng thấy càng rõ ràng, Phu Tử đúng là hóa thân của Chư 

Phật Bồ Tát, không đơn giản đâu. Sao ông ấy nói ra được những điều như vậy? Chúng 

ta đọc kinh bao nhiêu năm rồi, mà cũng chưa ngộ ra được. Nhưng ngày nay từ Phật 

pháp, từ trong lượng tử lực học, chúng ta thấy có lý, không tệ tí nào, thế mới hiểu được 

đây là tam tế tướng của A Lại Da. 

Đạo gia nói về tinh khí thần. Nếu đứng về mặt tinh khí thần mà nói, ba chữ này 

chữ nào thuộc về năng lượng? chữ nào thuộc về vật chất? chữ nào thuộc về thông tin? 

Đều có thể phối hợp được. Đạo Phật nói là tam tế tướng của A Lại Da, tam tế tướng là 

chủ tạo vật. Ta từ đâu đến? Ta từ tam tế tướng biến hiện ra. Bản thể của ta là gì? Là tự 

tánh, là tánh đức. Vì sao có ta? Vì chấp trước thức thứ bảy, thức thứ bảy là mạt na, là ý 

căn. Chấp trước kiên cố, cho rằng mạt na là ta nên chấp trước không buông, cho nên 

gọi nó là thần thức. Vì có chấp trước, nên “tứ đại phiền não thường tương tùy”. Tứ đại 

phiền não, đầu tiên là chấp ngã, chấp trước cái đó là ta, nên khởi lên tham sân si. Ngã 

4  Tập 61 



ái là tham, ngã mạn là sân, thứ ba là ngã si. Cho nên gọi tham sân si là căn bản phiền 

não. Từ đâu mà có? Niệm đầu tiên mê là nó khởi lên ngay, theo ta khởi lên. Điều này 

cần  nên  biết.  Nếu  cái  ta  đoạn  rồi,  biết  được  cái  đó  chẳng  phải  ta,  chẳng  những  thân 

không  phải  là  ta,  thần  thức  cũng  không  phải  là  ta.  Vấn  đề  được  giải  quyết  rồi,  giải 

quyết cái gì? Đoạn được tham sân si. Chỉ cần đoạn tham sân si là chứng được chánh 

giác. Tuy địa vị chánh giác không cao, chỉ là bậc A La Hán.  Trong Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh Giác, quí vị đã chứng được chánh giác rồi. Chứng chánh giác thì không 

còn lục đạo nữa, miên viễn thoát ly lục đạo luân hồi, lục đạo không còn nữa. Lục đạo 

do chấp trước biến hiện ra, có chấp trước là có lục đạo, không còn chấp trước là không 

có lục đạo. Lục đạo không còn, nhưng còn phân biệt, còn phân biệt, chưa đoạn phân 

biệt, vẫn còn khởi tâm động niệm, đó là gì? Pháp giới Tứ Thánh, là Thanh Văn, Duyên 

Giác,  Bồ  Tát,  Phật  trong  mười  pháp  giới,  vẫn  còn  huyễn  tướng  này  tồn  tại.  Nó  cũng 

không có thật, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, nó không có thật. Trong đại thừa 

giáo gọi những người đó là phàm phu, gọi lục đạo là nội phàm, gọi pháp giới Tứ Thánh 

là ngoại phàm, nghĩa là phàm phu ngoài lục đạo, không  phải hàng thánh nhân. Hàng 

thánh nhân phải như thế nào? Phải minh tâm kiến tánh mới là thánh nhân. Cho nên tiêu 

chuẩn  thánh  nhân  trong  giáo  pháp  đại  thừa  rất  cao,  phải  là  người  phá  một  phẩm  vô 

minh, chứng một phần pháp thân, thật sự minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đó 

mới là thánh nhân. Kinh Hoa Nghiêm nói Bồ Tát Sơ Trụ, từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác, có 

41 cấp bậc, 41 cấp bậc này gọi là nhân địa. Vì sao? Vì chưa đoạn tập khí phiền não vô 

thỉ vô minh, đoạn tập khí rồi là quả vị cứu cánh, gọi là Diệu Giác. Quả vị Diệu Giác 

không ở cõi Thật Báo, vậy ở đâu? Ở cõi Thường Tịch Quang . Tịnh tông gọi là Thường 

Tịch  Quang,  Thường  Tịch  Quang  là  tự  tánh,  hoàn  toàn  trở  về  tự  tánh  một  cách  viên 

mãn. Những đạo lý, những sự việc này chẳng thể không biết. 

Đức Phật từ bi dạy chúng ta, dạy điều gì? Dạy chúng ta trở về tự tánh. Trở về 

cách  nào?  Nếu  quí  vị  là  hàng  lợi  căn,  chỉ  cần  một  câu  là  giải  quyết  xong,  nghĩa  là 

buông bỏ khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, quí vị sẽ chứng được Bồ Tát Sơ 

Trụ của Viên Giáo, như thế là thành công rồi, sanh về Thật Báo Trang Nghiêm độ. Ở 

đây nói về Thập Huyền Môn, đó là cảnh giới của quí vị, quí vị đã chứng nhập Thập 

Huyền  Môn.  Đây  không  phải  giải  ngộ  mà  là  chứng  ngộ.  Nhập  Thập  Huyền  Môn  là 

nhập  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  cũng  có  nghĩa  là  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ  của  đức 

Phật Tỳ Lô Giá Na, là thế giới Hoa Tạng. Nhập thế giới Hoa Tạng là nhập thế giới Cực 

lạc. Vì sao? Quí vị đến đó chắc chắn gặp Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền, hai vị đại Bồ 

Tát này là lớp trưởng dẫn đầu, các ngài sẽ dẫn quí vị đến thế giới Cực lạc, thăm đức 

Phật A Di Đà. Như thế là thành công rồi. 

Tập 61  5 



Cho nên bất khả tư, bất khả nghị. Câu bất khả tư nghị quá hay. Chúng ta không 

thể khai ngộ, nguyên nhân vì sao? Vì chúng ta dùng đầu óc này để suy nghĩ. Hỏng việc 

rồi! Càng nghĩ càng sai lầm! Đạo lý đức Phật nói quí vị suy nghĩ được chăng? Từ trong 

tự tánh lưu xuất ra, tự tánh không thông qua ý thức. Ngày nay chúng ta dùng ý thức để 

hiểu nghĩa kinh, hoàn toàn giải sai hết, vấn đề là ở chỗ này. 

Trong tông môn người thật sự khai ngộ, cầu thầy ấn chứng cho họ, thầy có giảng 

cho họ chăng? Không! Học trò đoạn hết khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, vừa 

nghĩ chẳng phải lại khởi lên hết sao? Không thể nói, vừa nói nó cũng khởi lên. Cho nên 

trong tông môn thi thông thường là ám chỉ, lấy tâm ấn tâm, tâm tôi biết, tâm quí vị biết, 

được rồi, vấn đề đã được giải quyết. Đó gọi là lấy tâm ấn tâm. Tuyệt đối không ở chỗ 

ngôn  ngữ  văn  tự,  không  liên  quan  gì  đến  ngôn  ngữ  văn  tự.  Nhất  ngộ  nhất  thiết  ngộ, 

thông hết! Chẳng những làu thông  kinh điển mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong 

suốt 49 năm, mà tất cả pháp của thế và xuất thế gian cũng đều thông hết. Vì sao? Vì nó 

do tự tánh biến ra, quí vị thấy tánh rồi, sao có thể không biết được. 

Từ đó cho thấy, buông bỏ quan trọng biết bao, không chịu buông bỏ, từ từ thôi, 

đến khi nào quí vị mới thấy được tánh đây? Khi nào buông bỏ là khi đó thấy tánh. Đời 

này không chịu buông bỏ thì đời sau tính tiếp. Hiểu được đạo lý này, khẳng định đạo lý 

này, tin tưởng đạo lý này, không buông bỏ được sao? Bảo quí vị buông bỏ, vì tất cả 

đều là phiền não, khởi tâm động niệm là vô minh phiền não, phân biệt là trần sa phiền 

não, chấp trước là kiến tư phiền não, tổng danh xưng gọi là phiền não. Vừa khởi tâm 

suy nghĩ là phiền não sanh, vừa mở miệng nói chuyện là phiền não sanh. 

Những điều này đứng ở chỗ viên minh cụ đức môn mà nói, vì lúc trước quí vị đã 

học rất nhiều rồi. Nghe rồi không cảm thấy kỳ lạ, có thể tin, tuy chưa buông bỏ được, 

nhưng tin tưởng, từ từ lãnh hội, cho nên học Phật, không thể dùng tưởng, không thể 

dùng nói. Dùng cái gì? Dùng sự huân tập không ngừng. Bây giờ mình chưa làm được, 

phải làm sao? Nghe nhiều, nghe hết lần này đến lần khác. Ngày xưa chắc chắn rất khó 

khăn, ngày nay dễ dàng hơn nhiều, ngày nay khoa học kỹ nghệ phát đạt, có máy thu 

âm, thu hình, khi học thu âm lại, nghe lại lần này đến lần khác. Thật sự muốn khế nhập 

cảnh giới, thì nhất định phải hiểu ý nghĩa câu nói của người xưa: “nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu”. Một đời thật sự muốn khế nhập cảnh giới, học một bộ kinh thôi, 

tuyệt  đối  không  đổi  bộ  kinh  thứ  hai,  nghe  hết  lần  này  đến  lần  khác.  Người  xưa  nói: 

“độc thư thiên biến, kỳ nghĩa tự kiến”, là khai ngộ rồi. Một bộ kinh thật sự nghe được 

1000 lần, người lợi căn chắc chắn sẽ khai ngộ, người độn căn thì chưa được. 

6  Tập 61 



Người xưa đưa ra điển hình cho ta thấy:  Trong Pháp Bảo Đàn Kinh có Pháp Đạt 

thiền sư, đọc kinh Pháp Hoa 3000 lần mà chưa khai ngộ. Đến Tào Khê lễ bái Lục Tổ, 

Lục Tổ nói với thiền sư, lập tức thiền sư khai ngộ. Chúng ta nghe những lời Lục Tổ 

dạy  mà  không  khai  ngộ,  nhưng  thiền  sư  nghe  rồi  bèn  khai  ngộ.  Nguyên  nhân  gì?  Vì 

thiền sư có nền tảng 3000 bộ kinh Pháp Hoa, cũng có nghĩa là thiền sư đã đạt đến bờ 

khai  ngộ  rồi,  còn  thiếu  một  tí  nữa  thôi.  Đến  Tào  Khê  Lục  Tổ  điểm  một  cái  bèn  khai 

ngộ  ngay.  Đạo  lý  là  như  vậy.  Điển  hình  của  người  xưa  có  rất  nhiều,  chúng  ta  nghe 

nhiều và thấy cũng rất nhiều, nhưng sao ta không giác ngộ? Nếu như nghe rồi mà bắt 

chước làm theo thì sẽ thành công thôi. 

Những điều chúng ta thấy, nghe trong thời cận đại, những người niệm Phật vãng 

sanh tịnh độ, khi qua đời hiện ra tướng tốt, người thì ngồi vãng sanh, người thì đứng 

vãng sanh, quí vị quan sát kỹ xem, họ đều là nhất môn thâm nhập, một bộ kinh, một 

câu Phật hiệu. Rất đơn giản, đâu có phiền phức? Thật sự thành công rồi, về thế giới tây 

phương  cực  lạc,  dễ  dàng  minh  tâm  kiến  tánh.  Vì  sao?  Vẫn  là  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu. Về thế giới tây phương cực lạc sự lợi ích đó rất lớn. Phàm thánh 

đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, đều là Bồ Tát A Duy Việt Trí, điều đó thật đáng nể. 

Bồ  Tát  A  Duy  Việt  Trí  có năng lực  phân  thân, phân ra  vô  lượng  vô biên  thân.  Hàng 

ngày ngoài việc nghe đức Phật A Di Đà nói pháp, muốn nghe pháp gì có pháp đó, nghe 

được pháp đó. Chúng ta đoán thử xem họ  muốn nghe pháp gì? Chắc  chắn họ  muốn 

nghe những bộ kinh mà bình thường họ đã học qua, tuyệt đối họ không học rộng nghe 

nhiều. Chúng ta có thể tưởng tượng ra, học rộng nghe nhiều là loạn tạp mất. Cho nên 

chỗ này nhất định phải hiểu, đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng nhiều kinh, thuyết nhiều 

pháp môn, là vì tất cả chúng sanh, chứ không phải vì ta. Trong tất cả chúng sanh những 

người biết học , các vị đại sư khảo học trò, họ biết chăng? Câu này hỏi hay quá, biết 

chăng? Người biết  họ bèn học một bộ, người không biết học rất nhiều, học rộng nghe 

nhiều, sai lầm lớn. Một môn thông rồi, tất cả kinh đều thông. Một môn là thấy tánh. 

Đại sư Huệ Năng không biết chữ, ngài khai ngộ năm 24 tuổi, chỉ nghe được một 

bộ kinh Kim Cang. Bản thân ngài không biết chữ, cũng không biết đọc, nghe người ta 

đọc mấy câu, Ngài bèn học mấy câu đó, càng đọc càng thấy có vị, nếm được pháp vị 

rồi. Nửa đêm Ngũ Tổ giảng đại ý kinh Kim Cang cho ngài. Chúng ta phỏng đoán nhiều 

lắm là 2 tiếng đồng hồ. Giảng đến câu: “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền đại 

triệt đại ngộ. Ngài bèn báo cáo chỗ sở đắc của mình với Ngũ Tổ. Tự tánh như thế nào? 

Ngài nói lên 5 câu, tổng cộng 20 chữ: Vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự 

đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. Ngài nói lên 20 chữ. Lập tức Ngũ 

Tổ đem y bát truyền cho ngài, bảo ngài phải đi ngay. Biểu diễn cho chúng ta xem đấy. 

Tập 61  7 



Ngài có cần học kinh giáo chăng? Không cần. Đến giữa đường gặp, gặp Tỳ kheo ni Vô 

Tận Tạng, Tỳ kheo ni Vô Tận Tạng này cũng rất giỏi, cô ấy thọ trì kinh Đại Niết Bàn. 

Chúng ta biết phân lượng của kinh Đại Niết Bàn rất lớn, có hai bổn, một bổn 36 quyển, 

một bổn 40 quyển, cô ấy đọc nhiều năm, đọc rất thông thuộc, đọc tụng hàng ngày. Khi 

đại sư Huệ Năng đi lẩn trốn, gặp vị Tỳ kheo ni này, nghe cô ấy đọc kinh, đọc xong rồi, 

vị Tỳ kheo ni này gom lại cất đi. Đại sư Huệ Năng nói với cô ấy: Cô đọc bộ kinh này 

trong đây nói gì? Đại sư nói ý nghĩa trong kinh cho cô ấy nghe, cô nghe rồi rất hoan 

hỷ, càng nghe càng hoan hỷ, đem bộ kinh ra thỉnh giáo với ngài, ngài nói, tôi không 

biết chữ. Cô ấy nói, ngài không biết chữ sao hiểu được? Ngài nói cái này không liên 

quan đến việc biết chữ hay không biết chữ. 

Một  đời  đại  sư  Huệ  Năng  độ  được  43  người,  trong  số  học  trò  của  ngài  có  43 

người đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, Tỳ kheo ni Vô Tận Tạng là người đầu tiên, 

người nữ đầu tiên được ngài khai ngộ. Khi đó Lục Tổ mới 24 tuổi, sau khi ngài khai 

ngộ rồi bèn đi giúp cho người khác, ngài giỏi quá! Nếu quí vị hỏi vì sao vậy? Tự tánh 

pháp nhĩ như thị, chỉ cần quí vị kiến tánh, vấn đề sẽ được giải quyết. Điều kiện kiến 

tánh là phải buông bỏ. Buông bỏ từ đâu? Từ chỗ khởi tâm động niệm, nghĩa là không 

khởi tâm  không  động niệm.  Lục  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  lục  trần, không khởi tâm 

động  niệm  mới  được,  khởi  tâm  động  niệm  thì  không  được.  Quí  vị  nghĩ  xem  không 

khởi tâm động niệm, lấy đâu ra phân biệt chấp trước? không có phân biệt chấp trước. 

Cho nên gọi là nhất thời đốn xả, đốn xả là đốn ngộ, một bước  bước đến cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm , siêu việt lục đạo, siêu việt mười pháp giới, một bước lên trời, không 

dễ đâu. 

Khi tôi mới học Phật, thầy giáo giới thiệu Phật pháp cho tôi, đặc biệt nhắc nhở 

tôi không được học theo ngài Huệ Năng, học không được. Trước thời ngài Huệ Năng 

không thấy có ai được như vậy, sau thời ngài cũng không có Huệ Năng thứ hai, thầy 

giáo  nói  đó  là  một  bước  lên  trời.  Lên  trời  rồi,  được,  không  sao  hết,  thành  Phật  rồi. 

Không lên được, tan xương nát thịt, té xuống mà chết, hoàn toàn sai lầm. Cho nên thầy 

giáo bảo tôi học Pháp Tướng Tông, Pháp Tướng Tông là leo cầu thang, lên từ từ, từng 

bậc từng bậc tiến lên, đó là một bước lên trời. Lý sự đều phải thông hết. 

Đạo Phật thật sự có trí huệ, có phương tiện thiện xảo, nghĩa là nói với quí vị một 

nguyên tắc: “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, trong đây có đạo lý. Nhất môn 

thâm nhập là gì? Nhất môn thâm nhập là thiền định, là tam muội. Giữ vững nhất môn 

thâm nhập gọi là trì giới, tam học giới định huệ, quí vị phải giữ quy củ, quy củ dạy quí 

vị nhất môn thâm nhập, giữ vững một môn, tâm địa thanh tịnh không nhiễm một bụi 

trần.  Phải  biết  rằng,  84000  pháp  môn  đều  là  thiền  định,  đều  là  tam  muội,  tam  muội 

8  Tập 61 



chính là thiền định, 84000 tam muội, vô lượng tam muội. Quí vị học pháp môn nào bèn 

gọi  pháp  môn  đó  là  tam  muội.  Tôi  chuyên  về  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  gọi  là  niệm  Phật 

tam  muội,  chuyên  về  Pháp  Hoa  gọi  là  Pháp  Hoa  tam  muội,  chuyên  về  Lăng  Nghiêm 

gọi là Lăng Nghiêm tam muội, chuyên về Hoa Nghiêm gọi là Hoa Nghiêm tam muội. 

Nhất định giữ một môn, tâm sẽ định, không tán loạn. Định đến một trình độ nào đó sẽ 

hoát nhiên đại ngộ. Đạo lý là ở chỗ này. 

Thông thường học thấy khó, khó ở chỗ nào? Khó ở chỗ không hiểu đạo lý này, 

đạo lý này quả thật rất thâm sâu. Họ đi đến đâu? Đi đến chỗ học rộng nghe nhiều, đi 

đến chỗ học rộng nghe nhiều, đại đa số đều thành tựu, họ trở thành học giả của đạo 

Phật. Người đời thường gọi họ là nhà Phật học. Nhà Phật học không được rồi, nhà Phật 

học sẽ không khai ngộ, họ nói thao thao bất tuyệt, trước tác rất nhiều, nhưng không có 

phần liễu sanh thoát tử ra khỏi ba cõi, tương lai vẫn phải chịu sự chi phối của sanh tử, 

vẫn phải ở trong luân hồi. Ngày xưa thầy Lý thường nhắc nhở tôi như vậy. 

Học Phật khó, khó gặp được chân thiện tri thức,  khó gặp hộ pháp chân thật, khó 

gặp  đồng  tham  đạo  hữu  chân  chánh.  Có  đầy  đủ ba  điều kiện  này  rồi,  thì  nhân  duyên 

của quí vị đã thành tựu. Kinh Di Đà nói: “bất khả dĩ thiểu thiện căn phước đức nhân 

duyên đắc sanh bỉ quốc”, nhân duyên của quí vị đầy đủ, thiện căn là tín giải,  phước 

đức là hành chứng, tín giải hành chứng. Sao có lý không thành tựu! 

Đoạn này nói: “Hoành thụ vạn pháp thành vi nhất đại duyên khởi”. Câu này là 

tổng kết của chín môn trước. “Nhất đại duyên khởi” là gì? Nhất đại duyên khởi là một 

thể, biến pháp giới hư không giới là một thể, đây là đại duyên khởi. 

Trong giới khoa học và triết học ngày nay, vấn đề lớn nhất là vũ trụ từ đâu mà 

có? Vì sao có vũ trụ? Phật pháp gọi đó là duyên khởi. Nhất đại duyên khởi ở đây là nói 

về duyên khởi của vũ trụ, duyên khởi của vạn pháp, duyên khởi của sinh mạng, duyên 

khởi của ta, ta từ đâu đến. Phật pháp nói hay hơn triết học và khoa học. Đạo Phật nói 

về chánh báo y báo, nói rất hay. Chánh báo là gì? Chánh báo là chính mình, ta từ đâu 

mà có. Y báo là vũ trụ, muôn sự muôn vật trong vũ trụ là y báo. Tất cả con người là 

nhân sự y báo, động vật, thực vật, khoáng vật, hiện tượng tự nhiên, là y báo trong cuộc 

sống của chúng ta, tất cả đều thuộc về y báo, trong y báo chia ra làm nhiều loại. 

Duyên  khởi này  chúng  ta  học  qua  Hoàn  Nguyên  Quán  sẽ thấy  rõ hơn.  Từ nhất 

thể  khởi  nhị  dụng,  nhất  thể  là  tự  tánh.  Thể  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh,  chính  là 

Thường  Tịch  Quang  mà  tịnh  tông  nói,  thể  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh,  từ  nhất  thể 

khởi nhị dụng, nhị dụng là xuất hiện y báo và chánh báo. Khi nào y báo chánh báo xuất 

hiện? Nói thiệt với quí vị, ngay đây thôi, không có quá khứ, cũng không có vị lai, nói 

Tập 61  9 



thiệt  với  quí  vị  là  như  vậy.  Một  niệm  mà  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  chính  là  hiện  tiền  đây, 

không phải quá khứ cũng không phải vị lai, quá khứ đã qua rồi, vị lai lại chưa đến, một 

niệm  ngay  đây,  niệm  niệm  đều  ngay  đây.  Quí  vị  đoạn  được,  chứng  được,  thành  tựu 

được, ở một niệm ngay đây, không phải quá khứ, không phải vị lai, không phải thế giới 

này hay tha phương khác. Thế giới này, tha phương khác, quá khứ, vị lai đều là huyễn 

giác, không có thật. Vì sao? Quí vị nghĩ thử xem, nói quá khứ vi lai, thế giới này tha 

phương khác, trong Bách Pháp đều thuộc về bất tương ưng hành pháp. Không gian là 

phương phân, thời gian là thời phân, hai cái này đều là 24 bất tương ưng. Bất tương 

ưng, dùng cách nói ngày nay, gọi là khái niệm trừu tượng, vốn không có thật, là khái 

niệm sai lầm. Khái niệm này phàm phu có, Phật Bồ Tát không có. 

Ở đây quan trọng nhất là, “hoành thụ vạn pháp thành vi nhất đại duyên khởi”, là 

nhất thể. Ngày nay chúng ta tu Lục Hòa Kính, lấy điều này coi là kiến hòa đồng giải, 

vũ trụ và ta là một thể, chúng sanh và ta là một thể, vạn vật và ta là một thể, tất cả con 

người với ta là một thể, đó là Hòa. Chúng ta lấy nhất đại duyên khởi của vũ trụ, dùng 

thân  làm  ví  dụ,  như  thân  chúng  ta,  bên  ngoài  có  ngũ  quan:  nhãn,  nhĩ,  tỷ,  thiệt,  thân. 

Trong thân có ngũ tạng lục phủ, rất nhiều khí quản. Thực tế mà nói là y chánh không 

hai.  Ngũ  quan  và  ngũ  tạng  lục  phủ  bên  trong,  do  cái  gì  hợp  thành?  Do  tế  bào  hợp 

thành, tế bào chia nhỏ ra là phân tử hợp thành, phân tử chia nhỏ ra là nguyên tử hợp 

thành, nguyên tử chia nhỏ ra là lạp tử hợp thành. Đoạn trước chúng ta học qua, mỗi lạp 

tử  đều  rất  nhỏ,  hiện  tượng  vật  chất  rất  nhỏ,  nó  tương  tức  tương  dung,  tất  cả  tin  tức 

trong biến pháp giới hư không giới đều ở trong đó. Cho nên trong mỗi lạp tử đều có 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm hoàn chỉnh. Đoạn trước chúng ta có học qua, là 

sự thật không giả dối đâu,  Bồ Tát Phổ Hiền đã nhập được cảnh giới này. Đức Phật dạy 

nhất đại duyên khởi là một sinh mạng thể cộng đồng, tự tha là một, sanh Phật không 

hai, chúng sanh và Phật là một chẳng phải hai. Tâm thanh tịnh bình đẳng giác của ta 

hiện ra, đây là tánh đức, tâm đại từ đại bi của ta sanh khởi. Quí vị sẽ giống như chư 

Phật Bồ Tát, Bồ Tát ở đây là pháp thân Bồ Tát, chứ không phải Bồ Tát bình thường. 

Đối với con người và sự việc quí vị không khởi tâm phân biệt chấp trước, chẳng những 

không khởi tâm phân biệt chấp trước, mà không khởi tâm động niệm. Đó là cảnh giới 

gì vậy? Là chư Phật Bồ Tát ứng hóa trong mười pháp giới, ứng hóa trong lục đạo, ứng 

hóa tại nhân gian. Các ngài đến đó làm gì? Đến đó hành Tứ đức, chúng ta dùng câu nói 

trong Hoàn Nguyên Quán, nghĩa là các ngài đến làm việc này, bởi các ngài không phải 

là  nghiệp  báo  thân  nữa,  các  ngài  đến  hành  Tứ  đức,  giáo  hóa  chúng  sanh,  giúp  cho 

chúng  sanh  giác  ngộ.  Nhất  định  là  “tùy  duyên  diệu  dụng,  oai  nghi  hữu  tắc,  nhu  hòa 

chất trực, đại chúng sanh khổ”, chắc chắn các ngài làm như vậy. Tuy hàng ngày làm, 

hàng ngày biểu diễn như vậy, nhưng dấu vết cũng không có, các ngài không khởi tâm 

10  Tập 61 



động niệm. Khởi tâm động niệm đã không có, lấy đâu ra phân biệt chấp trước! Đây là 

cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

“Pháp pháp giao triệt”, ý nghĩa của câu này dài và thâm sâu quá. Cơ thể vật chất 

này, những thứ nguyên tử, điện tử, lạp tử cấu thành cơ thể vật chất này, và thân của tất 

cả chúng sanh là một thứ, đều là do vật chất hợp thành. Hoa cỏ cây cối cũng cùng một 

thứ vật chất hợp thành, thậm chí đến sơn hà đại địa, biến pháp giới hư không giới cũng 

cùng một thứ vật chất. Vật chất từ đâu mà có? Từ ý niệm sanh ra, cho nên sức mạnh 

của ý niệm không thể nghĩ bàn, sức mạnh của ý niệm quá vĩ đại. Cái gì hiện ra vũ trụ 

này? Ý niệm hiện ra, một niệm bất giác nên vũ trụ này xuất hiện, đây là nhất đại duyên 

khởi. 

Dưới đây nói: “Cố tùy cử nhất pháp kỳ tha nhất thiết pháp tức bạn chi nhi duyên 

khởi”. Trong kinh đức Phật cho chúng ta biết, vũ trụ từ đâu mà có? Do một niệm bất 

giác, gọi một niệm bất giác này là vô minh, từ vô minh này đức Phật còn thêm vào hai 

chữ nữa, gọi là vô thỉ vô minh. Ý nghĩa của những chữ này rất thâm sâu, nó đều giúp 

cho chúng ta giác ngộ. Vô thỉ nghĩa là gì? Là không có bắt đầu, một niệm bất giác này 

không  có  bắt đầu, không  có  nguyên  nhân.  Nếu    nghiên  cứu    sao  lại  có  một  niệm  bất 

giác  này?    Nghĩ  thử  xem,  lại  khởi  lên  phân  biệt  chấp  trước  nữa  rồi.  Phân  biệt  chấp 

trước là vọng tâm, chắc chắn vọng tâm không thể duyên được đến chân tâm, vọng tâm 

chỉ có thể duyên đến vọng cảnh, vọng tâm là A Lại Da, cho nên đối nội, lượng tử lực 

học  ngày  nay  nói  nó  duyên  đến  A  Lại  Da,  đối  ngoại  là  hồng  quan  thế  giới,  nghĩa  là 

duyên đến vũ trụ, vũ trụ vô lượng vô biên tế, có thể duyên đến vũ trụ. 

Trong cuốn Giải Độc Mạt Thế Dự Ngôn, các nhà vật lý học ngày nay, đỉnh cao 

của khoa học, tôi thấy trong báo cáo, họ nói khoa học ngày nay nói, vũ trụ mà ta thấy 

được, chỉ là 10 % của vũ trụ, họ nghĩ còn 90 % của vũ trụ đi đâu mất rồi? Không thấy 

nữa. Hồng quan vũ trụ càng ngày càng lớn ra, lớn đễn cuối cùng thì không thấy nữa, 

không biết nó đi đâu? Trong kinh có đáp án, nó đi đâu? Nó trở về tự tánh, từ tự tánh 

khởi lên, trở về lại tự tánh, trở về tự tánh thì quí vị tìm không thấy nữa. Nếu quí vị thấy 

tánh  thì  sẽ  biết  nó  đi  về  đâu,  nó  trở  về  Thường  Tịch  Quang  rồi.  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm độ của chư Phật, có thể quí vị còn phát hiện ra, nhưng Thường Tịch Quang 

không thể phát hiện. 

Trong báo cáo còn nói, não của con người, sức mạnh của não rất lớn, niệm lực, ý 

niệm. Trên thực tế, tất cả con người hiện nay, chỉ dùng 10 % của đại não, còn 90% của 

não nữa, hình như nó đang ngủ quên, vẫn chưa dùng đến nó, nếu dùng được hết chắc 

chắn rất thông minh. Điều đó nói lên rằng 90% là mê mà không giác, hiện nay não của 

Tập 61  11 



chúng ta  giác  được  chỉ  là  10  %  mà  thôi.  Nếu  chúng  ta  càng  buông  bỏ  được  tập  khí 

phiền  não  nhiều,  thì  giác  tánh  của  não  từ  từ  sẽ  rộng  ra,  càng  ngày  càng  thông  minh, 

đúng là một nghe ngàn ngộ. Tất cả đều do vọng tưởng phân biệt chấp trước làm hại. 

Trong  Phật  pháp  nói  về  hai  loại  chướng  ngại,  một  là  phiền  não  chướng,  hai  là  sở  tri 

chướng. Hai thứ này làm chướng ngại tác dụng của bộ não chúng ta, khiến nó miên 

viễn  ở  trong  trạng  thái  ngủ  quên,  không  khởi  tác  dụng,  khởi  tác  dụng  chỉ  là  một  bộ 

phận rất nhỏ. 

Phật pháp giúp rất nhiều cho khoa học, quí vị xem, hơn ba ngàn năm về trước, 

đức  Phật  đã  nói  rất  rõ  ràng,  đến  nay  giới  khoa  học  từ  từ  đã  phát  hiện  ra,  hoàn  toàn 

giống như trong kinh đức Phật nói. Giới khoa học dùng tư tưởng, dùng thức thứ sáu. 

Trong kinh đức Phật nói sức mạnh của thức thứ sáu, vô cùng to lớn, đối ngoại có thể 

duyên đến hư không pháp giới, đại vũ trụ, đối nội có thể duyên đến A Lại Da, tam tế 

tướng của A Lại Da, đối nội là vi quan thế giới, đối ngoại là hồng quan thế giới, nhưng 

nó không thể duyên đến tự tánh, không thể thấy tánh, rất hiếm có! 



“Tùy cử nhất pháp”, nhất pháp đây là chủ. Trên thực tế tùy cử nhất pháp này có 

nghĩa là gì? Là cử chính mình, ta, chính ta là chủ, ngoài ta đều là bạn, theo ta khởi lên. 

Cho  nên nhất pháp  ở  đây  không phải độc  nhất  mà  là  nhậm  nhất,  bất  cứ  pháp  nào nó 

cũng có thể làm chủ, ngoài ra đều là bạn. Ta là chủ, trên đến chư Phật Như Lai, dưới 

đến địa ngục chúng sanh, thậm chí hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa đều là bạn, đều theo 

ta khởi lên. Nếu nói quí vị là chủ, tôi cũng là bạn của quí vị, quí vị là chủ khởi lên, tôi 

cũng khởi lên, là  pháp sống, chứ không phải pháp chết đâu. Bất cứ pháp nào cũng có 

thể làm chủ, một cây nhỏ là chủ, tất cả y chánh trang nghiêm nơi đây đều là bạn của 

nó.  Một  cây  cỏ  nhỏ  là  chủ,  vũ  trụ  này  là  bạn  của  nó,  Phật  pháp  nói  viên  mãn  quá! 

Trong thế giới chư Phật, một vị Phật làm chủ, các vị Phật khác đều làm bạn, cho nên 

mỗi một vị Phật đều là chủ, mỗi vị Phật đều là bạn, xem trong trường hợp nào, trường 

hợp bất đồng, thường xuyên thay đổi, đây gọi là chân bình đẳng, gọi là sự sự vô ngại. 

Chủ không phải là độc nhất, không phải miên viễn là một người, thời thời khắc khắc 

đều đang biến hóa. Theo cái gì?  Tùy theo ý niệm mà biến hóa. 



Ở đây chủ và bạn đều khởi lên, trong đó có ẩn có hiện. Chúng ta nói đoàn thể của 

ta, trong lục đạo, nhân đạo làm chủ, ngoài ra đều là bạn. Nhưng trong nhân đạo, có cái 

thấy được, có cái không thấy được,  không thấy được chư thiên, không thấy được quỷ 

thần,  không  thấy  được  mười  phương  quốc  độ,  y  chánh  trang  nghiêm  trong  mười 

phương quốc độ cũng không thấy được. Không thấy được là gì? Không thấy được là 

ẩn, chứ chẳng phải không có.  Đây chính là sinh vật bất đồng không gian duy thứ mà 

giới khoa học nói. Trong Phật pháp có, nó cùng chúng ta đồng thời khởi lên, nhưng ẩn 

12  Tập 61 



mà không hiển. Theo công lực tu tập của chính mình, công lực này không gì khác hơn 

chính là buông bỏ. Thật sự buông bỏ chấp trước, buông bỏ kiến tư phiền não, chứng 

quả A La Hán, năng lực lục căn của bậc A La Hán lớn hơn nhiều so với chúng ta. A La 

Hán thấy được đại thiên thế giới, không cần dùng kính viễn vọng. A La Hán thấy được 

vi trần, giống như ngày nay chúng ta nói về nguyên tử, không cần dùng kính hiển vi. A 

La Hán thấy được bất đồng không gian duy thứ trong lục đạo, không hề chướng ngại, 

đột phá không gian duy thứ. Trong đại thiên thế giới, họ không còn chướng ngại nào 

hết, nhưng quốc độ của chư Phật phương khác họ không thấy được, có sự chướng ngại, 

bắt  buộc  phải  buông  bỏ  phân  biệt,  đối  với  tất  cả  pháp  đều  không  phân  biệt  đó  là  Bồ 

Tát, Bồ Tát thấy được tam thiên đại thiên thế giới, công phu cao hơn, còn thấy được 

quốc  độ  của  chư  Phật  khác  nữa.  Đến  địa  vị  Bồ  Tát  pháp  thân  thì  không  còn  chướng 

ngại gì, hoàn toàn phục hồi được năng lực của lục căn, những điều trong Hoàn Nguyên 

Quán nói đó chính là cảnh giới của họ, là cảnh giới của Bồ Tát pháp thân, từ bậc Sơ 

Trụ trở lên. Điều này nhất định phải biết, đức Phật dạy chúng ta điều gì? Chúng ta theo 

Ngài học điều gì? Mục đích đức Phật dạy chúng sanh là dạy họ thành Phật. Nếu quí vị 

thành Bồ Tát ngài sẽ thở dài nói rằng,  thôi được rồi, cũng khá lắm đấy. Đó không phải 

mục  đích  ngài  mong  muốn,  mục  đích  ngài  muốn  ta  thành  Phật,  muốn  chúng  ta  hoàn 

toàn phục hồi trở lại giống như ngài vậy. Đức Phật không có tâm riêng tư, không có 

lòng  đố  kỵ,  không  làm  chướng  ngại  ai.  Chúng  ta  phải  cảm  nhận  được  tấm  lòng  của 

thầy  mình,  sự  hy  vọng  của  thầy  mình.  Chúng  ta  phải  học  tập  như  thế  nào  để  được 

giống như ngài đây. 



Trong duyên khởi này có hiển hiện, có  ẩn mật, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Thời thời khắc khắc đều có thể quan sát được ẩn hiển. Như cơ thể của chúng ta đây có 

ẩn hiển, ngũ quan bên ngoài như nhãn nhĩ tỷ thiệt thân là hiển, bên trong ngũ tạng lục 

phủ là ẩn, chúng ta không thấy được, cũng không nghe được, nhưng thế nào? Nhưng 

cảm nhận được, nó có ẩn hiển. Thâm sâu hơn là nói đến kiến văn giác tri trong mỗi tế 

bào của chúng ta, thật sự có, nhưng ẩn mà không hiển. Trong tất cả vật chất đều có thọ 

tưởng hành thức, điều này ở động vật sẽ rất rõ ràng, nhưng ở thực vật và khoáng vật thì 

không  thấy  rõ,  nó  thật  có,  thật  sự  khởi  tác  dụng.  Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này  rồi, 

hiểu được chân tướng sự thật này. Đức Phật dạy, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

đều thuận theo tánh đức, đây là điều tốt lành nhất, hạnh phúc nhất, viên mãn nhất, thân 

tâm khỏe mạnh, pháp hỷ sung mãn. 

Khổng  Phu  Tử  nói  trong  Luận  Ngữ:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ”, 

duyệt  ở  đây  là  vui,  những  điều  đã  học  được,  đem  thực  hành  trong  cuộc  sống  hàng 

ngày, thực hành trong công việc, thực hành trong cách đối nhân xử thế, quí vị sẽ vui. 

Tập 61  13 



Thực hành trong cuộc sống, cuộc sống vui, thực hành trong công việc, công việc vui, 

thực hành trong cách đối nhân xử thế, đối phó vui, không có việc gì mà chẳng vui. Học 

điều gì? Điều này rất quan trọng, học là học “hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái 

hòa bình”. Người xưa dạy chúng ta, không ngoài mười hai chữ này. Thực hành 12 chữ 

này trong cuộc sống, cuộc sống vui, thực hành trong công việc, bất luận làm công việc 

gì, công việc vui, đối nhân xử thế, không có chuyện gì là chẳng vui. Nếu trái ngược lại, 

bất trung bất hiếu, bất nhân bất nghĩa, thì phiền não của quí vị sẽ rất nhiều. 

Cụ thể  mà nói, người xưa từ bi, trí huệ, đưa ra nhiều nguyên tắc cho chúng ta, 

như Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo của đạo Phật, đây là quốc 

học truyền thống của người xưa. Ba cội rễ Thích Đạo Nho, thật sự thực hành được ba 

cội rễ này, sao không vui được? Làm gì có lý đó? 

Trong đạo Phật Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện Nghiệp Đạo, quí vị thực hành 

hết,  sẽ  được  pháp  hỷ  sung  mãn,  thường  sanh  hoan  hỷ  tâm.  Cho  nên  chữ  học  này  rất 

quan trọng, quí vị học điều gì? Sự học có sâu cạn, thứ lớp, nhất định phải từ cạn đến 

sâu, từ trong ra ngoài, phải thật học. Hiệu quả vô cùng to lớn, đầu tiên là hoan hỷ, học 

mà  không  hoan  hỷ  thì  chẳng  học  được  điều  gì,  quí  vị  có  vấn  đề  rồi  đấy,  thật  sự  học 

được đâu có lý không hoan hỷ? Câu nói này của Khổng Phu tử sẽ không còn linh nữa, 

có vấn đề rồi. Đạo Phật nói thường sanh hoan hỷ tâm, quí vị học Phật mà không hoan 

hỷ, là uổng công học, là sai lầm rồi. Phật pháp không sai, nhưng bản thân mình học sai. 

Những thứ này đều có thể khảo nghiệm chúng ta. 

Dưới đây nói: “diệc tức cử nhất pháp vi chủ, tắc kỳ tha nhất thiếu pháp giai vi 

bạn”. Ta là chủ, đoàn thể này đều là bạn ta. Quí vị là chủ, tôi lại là bạn quí vị. Cho nên 

nhất trong đạo Phật là nhậm nhất, chứ không nói độc nhất, điều này thật sự bình đẳng. 

“Nhi phó ư thử nhất pháp”, cũng giúp cho họ. Ở trong cơ thể của chúng ta, mắt làm 

chủ, hôm nay tôi muốn thấy một thứ gì đó, tất cả mọi khí quản trong cơ thể đều ủng hộ, 

không hề phản đối. Nếu hôm nay tôi chú ý nghe một vấn đề gì đó, tai là chủ, công năng 

của  mắt cũng giúp cho tai. Thật sự là  như vậy. Tư tưởng của ta nghĩ về  một việc gì, 

năng lượng toàn thân đều tập trung ở chỗ tư duy, thật sự một cái là chủ, tất cả cái khác 

đều là bạn. Trong một đoàn thể nếu quí vị hiểu được thì nó cũng như vậy, trong đoàn 

thể công việc rất nhiều, hôm nay tiếp đón khách, một số bạn chuyên phụ trách về việc 

tiếp  đón  khách,  họ  là  chủ,  tất  cả  những  người  khác  đều  giúp  cho  họ,  chủ  khách  đều 

hoan hỷ, khiến cho họ chu đáo mọi mặt. Cho nên nhỏ là cơ thể của con người, lớn là 

một đoàn thể, đến gia đình, đến xã hội, đến đất nước, không có thứ gì chẳng như vậy. 

14  Tập 61 



“Cánh dĩ tha pháp vi chủ tức dư pháp thành bạn nhi tận tập chi”. Không ngừng 

hướng ra ngoài phát triển. Mấy năm gần đây, chúng ta làm việc tôn giáo hài hòa, đoàn 

kết hài hòa, đôi khi Phật giáo làm chủ, những tôn giáo còn lại là bạn; đôi khi đạo Cơ 

Đốc làm chủ, chúng ta đến giáo đường của đạo Cơ Đốc, vì họ là chủ nhân, còn ta là 

khách, thấy Giesu chúng ta cũng xá chào, ông ấy là chủ, ta tôn kính ông ấy. Giống như 

có khách đến nhà mình vậy, ta phải mời khách ngồi, đạo lý giống nhau thôi. Một là 

chủ, còn lại là bạn, đối đãi bình đẳng, hòa mục tương xứ, không bình đẳng sẽ chẳng có 

hài hòa, bình đẳng là hài hòa, cho nên người xưa nói: “hòa bình”, hai chữ này là biểu 

lý, làm thế nào  mới hòa được? nhất định phải bình, bình đẳng là có hòa mục. Người 

Nhật không đọc là hòa bình, mà đọc là bình hòa, cũng có lý đấy, khi tôi ở Nhật thấy 

cũng có lý, TQ gọi là hòa bình, hòa là quả, bình là nhân. Đạo Phật cũng gọi như vậy, 

trong Phật pháp, trước nói về quả, sau nói về nhân. Vì sao? Quả dễ hiểu được, trước 

nói về quả, sau nói về nhân, nhưng người Nhật trước nói về nhân, sau nói về quả, cũng 

rất có lý, chứ chẳng phải không có lý, nói cũng thông được. Trước nói về bình đẳng, 

sau sẽ có hòa mục, không có sự đúng sai, đều như nhau thôi. Sâu xa hơn nữa, bình là 

nhân, an là quả, an lại là nhân, lạc là quả. Quí vị quan sát kỹ chữ nho, là phù hiệu trí 

huệ đấy, khiến cho ta xem rồi sẽ biết phải làm thế nào. 

Câu dưới đây vô cùng quan trọng: “Cố nhất pháp viên mãn nhất thiết pháp chi 

công đức”. Then chốt  câu này  ở hai  chữ viên  mãn, pháp này của  mình có viên  mãn 

chăng? Nếu thật sự viên mãn, nó sẽ đầy đủ công đức của tất cả pháp, bất luận pháp 

nào. Pháp này nghĩa cũng rộng, là nhậm nhất chứ không phải chuyên nhất, pháp pháp 

đều như vậy. Sự phát hiện khoa học, là một chứng minh rất có lợi cho Phật pháp. 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của đại sư Hiền Thủ, ngài là người  thời  đầu nhà 

Đường, cách chúng ta ngày này là 1700 năm, nói về ba loại chu biến, ngài đưa ra ví dụ 

một trần, một trần là một pháp. Đại sư Hiền Thủ là Bồ Tát đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh.  Một  trần  ngài  nói  ở  đây,  chắc  chắn  là  một  niệm  mà  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói, 

“niệm niệm thành hình”, hình  ở đây chính  là trần, hình  là hiện tượng vật  chất. Ngài 

nói, một hiện tượng vật chất nhỏ như thế, thời gian tồn tại của nói lại rất ngắn, tuy vừa 

nhỏ vừa ngắn như thế,  có thể chính là tiểu quang tử mà giới lượng tử lực học ngày nay 

nói, nhưng nó có ba loại chu biến. T 

hứ nhất nó vừa hiện hình là chu biến pháp giới. Các nhà thiên văn học ngày nay, 

từng nói qua, tiểu quang tử phóng quang, nhục nhãn không thấy được, bất cứ vật chất 

nào cũng phóng quang, đạo Phật gọi là quang, khoa học gọi là điện, khí công gọi là 

khí, trên thực tế chỉ là một vấn đề. Giới khoa học ngày nay nói tốc độ của nó, ánh sang 

cực kỳ nhỏ bé đó vừa phát ra, một giây là 30 vạn Km,  Hoàn Nguyên Quán nói, tốc độ 

Tập 61  15 



đó không phải tốc độ ánh sáng, cũng không phải tốc độ của điện từ, ánh sáng đó vừa 

phát  là  chu  biến  pháp  giới.  Giới  khoa  học  ngày  nay  chưa  phát  hiện  ra,  siêu  việt  hơn 

quang tốc qua xa, quang tốc không thể so với nó. 

Thứ hai là xuất sanh vô tận. Điểm quang nhỏ này  theo ý niệm mà biến hóa, vô 

cùng vô tận không biên tế. 

Hiện tượng thứ ba là hàm dung không hữu, hàm dung không hữu chính là viên 

minh cụ đức mà ở đây nói, danh từ khoa học ngày nay gọi là siêu việt thời không, nó 

có nghĩa là như vậy. Đó là gì? Một trần đấy. Trên thân ta có bao nhiêu, giới khoa học 

có số liệu, thân của một người bình thường, có khoảng bao nhiêu nguyên tử hoặc lạp tử 

cơ bản, các nhà khoa học có số liệu, thường lấy con số trăm ức để tính. Bồ Tát Di Lặc 

nói: “niệm niệm thành hình, hình giai hữu thức”. Đạo Phật nói mỗi vi trần, mỗi lỗ chân 

lông, trong đó đều có đầy đủ thông tin của biến pháp giới hư không giới, chẳng những 

có  đầy  đủ  thông  tin,  mà  còn  đầy  đủ  hình  tướng,  đúng  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Hình 

tướng, trong khoa học kỹ nghệ ngày nay cũng tin thể có được, toàn bộ tấm hình, quí vị 

cắt  tấm  hình này  ra  thành  bột,  chút  bột  nhỏ  đó vẫn  có  đầy  đủ tấm  hình  trong đó.  Tự 

tánh  của  chúng  ta  viên  mãn,  hiện  tượng  mà  tự  tánh  biến  ra,  cũng  là  viên  mãn.  Hiện 

tượng nhỏ nhất là vi trần, trong kinh Phật nói về vi trần, cực vi chi vi, khoa học ngày 

nay gọi là tiểu quang tử, tiểu quang tử nghĩa là lượng tử, trong đó có đầy đủ hiện tượng 

biến pháp giới hư không giới, không riêng thông tin mà đầy đủ hết thảy. 

Đức Phật dạy, Bồ Tát Phổ Hiền nhập được cảnh giới này, Bồ Tát Phổ Hiền nhập 

được, cũng có nghĩa là ai ai cũng có thể nhập được, chỉ cần tu hạnh Phổ Hiền. Hạnh 

Phổ Hiền là gì? Buông bỏ hết khởi tâm động niệm, là Bồ Tát Phổ Hiền, tánh đức hiển 

lộ đầy đủ, là Bồ Tát Phổ Hiền. Bồ Tát Phổ Hiền có đố kỵ người khác chăng? Không! 

Bồ Tát Phổ Hiền có khinh mạn người chăng? Không! Hạnh Bồ Tát Phổ Hiền thứ nhất 

là “lễ kính chư Phật”, ngài thật sự làm được hạ mình tôn kính người. Ngài là bậc mô 

phạm trong hàng Bồ Tát, không có người nào khiêm hạ hơn ngài nữa. Chư Phật, đâu là 

chư  Phật? Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình  dữ vô tình, đồng viên  chủng trí”, quí vị nên 

biết, đồng viên chủng trí nghĩa là thành Phật. Tình là hữu tình chúng sanh, vô tình là 

hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa. Cho nên Bồ Tát Phổ Hiền lễ bái vi trần, trong vi trần có 

thế giới, trong thế giới có chư Phật, trong thế giới có chúng sanh, trong thế giới có thế 

giới.  Người  thường  không  biết  được  cảnh  giới  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  biết  được  cảnh 

giới của Bồ Tát Phổ Hiền, sẽ biết được cách học theo ngài. “Xưng tán Như Lai”, tất cả 

chúng sanh, bất luận là tịnh hay nhiễm, thiện hay ác, Bồ Tát Phổ Hiền bình đẳng hết. 

Chúng ta thấy trong kinh, mỗi thời là thời tốt, mỗi ngày là ngày lành, tôi thêm vào hai 

câu  nữa,  mỗi  người  là  người  tốt,  mỗi  việc  là  việc  hay.  Nhìn  sự  việc  không  thể  nhìn 

16  Tập 61 



trước mắt, việc trước mắt  tốt chưa hẳn là thật, tốt sẽ biến thành xấu, việc trước mắt 

xấu chưa hẳn đã xấu, trong việc xấu có việc tốt, bất định mà! Thay đổi cách nào? Thay 

đổi tâm, điều này nhất định phải hiểu. Vì sao dưới mắt Phật tất cả chúng sanh đều là 

Phật? Chúng ta thấy tất cả chúng sanh đều là chúng sanh?  Do tâm không giống nhau. 

Đạo lý gì vậy? Cảnh tùy tâm chuyển. Nếu tâm ta là chân tâm, quí vị thấy ai cũng là 

chân, nếu là vọng tâm sẽ thấy tất cả đều là hư vọng. Cho nên trong đạo Phật có hai câu 

rất hay: “tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển”. 

Ngày  nay  con  người  không  mạnh  khỏe,  nhiều  bài  báo  cáo  đều nói  đến  vấn đề 

này, chúng ta thấy trong tài liệu, trong nước nước ngoài đều như vậy cả. Những đứa trẻ 

ngày nay, thể lực của chúng so với những người đi trước kém xa lắm, chúng không có 

sức  dẻo  dai,  tinh  thần  ý  chí  không  thể  tập  trung,  cho  nên  năng  lực  học  tập  rất  kém. 

Nguyên nhân gì vậy? Do tâm đó, nếu chuyển đổi tâm là tốt. Tiểu chuẩn gì? Trong học 

thuật  truyền  thống,  và  pháp  đại  thừa  tiêu  chuẩn  là  tánh  đức,  tùy  thuận  tánh  đức  thì 

chẳng có gì không tốt, trái ngược tánh đức phiền phức xuất hiện ngay. Cội rễ tánh đức 

mà người xưa nói là hiếu kính, giống như Phật pháp  nói vậy. Trong Tịnh Nghiệp Tam 

Phước của đạo Phật, Tam Phước là nguyên tắc chỉ đạo tu học tối cao của giáo pháp đại 

tiểu  thừa.  Câu  đầu  tiên:  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu”,  câu  thứ  hai:  “phụng  sự  sư  trưởng”, 

hiếu đối với cha mẹ, kính đối với thầy giáo. Hai chữ hiếu kính là nòng cốt đức hạnh 

của pháp thế và xuất thế gian, nếu làm trái ngược hai chữ này, thì nền tảng của quí vị 

sẽ có vấn đề, sao có thân hình đẹp được. Dụng công cách nào, phát huy cách nào, học 

tập cách nào đều có hạn lượng hết, quí vị trưởng thành, nhưng không được thập toàn 

thập  mỹ.  Thế  mới  biết  nền  tảng  vô  cùng  quan  trọng.  Đây  là  hiếu  đạo  và  sư  đạo  mà 

người xưa nói,thời đại này không còn nữa, mọi người đều bỏ qua, cho nên người đời 

sau này có vấn đề. Cả thế giới đều bỏ qua, cho nên họ có vấn đề hết, sự việc này phiền 

phức  rất  lớn.  Có  hại    gì?  Sẽ  bị  nhiều  bệnh  tật  quái  dị,  ngày  xưa  không  có,  ngày  nay 

những  căn  bệnh  kỳ  lạ  rất  nhiều,  nhiều  thiên  tai  cho  quả  địa  cầu,  ngày  xưa  không  có 

những chuyện đó. 

Mấy ngày trước tôi đến La Mã và Italy để xem thành phố Bàng Bối. Vì sao phải 

đi xem? Hai ngàn năm về trước gần thành phố này có một núi lửa, núi lửa thức dậy, 

bụi  tro  phủ  kín,  vì  thành  phố  này  cách  núi  lửa  bảy  Km,  tuy  núi  lửa  không  cháy  đến 

thành  phố,  nhưng  tro  bụi,  gió  thổi  tro  bụi  đến  đó,  rơi  xuống  giống  như  bão  cát  vậy, 

chôn vùi nguyên cả thành phố, trong khoảng thời gian chỉ mấy giây, rất ít người sống 

trong thành phố này chạy thoát ra ngoài, mấy phút là hủy diệt hết. Đó là thành phố có 

nền văn hóa cao, thiên tai trong khoảnh khắc thành phố đã không còn nữa. 

Tập 61  17 



Hôm qua có người mang đến cho tôi xem một trận mưa đá ở Úc Châu, tổn thất 

vô  cùng  nghiêm  trọng,  đột  nhiên  xảy  ra  trận  thiên  tai  lớn  như  vậy,  từ  trước  đến  nay 

chưa từng có. Cục đá bao lớn? To như trái bóng gôn vậy, đá rơi xuống, nhà bị hư, xe bị 

hư, trong mấy giờ đồng hồ đường xá ngập nước hết, xe hơi chìm trong nước, xe cũng 

bị hỏng, tổn thất rất nặng nề. Những thiên tai kỳ lạ ngày nay, xảy ra đột ngột rất đáng 

sợ. Rốt cuộc là vì sao? Giới khoa học lượng tử giải thích, trong cuốn Giải Độc Mạt Thế 

Dự Ngôn, tôi tóm lược lại, quan trọng nhất có mấy câu, tôi ghi chép lại tặng cho mọi 

người. Do tâm niệm của chúng ta có vấn đề, người xưa nói rất có lý: “hành hữu bất 

đắc, phản cầu chư kỷ”. Nói lên cơ thể của con người nhiều bệnh tật, không được bình 

thường là do ý niệm của mình. Nơi chúng ta sống trên quả địa cầu này xảy ra thiên tai, 

là do những người sống trên địa cầu, sự khởi tâm động niệm của họ có vấn đề, cho nên 

mới xảy ra những chuyện như vậy. Những điều họ nói chúng ta hiểu được, vì sao? Bởi 

sơn hà đại địa nó có ý thức. Thí nghiệm của tiến sỹ Giang Bổn người Nhật, nước là 

khoáng vật, nó có thọ tưởng hành thức, hoa cỏ cây cối cũng có thọ tưởng hành thức, 

sơn hà đại địa cũng có thọ tưởng hành thức. Ý niệm của ta chánh nó sẽ chánh, ý niệm 

của ta tà nó cũng tà, cùng một đạo lý thôi. Nếu ý niệm của ta chánh, trong kinh gọi là 

địa thần, Kiên Lao Địa Thần, nếu ý niệm của ta tà, Kiên Lao Địa Thần biến thành lơi 

lỏng địa thần mất rồi, rất dễ nghiêng ngả, rất dễ sụp đổ, núi dễ sập xuống, có tình trạng 

như vậy đấy. Cho nên kết  luận của nhà lượng tử  học là ý niệm làm chủ tất  cả, sức 

mạnh của ý niệm có thể làm rúng động thiên cung, có sức mạnh lớn như vậy đấy. Sự 

việc này mãi không phát hiện ra, nhưng trong kinh điển Phật giáo thường đề cập đến, ý 

niệm là chủ tất cả. Cho nên ý niệm của ta chánh, thân thể mạnh khỏe, tinh thần sảng 

khoái, tâm sanh hoan hỷ. Không nên suốt ngay nghi ngờ hết điều này đến điều khác, 

thấy  cái  này  không  đúng,  thấy  cái  kia  không  phải,  đó  là  tự  làm  khổ  mình,  ai  không 

đúng? Bản thân mình không đúng, chẳng có chuyện người khác không đúng. Cho nên 

chư Phật Bồ Tát rất hay, chư Phật Bồ Tát duy trì chánh niệm của mình, cổ nhân nói: 

“người  tu  đạo  chân  chánh,  chẳng  thấy  lỗi  thế  gian”.  Thế  gian  không  có  lỗi  nghĩa  là 

sao? Là mình không có lỗi,  nên không thấy lỗi của thế gian, khi thấy lỗi của thế gian 

là mình có lỗi, nên mới thấy lỗi của thế gian. Những người làm việc xấu trên thế gian 

này, họ có lỗi chăng? Họ không có lỗi. Vì sao? Quí vị cần nên biết vì sao họ làm việc 

xấu, quí vị sẽ hiểu, sẽ hoát nhiên đại ngộ thôi, có nhân và còn có quả nữa. Cho nên thật 

sự hiểu được rồi, ba đường thiện ba đường ác trong lục đạo, quí vị sẽ bình đẳng đối đãi 

với  ba  đường  ác.  Vì  sao?  Tiêu  nghiệp  mà.  Quí  vị  tu  thiện  nghiệp,  đưa  quí  vị  đến  ba 

đường  thiện  để  tiêu  nghiệp,  tạo  ác  nghiệp  thì  đưa  quí  vị  đến  ba  đường  ác  để  tiêu 

nghiệp. Ba đường lành, ba đường ác từ đâu mà có? Do nghiệp lực chiêu cảm ra, vốn 

không có, có ác nghiệp sẽ có ác đạo, khởi ý niệm gì sẽ hiện ra địa ngục đó, rất kỳ lạ. 

18  Tập 61 



Trong Đạo giáo quí vị không tìm ta những địa ngục như vậy, ngày nay một số linh môi 

tiết  lộ  ra  có  địa  ngục  mới,  ngày  xưa  không  có.  Nghĩ  điều  gì  hiện  ra  điều  đó,  vì  sao 

không thường xuyên nghĩ đến đức Phật A Di Đà? Vì sao không nghĩ đến thế giới cực 

lạc? Hàng ngày ta nghĩ đến đức Phật A Di Đà, nghĩ đến thế giới cực lạc, chẳng phải thế 

giới cực lạc và đức Phật A Di Đà sẽ hiện tiền sao? Điều này rất quan trọng, quan trọng 

hơn bất cứ điều gì khác. 

Cho nên học Phật rồi tất cả trở về chánh niệm, niệm luân lý, đạo đức, nhân quả, 

niệm quốc độ y chánh trang nghiêm của chư Phật Bồ Tát, thì sẽ cứu được thế giới của 

chúng ta, không hề có vấn đề gì? Cứu cách nào, ngày mai sẽ nói cho quí vị biết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 62 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 19 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi tám, hàng thứ năm đếm từ dưới lên, chúng ta 

xem từ câu thứ hai. 

 Cố nhất pháp viên mãn nhất thiết pháp chi công đức thị danh viên mãn cụ đức. 

 Đại Sớ vân, như bắc thần sở cư, chúng tinh củng chi. 

Hôm qua chúng ta học đến đoạn, “chủ bạn viên minh cụ đức”. Chủ bạn là nói về 

tất cả pháp, tất cả pháp ở đây, thông thường chúng ta dùng sáu chữ để nói, gồm tánh 

tướng, lý sự, nhân quả của tất cả pháp.  Bất luận là pháp thế gian hay pháp xuất thế 

gian, trong Phật pháp gọi là y báo và chánh báo, khoa học gọi là vật chất và tinh thần, 

lớn nói đến vũ trụ, nhỏ nói đến tinh thần. Bất cứ pháp nào trong đây, trong kinh điển 

đại  thừa  thường  đưa  ra  ví  dụ,  một  vi  trần,  một  lỗ  chân  lông,  vi  trần  là  vật  nhỏ  nhất 

trong y báo, mao đoan là lỗ chân lông của chúng ta, là vật nhỏ nhất trong chánh báo, 

không gì chẳng phải là viên minh cụ đức. Viên là viên mãn, không khiếm khuyết bất 

Tập 62  19 



cứ điều gì, cả vũ trụ đều ở trong một vi trần một cọng lông, sự việc này không cách 

nào tưởng tượng ra được, cho nên cảnh giới này, trên đề phẩm Tứ Thập Hoa Nghiêm 

nói: “nhập bất tư nghị giải thoát cảnh giới”, là nói về điều này. Cảnh giới này chúng ta 

không  thể  tưởng tượng  được,  cũng không  thể  nói rõ ràng  được.    Đức  Thế  Tôn  có  trí 

huệ, có phương tiện thiện xảo, ngài đã nói rõ ràng cho ta biết, nhưng ta khó mà hiểu 

được.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Bởi  ta bị nghiệp  chướng,  thật  sự đức  Phật  đã  nói  rất  rõ 

ràng,  nghiệp  chướng  của  ta  làm  trở  ngại  trí  huệ,  nên  ta  nghe  không  hiểu.  Nghiệp 

chướng  là  gì?  Là  nghi  ngờ,  phân  biệt,  chấp  trước,  nên  không  thể  hiểu  được.  Dùng 

phương pháp  gì  mới  có  thể   hiểu kinh  Phật  vậy?  Không  nghi  ngờ, không  phân  biệt, 

không chấp trước, thì  sẽ hiểu . Trong Khởi Tín Luân, Bồ Tát Mã Minh dạy rằng: Nghe 

kinh không chấp ngôn thuyết, không nên chấp trước ngôn ngữ, không nên chấp trước 

danh  tự,  không  nên  suy  nghĩ  ý  nghĩa  của  những  danh  từ  thuật  ngữ  trong  kinh.  Nếu 

nghe được như vậy sẽ hiểu được, và nhập vào cảnh giới đó. Đọc kinh cũng như vậy, 

văn tự trong kinh điển, văn tự là phù  hiệu của ngôn ngữ. Cho nên nghe kinh  không 

được chấp trước ngôn ngữ, đọc kinh không được chấp trước văn tự, chấp trước văn tự 

thì  hỏng  việc.  Đồng  thời  cũng  không  được  chấp  trước  danh  từ  thuật  ngữ,  không  nên 

suy nghĩ ý nghĩa của nó. Vì sao không được suy nghĩ ý nghĩa của nó? Quí vị vừa nghĩ 

là  sai  rồi,  nghĩ  là  ý  của  mình,  chứ  không  phải  ý  của  Phật.  Vì  sao?  Phật  không  có  ý. 

Pháp thân Bồ Tát đã chuyển tám thức thành bốn trí rồi, ý nằm trong tám thức, thức thứ 

sáu là ý thức, thức thứ bảy là ý căn, ý nằm trong hai thức này. Bây giờ quí vị chuyển 

đổi rồi, chuyển thức thứ sáu thành diệu quan sát trí, chuyển thức thứ bảy thành bình 

đẳng tánh trí, không còn ý nữa, nếu có ý là phàm phu rồi. Nghĩa là thế nào? Là dùng A 

Lại  Da,  A  Lại  Da  là  vọng  tâm,  quí  vị  không  dùng  chân  tâm.  Đức  Phật  giảng  kinh 

thuyết pháp cho tất cả chúng sanh, thậm chí thị hiện nhiều hình thức khác nhau, đều là 

chân tâm, là bổn tánh. Cho nên từ tánh đức lưu xuất ra mới viên mãn, viên mãn ở đây 

là nói về đức, minh là nói về huệ, tánh đức viên mãn, trí huệ viên mãn. Trong kinh Hoa 

Nghiêm đức Thế Tôn dạy rằng: “tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí huệ của Như 

Lai”. Câu này chúng ta nghe nhiều rồi,  rất quen tai, cũng có thể nói được nữa, nhưng 

đó chẳng phải là cảnh giới của ta. Chuyển thức thành trí mới là cảnh giới này, gọi là 

chứng ngộ. Chúng ta học nhiều năm rồi, biết được như vậy, nhưng phải có thiện căn. 

Thiện căn là gì? Tin tưởng lời chư Phật Bồ Tát nói không chút nghi ngờ, bản thân mình 

phải mở rộng tâm lượng ra, cho nên hàng đương cơ của kinh Hoa Nghiêm là pháp thân 

đại sỹ. Đại sư Thanh Lương nói về mười hạng người, trong mười hạng người này, hạng 

cuối cùng là phàm phu, là hạng phàm phu nào? Là đại tâm phàm phu, tâm lượng rộng 

lớn. Đối với tất cả sự, tất cả lý, không tính toán thiệt hơn, người ta thường nói tâm lớn 

hóa  giải  tất  cả,  người  như  vậy  nghe  được  kinh  Hoa  Nghiêm.  Nếu  là  người  bảo  thủ, 

20  Tập 62 



chấp trước, cái gì cũng phải tính toán, không khế cơ với Hoa Nghiêm, người đó không 

thích  hợp  nghe  bộ  kinh  này.  Nghe  bộ  kinh  này  tâm  lượng  phải  rộng  lớn,  tâm  không 

tính toán điều gì, tâm như thế tương ưng với Hoa Nghiêm. Cho nên viên mãn không hề 

khiếm khuyết điều gì. Hai chữ viên minh là then chốt, giống như đại sư Huệ Năng, khi 

ngài  thấy  tánh  có  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  đầy  đủ”,  có  nghĩa  là  như  vậy.  Tuy 

không hiển nhưng chẳng thiếu điều gì. 

Tinh độ tông nói, cảnh giới cao nhất là Thường Tịch Quang. Thường Tịch Quang 

như  thế  nào?  Viên  minh  cụ  đức  chính  là  Thường  Tịch  Quang.  Trong  Thường  Tịch 

Quang không có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng vật chất, không có gì 

hết. Nó như thế nào? Một màn quang minh, cho nên gọi là Tịch Quang. Tịch là thanh 

tịnh,  thanh  tịnh  đến  cùng,  ngay  đến  hiện  tượng  vật  chất  và  tinh  thần  cũng  không  có, 

nhưng nó là một màn quang minh chứ không phải đen tối, là quang minh. Đây là bản 

lai diện mục của chúng ta! Trong kinh đức Phật nói, lục đạo phàm phu, “một niệm bất 

giác  mà  có  vô  minh”,  một  niệm  bất  giác  này  nghĩa  là  ở  trong  tự  tánh  Thường  Tịch 

Quang, xuất hiện A Lại Da, trong A Lại Da có tướng, đây chính là câu cuối trong năm 

câu đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Vạn pháp nghĩa là 

sao? Là vũ trụ xuất hiện, ta xuất hiện. Ta là chánh báo, vũ trụ là y báo, nghĩa là môi 

trường sinh sống của chúng ta đồng thời xuất hiện. Vũ trụ ra đời, thời gian bao lâu? 

Một  sát  na,  một  sát  na  là  miêu  tả  thời  gian  rất  ngắn,  ngắn  đến  mức  độ  nào  chúng  ta 

không thể tưởng tượng ra được. Đỉnh cao của khoa học ngày nay, trong lượng tử lực 

học  gọi  là  tiểu  quang  tử,  thời  gian  tồn  tại  của  nó  rất  ngắn,  hiện  tượng  như  thế  nào? 

Nghĩa là trong tiểu quang tử đó, có hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, tuy có 

hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần nhưng chúng ta không nhìn thấy được. Phải 

làm cách nào mới có thể nhìn thấy được? chắc chắn hiện tượng này, hiện tượng ý niệm 

này, do nhiều ý niệm tích lũy lại mới có thể nhìn thấy, mới nhìn thấy hiện tượng vật 

chất, từ trong hiện tượng vật chất ta thấy được hiện tượng tinh thần. Vật chất này là gì? 

Vật chất này là  thấy được, nghe được, hiểu được ý của con người, bản thân nó cũng có 

ý, nó hiểu được ý của muôn sự muôn vật nên nó thông,  không có chướng ngại, thông 

suốt.  Không  có  không  gian,  chẳng  có  thời  gian,  không  có  không  gian  nên  nó  không 

cách ly với vật chất, không có thời gian nên nó không có quá khứ, vị lai, hoàn toàn ở 

ngay đây. Đó là trạng thái trong Thường Tịch Quang, nhưng vừa khởi niệm, Thường 

Tịch Quang sẽ không còn, không có Thường Tịch Quang thì gọi là vô minh. Chúng ta 

ngày nay có vô minh, từ đâu thấy có vô minh? Quí vị xem nơi chúng ta đang sống, nếu 

lấy đi mặt trời, lấy đi mặt trăng, lấy đi bóng đèn. Nơi này sẽ  như thế nào? Là một màn 

đen tối, đây gọi là vô minh. Quí vị nên biết, nếu mình minh tâm kiến tánh, thì không 

Tập 62  21 



phải hiện tượng này, lấy đi hết còn lại một bầu quang minh. Đây là tánh quang trong tự 

tánh, quang minh của tự tánh là vĩnh hằng, là bất sanh bất diệt. 

Ngày nay chúng ta bị vô minh làm chướng ngại ánh quang minh, chứ chẳng phải 

chúng ta không có quang minh, mỗi người đều có thường tịch quang, chỉ cần ta tịch thì 

quang sẽ hiện tiền. Tịch là gì? Tịch nghĩa là trong tâm không còn ý niệm , tịch có nghĩa 

là buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, không còn những thứ này 

nữa, tịch quang mới hiện tiền. Nếu chúng ta chỉ nói, buông bỏ chấp trước, giỏi lắm rồi, 

buông  bỏ chấp trước thì không còn lục đạo , lục đạo từ chấp trước mà  có. Buông bỏ 

phân  biệt,  buông  bỏ  phân  biệt  thì  không  còn  pháp  giới  Tứ  Thánh,  không  còn  Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật nữa, nghĩa là không còn mười pháp giới . Cái gì xuất 

hiện? Cõi Thật Báo Trang Nghiêm  xuất hiện, đó là nơi pháp thân Bồ Tát, là chư Phật 

Như Lai cư trú. Nếu không còn khởi tâm động niệm, ngay cả tập khí cũng không có, là 

hoàn toàn quay về Thường Tịch Quang, cõi Thật Báo  cũng không có. 

Báo cáo của giới khoa học, trong đó có đoạn viết. Trên thực tế các nhà khoa học 

cũng rất giỏi, chúng ta chẳng thể không phục,  ta không bằng họ đâu. Họ phát hiện ra 

vũ trụ, vũ trụ rất lớn,  ngày nay có thể quan sát thấy được, cảm nhận được, chỉ là 10% 

của vũ trụ, còn 90% của vũ trụ ở đâu? Nhiều nhà khoa học đang nghiên cứu về vấn đề 

này, vấn đề này có hai kiểu giải thích:  

Một là không gian này thật sự có duy thứ, họ không đặt duy thứ vào đó, chúng ta 

có  thể  thăm  dò  thế  gian  này,  quan  sát  được  điều  gì?  Quan  sát  được  không  gian  ba 

chiều, bốn chiều trở lên ta không thấy được, không thấy được không gian cao duy thứ. 

Duy thứ này trong khoa học nói, đứng về lý luận mà nói thì không có hạn chế, là vô 

hạn  thứ.  Khoa  học  ngày  nay  thật  sự  dùng  khoa  học  chứng  minh  điều  này.  Ngày  xưa 

Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ nói với tôi, ít nhất có mười một chiều không gian tồn tại, chỉ 

là không thấy được. 

Thứ hai là Đạo Phật nói, ví dụ một người tu hành, từ nhân đạo này, tu tập trang 

nghiêm, đúng như pháp, lai sanh về thiên đạo, thiên đạo có trời dục giới, trời sắc giới, 

trời vô sắc giới, từng lớp từng lớp tiến lên, đến lúc ra khỏi lục đạo luân hồi. Ngoài lục 

đạo có pháp giới Thanh Văn, pháp giới Duyên Giác, pháp giới Bồ Tát, pháp giới Phật, 

đều là bất đồng không gian duy thứ. Sau khi minh tâm kiến tánh thì không còn mười 

pháp giới nữa, thật sự giác ngộ. Trên đề kinh Vô Lượng Thọ, “Thanh Tịnh Bình Đẳng 

Giác”.  A  La  Hán  chứng  được  Thanh  Tịnh,  Thanh  tịnh  thì  không  còn  lục  đạo,  Bình 

Đẳng Giác, là mười pháp giới không còn, nhưng có nhất chân pháp giới, chính là cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. Nếu đoạn hết tập khí vô minh, cõi Thật 

22  Tập 62 



Báo  cũng  không  còn.  Trong  kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  đức  Phật  nói:  “phàm  sở  hữu 

tướng giai thị hư vọng”, ngay cả Thật Báo độ cũng không ngoại lệ, như vậy nó đi đâu? 

Quay về Thường Tịch Quang, quay về thường tịch quang nên không thấy nữa. Đây là 

sự giải thích của Phật pháp, giải thích này vô cùng đầy đủ, từ thường tịch quang biến 

hiện  ra,  cuối  cùng  lại  trở  về  thường  tịch  quang.  Thường  tịch  quang  không  có  gì  hết, 

cho  nên  tất  cả  mọi  hiện  tượng  thật  sự như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  không  có  thật.  Đức 

Phật  dạy,  nó  không  có  thật  nên  đừng  chấp  trước,  đừng  khống  chế,  đừng  chiếm  lấy 

riêng mình. Vì sao? Khởi lên những ý niệm đó là tự làm khổ mình, khổ không nói hết. 

Nên mở rộng lòng ra, tất cả tùy nó, điều này rất hay! Đúng là tâm lớn hóa giải tất cả, 

quí vị cũng được tự tại. Cần nên học điều gì? Học hiểu rõ chân tướng sự thật, hiểu thấu 

triệt,  sau  khi  hiểu  rõ  chân  tướng,  cũng  như  ta  nằm  mộng,  đột  nhiên  cảm  thấy  mình 

đang nằm mộng, mộng không có thật, trong mộng thấy con cọp sắp ăn thịt mình, nghĩ 

lại  là  đang  nằm  mộng.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  từng  lấy  thân  mình  cho  cọp  ăn, 

mình cũng  có thể làm như vậy. Quí vị sẽ không còn lo sợ nữa, tâm đại từ bi trong tự 

tánh  sanh  khởi,  chư  Phật  Bồ  Tát  đã  làm  được,  quí  vị  cũng  có  thể  làm  được,  nhưng 

mộng  thì  nhất  định  phải  tỉnh  dậy,  chỉ  là  vấn  đề  sớm  hay  muộn  mà  thôi,  tỉnh  lại  có 

nghĩa là thấy tánh, gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Từ đó cho thấy, 

Phật là gi? Phật là người thức tỉnh, người tỉnh, Bồ Tát cũng thức tỉnh, nhưng chưa thức 

tỉnh  toàn  vẹn,  đức  Phật  thật  sự  đã  thức  tỉnh.  Mười  pháp  giới  đều  đang  nằm  mộng, 

nhưng bất luận trong cảnh giới nào, đều phải biết rằng, nhất pháp, dùng cơ thể của ta 

mà nói, nói đến vật chất, cơ thể của ta nhìn từ bên ngoài, ngũ quan gồm nhãn nhĩ tỷ 

thiệt  thân,  trong  thân  gồm  ngũ  tạng  lục  phủ,  nhiều  khí  quản  hợp  thành,  rất  phức  tạp. 

Khí quản hợp thành cách nào? Khí quản do tế bào hợp thành, tế bào do phân tử hợp 

thành, phân tử do nguyên tử hợp thành, nguyên tử do lạp tử hợp thành, quí vị cứ như 

thế mà phân tích, phân tích đến cùng gọi là lạp tử cơ bản. Lạp tử cơ bản này theo sự 

tiến bộ của khoa học, họ nói không có sự nhất định, càng nói càng nhỏ, khoa học lượng 

tử ngày nay gọi là lượng tử, nhỏ nhất là lượng tử, do lượng tử hợp thành, khắp vũ trụ 

như: Con người, động vật, thực vật, khoáng vật, đều do lượng tử hợp thành. Đúng là 

một  thể,  không  hề  khác  biệt,  Vì  sao  nói  nhất  thể?  Mỗi  hạt  vi  trần,  hoặc  là  lượng  tử, 

lượng tử chính là tiểu quang tử, mỗi tiểu quang tử đều là viên minh cụ đức, đều là viên 

mãn, tất cả trí huệ, đức năng, tướng hảo trong tự tánh, đều có đầy đủ trong tiểu quang 

tử, trong mỗi tiểu quang tử đều có đầy đủ. Như cơ thể của ta vậy, mỗi lỗ chân đều có 

đầy, mỗi tế bào đều có đầy đủ. Trên thân tôi có đầy đủ, trên thân quí vị cũng có đầy đủ 

không  hề  khác  biệt,  hoàn  toàn  giống  nhau.  Trên  thân  chúng  ta  có  đầy  đủ,  trên  thân 

động vật cũng có đầy đủ không hề khác biệt, không khác biệt với thực vật, không khác 

biệt với sơn hà đại địa. Thật sự hiểu rõ rồi, quí vị sẽ thừa nhận rằng, biến pháp giới hư 

Tập 62  23 



không giới và mình là một thể. Mình khởi lên một ý niệm bất luận là vô tình hay cố ý, 

ý  niệm  này  sẽ  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  tất  cả  mọi  hiện  tượng  vật  chất  đều  tiếp 

nhận được. Chúng ta khởi lên một ý niệm, giống như máy in báo vậy, tin tức của mình 

được phát đi, tất cả hiện tượng vật chất đều tiếp nhận được hết, ý niệm đều biết được. 

Tốc độ của nó nhanh hơn ánh sáng, nhanh hơn điện từ, trong Hoàn Nguyên Quán nói, 

ý niệm vừa khởi lên là chu biến pháp giới, chu biến pháp giới là nói đến tốc độ của nó, 

cho  nên  bất  luận  là  thiện  niệm  hay  ác  niệm,  tịnh  niệm  hay  nhiễm  niệm,  ý  niệm  vừa 

khởi  là  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  có  thể  che  dấu  được  ai?  Che  dấu  được  chình 

mình, bởi đôi khi ý niệm khởi lên bản thân mình không biết. Chúng sanh trong lục đạo, 

che dấu được một nửa, còn một nửa không dấu được, nửa nào vậy?  Trên chúng ta, ta 

không thể dấu được cõi trời sắc giới và vô sắc giới, ta cũng không thể che dấu được cõi 

trời dục giới, pháp giới Tứ Thánh càng không thể dấu được, mười phương quốc độ của 

chư  Phật  dĩ  nhiên  đều  nhận  được  hết.  Đây  là  chân  tướng  sự  thật,  là  cảnh  giới  Hoa 

Nghiêm. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, năm 30 tuổi ngài chứng ngộ, sau khi 

chứng ngộ bèn giảng dạy, không kiến lập đạo tràng, sống cuộc đời như thế nào? Sống 

cuộc đời vân du, nơi nào có duyên thì đến đó, không làm phiền ai, ngài ở đâu? ở dưới 

gốc cây. Phương thức sống là đi khất thực, dọc theo hai bên đường khất thực, không có 

đạo tràng, ban đêm nghỉ dưới gốc cây, ngồi kiết già nghỉ ngơi. Suốt ngày từ sáng đến 

tối dạy học. Dùng cách nói ngày nay, hiệu lực của ngài cũng không tồi, pháp duyên thù 

thắng, học trò theo học với ngài, không rời ngài, trong kinh thường nói là 1255 vị, là số 

đệ tử thường theo bên ngài. Chúng ta có thể tưởng tượng ra, số người theo ngài chắc 

chắn  nhiều  hơn  con  số  này  chứ  không  thể  ít  hơn  được.  Nói  cách  khác,  đoàn  thể  của 

ngài khoảng 2-3 ngàn người, cuộc sống của họ giống như đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

hàng ngày nghe đức Phật giảng kinh thuyết pháp. Chúng ta hiểu rõ ràng rồi, Phật và 

tôn giáo không thể móc nối được, điều này nhất định phải biết,  không phải là tôn giáo, 

không  phải  tôn  giáo  mà  ngày  nay  trở  thành  tôn  giáo,  tứ  chúng  để  tử  chúng  ta  có  tội 

đấy, có lỗi với đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài là nhà giáo dục, quí vị biến nó thành 

tôn giáo, còn ra thể thống gì! Đúng là vong ơn bội nghĩa mà. 

Giáo dục của đức Phật đời đời truyền thừa, truyền đến TQ là giáo dục chứ không 

phải tôn giáo. Sau khi đến TQ, xây dựng cơ sở, cơ cấu, gọi cơ cấu này là chùa, nên quí 

vị sẽ biết nó không phải là tôn giáo, tôn giáo gọi là miếu, gọi là cung chứ không gọi là 

chùa. Chùa là cơ cấu làm việc của chánh phủ, cơ cấu này vua trực tiếp quản lý, gọi là 

chùa, cho nên dưới đức vua đơn vị đầu tiên có chín, chín cái này đều gọi là chùa. Nếu 

quí vị đến Bắc Kinh, đến thăm quan cố cung sẽ thấy được, cơ cấu làm việc trong cố 

24  Tập 62 



cung, những tấm bảng treo lên đều là chùa. Quan lớn của chùa là Khanh, trong lịch sử 

TQ nói đến Tam Công Cửu Khanh, Tam Công là cố vấn của hoàng đế, đây là địa vị 

cao nhất, cửu khanh là quan lớn của chín đơn vị dưới hoàng đế. Phật giáo truyền vào 

TQ, xây dựng cơ cấu làm việc này cũng gọi là chùa, ngôi chùa đầu tiên là chùa Bạch 

Mã, chùa Bạch Mã ở Lạc  Dương. Vào thời Hậu Hán, thủ đô đặt ở Lạc Dương, dùng 

Bạch Mã làm tên, đây là sự sùng đạo của người xưa. Kinh điển, tượng Phật ở Tây Vực, 

dùng bạch mã chuyên chở về TQ, không thể quên sự vất vả của nó, cho nên dùng nó 

làm tên gọi. Vua trực tiếp quản lý, là cơ cấu dạy học. 

Trong chùa làm những công việc gì? Thứ nhất phiên dịch kinh điển, giống như 

phòng  biên  dịch  của  quốc  gia  vậy,  chủ  yếu  là  phiên  dịch  kinh  điển.  Kinh  điển  được 

phiên dịch rồi thì đem ra giảng giải, y theo kinh điển mà học tập, cho nên là giáo dục. 

Vào thời đó không biến đạo Phật thành tôn giáo, cứ như thế đến năm đầu của triều đại 

nhà Thanh vẫn là giáo dục. Chúng ta thấy như Khang Hy, Ung Chánh, Càn Long, vào 

thời đó cao tăng rất nhiều, tự viện am đường của đạo Phật, dùng cách nói ngày nay, đa 

phần đều là trường chuyên, rất nhiều đạo tràng . Trong đạo Phật kinh điển nhiều, pháp 

môn cũng lắm, quí vị muốn học khoa nào, thì đến khoa đó để học. Vào đời Tùy Đường 

TQ thành lập 10 tông phái. Tông là đại biệt, giống như học viện vậy, phái như khoa , 

mỗi học viện đều có rất nhiều khoa, là dạy học, có học vị. Học vị cao nhất trong Phật 

giáo là Phật, cho nên đó không phải là tên gọi của thần linh, mà là học vị. Quí vị có thể 

đạt được chăng? Được! 

Học vị thứ hai là Bồ Tát, học vị thứ ba là A La Hán. Tiêu chuẩn của nó, trong 

kinh gọi là: “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Dịch được nhưng không dịch. Vì 

sao không dịch? Tôn trọng nên không dịch. Đây là lấy danh xưng ba học vị  của đạo 

Phật, tiêu chuẩn này nếu dịch thành chữ Hán là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

dịch được mà, nhưng trong kinh ta vẫn thấy để “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. 

Nếu đạt được Chánh Giác, điều kiện của Chánh Giác là gì? Trên đề kinh này là Thanh 

Tịnh, Thanh Tịnh là Chánh Giác, đạt được Chánh Giác gọi là A La Hán, đạt được học 

vị đầu tiên trong đạo Phật. Thứ hai là Bình Đẳng, đạt được tâm bình đẳng, là đạt được 

học  vị  thứ  hai  gọi  là  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  bình  đẳng.  Học  vị  thứ  ba  là  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác, đạt được học vị này là Phật. Cho nên trong đạo Phật, mọi người ai 

cũng là Phật, không giống như tôn giáo, tôn giáo chỉ có một thượng đế, hai người thì 

rắc rối to. Trong đạo Phật ai ai cũng có thể gọi là Phật, ai ai cũng có thể gọi là Bồ Tát, 

đây là danh xưng học vị. Giống như trường học ngày nay, học vị cao nhất là tiến sỹ, ai 

ai cũng có thể đạt được học vị tiến sỹ, đều được gọi là tiến sỹ, ai ai cũng có thể gọi là 

Tập 62  25 



thạc  sỹ.  Trường  học  ngày  nay  cũng  có  ba  học  vị,  học  sỹ,  thạc  sỹ,  tiến  sỹ.  Đạo  Phật 

cũng có ba học vị, Phật, Bồ Tát, A La Hán, phải hiểu rõ ràng. 

Tôn giáo ngay nay thật sự mê tín, xem Phật Bồ Tát là thần, quí vị nghĩ xem có 

oan cho đức Phật Thích Ca chăng? Đây là sự vô tri của chúng ta thời nay, làm nhục 

thầy giáo, khiến mọi người trong xã hội sanh tâm ngộ nhận, tội của ta rất sâu dày. Ta 

không biết được chân tướng sự thật, Kinh Hoa Nghiêm nói cho ta biết chân tướng sự 

thật, tự tánh là viên minh cụ đức, tự tánh hiện ra tất cả pháp, bổn thể của tất cả pháp là 

tự tánh. Bất luận là tinh thần hay vật chất, cũng không phân biệt lớn nhỏ, tất cả những 

hiện tượng này đều do tự tánh biến hiện ra, tự tánh biến thành hình tướng, nó không có 

hình tướng mà biến thành hình tướng, nhưng trong hình tướng có đầy đủ trí huệ đức 

tướng viên mãn của tự tánh. Ở đoạn trước có nói qua. 

Thập Huyền là do ngài Trí Nghiễm – vị tổ thứ hai của tông Hoa Nghiêm đề xuất, 

ngài Hiền Thủ tóm lược nói ra, đến ngài Thanh Lương mới nói rõ cho chúng ta hiểu. 

Ta  hiểu  được  đại ý  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  nghĩa  thú  của kinh  Hoa  Nghiêm,  quả  thật 

người xưa tôn xưng bộ kinh này là  Viên Mãn Pháp Luân, cũng rất có lý! Tất cả những 

điều trong các bộ kinh khác nói không hơn được Hoa Nghiêm. 

Quả địa cầu hiện nay có vấn đề, nơi đâu cũng có thiên tai, ngày xưa không có, vì 

sao  có  tình  trạng  như  vậy?  Đạo  Phật  biết  nguyên  nhân,  lượng  tử  lực  học  cũng  biết. 

Lượng tử lực học thời cận đại nói, nhưng hơn ba ngàn năm về trước đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni đã nói qua rồi. Quí vị nên biết nguyên nhân của nguyên nhân, nguyên nhân căn 

bản là ý niệm, ý niệm của ai? Ý niệm của chính mình, chính mình khởi tâm động niệm! 

Nếu  ý  niệm  này  là  chánh,  tà  chánh  phân  biệt  cách  nào?    Tương  ưng  với  tự  tánh  là 

chánh, tương phản với tự tánh là tà. Nhưng chúng ta vẫn chưa tìm thấy điểm chuẩn. 

Đức Phật vì để dạy cho hàng sơ học, dạy những người có trình độ như chúng ta, ngài 

nói về Thập Thiện Nghiệp đạo: không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không 

vọng  ngữ,  không  lưỡng  thiệt,  không  ỷ  ngữ,  không  ác  khẩu,  không  tham,  không  sân, 

không si, tất cả mười điều. Chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, không trái 

ngược với mười điều này là chánh. Nếu làm ngược lại như sát sanh, trộm cắp, tà dâm, 

nói dối… là sai, đó là trái ngược với tánh đức. Thuận theo tánh đức là thiện, trái ngược 

lại 

là 

tà. 

Thiện 

ác 

có 

chuẩn 

mực. 



Người xưa dạy chúng ta về ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, nói rất kỹ, nếu 

chúng ta tuân thủ theo là thiện, nếu làm trái lại là ác. Quả địa cầu và thân của chúng ta, 

là một sinh mạng thể cộng đồng. Ý niệm của ta có thể ảnh hưởng đến thân mình, ảnh 

hưởng đến quả địa cầu nơi mình sinh sống. Vì sao? Trong kinh điển đại thừa đức Phật 

thường nói: Tất cả pháp “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Thức chính là ý niệm, ý 

26  Tập 62 



niệm  có  thể  biến  hóa.  “Tất  cả  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh”,  thân  của  ta  là  tâm  tưởng 

sanh, gia đình ta là tâm tưởng sanh, xã hội này là tâm tưởng sanh, quốc gia này là tâm 

tưởng sanh, thế giới này, địa cầu này, thái dương hệ này, ngân hà này, đều là tâm tưởng 

sanh.  Ý  niệm  làm  chủ  tất  cả!  Ý  niệm  chánh,  tuân  thủ  theo  lời  dạy  của  cổ  thánh  tiên  

hiền. Những lời dạy này không phải do các ngài sáng tạo hay phát minh ra, họ đều là 

những người thấy tánh, thuận theo tánh đức, không có điều gì chẳng thiện. Thân tâm 

khỏe mạnh, gia đình hành phúc, sự nghiệp thuận lợi, xã hội hài hòa, thế giới đại đồng, 

sao không tốt chứ? Nơi chúng ta sống, không hề bị thiên tai, làm được, chứ chẳng phải 

không làm được! Hiểu được những đạo lý này rồi, ồ, thì ra chỉ cần chúng ta chuyển đổi 

ý niệm, đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, chuyển mê thành ngộ, thì vấn đề sẽ được 

giải quyết, thiên tai trên quả địa cầu này không lo sợ, có thể hóa giải được. 

Quí vị nghĩ thử xem, cần bao nhiêu người chuyển đổi mới có hiệu quả? Chư vị tổ 

sư trong đạo Phật nói cho ta biết, các ngài nói ra một nguyên tắc, số ít người cũng có 

thể chuyển nghiệp báo của số đông người, vì sao vậy? Tà không thắng chánh. Ý niệm 

của số ít người là chánh, con người trên toàn thế giới ngày nay là số nhiều, họ tà niệm 

đã khiến cho quả địa cầu ra nông nỗi này, khiến cho xã hội như vậy. Cần bao nhiêu 

người chuyển đổi mới có thể làm thay đổi được xã hội này? Các nhà khoa học lượng tử 

cho chúng ta biết, phỏng đoán nhân khẩu trên thế giới, có khoảng 65 ức người, 65 nhân 

khẩu. Cần bao nhiêu người mới có thể giúp cho thế giới thay đổi? Họ nói cần khoảng 8 

ngàn người, có khoảng 8 ngàn người thật sự khai ngộ, thật sự hồi đầu, trên quả địa cầu 

có 65 ức người tạo nghiệp, nhưng 8 ngàn người này có thể khiến cho quả địa cầu thay 

đổi. Quí vị nghe rồi nghĩ rằng khó có thể làm được, 8 ngàn người là thiểu số. Cho nên 

nếu chúng ta tin tưởng và chấp nhận được, nghĩa là tin tưởng người xưa không nói dối, 

chư Phật Bồ Tát không nói dối, các ngài đã nói gì? Tà không thắng chánh. Số đông 

người này là tà, số ít người là chánh, chánh nên chuyển đổi dễ dàng. Vì sao? Bởi con 

người  đều  có  bổn  tánh.  Người  xưa  có  dạy  rằng:  “  tánh  người  vốn  thiện”.  Ngày  xưa 

Tam  Tự  Kinh  dạy  cho  trẻ  thơ,  câu  đầu  tiên  là:  “nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”.  Trong 

Khởi Tín Luận, Bồ Tát Mã Minh nói: “bổn giác bổn hữu, bất giác bổn vô”. Bổn giác 

chính là bổn tánh, bổn thiện, bổn hữu, bất giác là mê, là tà, là bất thiện. Trong tự tánh 

là  thuần  tịnh  thuần  thiện,  chỉ  cần  quí  vị  chịu  khó  dạy  họ,  họ  dễ  dàng  quay  đầu,  là 

chuyển đổi được. Cho nên giáo dục vô cùng quan trọng. 

Sau khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ, một đời ngài làm công việc giáo 

dục, với địa vị như thế nào? Dùng cách nói ngày nay, là thầy giáo chuyên nghiệp, suốt 

đời dạy học. Ngài dạy điều gì? Dạy chúng ta nhận biết chân tướng của nhân sinh vũ 

trụ. Đây không phải là mê tín, trong đây có khoa học và triết học tối cao. 

Tập 62  27 



Tôi học Phật từ khi học triết học với thầy Phương Đông Mỹ, thầy Phương nói 

với tôi: Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao của triết học trên toàn thế giới. Tôi đã học 

59 năm rồi, chứng minh lời của thầy Phương rất chính xác, thầy không nói dối tôi. Tôi 

phát hiện chẳng những là triết học tối cao, mà cũng là khoa học tối cao. Ngày nay trên 

thế giới, những điều khoa học, triết học không thể giải quyết được, đáp án đều ở trong 

kinh  Phật.  Sự  phát triển  của  khoa  học,  có  thể  chứng  minh  những  điều  thâm  áo  trong 

kinh  Phật,  dùng  khoa  học  để  chứng  minh,  đây  là  một  việc  tốt.  Chúng  ta  thật  sự  tin 

tưởng sự chứng minh ngay nay. Đoạn này nói: “hoành thụ vạn pháp thành vi nhất đại 

duyên khởi, pháp pháp giao triệt”. Điều này được lượng tử lực học chứng minh. Câu 

nói này đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói cách đây hơn 3 ngàn năm rồi, chứng minh được 

vũ trụ với ta là một thể, một sinh mạng thể cộng đồng, bất luận là vật chất hay tinh thần 

đều là cộng đồng. Cho nên hiệp hội của chúng ta, phát khởi tu Lục Hòa Kính. Mục tiêu 

là gì? Là cứu quả địa cầu, hóa giải thiên tai. Đúng là Tam Bảo gia trì, khiến cho chúng 

ta, thấy được báo cáo của giới khoa học, làm tăng trưởng lòng tin của mình. Khoa học 

lượng tử cho ta biết, trên thế giới có khoảng 8 ngàn người đồng tâm hiệp lực, buông bỏ 

vạn duyên, nhất tâm  cầu nguyện, đây  là người ngoại quốc, họ nói lên sự cầu nguyện 

của người ngoại quốc, sự cầu nguyện trong tôn giáo, sẽ hóa giải được thiên tai của quả 

địa cầu. Chúng ta nghe rồi thấy rõ, việc cầu nguyện này có hiệu quả chăng? Có ! nhưng 

trị ngọn không trị gốc. Vì sao? Cách mấy ngày không cầu nguyện, chẳng phải vấn đề 

lại xuất hiện đó sao? Không thay đổi từ trong tâm, không biết bản chất của niệm lực. 

Khi cầu nguyện là cầu Thượng đế, cầu thần. Phật pháp không như vậy, Phật pháp thừa 

nhận có thần tồn tại trong vũ trụ, thần cũng là chúng sanh, bất luận là thiên thần hay 

địa thần, họ cũng mê hoặc điên đảo thôi, năng lực của họ mạnh hơn chúng ta, đó là sự 

thật chứ không phải giả, có phước báo, có tu. Đối với chân tướng của nhân sinh vũ trụ, 

họ chưa hiểu được thấu triệt, hiểu được thấu triệt là chư Phật Bồ Tát. 

Tổ tông của chúng ta ngày xưa rất có trí huệ, họ biết được, dùng phương pháp 

nào?  Dùng  giáo  dục.  Con  người  tiếp  nhận  qua  nền  giáo  dục,  lương  tâm  phát  khởi, 

không dám làm việc xấu, làm việc xấu là một việc rất  mất mặt. Cho nên luân lý đạo 

đức có thể làm chuẩn mực cho một con người, hay hơn pháp luật, khiến cho mọi người 

xấu hổ khi làm ác. Nhưng trong giáo dục, còn một việc vô cùng quan trọng là giáo dục 

nhân  quả,  đây  là  chân  tướng  sự  thật,  phải  nói  rõ  ràng,  thật  sự  có  việc  này.  Nếu  con 

người tin tưởng nền giáo dục nhân quả, thiện có thiện quả, ác có ác báo, nên không 

dám làm ác. Vì sao?  Vì nghĩ đến quả báo trong tương lai họ sẽ sợ, nên không dám 

làm. Cho nên văn hóa truyền thống ngày xưa, là giáo dục Thích Đạo Nho, dạy người ta 

nên người. Áp dụng vào thời loạn thế ngày nay có hiệu quả chăng? Có dạy người ta 

nên  người  không?  Người  trong  nước  không  tin,  người  nước  ngoài  cũng  không  tin, 

28  Tập 62 



chúng tôi đem kinh nghiệm mấy ngàn năm về trước của người xưa, báo cáo nhiều lần ở 

Liên Hiệp Quốc, những người tham dự hội nghị đều rất hoan hỷ, đều vỗ tay tán thán. 

Khi tôi nói chuyện xong rồi, họ đến tìm tôi nói chuyện, họ nói, pháp sư giảng rất hay, 

nhưng đây là lý tưởng, không làm được! Khi tôi nghe họ nói như vậy, tôi rất kinh ngạc, 

đây mới thật sự là then chốt của vấn đề. Làm sao đây? Làm cách nào để họ tin đây? 

Nhất định phải làm thí nghiệm, khoa học rất chú trọng thí nghiệm, làm thí nghiệm họ 

mới  tin  tưởng.  Tôi  vốn  sống  ở  nước  ngoài,  ở  Singapore,  ở  Úc  Châu,  muốn  làm  thí 

nghiệm, nhân duyên chưa thành thục. 

Năm 2005, đã lâu rồi tôi không trở về quê, trở về quê thăm  cố hương, rời quê 

hương ra đi 70 năm rồi, vẫn còn một số anh em bà con, anh em thân tộc còn rất đông. 

Mọi người cùng nhau ăn cơm, tôi đem những công việc mình đã làm trong thời gian 

qua nói cho mọi người nghe, rất muốn làm thí  nghiệm, khiến cho những người nước 

ngoài, khiến cho Liên Hiệp Quốc, sanh khởi lòng tin đối với nền văn hóa truyền thống 

của chúng ta. Mọi người ở quê nhiệt tâm, nói với tôi rằng, được, chúng tôi ủng hộ thầy, 

về quê làm thí nghiệm. Chúng tôi đã làm thí nghiệm ở thôn Thang Trì huyện Lô Giang, 

dùng thôn nhỏ này làm thí nghiệm. Cư dân ở thôn này có 4 vạn 8 ngàn người, chúng 

tôi thành lập một trung tâm ở đây, lớp thầy giáo đầu tiên là 37 người. Tôi yêu cầu thầy 

giáo phải học Đệ Tử Quy, muốn dạy người trước tiên mình phải làm được, mỗi vị thầy 

giáo,  phải  thực  hành  được  100%  Đệ  Tử  Quy,  tôi  ra  thời  hạn  cho  các  thầy  giáo  là  4 

tháng,  thầy  giáo  thật  sự  rất  giỏi.  Từ  thâm  sâu  của  tâm  hồn  chúng  tôi  rất  biết  ơn  và 

khâm phục, chỉ hai tháng là các thầy đã làm được rồi, thật hiếm có! Khi đó vị chủ trì 

trung  tâm  này  là  thầy  Dương  nói  với  tôi,  chúng  con  đã  làm  được  rồi.  Tiếp  theo  phải 

làm gì? Tôi nói, xuống làng, vào từng nhà, chúng ta đem Đệ Tử Quy ra thực hành, chứ 

không phải nói, nói sẽ chẳng có ai nghe đâu, phải thực hành. Người trong thôn nhỏ này 

thấy rất cảm động, sau đó bảo thầy giáo mở lớp dạy ở trung tâm, nam nữ già trẻ, các 

hàng các nghiệp trong thôn nhỏ này, tự động đến trung tâm học tập, hơn ba tháng, chưa 

đầy  bốn  tháng,  nếp  sống  của  thôn  nhỏ  này  hoàn  toàn  thay  đổi.  Khi  đó  chúng  tôi  vô 

cùng cảm động, vì sao? Chúng tôi dự tính, khoảng 2-3 năm,  mới có hiệu quả, không 

ngờ chưa đầy bốn tháng là có kết quả rõ ràng rồi. Tôi vô cùng cảm thán nói lên hai câu, 

bởi  việc  thí  nghiệm  của  chúng  tôi  đã  chứng  minh  được,  “nhân  chi  sơ,  tánh  bổn 

thiện”.Điều chứng minh thứ hai là con người rất dễ dạy, chỉ là không ai chịu dạy họ 

thôi,  dạy  là  họ  sẽ  quay  đầu  trở  lại.  Thông  tin  này  truyền  đến  khiến  tôi  suy  nghĩ  làm 

cách nào để báo cáo với Liên Hiệp Quốc? Tôi nói đây là ân đức của tổ tông, là sự gia 

hộ  của  tam  bảo,  hai  tháng  sau,  vào  dịp  tháng  năm,  tháng  năm  năm  2006,  tổng  bộ  tổ 

chức  giáo  khoa  văn  của  Liên  Hiệp  Quốc    ở  Paris,  viết  cho  tôi  một  bức  thư,  hy  vọng 

tháng 10 năm đó tôi tham dự một hội nghị của Liên Hiệp Quốc, yêu cầu tôi tham gia 

Tập 62  29 



chủ  trì.  Hội  nghị  này  kỷ  niệm  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  2550  năm,  đây  là  tiêu  đề, 

thảo luận về vấn đề đệ tử Phật cống hiến đối với nhân loại, cơ hội này thật hiếm có! Vì 

chúng tôi tham gia chủ trì, cho nên chủ động đưa ra ý kiến, yêu cầu để chúng tôi lấy thí 

nghiệm  làm  ở  Thang  Trì,  cho  tôi  8  tiếng  đồng  hồ  lên  báo  cáo,  và  còn  yêu  cầu  Liên 

Hiệp Quốc cho tôi một khu vực làm triển lãm, chúng tôi đem thành quả của mấy tháng 

đó, trong đó có hình, có biểu đồ, có văn tự, làm triển lãm ba ngày, việc làm này vô 

cùng thành công! Tôi cũng mời 9 tôn giáo lớn ở Singapore đến, biểu diễn ở Liên Hiệp 

Quốc, tôn giáo có thể đoàn kết, cho nên hội nghị lần đó tôi có hai câu: Câu thứ nhất nói 

với toàn thế giới, nói với Liên Hiệp Quốc, tôn giáo có thể đoàn kết. Câu thứ hai con 

người có thế dạy được. 

Trong nền văn hóa truyền thống có ba cội rễ là Đệ Tử Quy, Thái Thượng Cảm 

Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo, đều đã khởi tác dụng trên toàn thế, nhiều khu vực 

trong các nước, đều đang học tập, đang thực hành, đây là việc tốt! Quí vị đang phát 

khởi học tập Lục Hòa Kính, để tự cứu mình, cứu người, cứu thế giới. Lục Hòa Kính 

không đơn giản đâu. Đại thừa kinh giáo có dạy rằng, trên thế giới , nếu có một đoàn thể 

Lục Hòa Kính xuất hiện, thì thiên tai của thế giới này đều được hóa giải, một đoàn thể 

Lục Hòa Kính. Vì sao? Bởi một tăng đoàn Lục Hòa Kính, chư Phật hộ niệm, long thiên 

thiện thần bảo hộ. Tam quy y quí vị đều có đọc qua, “quy y Tăng, chúng trung tôn”, 

câu này là nói về Lục Hòa Kính. Tăng là tăng đoàn, tăng đoàn Lục Hòa Kính, đoàn thể 

này gồm 4 người trở lên, đều tu tập Lục Hòa Kính. Chúng trung tôn, chúng  ở đây là 

đoàn thể, trong tất cả đoàn thể của thế và xuất thế gian, thì đoàn thể này là tôn quí nhất. 

Vì sao? Vì nó hòa. Trong tất cả các đoàn thể, chỉ có Tăng đoàn Lục Hòa Kinh là chư 

Phật Như Lai tán thán. 

Thứ nhất là “kiến hòa đồng giải”,  nghĩa là xây dựng cộng thức, là việc làm khó 

khăn nhất. Ngày nay cộng thức được xây dựng từ đâu? Thật  sự khẳng định hiểu rõ, 

chúng sanh trong vũ trụ với ta là một thể, thân thiết hơn một gia đình, là một thể mà, 

chúng ta xây dựng cộng thức từ đây. 

“Giới hòa đồng tu”, nhất định phải thực hành bốn cội rễ, bắt đầu học từ Đệ Tử 

Quy,  phải  thực  sự  thực  hành  được  từng  câu  từng  chữ  trong  đó.  Thực  hành  giáo  dục 

nhân quả trong Cảm Ứng Thiên. Thực hành giáo dục của đức Phật trong Thập Thiện 

Nghiệp Đạo, thực hành Sa Di Luật Nghi, người xuất gia bắt buộc phải làm được. Nếu 

không làm được, đó là giả, chẳng phải chân xuất gia. Người tại gia thực hành ba cội rễ, 

người xuất gia thực hành bốn cội rễ. Thật sự thực hành được rồi, chẳng những độ được 

mình, mà còn cứu được thế giới. Làm cách nào vậy? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni suốt 

đời làm bậc mô phạm cho chúng ta thấy, phải ghi nhớ, phải nghiêm chỉnh học tập. Tuy 

30  Tập 62 



suốt đời đức Thế Tôn dạy học, nhưng ngài không có trường học, đoàn thể của ngài là 

gì? Là tư thục, trường tư thục với quy mô lớn, rất đông người, chỉ một mình ngài làm 

thầy giáo, sau này có huynh trưởng, những vị đại đệ tử của ngài, có người thấy tánh, có 

người chứng quả, họ thay ngài thuyết pháp, thay ngài giảng dạy, nhưng chủ yếu chính 

là  một  vị  thầy  giáo,  các  vị  đại  đệ  tử  là  thay  ngài  giảng  dạy.  Họ  thường  xuyên  nhận 

được lời thỉnh mời ở khắp nơi, nơi nào mời đức Phật mà ngài không đi được, thì phái 

học trò ngài đến đó giáo hóa. Không có tổ chức, điều này phải ghi nhớ. Sau khi Phật 

giáo truyền vào TQ, vào đời Tùy Đường, nếu dùng cách nói ngày nay, là Phật giáo làm 

một cuộc đại cách mạng, nghĩa là biến Phật giáo thành trường học, dạy học chánh quy, 

chính là chế độ tòng lâm. Quí vị nên biết, tòng lâm Phật giáo ngày xưa, chính là đại 

học thời nay, có tổ chức, có phân công. Tổ chức trong tòng lâm, hoàn toàn giống như 

tổ chức trong trường học ngày nay. Chủ tịch của tòng lâm là hiệu trưởng, thông thường 

người ta gọi là phương trượng, trụ trì, chính là hiệu trưởng. Hòa thượng Thủ Tọa là 

giáo vụ trưởng, đại học ngày nay gọi là giáo vụ trưởng, lo về mặt giáo vụ. Duy Na là 

huấn  đạo  trưởng,  Giám  Viện  là  tổng  vụ  trưởng.  Chỉ  là  danh  xưng  không  giống  nhau 

thôi,  chứ  phân  công  hoàn  toàn  tương  đồng  với  trường  học  ngày  nay. 



Thầy  Phương  Đông  Mỹ,  đã  từng  nói  với  tôi  mười  mấy  lần,  bảo  tôi  phải  nhớ, 

muốn phục hưng Phật giáo TQ, nhất định phải phục hồi chế độ tòng lâm. Cho nên tôi 

thường nói, muốn xây dựng đại học Phật giáo. Ngày nay giao thông thuận tiện, khoa 

học phát đạt, quả địa cầu này là một nhà. Mục đích của chúng ta muốn cho thế giới hài 

hòa, quốc gia với quốc gia hài hòa, dân tộc với dân tộc hài hòa, chánh đảng với chánh 

đảng hài hòa, tôn giáo với tôn giáo hài hòa. Chúng ta đang truy cầu lý niệm này. Cho 

nên từ đại học nghĩ đến đa nguyên văn hóa, đại học tôn giáo của đa nguyên văn hóa, 

chứ  không  phải  một  đại  học  Phật  giáo.  Như  thế,  tôn  giáo  khác  nhau,  trong  tương  lai 

đều là bạn học của nhau, mỗi tôn giáo thành lập một học viện, hợp thành một đại học 

tôn giáo, cùng là học trò trong một trường học, sở học không giống nhau, nghĩa là học 

những khoa không giống nhau, nhưng cùng một trường. Do đó khái niệm chủ yếu của 

mỗi tôn giáo, chúng ta đều phải học tập, không thấy lạ. Giữa tôn giáo với tôn giáo, mới 

thực sự làm được hòa mục tương xứ, bình đẳng đối đãi, toàn tâm toàn ý đưa ra những 

giáo nghĩa hay, để giáo hóa chúng sanh, giúp cho xã hội hóa giải xung đột, tiến đến an 

định hòa bình. 

Các nhà khoa học lượng tử cho chúng ta biết, chỉ cần 8 ngàn người là cứu được 

quả địa cầu này. Tôi nghĩ đến việc lần này chúng ta đề xướng tu Lục Hòa Kính, nên 

mở rộng lý niệm này ra. Trên thế giới, đầu tiên hy vọng tịnh tông hiệp hội hưởng ứng 

việc  này,  tôi  tin  rằng  toàn  thế  giới,  có  khoảng  200  tịnh  tông  học  hội,  chắc  là  con  số 

này. Mỗi tịnh tông học hội có được 60 người tu Lục Hòa Kính, 60 người thật sự phát 

Tập 62  31 



tâm,  đoạn  ác  tu  thiện,  sửa  đổi  lỗi  lầm,  chuyển  mê  thành  ngộ,  nghiêm  chỉnh  học  tập 

kinh  điển.  Đầu  tiên  học  tập  ba  cội  rễ,  sau  đó  trong  kinh  giáo  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu, thật sự phát tâm như thế. Một tịnh tông học hội có 60 người, hai 

trăm học hội là 12000 người, hơn con số 8000 người. Chúng ta đem công đức này hồi 

hướng cho toàn thể nhân loại, hồi hướng cho quả địa cầu nơi chúng ta cư trú, chắc chắn 

có hiệu quả rất tốt đẹp. Thật sự hiểu rõ, “hoành thụ vạn pháp thị nhất đại duyên khởi”, 

hàng  ngày  chúng  ta  niệm  Phật  hồi  hướng  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  cuối  cùng  là  hồi 

hướng mười phương sát độ vi trần pháp giới, không được lãng quên điều này. Mười 

phương sát độ vi trần pháp giới và chúng ta là một thể. Hy vọng những thiên tai trên 

quả địa cầu này, thiên tai lớn thành thiên tai nhỏ, thiên tai nhỏ thành không còn thiên 

tai. 

Đạo Phật nói về niệm lực, tạo ra thế giới, tạo ra vũ trụ, khoa học lượng tử ngày 

nay đã chứng minh được điều này, đây là cơ duyên hy hữu khó gặp, chúng ta gặp được 

rồi,  mong  quí  vị  phát  tâm,  sự  phát  tâm  này  phải  từ  trong  tâm  mình  chứ  không  miễn 

cưỡng. Sự nhận biết phát tâm này vẫn ở chỗ học tập, cho nên việc dạy học là vấn đề 

quan trọng nhất. Chúng tôi làm thí nghiệm ở Thang Trì, tuy thời gian không dài, nhưng 

nếp sống ở nơi đây thật sự đã thay đổi. Điều mà mọi người có thể nhận thấy rõ ràng, là 

số người phạm tội và số người ly hôn giảm xuống, nhân dân hài hòa lễ phép, thật sự 

thấy được đó là nơi lễ nghĩa, hài hòa, từ trường của khu vực đó hoàn toàn khác hẳn, 

trong suốt ba năm không hề bị thiên tai. Rất rõ ràng vì khi tôi còn ở đó, tôi ở Thật Tế 

Thiền Tự giảng kinh Hoa Nghiêm, Tế Xuyên bị động đất lớn, Văn Xuyên động đất lớn, 

phạm vi dư chấn của nó thật sự rất rộng, tâm chấn ở Tứ Xuyên, tỉnh Hà Bắc ở phương 

bắc cảm nhận được động đất, có ở Sơn Đông,  Giang Tô, Giang Tây, An Vi vân vân 

đều cảm nhận được, nhưng ở khu vực Lô Giang của chúng tôi lại không thấy có, ở đó 

có một trạm đo động đất, nhưng đo không thấy động đất, cho nên mọi người cảm thấy 

vô  cùng ngạc  nhiên,  vì  sao  bốn  bên đều  có  động  đất,  mà  nơi  này  lại  không  có? Phải 

chăng đúng như các nhà khoa học lượng tử nói? Thôn Thang Trì nhỏ này có bốn vạn 

tám  ngàn  người,  hồi  tâm  chuyển  ý,  mọi  người  đều  muốn  làm  tốt,  không  muốn  làm 

người xấu. Tôi giảng kinh ở đó hơn một tháng, giảng kinh Hoa Nghiêm hơn một tháng 

trời,  chúng  tôi  không  cảm  nhận  có  động  đất.  Đôi  khi  những  khu  vực  xung  quanh  có 

những thiên tai nhỏ, khu vực của chúng tôi không có. Những điều này đáng để chúng 

ta suy nghĩ, thì ra giảng kinh Phật, mọi người cho rằng đây là tôn giáo, là mê tín, lượng 

tử lực học ngày nay cũng nói như vậy. Chúng ta chân thật thực hành, làm còn hơn là 

không làm. 

32  Tập 62 



Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ dẫn chứng kinh văn trong bổn kinh, nghĩa là trong bổn 

kinh này cũng có ý nghĩa viên minh cụ đức. 

 Kim bổn kinh dĩ phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm vi tông, dĩ thập niệm tất 

 sanh nguyện vi đại nguyện chi bổn, chuyên trọng trì danh niệm Phật danh cụ vạn đức, 

 thử  nhất  cú  Phật hiệu  viên  mãn  cụ túc  nhất  thiết pháp  chi  công đức.  Cử  thể  thị  Hoa 

 Nghiêm Huyền Môn viên minh cụ đức chi nghĩa. 

Câu  này  nói  hay  quá!  Không  khác  với  giáo  nghĩa  kinh  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Vô 

Lượng Thọ quả thật lấy “phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm” làm tông. Tông là 

gì? Tông là tông chỉ, là điều quan trọng nhất trong việc tu tập bộ kinh này. Chỉ đạo đại 

cương, nguyên tắc chỉ đạo, chúng ta tu tập bộ kinh này như thế nào? Chính là ở tám 

chữ:  “phát  bồ  đề  tâm  nhất  hướng  chuyên  niệm”.  Bồ  đề  tâm  là  gì?  Trong  Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật kinh đức Thế Tôn nói, ngài nói ba câu: chí thành tâm, thâm tâm, phát 

nguyện hồi hướng tâm. Đây là điều đức Phật nói trong kinh. Chí thành tâm là thể, là 

bản thể của bồ đề tâm, thâm tâm và phát nguyện hồi hướng tâm là dụng. Thâm tâm là 

tự thọ dụng, phát nguyện hồi hướng tâm là tha thọ dụng, là đối với người, tâm bồ đề 

đối với người như thế nào. 

Trong Khởi Tín Luận, Bồ Tát Mã Minh cũng nói về bồ đề tâm, ngài nói về ba 

tâm, thứ nhất là trực tâm, thứ hai là thâm tâm, thứ ba là đại bi tâm. Chúng ta hợp kinh 

và luận lại xem sẽ dễ hiểu hơn. Trực tâm là tâm chí thành, thâm tâm thì kinh và luận 

đều nói như vậy. Thâm tâm nghĩa là thế nào? Chư vị tổ sư có chú giải, chú giải cũng 

rất dễ hiểu, hiếu thiện hiếu đức nghĩa là thâm tâm. Đã lâu tôi thường nói với quí vị về 

phát bồ đề tâm, tôi thêm vào đó mấy chữ, trong kinh luận đều nói ba chữ, tôi nói năm 

chữ, mọi người sẽ dễ hiểu, tôi dùng năm câu, mười chữ: Thể của bồ đề tâm là “chân 

thành”, tự thọ dụng của bồ đề tâm, chính là thâm tâm, rất khó hiểu, tôi dùng văn tự trên 

đề kinh Vô Lượng Thọ, trên đề kinh có năm chữ: “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”, đây 

chính là thâm tâm, cho nên tất cả đều là hai chữ, trên chữ Giác thêm vào chữ Chánh, 

“Thanh Tịnh Bình Đẳng Chánh Giác”, đây là thâm tâm. Phía sau thêm vào hai chữ Từ 

Bi nghĩa là tha thọ dụng, đối với người khác phải đại từ đại bi, đối với chính mình phải 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Thể  là  chân  thành,  thanh  tịnh  chân  thành,  bình  đẳng  chân 

thành, chánh giác chân thành, từ bi chân thành, đây là bồ đề tâm. Mấy chữ trên đề kinh 

này, đúng là bao la vạn tượng. Nếu lấy tam bảo mà nói, Phật Pháp Tăng tam bảo, thanh 

tịnh là Tăng bảo, bình đẳng là Pháp bảo, chánh giác là Phật bảo, quí vị xem có đầy đủ 

tam bảo. Đầy đủ tam học, tam học là giới định huệ, thanh tịnh là giới học, bình đẳng là 

định học, chánh giác là huệ học.  Quí vị xem, trong đây có đầy đủ Tam bảo và Tam 

Tập 62  33 



học. Ba học vị cũng ở trong đây, thanh tịnh là A La Hán, bình đẳng là Bồ Tát, giác là 

Phật, tất cả đều ở trong đó. 

Trong cuộc sống hàng ngày, từ sáng đến tối, khởi lên ý niệm là tương ưng với 

nó, không rời nó. Niệm niệm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, gọi 

là phát bồ đề tâm. Tâm này phát lên rồi, phải thực hành như thế nào? Thực hành  ba cội 

rễ, thật sự thực hành được ba cội rễ này rồi, là bước đầu thực hành bồ đề tâm, bước đầu 

rất quan trọng, bước đầu là nền tảng mà, nếu không có bước đầu sẽ chẳng có bước thứ 

hai. Nếu không thực hành được ba cội rễ này, thì bồ đề tâm chỉ có tiếng chứ không có 

thật, đó không phải thật có. Niệm niệm không rời bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, 

chắc  chắn  thành  tựu.  Một  phương  hướng,  một  mục  tiêu,  một  bộ  kinh,  một  câu  Phật 

hiệu, chẳng có người nào không thành tựu. Trong một đời này viên mãn thành Phật. Tu 

những  pháp  môn  khác  rất  khó!  Khó  chỗ  nào?  Khó  chỗ  đoạn  phiền  não,  không  đoạn 

được phiền não. Pháp môn tịnh độ không cần đoạn phiền não, chỉ cần khống chế phiền 

não  là  được  rồi.  Khống  chế  phiền  não  dễ  hơn  đoạn  phiền  não  nhiều.  Dùng  phương 

pháp  nào  để  khống  chế?  Dùng nhất  hướng  chuyên  niệm.  Hàng  ngày  không rời  kinh 

Phật,  không  sanh  tập  khí  phiền  não.  Đọc  kinh  cách  nào?  Lưu  Tố  Vân  cư  sỹ,  là  tấm 

gương, cô ấy nói, mỗi ngày nghe kinh 10 tiếng đồng hồ. Nghe kinh gì vậy? Nghe kinh 

Vô Lượng Thọ, không nghe kinh nào khác. Trong tay cô có đĩa giảng kinh của tôi, đĩa 

giảng ngày xưa, ngày xưa giảng mỗi đĩa là một giờ đồng hồ, cô ấy vẫn còn nghe những 

đĩa đó. Mỗi ngày nghe 10 tiếng đồng hồ, 10 tiếng đồng hồ không phải nghe mười đĩa, 

mà chỉ nghe một đĩa, có nghĩa là một đĩa nghe mười lần. Cô ấy đã nghe như vậy, đại 

khái nghe mười năm rồi. Nghe nói, cô ấy giảng ở đây, mỗi ngày hai tiếng đồng hồ, bảy 

ngày  giảng  mười  bốn  tiếng,  ở  đây  có  đĩa  giảng  của  cô  ấy.  Sau  khi nói  chuyện  ở  đây 

xong, bên Thâm Quyến mời cô ấy qua bên đó, mỗi ngày giảng 8 tiếng đồng hồ, cô ấy 

không cần soạn bài giảng. Chúng tôi tin cô  ấy không cần  nhìn bài giảng, quí vị nghĩ 

xem, mỗi ngày nghe 10 lần, mỗi đĩa nghe 10 lần, đã nghe 10 năm rồi, mà còn cần nhìn 

bài giảng nữa sao? Mỗi ngày tám tiếng đồng hồ, càng giảng càng hứng thú, càng giảng 

càng  hoan  hỷ,  “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”.  Quí  vị  hỏi  cô  ấy  có  nắm 

chắc    vấn  đề  vãng  sanh  chăng?  Chắc  chắn  cô  ấy  trả  lời  rằng,  nắm  chắc!  Đây  không 

phải  lời  nói  dối  đâu,  sự  thật  đấy.  Khi  nào  vãng  sanh?  Bất  cứ  lúc  nào  cũng  có  thể  đi 

được. Bây giờ còn ở thế gian này thì sao? A Di Đà Phật, cô ấy nói Phật A Di Đà giao 

nhiệm vụ cho cô ấy, làm gương cho chúng sanh noi theo, bằng không cô ấy đã về thế 

giới tây phương cực lạc rồi, còn ở thế gian này làm gì nữa? Cô ấy làm tấm gương cho 

mọi người noi theo, đây là đức thứ hai trong Tứ đức mà Hoàn Nguyên Quán nói, “học 

vi nhân sư, hành vi thế phạm”. Điều thứ hai trong Tứ đức, “oai nghi hữu tắc”, chính là 

“học vi nhân sư, hành vi thế phạm”, nghĩa là làm gương cho mọi người trong xã hội. 

34  Tập 62 



Mới đầu cô ấy cũng rất vất vả, không vất vả thì mọi người sẽ chẳng tin, vất vả rồi mọi 

người sẽ tin, cô ấy bị bệnh nặng như thế, niệm Phật A Di Đà đã hết bệnh, cho thấy nhất 

hướng chuyên niệm quan trọng biết bao! 

Đời này bản thân tôi không thể làm chủ được, không có cách nào. Ngày xưa tôi ở 

Mỹ, sống ở Đạt Lạp Tư. Một hôm có người đến hỏi tôi: pháp sư Tịnh Không, việc học 

kinh giáo, nếu chỉ cho thầy học một môn, thầy sẽ chọn bộ kinh nào? Tôi nói, tôi có ý 

này từ lâu rồi, hy vọng một đời chỉ học một bộ kinh, tôi sẽ học bộ kinh nào? Tôi chọn 

Di Đà Kinh Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, tôi thích nhất bộ kinh này. Khi đó chúng tôi 

chưa thấy được cuốn hội tập kinh Vô Lượng Thọ, đó là vào thời xưa. Sau này Lý Bính 

Nam lão cư sỹ, đưa cho tôi cuốn hội tập, tôi đọc qua một lần, trong tâm hoan hỷ không 

gì sánh bằng.  Cuốn lão cư sỹ đưa cho tôi, bản thân ông đã từng giảng qua một lần ở 

Đài Trung, ông dùng bút lông viết lên những lời chú giải, viết thành cuốn hội tập này, 

vô cùng quí giá. Mới đầu tôi giảng qua ba-bốn lần, giảng kinh Vô Lượng Thọ ba bốn 

lần đầu, cũng y theo cuốn chú bên lề của thầy Lý. Sau này gặp Hoàng Niệm Tổ lão cư 

sỹ, thầy đã tặng cho tôi cuốn chú giải, tôi đã tham khảo tài liệu này. Cho nên lần này 

nữa tổng cộng đã giảng mười lần, lần này giảng cuốn chú giải đó cho quí vị nghe. Tôi 

biết rất rõ, khi thầy viết cuốn chú giải này, thầy đang bị bệnh, hoàn thành cuốn chú giải 

này trong khi đang bị bệnh. Lần này chúng ta cùng nhau học tập cuốn Đại Kinh Giải 

Diễn  Nghĩa,  tưởng  nhớ  đến  lão  cư  sỹ,  tình  thương  và  ân  đức  của  lão  cư  sỹ  đối  với 

chúng ta, vĩnh viễn không bao giờ ta quên. Hội tập của Hạ lão cư sỹ, Hoàng lão cư sỹ 

chú giải, nếu tôi không giảng kỹ cuốn chú giải này, tôi sẽ có lỗi với thầy ấy. Chúng ta 

phải  nghiêm  chỉnh  học  tập,  đây  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  quan  trọng  nhất.  Không  học 

những bộ kinh khác được chăng? Được ! Vì sao vậy? kinh Vô Lượng Thọ thông rồi, 

kinh Hoa Nghiêm sẽ thông. Lần này tôi giảng Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa, sau khi nghe 

giảng rõ rồi, quí vị xem cuốn Hoa Nghiêm Sớ Sao sẽ chẳng có vấn đề gì, tự nhiên hiểu 

được. Một kinh thông tất cả kinh thông, đây là bí quyết của Phật pháp. Vì sao thông 

được?  Bởi  vũ  trụ  với  ta  là  một  thể.  Chẳng  những  thông  tất  cả  Phật  pháp,  mà  thông 

được tất cả tôn giáo khác . Vì sao vậy? Một thể mà! Tâm hiện thức biến, cho nên bất 

cứ  tôn  giáo  nào,  chỉ  cần  học  tốt  tôn  giáo  của  mình,  khi  chưa  thâm  nhập  thấy  không 

giống những tôn giáo khác, sau khi thâm nhập rồi, mới biết được tất cả tôn giáo hoàn 

toàn tương đồng. 

Có lần ở trường đại học Indonesia, tôi đến đó tham dự lễ tốt nghiệp, trường đại 

học Hồi giáo tặng cho tôi học vị tiến sỹ. Trong số sinh viên tốt nghiệp có người hỏi tôi 

một  vấn  đề.  Cậu  ta  nói  tôn  giáo  của  chúng  ta  không  giống  nhau  sao  có  thể  đoàn  kết 

được? Hình như ở Indonesia có 5 tôn giáo, tôi nói với cậu, tôi đưa bàn tay lên nói, anh 

Tập 62  35 



xem năm ngón tay này không giống nhau, năm tôn giáo không tương đồng, nếu anh 

nhất  môn  thâm  nhập,  nói  anh  thôi  chứ  không  cần  nói  đến  người  khác,  anh  nhất  môn 

thâm nhập, thâm nhập đến đây vẫn không giống nhau, thâm nhập đến chỗ này là giống 

nhau rồi, sẽ thông được hết. 

Ở đoạn này quí vị cần nên biết, “nhất pháp viên  mãn nhất thiết pháp chi  công 

đức”, một cuốn kinh thánh Cựu Tân Ước của đạo Cơ Đốc, đó là một pháp, nó có viên 

mãn  công  đức  của  tất  cả  pháp  trong biến  pháp giới  hư  không giới  chăng? Đúng, nó 

viên mãn,  một bộ kinh Vô Lượng Thọ này cũng viên mãn, pháp pháp đều viên mãn, 

không có pháp nào chẳng viên mãn, đây gọi là viên minh cụ đức. Lời đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói chúng ta phải tin. Pháp này bất luận là tà pháp hay chánh pháp, chỉ cần 

thông đến tánh thì tất cả đều thông. Chủ nghĩa Mã Khắc Tư có thể thông được nền văn 

hóa truyền thống xưa chăng? Có thể thông được tất cả kinh điển của các tôn giáo trên 

thế giới chăng? Chắc chắn được. Chỉ do ta không đến được cảnh giới thấy tánh, pháp 

pháp  đều  do  tự  tánh  hiện  ra,  pháp  pháp  đều  có  thế  thấy  tánh,  chẳng  có  pháp  nào  là 

không thấy tánh. Trong tự tánh không có nhiễm tịnh, không có thiện ác, cũng có nghĩa 

là không có đối lập, hoàn toàn hài hòa. Nếu làu thông  kinh điển đại thừa rồi, điều này 

rất lợi ích, nếu không thông thì chẳng được lợi ích. Vẫn còn hoài nghi, phân biệt, chấp 

trước, thì được lợi ích rất ít ỏi, nhưng sự ít ỏi đó cũng là điều quí vị đã thật sự đạt được, 

cao hơn người thường rồi, điều quan trọng là phải thông, phải đạt, phải thông đến chỗ 

cùng, sau đó mới có thể xuyên suốt tất cả pháp. Công đức của tất cả pháp ở trong một 

pháp, một pháp ở đây nghĩa là bất cứ pháp nào, chứ không phải riêng một pháp đặc thù 

nào  cả,  bất  cứ  pháp  nào  cũng  như  vậy.  Hiểu  được  đạo  lý  này  rồi,  đối  với  người  nào 

chúng ta cũng phải tôn trọng, giống như  đối  với  đức Phật  vậy, đối  với  tôn giáo  nào 

cũng phải tôn trọng, giống như chúng ta đối với đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đối với 

kinh  điển  nào  cũng  phải  tôn  trọng,  không  hoài  nghi,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, không đối lập. Trong kinh đức Phật dạy: ngày ngày là ngày tốt, thời thời là thời 

hay. Hơn 30 năm về trước, tôi thêm vào đó hai câu: người người là người tốt, việc việc 

là việc lành. Đây là sự thật không giả dối đâu. Vì sao? Một pháp có đầy đủ công đức 

của tất cả pháp, cũng có nghĩa là một người có đầy đủ công đức của tất cả mọi người, 

một người có đầy đủ công đức của tất cả chúng sanh. Phạm vi này lớn quá! Hoàn toàn 

ở chỗ dụng tâm không giống nhau. Tông biết rồi, vẫn còn bổn. 

“Dĩ thập niệm tất sanh nguyện”, nguyện ở đây là gì? Trong 48 nguyên, nguyện 

mười niệm tất sanh là nguyện thứ 18. Nguyện thứ 18 là cản bản đại nguyện của đức 

Phật A Di Đà. Vãnh sanh không khó! Mười niệm là thế nào? Khi lâm mạng chung, tuy 

một đời chưa từng niệm Phật, chưa từng gặp Phật pháp, đến khi lâm mạng chung gặp 

36  Tập 62 



bạn lành nói cho biết, có một thế giới tây phương cực lạc và đức Phật A Di Đà, chỉ cần 

niệm mười tiếng là có thể được vãng sanh. 

Khi sống ở Mỹ tôi gặp một người như vậy, ở Hoa Thịnh Đốn DC, có vị cư sỹ họ 

Châu, mở tiệm bánh bao ở đó, bị bệnh ung thư, khi bị nặng, anh ta đau đớn vô cùng, 

không còn cách nào, gia đình đến cầu Phật, ở đó có hội Phật giáo, họ đến hội Phật giáo 

của chúng tôi, các bạn trong hội Phật giáo đến thăm anh ta, khuyên anh ta niệm Phật, 

người này có thiện căn, nghe là tiếp nhận, hoan hỷ tiếp nhận, nói với người trong nhà, 

nói với vợ con, đừng tìm bác sỹ nữa, cũng đừng mong anh ta khỏi bệnh, mà mọi người 

hãy niệm Phật, trợ niệm giúp anh ta vãng sanh. Khi niệm Phật, anh ta cảm thấy không 

đau, đau khổ biến mất, được ba ngày thì anh ta vãng sanh, hiện ra điềm lành, khi thiêu 

để lại xá lợi. Thật sự đây là đại nguyện mười niệm tất sanh, không hề giả dối. 

Niệm Phật thật sự vãng sanh về thế giới tây phương cực lạc, sanh về thế giới tây 

phương cực lạc là làm Phật rồi. Lợi ích thứ nhất khi về tây phương cực lạc là thọ mạng 

vô lượng, nơi  đó là môi  trường tu tập tốt  nhất, đức Phật A Di Đà đích  thân dạy dỗ, 

mười  phương chư Phật  đều giúp  cho quí vị. Về thế giới  đó, có năng lực phân ra vô 

lượng vô biên thân, đồng thời đi tham vấn mười phương sát độ vô lượng vô biên chư 

Phật. Đi cúng dường Phật, cúng Phật là tu phước, đi nghe kinh, nghe kinh là tu huệ. Tu 

một ngày ở thế giới tây phương cực lạc, dùng một ức năm ở thế giới của chúng ta cũng 

không thể so sánh được. Chúng ta tu một ức năm ở đây, không bằng tu một ngày ở thế 

giới tây phương cực lạc.  Điều này phải hiểu! Đây là chân tướng sự thật. Hiểu rõ rồi, 

quí  vị  sẽ  không  còn  lưu  luyến  gì  thế  giới  này  nữa,  lưu  luyến  thế  giới  này  là  sai  rồi. 

Muốn trở lại thế giới này, về thế giới cực lạc rồi quay trở lại, trở lại với địa vị Phật chứ 

không phải là phàm phu nữa. Cho nên nhất định phải nắm bắt cơ hội này, không nắm 

bắt thì quả là đáng tiếc. 

“Chuyên trọng trì danh niệm Phật danh cụ vạn đức”. Một câu Phật hiệu, bốn chữ 

A Di Đà Phật này là một pháp, một pháp này cũng viên mãn công đức của tất cả pháp. 

Đạo Phật nói 8 vạn 4000 pháp môn, vô lượng pháp môn, công đức của vô lượng pháp 

môn đều ở trong bốn chữ này. Ai biết? Phật biết, pháp thân Bồ Tát biết, người khác thì 

không  biết  được.  Nếu  chúng  ta  không  học  Kinh  Hoa  Nghiêm  thì  làm  sao  biết  được? 

Nếu  không  học  Thập  Huyền  Môn  thì  làm  sao  biết  được?  Từ  đó  chúng  ta  mới  hoát 

nhiên đại ngộ. Cho nên một câu Phật hiệu này, viên mãn đầy đủ công đức của tất cả 

pháp. 

“Cử thể thị Hoa Nghiêm huyền môn viên minh cụ đức chi nghĩa”. Không hề sai 

tí nào. 

Tập 62  37 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây, ngày mai học tiếp đoạn này. 









HẾT TẬP 62 

 





38   



Tập 63 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 20 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi tám, hàng thứ hai đếm từ dưới lên, bắt đầu xem 

từ câu giữa. 

 Kinh    trung  Tam  Bối  Cửu  Vãng  Sanh  Phẩm  vân,  nãi  chí  hoạch  đắc  nhất  niệm 

 tịnh tâm, phát nhất niệm tâm, niệm ư bỉ Phật, thử nhân lâm mạng chung thời,  như tại 

 mộng trung kiến A Di Đà Phật, định sanh bỉ quốc, đắc bất thoái chuyển vô thượng bồ 

 đề. Thử minh tịnh tâm niệm Phật nhất thanh chi vô lượng bất khả tư nghị công đức. 

Chúng ta học đến đoạn này. 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  phẩm  Hoa  Tạng  Thế  Giới  và  phẩm  Thế  Giới  Thành  Tựu, 

phân lượng cũng rất khả quan, nói về vũ trụ. Vũ trụ xuất hiện như thế nào, trước đây có 

nói qua. Vũ trụ vô cùng rộng lớn, đúng như lời người xưa nói: “lớn không gì lớn hơn”, 

lớn đến mức độ nào? Không tìm thấy biên tế, nghĩa là không có biên tế. “Nhỏ không gì 


nhỏ bằng”, trong một vi trần, khoa học ngày nay gọi vi trần là lạp tử, lạp tử cơ bản. Ý 

nghĩa lạp tử cơ bản, theo sự tiến bộ của khoa học nên thường xuyên sửa đổi. Nửa thế 

kỷ trước, cho rằng lạp tử cơ bản là nhỏ nhất, nhưng sau này phát hiện nó còn có thể 

phân ra được. Đạo Phật nói cực vi chi vi, nghĩa là không thể phân ra được nữa, đây là 

cảnh giới tuyệt đối, không thể phân ra được nữa, đương nhiên nhục nhãn của chúng ta 

không  thể  thấy  được.  Trong  một  vật  chất  nhỏ  như  vậy,  trong  kinh  gọi  là  nhất  trần, 

trong nhất trần này còn có thế giới. Ngày nay thấy khoa học kỹ nghệ, một cái thẻ nhớ, 

chỉ nhỏ bằng móng tay thôi, trong đó dung chưa biết bao tài liệu, chúng ta cảm thấy vô 

cùng kinh ngạc, không biết rằng trong một vi trần, dung chứa thông tin cả một vũ trụ 

này, trong đó có cả một vũ trụ, không tăng không giảm. Khoa học ngày nay gọi là thế 

giới vi quan, lượng tử lực học, gọi đại vũ trụ là hồng quan thế giới. Đạo Phật nói hồng 

quan và vi quan là một chẳng phải hai. Tất cả quốc độ của chư Phật trong vũ trụ, ngày 

nay gọi là tinh cầu, tinh hệ, vô lượng vô biên, vô tận vô số. Sao đức Phật biết được? 

khoa học không ngoài việc trước dùng số học để suy đoán, sau đó dùng dụng cụ khoa 

học quan sát phát hiện. 

Tập 63  39 



Nếu căn cứ theo lịch sử TQ ghi chép, đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập niết bàn 

cho đến ngày nay là 3037 năm, nhưng người ngoại quốc chỉ thừa nhận là 2554 năm, sự 

khác  biệt  rất  lớn,  cách  nhau  gần  500  năm,  những  việc  này  chúng  ta  không  cần  phải 

khảo sát, không sao cả, vì sao vậy? Bởi thời gian vốn không có thật, không gian cũng 

không có thật, thời gian và không gian là một khái niệm trừu tượng, chắc chắn không 

phải là sự thật. Trước đây chúng ta học qua chương này, thập thế cổ kim. Trường kiếp 

có thể biến thành  một niệm,  một niệm triển khai ra có thể biến thành vô lượng kiếp, 

nghĩa là nói về thời gian có thể kéo dài ra, có thể rút ngắn lại,  điều này khoa học ngày 

nay vẫn  chưa làm được. Phật pháp  ứng dụng linh hoạt như thế, dùng cái gì? Dùng ý 

niệm, chính là ý thức, công năng của ý thức rất lớn, đối ngoại duyên đến vũ trụ, đối nội 

duyên  đến  A  Lại  Da,  ngày  nay  gọi  là  lạp  tử,  có  thể duyên  đến  lạp tử,  nhưng  không 

duyên đến được tự tánh, không duyên đến được bổn tánh. Vì sao? Nếu thật sự muốn 

thấy bổn tánh,  bắt buộc phải buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, thì 

sẽ  thấy  được,  như  thế  mới  thấy  được  chân  tướng sự  thật. Nếu  quí vị hỏi  khắp  vũ  trụ 

này, bất luận là hồng quan hay vi quan, sao ngài thấy được rõ như vậy? Ngài đã thấy 

được. Sao thấy được? Thấy được trong thiền định. Thiền định như thế nào? Là tự tánh 

bổn định. Thông thường tu học công phu thiền định chưa đủ, chưa có năng lực cao như 

vậy, chỉ có thể thấy được trạng thái như khoa học ngày nay đã thấy, đã là giỏi lắm rồi. 

Nếu  thấy  tánh,  thấy  được  tự  tánh,  bắt  buộc  phải  dùng  nội  công,  chứ  không  thể  dùng 

bên ngoài, gọi là công phu thiền định, công phu thiền định đến chỗ cuối cùng là quay 

trở về tự tánh. Khi Lục Tổ Huệ Năng thấy tánh nói, “đâu ngờ tự tánh vốn không dao 

động”, đó chính là tự tánh bổn định. Đến khi đó thì sẽ thấy được tất cả. Thế giới đó, bất 

luận là hồng quan hay vi quan, chúng ta chẳng thể không biết. Vì sao? Tất cả đều là 

môi trường chúng ta sinh sống. Đức Phật nói về những vũ trụ này, trong những đời quá 

khứ ta đã từng sống ở nơi đó, tương lai thì sao? Tương lai cũng có khả năng về đó ở 

nữa,  quí vị chẳng thể không biết. Đó là nguyên nhân vì sao đức Phật nói cho chúng ta 

biết. Thật sự có cơ hội. Nếu bản thân ta tu thiền định, quí vị nên biết, tu thiền định là 

tổng khái niệm trong Phật pháp. Đạo Phật nói 84000 pháp môn, vô lượng pháp môn. 

Pháp là phương pháp, môn là cửa. Phương pháp này tu điều gì? Đều là tu thiền định, 

nhất định quí vị phải hiểu rõ, chẳng phải chỉ có thiền tông tu thiền định đâu, nghĩ như 

vậy là sai, chỉ cần là Phật pháp thì tất cả đều là thiền định, sử dụng phương pháp không 

giống nhau. Ngày nay chúng ta dùng phương pháp gì? Chúng ta dùng phương pháp trì 

danh niệm Phật để tu thiền định, phương pháp bất đồng nhưng thiền định đạt được thì 

như nhau, là một việc thôi. 

Trên đề kinh của bổn kinh này, thiền định có ba bậc, thứ nhất là thanh tịnh, thiền 

định là tâm thanh tịnh, trong tâm thanh tịnh chắc chắn không bị nhiễm ô, đây là thiền 

40  Tập 63 



định thứ nhất. Thứ hai nghĩa là công phu cao hơn một chút, tâm bình đẳng, Bồ Tát đạt 

được, A La Hán đạt được tâm thanh tịnh. Cao nhất là chánh giác, đây là cảnh giới đức 

Phật  đạt  được,  là  thiền  định  cứu  cánh  viên  mãn.  Chúng  ta  dùng  phương  pháp  niệm 

Phật, niệm Phật nhất định phải buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước, thì công 

phu niệm Phật mới thành tựu. Ngày nay chúng ta niệm Phật A Di Đà, niệm Phật A Di 

Đà trong đây có hai ý nghĩa, thứ nhất là công phu của chính mình, thứ hai là sự gia trì 

của đức Phật, đức Phật A Di Đà đến giúp. Thật sự có đức Phật A Di Đà, thế giới cực 

lạc quả thật là một tinh hệ rất lớn. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta, ở phương tây thế giới này, 

không phải phương tây của quả địa cầu, đây là một thế giới lớn, thế giới Ta Bà là một 

thế giới lớn, nếu dùng hệ ngân hà để miêu tả, thế giới này có bao nhiêu hệ ngân hà? Có 

mười vạn ức, thế giới này có mười vạn ức hệ ngân hà, đây là khu vực giáo hóa của đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, gọi nơi này là thế giới Ta Bà, ở phương tây của thế giới này, 

cách thế giới này bao xa? Cách mười vạn ức cõi nước Phật, cách mười vạn ức thế giới 

lớn như thế giới này, bên kia là thế giới Cực Lạc. Khoảng cách này quá xa, nhưng nếu 

quí vị muốn đi, chỉ cần một niệm là đến ngay. Vì sao? Trong kinh Hoa Nghiêm, trong 

Hoàn Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ, bài luận này cho chúng ta biết, tự tánh có 

ba đức năng thù thắng không gì sánh bằng. 

Thứ nhất là ý niệm, khởi tâm động niệm là ý niệm, vừa khởi ý niệm làn sóng của 

nó  lập  tức  chu  biến  pháp  giới,  giống  như  ngày  nay  nói  tín  hiệu  phóng  xạ  vậy.  Biến 

pháp giới hư không giới, Đoạn trước nói bất luận là thế giới hồng quan hay thế giới vi 

quan,  đều  nhận  được  hết,  vừa  khởi  lên  một  niệm  là  nhận  được  hết.  Hiểu  được  chân 

tướng sự thật này rồi, ý niệm của chúng ta, bất luận là thiện hay ác, bất luận là vô tình 

hay cố ý, hiện tượng dao động chu biến là giống nhau, đều chu biến pháp giới. 

Thứ hai nó có thể đồng thời phát sinh, xuất sanh vô tận, xuất sanh ở đây có nghĩa 

là  biến  hóa,  cho  nên  một  ý  niệm,  chẳng  những  thân  tâm  mình  khởi lên  biến hóa,  mà 

khắp  vũ  trụ  đều  khởi  lên  biến  hóa.  Biến  hóa  vô  cùng  vi  tế,  có  khi  tự  thân  nhận  biết 

được, có khi không nhận biết được. Bất luận là đối với mình hay đối với cảnh, trên địa 

cầu ngày nay có nhiều thiên tai . Từ đâu mà  có? Từ ý niệm. Các nhà khoa học ngày 

nay rất hứng thú với vấn đề này, họ đang nghiên cứu, thật sự hiểu rõ rồi, giúp ích rất 

nhiều  cho  việc  chữa  trị  bệnh  tật,  mở  ra  một  cơ  duyên  mới,  có  thể  không  cần  dùng 

thuốc, mà có thể chữa trị được tất cả mọi căn bệnh. Đối với thế giới bên ngoài, chẳng 

những  chữa  được  một  số  biến  hóa  của  địa  cầu,  thậm  chí  những  hành  tinh  vận  hành 

trong không trung, đôi khi quy đạo của nó lệch một chút, ý niệm có thể giúp cho nó trở 

lại bình thường. Đây là sự thật, sức mạnh này từ đâu mà có? Đây là bản năng sẵn có 

Tập 63  41 



của chính mình, chứ chẳng phải từ bên ngoài tới. Ngày nay sức mạnh của chúng ta bị 

biến mất, vì sao bị mất? bởi mê thất tự tánh. Chư Phật Bồ Tát giác ngộ, chúng ta thì 

mê, ta và chư Phật Bồ Tát chẳng hề khác nhau, giống nhau, nhưng các ngài giác mà 

không mê, còn chúng ta thì mê mà không giác, vấn đề là ở chỗ này. Mục đích giáo hóa 

của đạo Phật là gì? Mục đích là giúp cho chúng sanh phá mê khai ngộ, mỗi ngày học 

tập từ từ sẽ khai ngộ. Khai ngộ rồi mới có thể làm chủ bản thân mình ở thế gian này, 

mới  được  tự  tại,  tất  cả  mọi  vấn  đề  không  phải  người  khác  giải  quyết  cho  mình,  mà 

chính  mình  phải  giải  quyết.  Cho  nên  giữa  đức  Phật  và  chúng  ta  là  quan  hệ  thầy  trò, 

ngài  là  thầy  giáo.  Ngài  dạy  cho  ta  biết  chân  tướng  sự  thật  này,  làm  cách  nào  để  giải 

quyết những chân tướng sự thật này, có lợi nhất đối với ta, đây là việc làm của chính 

mình, chứ không phải việc làm của đức Phật. Những điều này cần phải biết. 

Trong phẩm Tam Bối Vãng Sanh của bổn kinh, đạo Phật gọi là phẩm, người xưa 

gọi  là  thiên,  là  chương,  một  thiên,  một  chương  văn,  đạo  Phật  gọi  là  phẩm,  có  nghĩa 

giống như thiên và chương vậy, nghĩa là trong thiên này hoặc trong chương này. “Nãi 

chí hoạch đắc nhất niệm tịnh tâm”, then chốt ở chỗ tịnh tâm, tâm quí vị có thanh tịnh 

hay không? Trong tâm có tạp niệm thì không được. Tâm tạp niệm, năng lượng của nó 

vô cùng yếu ớt, năng lượng của tâm thanh tịnh rất mạnh. Tu niệm Phật là tu cái gì? Tu 

tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh vốn sẵn có, tâm vốn thanh tịnh. Quan sát kỹ,  thấy tâm 

của đứa trẻ rất thanh tịnh, quí vị xem đứa trẻ ra đời, chưa biết đi, chưa biết nói, tâm của 

nó thanh tịnh, càng lớn càng bị nhiễm ô nhiều, đến lúc thành niên thì tâm rối loạn hết, 

cho nên năng lực của nó vô cùng yếu ớt. Đứa trẻ, nó thấy được những thứ mà ta không 

thấy. Quan sát kỹ sẽ thấy, nó nằm ngủ trong nôi, nhìn cử chỉ của nó động đậy, miệng 

mỉm cười, vì sao vậy? Bởi nó nhìn thấy nhiều thứ. Nếu tâm chúng ta thanh tịnh, thanh 

tịnh  như  tâm  đứa  trẻ,  ta  sẽ  thấy  được  những  thứ  mà  người  thường  không  thấy,  ngày 

nay người ta gọi là công năng đặc biệt, có gì đặc biệt đâu? đó là bản năng của mình 

mà,  không  hề  kỳ  lạ  tí  nào.  Cho  nên  tu  học  Phật  pháp,  không  ngoài  việc  huấn  luyện 

mình trở về tự tánh, khiến cho bản năng của mình thức tỉnh dậy, phục hồi trở lại đại 

dụng của nó, đại năng đại dụng. Đạo lý ở chỗ này! 

Chư Phật Bồ Tát đều là những người thật sự giác ngộ, thấy chúng sanh trên thế 

gian này, trong kinh có câu: “người đáng thương”, mê hoặc điên đảo, làm những điều 

ngu xuẩn, phải chịu khổ hàm oan, đúng ra không phải khổ. Điều này phải nên biết. 

Tu học theo tông tịnh độ, một niệm tịnh tâm là then chốt. Nếu tâm thật sự thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh không gì khác ngoài việc buông bỏ, buông bỏ điều gì? Cái gì cũng 

phải  buông  bỏ.  Vì  sao?  Bởi  thế  gian  này  là  giả  chẳng  phải  chân.  Tất  cả  những  hiện 

tượng này,  quí vị phải thật sự hiểu rõ. Các nhà khoa học lượng tử thời cận đại cho biết, 

42  Tập 63 



hiện tượng vật chất không có thật. Trong kinh đức Phật dạy: “phàm sở hữu tướng giai 

thị hư vọng”, Kinh Kim Cang quí vị học thuộc rồi, “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng 

huyễn bào ảnh”. Hữu vi pháp có nghĩa là, những thứ thay đổi được gọi là hữu vi pháp, 

con người sẽ thay đổi, thay đổi trong từng sát na, sanh lão bệnh tử, động vật cũng có 

sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ dị diệt, khoáng vật có thành trụ hoại không, có 

pháp nào chẳng phải là hữu vi pháp? Tất cả đều là hữu vi pháp, phàm là hữu vi pháp 

đều không có thật. Đức Phật dùng bốn chữ để miêu tả: “mộng huyễn bào ảnh”, mằm 

mộng, mọi người đều có kinh nghiệm nằm mộng, cảnh giới trong mộng hiện ra giống 

như thật, sau khi tỉnh dậy thì không thấy gì hết. Ngày nào ta tỉnh, tỉnh ở đây có nghĩa là 

gì? Là chánh giác, là tâm thanh tịnh trên đề kinh này, tâm thanh tịnh hiện tiền thì thế 

giới này không có nữa, cũng giống như tỉnh mộng vậy. Thế giới này là gì? Là luân hồi 

lục đạo, không còn lục đạo luân hồi nữa, nói cho ta biết đây là giả không có thật. Nếu 

không tỉnh dậy, ở trong mộng thật sự phải chịu tội, thật sự cảm nhận phải chịu khổ, sau 

khi tỉnh dậy mới biết “giác hậu không không vô đại thiên”. Chứng Đạo Ca của Vĩnh 

Gia đại sư nói rất hay: “mộng lý minh minh hữu lục thú”, có luân hồi lục đạo, “ giác 

hậu không không vô đại thiên”, đây là cảnh giới gì? Cảnh giới của A La Hán, không 

cao  lắm.    Bồ  Tát  muốn  giác  ngộ,  buông  bỏ  hết  vọng  tưởng  phân  biệt,  pháp  giới  Tứ 

Thánh cũng không còn, ngoài lục đạo còn có Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, 

cũng  không  có  thật.  Buông  bỏ  hết  bốn  thứ  này,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

không phân biệt,  không  chấp  trước,  phải  buông  bỏ  hết.  Tập  khí vô  thỉ  vô  minh  chưa 

đoạn, lúc này xuất  hiện một cảnh giới gọi là nhất chân pháp giới. Trong vũ trụ nhất 

chân pháp giới nhiều không thể đếm hết, chúng ta tu tập đến một trình độ nào, sẽ tương 

ưng với một tinh cầu đó, nơi nào có duyên, quí vị sẽ đến nơi đó, sống ở đó bao lâu 

không nhất đinh. Thời gian trên địa cầu này rất ngắn, thọ mạng của con người không 

quá 100 tuổi, 100 tuổi rất ngắn. Một số thế giới khác nếu dùng thời gian của chúng ta 

để tính, có đến mấy ngàn, mấy vạn tuổi, thậm chí trăm vạn tuổi cũng có. Cho nên chân 

tướng sự thật của nhân sinh vũ trụ, trong giáo pháp đại thừa nói rất nhiều. 

Chúng  ta  dùng  phương  pháp  quay  trở  về  tự  tánh,  dùng  phương  pháp  trì  danh 

niệm Phật, bốn chữ A Di Đà Phật, bốn chữ này là tánh đức, là danh hiệu của tự tánh. A 

Di Đà Phật là tiếng Phạn, dịch thành tiếng Hán, dịch được chứ chẳng phải không dịch 

được.  A  là  Vô,  Di  Đà  là  Lượng,  Phật  là  Giác.  A  Di  Đà  Phật  có  nghĩa  là  gì? Là  Vô 

Lượng Giác, cũng có nghĩa là, chẳng có điều gì không giác, thật sự giác ngộ một cách 

viên  mãn,  có  nghĩa  là  như  vậy.  Giác  ngộ  viên  mãn  là  tự  tánh  của  chính  mình,  chứ 

chẳng  phải  điều  gì  khác,  là  chính  mình.  Thật  sự  thế  giới  tây  phương  cực  lạc  có  một 

người như vậy, vị này đã trở về tự tánh, chứng được Vô Lượng Giác. Ngài giúp cho ta, 

mong ta cũng chứng được như ngài, ngài giúp chúng ta. Cho nên niệm Phật A Di Đà là 

Tập 63  43 



nghĩ nhớ đến ngài, cũng là nghĩ nhớ đến chính mình, mình và người không hai, mình 

và người là một thể, trước đây đã nói đến rất nhiều, thật sự là một thể. Khi niệm Phật 

không được có tâm phân biệt, nếu phân biệt Phật của người Phật của mình thì phiền 

phức lắm, phá hoại tâm thanh tịnh niệm Phật của mình. Trong tâm thanh tịnh lấy đâu 

ra mình và người? Có mình và người khiến tâm thanh tịnh bị nhiễm ô, không còn thanh 

tịnh nữa. Khi niệm Phật không có ý niệm mình và người, như vậy là thật sự biết niệm, 

thì khi niệm mới có cảm ứng. Niệm Phật có mình có người vẫn còn hơn không niệm, 

nhưng năng lượng đó rất yếu, cho nên niệm lâu ngày mà không có cảm ứng, đạo lý ở 

chỗ này. Đến khi nào mới đạt được nhất niệm tịnh tâm? 

Học Phật phải học từ đâu? Quan trọng ở cội rễ, chẳng thể không có cội rễ! Rễ là 

gì? Rễ là giới luật. Ngày nay Phật giáo suy thoái, suy thoái đến mức như không có, quí 

vị nghĩ xem có đáng thương chăng! Người Phật tử tại gia không thực hành được Thập 

Thiện  Nghiệp,  người  xuất  gia  không  thực  hành  được  Sa  Di  Luật  Nghi.  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo và Sa Di Luật Nghi, là nền tảng của giới luật, không làm được điều này thì 

chẳng  có  những  thứ  khác,  giống như rễ  của  cây  đại  thụ,  rễ  không  có  lấy  đâu  ra  thân 

cây?  Lấy  đâu  ra  cành  lá?  Chúng  ta  thấy  ngày  xưa,  người  tu  hành  đời  này  sang  đời 

khác, bất luật tại gia hay xuất gia đều thật sự thành tựu. Ngày nay không thấy những sự 

thành tựu này nữa. Chúng ta quan sát và suy nghĩ kỹ, họ không có cội rễ, cội rễ ngày 

xưa, từ nhỏ đã vun trồng. Nếu thật sự hiểu được nền văn hóa truyền thống ngày xưa, sẽ 

biết được, trên thế giới không tìm thấy nền văn minh cổ thứ hai. 

Người  xưa  hiểu  về  nền  giáo  dục,  mấy  ngàn  năm  lịch  sử  không  gì  khác  ngoài 

việc giáo dục. Làm tốt việc giáo dục này rồi, thì tất cả mọi vấn đề đều giải quyết được. 

Nghĩa là dạy người ta nên người, ai ai cũng là người tốt, chế độ nào cũng chẳng sao, 

chế độ không tốt nhưng người tốt vẫn làm việc tốt, chế độ tốt nhưng người không tốt 

vẫn  có  tệ  nạn.  Phương  pháp  dạy  của  người  xưa  như  thế  nào?  Dạy  từ  khi  người  mẹ 

mang thai, gọi là thai giáo, trên thế giới không có. 

Người phương tây dùng thuật thội miên, thôi miên một người bảo họ trở lại, trở 

lại thời còn nhỏ, bấy giờ ba tuổi, hai tuổi, một tuổi, ở trong tử cung của người mẹ như 

thế nào, bảo họ nói ra, họ đều nói được. Như thế mới phát hiện ra, thai nhi trong bụng 

mẹ đã có tri giác, có cảm thọ rồi, chẳng phải nó không biết gì, nó biết hết, đầu óc vô 

cùng  tỉnh  táo.  Tư  tưởng  và  động  tác  của  người  mẹ,  ảnh  hưởng  đến  thai  nhi,  nó  cảm 

nhận được, cho nên người xưa nói bắt đầu từ thai giáo. Đứa trẻ chào đời, người thầy 

đầu tiên của nó là ai? Là người mẹ, người mẹ dạy điều gì? Dạy Đệ Tử Quy, không phải 

dạy đứa trẻ học, mà người mẹ thực hành Đệ Tử Quy cho đứa bé xem. Đứa trẻ chào đời, 

mở mắt ra, vểnh lỗ tai lên, nó biết nhìn, biết nghe, nó bắt đầu học đấy. Cho nên trong 

44  Tập 63 



1000 ngày từ khi chào đời đến năm lên ba tuổi, gọi là cội rễ giáo dục, mầm mống được 

gieo xuống như vậy đấy. 3 tuổi 1000 ngày này, phàm những điều không đúng không 

được cho nó thấy, không được để nó nhìn thấy, nghe thấy, những điều tà ác đều không 

thể được, không được để nó tiếp xúc. Người mẹ phải trông coi kỹ, những điều nó nhìn 

thấy,  nghe  thấy  đều  là  chánh,  đều  là  thuần  chánh,  nó  được  nuôi  dưỡng  trưởng  thành 

như vậy. Ngạn ngữ TQ có câu: “tam tuế khán bát niên”, sự giáo dục trong ba tuổi này 

đến 80 tuổi cũng không thay đổi, nền tảng đó thâm sâu và ổn định biết bao. Năm lên 6 

lên 7 bắt đầu đi học, học trường tư thục, thầy giáo làm gương cho nó xem. Cha mẹ làm 

được, thầy giáo làm được, lòng tin của nó kiên cố, chẳng những thầy giáo thực hành 

cho nó thấy, mà đem đạo lý vì sao phải làm như vậy giảng giải cho nó nghe, từ từ nó sẽ 

hiểu được, đây là cội rễ giáo dục, ngày nay không còn nữa. Quí vị nghĩ thử xem, cội rễ 

giáo dục này bị mất ít nhất cũng một trăm năm, một thế kỷ rồi, từ bốn đến năm đời rồi. 

Bây giờ  muốn phục hồi trở lại chắc chắn khó khăn, nhưng phục hồi được chứ chẳng 

phải không được, tình tiết của nền văn hóa truyền thống rất sâu. Ngày xưa ở Thang Trì 

chúng tôi làm chưa đến một năm, hiệu quả rõ ràng, điều này chứng minh, tình tiết nền 

văn hóa truyền thống rất sâu, con người có tâm lành, chỉ do không có người dạy họ, 

không  ai  hướng  dẫn  cho  họ,  vừa  dạy  vừa  hướng  dẫn,  lập  tức  phục  hồi  trở  lại  được 

ngay. Cứu được xã hội ngày nay, hóa giải nguy cơ xung đột, thật sự phải nương vào 

nền văn hóa truyền thống xưa, cũng có nghĩa là nương vào nền giáo dục cội rễ. Giáo 

dục cội rễ có ba điều, quí vị cần nên biết, Đệ Tử Quy của đạo Nho, Thái Thượng Cảm 

Ứng Thiên của nhà Đạo,  Thập Thiện Nghiệp Đạo của nhà Phật. Ba cuốn sách này đều 

rất mỏng, văn tự không nhiều, nhưng là nền giáo dục cội rễ, cho nên không có nền tảng 

này, thì chẳng có cách nào trì giới. Người Phật tử tại gia  không thực hành được Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo,  đã  giảng  qua  kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  giảng  rất  kỹ,  nhưng 

không hành được, vì sao? Bởi không có Đệ Tử Quy, không có Cảm Ứng Thiên. Nếu có 

Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên,  thì Thập Thiện Nghiệp Đạo rất thông thạo, làm được 

dễ như trở bàn tay, nguyên nhân ở chỗ này. Chúng ta không thể trách bất cứ ai, người 

nào cũng không có lỗi, làm việc xấu cách mấy, cũng không thể nói họ có lỗi, bởi họ 

không học, không học mà bắt tội họ, đây là việc làm không có đạo đức, cho nên phải 

tha thứ cho họ. 

Người xuất gia không thực hành được Sa Di Luật Nghi đó là điều đương nhiên, 

Thích, Đạo, Nho cũng không ngoại lệ. Nền tảng của Thích Đạo Nho chỉ là một, là một 

điều gì? Chính là hiếu, có thể dùng một chữ để nói lên nền văn hóa xưa, gọi là văn hóa 

hiếu, trên thế giới không có. Chữ hiếu có nghĩa là gì? Chữ hiếu biểu thị nhân sinh vũ 

trụ với mình là một thể, văn tự là phù hiệu, văn tự xưa là phù hiệu của trí huệ. Quí vị 

xem chữ hiếu, bên trên là chữ lão, bên dưới là chữ tử, hợp lại thành đời trước và đời 

Tập 63  45 



sau, đời trước còn đời trước nữa, đời sau còn đời sau nữa, là một thể, nó là chữ hội ý. 

Hiểu được ý nghĩa của chữ này, quá khứ vị lai hiện tại là một thể, chiều ngang , mười 

phương thế giới là một thể, đạo Phật nói, “thụ cùng tam tế, hoành biến mười phương”, 

là một tự thể, cho nên con người và con người phải thương yêu nhau. Người kia hại ta, 

nhục mạ ta, hãm hại ta, ta đối với họ như thế nào? Ta phải thương yêu họ. Vì sao? Bởi 

họ mê hoặc, không biết mình là một thể, ta biết ta và họ là một thể, ta hận họ được sao? 

Ta trả thù họ được chăng? Sai, sai lầm trầm trọng! Lưỡi và răng là một thể, răng cắn 

vào lưỡi, lưỡi có hận răng không? Lưỡi có cần trả thù răng không? Không, vì sao? Bởi 

nó biết là một thể, cho nên giác và mê không giống nhau. 

Đức Phật Thích  Ca Mâu Ni tu hạnh nhẫn nhục, bị vua Ca Lợi  cắt thân, quí vị 

nghĩ xem nỗi sỉ nhục này lớn biết bao? Là một việc tổn thương và đau khổ biết bao? Vị 

tiên nhẫn nhục này có hận vua Ca Lợi chăng? Không có, không hề oán hận, mà còn nói 

cho vua biết, tương lai thành Phật, sẽ độ vua đầu tiên. Vị tiên này nói là giữ lời, sau 

này thành Phật, chính là đức Phật Thích Ca Mâu Ni, còn vua Ca Lợi là ai? Là tôn giả 

Kiều  Trần  Như.  Trong số  học  trò được  đức  Phật  giáo  hóa,  người  thành  tựu đầu  tiên, 

chứng được quả vị A La Hán là Kiều Trần Như, chính là vua Ca Lợi năm xưa, không 

hề  oán  hận.  Vì  sao?  Vì  là  một  thể,  còn  thân  hơn  người  trong  một  gia  đình  nữa.  “vô 

duyên đại từ, đồng thể đại bi”, tình thương này được phát xuất từ đây, từ trong chân 

tâm, trong tự tánh lưu xuất ra, chứ chẳng phải học được ở đâu, mà từ tự tánh lưu xuất 

ra, điều này cần nên biết. 

Mấy câu này nói cho ta biết, dùng tâm gì để niệm Phật, hiểu được đạo lý này rồi, 

dùng tâm gì để sinh hoạt, dùng tâm gì để làm việc,  dùng tâm gì để tiếp nhân xử thế. Ở 

thế gian này cùng với chư Phật Bồ Tát không khác, thật sự là đang học Phật. Dùng tâm 

thanh tịnh, trong tâm thanh tịnh là tình thương chân thật, chân từ bi, nếu còn phân biệt 

còn chấp trước, còn mình và người thì không được, đó là mê hoặc, chứ không phải giác 

ngộ, nếu giác ngộ thì giới hạn này không còn nữa. 

Muốn về thế giới cực lạc, trên thực tế rất đơn giản, nghĩa là dùng tâm thanh tịnh 

niệm  Phật,  người  này  khi  lâm  mạng  chung,  như  trong  mộng  thấy  đức  Phật  A  Di  Đà 

chắc  chắn  được  vãng  sanh.  Về  thế  giới  tây  phương  cực  lạc  chứng  được  bất  thoái  vô 

thượng bồ đề. Bất thoái vô thượng bồ đề ở đây, giống như đức Phật A Di Đà đã chứng 

được, như người ta thường nói, về thế giới cực lạc thành Phật, đây là sự thật không giả 

dối đâu. Thông thường cửa ải đầu tiên khó phá nhất, cửa ải đầu tiên là tâm thanh tịnh, 

đạt được tâm thanh tịnh rồi, bình đẳng giác phía sau sẽ không khó nữa, cửa ải đầu tiên 

khó nhất. Vì sao? Vì phải phá ngã chấp, không còn chấp trước thân này là ta, cái gì là 

ta?  Vũ  trụ  này  là  ta,  phải  khẳng  định  điều  này,  vũ  trụ  này  là  ta.  Người  xưa  có  câu: 

46  Tập 63 



“nhân giả vô địch”, người nhân từ không có địch, vô địch nghĩa là sao? Nghĩa là không 

có đối lập. Nếu có đối lập với người, thì chẳng phải là người nhân từ, nếu đối lập với 

công việc, đối lập với tất cả pháp, đều không phải là người nhân từ, nhân từ không có 

đối lập. Mới bắt đầu học Phật là phải học điều này, học không đối lập với người, phải 

phá vỡ quan niệm sai lầm này. 

Ngày xưa tôi đã tham dự mười mấy lần, hội nghị quốc tế hòa bình, chủ đề của 

hội nghị này, là hóa giải xung đột hướng đến xã hội an định thế giới hòa bình. Hơn ba 

mươi năm về trước, bắt đầu từ năm 1970, liên hiệp quốc khai mở hội nghị này. Thế 

giới càng mở càng loạn, ngay cả những người tham dự hội nghị cũng không có niềm 

tin. Nguyên nhân gì? Không buông bỏ đối lập. Tôi có cơ duyên tham dự hội nghị này, 

chúng tôi hiểu, bởi đức Phật dạy phá vỡ năm loại kiến hoặc, thứ nhất là thân kiến, thứ 

hai là biên kiến, biên kiến là đối lập, là nhị biên, nhị biên là sai lầm, không có nhị biên, 

lấy đâu ra nhị biên? Vấn đề của bản thân không giải quyết được,  mâu thuẫn của bản 

thân không giải quyết được, làm sao có thể giúp cho người khác giải quyết mâu thuẫn. 

Năm đó trường đại học Cách Lý Phi Tư đến tìm tôi, cùng giáo thọ trong học viện Hòa 

Bình, mở hai cuộc  hội đàm, tôi đem phương pháp trong đạo Phật nói cho mọi người 

nghe,  mọi  người  được  nghe  điều  chưa  từng  nghe.  Xung  đột  ở  đâu?  Nguồn  gốc  xung 

đột ở ngay tự thân. Người học Phật hiểu được, vừa nói là biết ngay, bổn tánh và tập 

tánh xung đột, bổn tánh là bổn thiện, tập tánh là bất thiện, thiện và bất thiện, đây là sự 

việc của chính bản thân mình, chứ không phải bên ngoài. Vấn đề này không được giải 

quyết, thì không thể giải quyết những vấn đề bên ngoài. Nhưng người phương tây rất 

khó hiểu, họ không hiểu được thế nào là bổn tánh, tập tánh. Chúng tôi chỉ còn cách đưa 

ra ví dụ, ví dụ lợi ích trước mặt, lợi ích trước mặt, quí vị nghĩ đến lợi cho mình, hay 

nghĩ đến lợi cho người, mọi người đều nói, dĩ nhiên là nghĩ đến lợi cho mình rồi. Tôi 

nói  xung  đột  khởi  lên  rồi  đấy,  tôi  muốn  lợi  ích  cho  tôi,  anh  muốn  lợi  ích  cho  anh, 

chẳng phải khởi lên xung đột rồi sao? Làm sao có thể hóa giải xung đột này? Phải làm 

thế nào? Suy nghĩ ngược lại, lợi trước mắt, đầu tiên phải nghĩ đến người,  ai ai cũng 

muốn lợi cho người khác, chẳng phải vấn đề được giải quyết rồi sao? 

Khi đó tổng thống Mỹ là Bố Thí, mỗi khi diễn thuyết, vừa mở lời là ông ấy nói 

lợi  ích  đối  với  nước  Mỹ,  chứ  không  hề  nghĩ  đến  lợi  ích  cho  nước  khác,  đó  là  tự  tạo 

xung đột,  làm gì có chuyện hóa giải xung đột? Tôi từng gặp ông ấy và cũng khuyên 

ông ta,  ông cũng không tồi, ông đã nghe lời, nhưng không làm được, trong đó nhân tố 

rất nhiều, rất phức tạp, chúng ta cũng có thể lý giải được. 

Niệm Phật chắc chắn được vãng sanh về tịnh độ, sanh về tịnh độ có nghĩa là sao? 

Dùng cách nói ngày nay là di dân, trên quả địa cầu ngày nay nhiều phiền phức, chúng 

Tập 63  47 



ta di dân về thế giới cực lạc, nơi đó không có thiên tai. Nhưng điều kiện để sanh về nơi 

đó là tâm thanh tịnh, nếu tâm ta không thanh tịnh thì chẳng thể đi được, tâm thanh tịnh 

tự nhiên có cảm ứng. Vì sao? Bởi thế giới đó do tâm thanh tịnh biến hóa ra, quả địa cầu 

ngày nay do tâm không thanh tịnh biến hóa ra, chuyện là như vậy. 

Ở đây nói đến “tịnh tâm niệm Phật nhất thanh, vô lượng bất khả tư nghị công 

đức”, then chốt ở chỗ tịnh tâm. Thế nên biết rằng, nếu dùng tâm bình đẳng niệm một 

tiếng Phật, công đức đó thù thắng không gì sánh bằng, siêu việt hơn rất nhiều. Thanh 

tịnh, bình đẳng là công đức chân thật, là công phu chân thật! 

 Hựu đại nguyện trung hữu văn danh đắc phước nguyện, thập phương chúng sanh 

 dĩ văn danh cố thọ chung chi hậu sanh tôn quí gia, chư căn vô khuyết, thường tu thù 

 thắng phạm hạnh. 

Những điều này đều thuộc về 48 nguyện. Phước báo, phước báo chân chánh là 

thân cận thiện tri thức, trong bài tựa của Đệ Tử Quy nói rất rõ: “phiếm ái chúng, nhi 

thân nhân”, nếu dùng Phật pháp giải thích hai câu này, sẽ viên mãn vô cùng. Thang Ân 

Tỷ nói, tâm lượng của người xưa rất rộng lớn, bao dung nền văn hóa dị tộc. Ấn Độ là 

dị tộc, chứ không phải bộ tộc trong đất nước chúng ta, là nền văn hóa nước ngoài mà 

chúng  ta  chấp  nhận,  bao  dung,  văn  hóa  Phật  giáo  đã  làm  cho  nền  văn  hóa  xưa  thêm 

phong phú. Chúng ta lấy kinh Phật để giải thích, dùng kinh Phật để giải thích “phiếm ái 

chúng” thì ý nghĩa của nó rất dài. Đạo Phật nói về chữ “chúng”, chẳng phải nói đến 

con người. Vậy chúng có nghĩa là gì? Là hiện tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh 

khởi, gọi là chúng sanh. Dùng cách nói ngày nay nghĩa là hiện tượng nhiều điều kiện 

hợp lại mà phát sinh ra, hiện tượng đó gọi là chúng sanh. Con người là định nghĩa của 

phù hiệu, con người là hiện tượng do vật chất và tinh thần hòa hợp mà hiện ra. 

Vật  chất:  đạo  Phật  gọi  là  Tứ  đại:  địa,  thủy,  hỏa,  phong,  đây  là  hiện  tượng  vật 

chất. Địa, thủy, hỏa, phong có nghĩa là gì? Địa là vật chất, quí vị thấy được, dùng địa 

để nói lên nó là vật chất. Thủy đại, hỏa đại, thủy là độ ẩm, hỏa là độ nóng, trong vật 

chất này chắc chắn có độ ẩm và độ nóng. Ngày nay không gọi là độ ẩm nữa, khoa học 

gọi  là  gì?  Gọi  là  điện,  điện  dương  là  hỏa  đại,  điện  âm  là  thủy  đại.  Phong  đại  là  gì? 

Phong là động, nó không tĩnh, là hiện tượng dao động, nó không ngừng động. Khi nó 

không ngừng, là hiện tượng vật chất, địa, thủy, hỏa phong. 

Trong vật chất chắc chắn có tinh thần. Tinh thần là gì? Là thọ tưởng hành thức. 

Thọ tưởng hành thức từ đâu mà có? Là kiến văn giác tri trong tự tánh, trong tự tánh gọi 

là kiến văn giác tri, trong A Lại Da gọi là thọ tưởng hành thức. A Lại Da mê, khi mê 

biến  kiến  văn  giác  tri  thành  thọ  tưởng  hành  thức,  có  cảm  thọ,  có  tư  tưởng,  có  chấp 

48  Tập 63 



trước, hành là chấp trước. Cuối cùng là thức, thức ngày nay gọi là ký ức, ký ức này 

không thay đổi, nghĩa là quí vị có một kho tài liệu, cất giữ ở đó không bị thất lạc, có 

hiện tượng này. Vật chất nhỏ nhất cũng có hiện tượng này, đều có hiện tượng này, cho 

nên khắp vũ trụ này đều có cơ thể, là hiện tượng sống chứ không chết. Cục đá có thọ 

tưởng hành thức chăng? Có! Tất cả khoáng vật đều có thọ tưởng hành thức, cho nên 

tinh thần và vật chất không bao giờ tách rời nhau. Vật chất từ đâu mà có? Vật chất là 

do tinh thần tích lũy lại, là hiện tượng ba động liên tục, đây là điều lượng tử lực học 

ngày nay nói, giống như Phật pháp nói. Trong đạo Phật Bồ Tát Di Lặc nói, sao có hiện 

tượng vật chất? Từ ý niệm mà có. Ngài nói:  “niệm niệm thành hình”, hình chính là vật 

chất, “hình giai hữu thức”, thức là hiện tượng tinh thần. Từ niệm đến vật chất đến tinh 

thần gần như là đồng thời, nhanh quá!  Đây là nói về sự khởi nguyên của vũ trụ, cho 

nên phải biết rằng thật sự là một thể, chẳng phải đức Phật nói dối đâu, ngài nói thiệt đó, 

chân tướng sự thật là như vậy. 

Phật là gì? Phật là bậc giác ngộ, khi còn tại thế, suốt cuộc đời ngài giúp cho mọi 

người, ngài dùng phương pháp nào? Ngài dạy học, suốt đời dạy học, ngài là giáo viên, 

ngài không làm hiệu trưởng. Học trò rất đông, chúng ta phỏng đoán có khoảng ba ngàn 

người, đệ tử luôn bên cạnh ngài là 1250 vị, thường theo không rời ngài, đột xuất đến 

tham dự chắc nhiều hơn con số này, đây là học trò của ngài, ngài không tổ chức lại số 

học trò của mình, cũng không chia lớp, giống như trường tư thục của TQ vậy, một vị 

thầy giáo hướng dẫn một đám học trò. 49 năm như một ngày, không xây dựng trường 

học, không có ký túc xá. Họ là dân tộc du mục, ban đêm nghỉ dưới gốc cây, ngồi thiền 

dưới gốc cây, nghỉ ngơi một chút. Những người này bất luận tại gia hay xuất gia, là 

chúng  thường  theo  hay  đột  xuất  tham  dự,  họ  đều  có  công  phu  thiền  định,  không  có 

định thì không được, cũng có nghĩa là tâm địa rất thanh tịnh. Theo học với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni như thế, được phước, phước báo lớn, thân cận thiện tri thức mà. 

“Phiếm  ái  chúng”, phiếm là bình đẳng, là phổ biến. Động vật  do chúng duyên 

hòa hợp mà sanh, thực vật cũng thế, khoáng vật cũng vậy. Chúng ta thương yêu con 

người, thương yêu loài vật, thương cả con muỗi con kiến, thương hoa cỏ cây cối, sơn 

hà đại địa. Đối với hiện tượng tự nhiên không có cái gì mà chẳng thương, “phiếm ái 

chúng” đấy, quí vị nghĩ xem phạm vi chữ ái ở đây có lớn không. Có nhiều người nghe 

tôi nói như vậy, thực hành theo sự hướng dẫn của tôi, họ đã rất thành công. Đối với 

những động vật nhỏ, như con kiến con muỗi, nó sẽ không cắn quí vị, không làm tổn hại 

quí vị. Mọi người sống cùng nhau hòa mục tương xứ, bình đẳng đối đãi, không làm tổn 

hại lẫn nhau. Động vật nhỏ trong nhà rất nhiều, nó có không gian sinh sống của nó, ta 

Tập 63  49 



có không gian sinh sống của ta, tuy sống cùng nhau, nhưng không xâm phạm lẫn nhau. 

Tốt! 

Ở  Úc  Châu  chúng  tôi  có  một  vườn  rau,  vườn  rau  này  cũng  không  nhỏ,  trồng 

mười mấy loại rau, cây ăn trái có hơn ba mươi loại, rau rất tốt. Vì sao? Hàng ngày nói 

chuyện với nó, chúng ta thương yêu nó, nó cũng thương yêu chúng ta. Mấy con sâu ăn 

rau, chúng tôi nói chuyện với nó, quy định một khu trong vườn, để cho nó ăn, nó muốn 

ăn thì qua bên đó. Rau bên đó chúng tôi cũng chăm sóc rất kỹ, mấy con sâu đó cũng rất 

tuân  thủ  theo  quy  định,  dễ  gần  gũi  hơn  con  người,  nó  biết  nghe  lời,  tuyết  đối  không 

vượt quá giới hạn, mười năm như một ngày. Chim ăn trái cây, chúng tôi cũng chỉ định 

cho nó mấy  cây,  mấy cây này cho tụi con ăn, tụi con có thể ăn trái trên mấy  cây đó, 

những cây không chỉ định, phải chừa lại cho chúng tôi, tất cả đều giữ quy định. Chúng 

tôi  làm  thành  công,  nhiều  người  nghe  theo  sự  hướng  dẫn  của  chúng  tôi,  bản  thân  họ 

làm  thí  nghiệm  cũng  thành  công.  Nói  lên  rằng  chúng  ta  phải  “phiếm  ái  chúng”,  mới 

thật sự có hạnh phúc, cuộc sống mới bình an viên mãn. Đối với động vật, thực vật, sơn 

hà đại địa, phải dùng tình thương mà đối xử. Đối xử tốt với sơn hà đại địa sẽ không có 

động đất, không có lụt lội hay hạn hán. Do ta không biết cách đối xử, mà còn đối lập 

với chúng, vì đối lập nên muốn phá hoại chúng, phá hoại môi trường sinh thái tự nhiên, 

nó sẽ trả thù, sinh ra phiền phức. Chẳng thể không hiểu đạo lý này, hiểu được đạo lý 

này rồi, thì thiên tai trên quả địa cầu ngày nay có cách giải quyết, có phương pháp để 

hóa giải. Nhưng Phật pháp thật sự phải phổ cập, không phổ cập họ sẽ chẳng tin. Họ nói 

đây là tôn giáo, là mê tín, họ không chấp nhận, không chấp nhận thì xong rồi, quí vị 

pháp hoại môi trường, môi trường báo thù, thiên tai xuất hiện. 

“Nhi thân nhân”, thân nhân là phước báo lớn, nhân là người nhân từ, trong Phật 

pháp gọi là nhân giả, xưng nhân giả đối với ai? Với Bồ Tát, nhân giả là danh xưng của 

Bồ Tát, kính xưng đối với Bồ Tát. Thân cận bậc  có đức  hạnh, những người nhân từ, 

bản  thân  những  người  này  tu  tập,  họ  cũng  giúp  cho  người  khác,  đây  là  thật  sự  có 

phước. 

Chư Phật Bồ Tát khuyên chúng ta, trong vũ trụ này, vị nhân từ nhất là đức Phật 

A Di Đà, chúng ta về thế giới cực lạc thân cận với ngài. Thế giới cực lạc rất thù thắng, 

ở thế giới cực lạc không có chính trị, quí vị thấy trong kinh điển, đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni không hề nói, thế giới cực lạc có quốc vương, có tổng thống, không hề có. Thế 

giới cực lạc có huyện thị trưởng chăng? Không có! Ở thế giới cực lạc rất đơn thuần, chỉ 

có hai hạng người, chỉ có hai địa vị, một là thầy giáo một là học trò. Cho nên nơi đó là 

một trường học, một trường học có quy  mô lớn, tất cả chư  Phật trong mười phương 

đều ở đó dạy học, giúp cho đức Phật A Di Đà giáo hóa chúng sanh. Mười phương chư 

50  Tập 63 



Phật trở về thế giới cực lạc đều là địa  vị là Bồ Tát, là địa vị giáo viên, bản thân đức 

Phật A Di Đà cũng là địa vị giáo viên. Vì sao? Vì là thế giới bình đẳng, thật sự bình 

đẳng đối đãi, hòa mục tương xứ, nơi đó thật sự làm được như vậy. 

Ngày nay mọi người thích tu tập pháp Lục Hòa, bởi thế giới cực lạc là đạo tràng 

lục hòa kính, chúng ta học ở đây là tương ưng với thế giới cực lạc. Tu Lục Hòa Kính 

quan trọng nhất là không được có ý niệm đối lập, có đối lập là bất hòa, không được có 

ý  niệm  tự  tư  tự  lợi,  có  tự  tư  là  phá  hoại  hòa  rồi,  cho  nên phải  buông bỏ  tự  tư  tự  lợi, 

danh văn lợi dưỡng, buông bỏ sự hưởng thụ đối với ngũ dục lục trần, buông bỏ tham 

sân si mạn, như thế sẽ hòa, sẽ thực hành được Lục Hòa Kính. Vì sao không thực hành 

được Lục Hòa? Bởi không dễ dàng buông bỏ 16 chữ này, buông bỏ là làm được. 

“Văn danh đắc phước”, nghe tên là đã được phước rồi, vì sao? Vì đã kết duyên 

rồi, quí vị có duyên với thế giới cực lạc, có duyên với đức Phật A Di Đà, là có phước, 

có duyên rồi, tiến lên bước nữa là thân cận ngài, tiếp nhận sự dạy dỗ của ngài, ngài thật 

sự giúp quí vị phá mê khai ngộ. Đức Phật từ bi cứu tế với tất cả chúng sanh. Ngài dùng 

cách nào? Dùng cách dạy học. Tại sao phải dùng cách dạy học? Bởi đức Phật biết sự 

khổ nạn của chúng ta từ đâu mà có? Khổ nạn từ mê hoặc mà có, bởi mê thất tự tánh, 

cho nên cách suy nghĩ sai lầm, cái nhìn sai lầm, tư tưởng sai lầm, tư tưởng sai lầm dẫn 

đến hành vi sai lầm, hành vi sai lầm gây nên oan oan tương báo, oan oan tương báo với 

con người, oan oan tương báo với động vật, oan oan tương báo với thực vật, với sơn hà 

đại địa. Ngày nay chúng ta thấy được sự việc này. Oan oan tương báo với con người là 

chiến tranh. 

Chúng tôi đọc được một thông tin trên mạng, nước Mỹ đang chuẩn bị lắp ráp tên 

lửa tối tân, tên lửa này phóng đi, bất cứ điểm nào trên của địa cầu này nó cũng có thể 

phóng tới. Nói cách khác trên toàn thế giới, đều nằm trong tầm ngắm của tên lửa đó. Ý 

niệm này không tốt, làm sao có thể làm như vậy chứ! Khởi lên một ý niệm này, ý niệm 

của con người quan trọng quá, tạo nghiệp này, người đời không thể đối phó với quí vị, 

ông trời sẽ đến quản quí vị. Trên thực tế ông trời là một tầng cao hơn ta, ý niệm của ta 

đang tạo nghiệp, ý niệm cũng có cách tiêu hủy ta. 

Giới khoa học nói, khoảng 50-60 ngàn năm về trước, khu vực đại tây dương có 

một nước, khoa học kỹ thuật phát đạt hơn chúng ta ngày nay rất nhiều, Á Đặc Lan Đề 

Tư, nguyên cả đất nước chìm xuống đáy biển, ý niệm này đáng sợ quá. Vì sao lại làm 

như vậy? Đây chính là sự đối lập giữa con người với con người, tạo nên sự bất hòa. 

Ngày nay con người và thực vật đối lập, sao lại đối lập với thực vật? Quí vị dùng phân 

bón, dùng thuốc trừ sâu, chẳng phải để sát hại những côn trùng kia, mà bản thân thực 

Tập 63  51 



vật cũng bị tổn thương, cho nên thực vật ngày nay, nhìn rất đẹp mắt, nhưng đem so với 

chất dinh dưỡng ngày xưa, e rằng không được bẳng một nửa. Đó là gì? Đó là thực vật 

trả thù quí vị. Động vật báo thù, ngày nay con người ăn thịt, thịt này ăn được chăng? 

Quí vị ăn thịt nó, nó sẽ đòi mạng quí vị. Cũng do con người tạo nên, muốn loài động 

vật sinh sản nhanh, nên cho ăn cám tăng trọng giúp cho chúng mau lớn, sinh mạng của 

chúng cũng bị phá hoại, mang theo rất nhiều mầm bệnh. Con người ăn thịt nó, cho nên 

ngày nay sinh ra nhiều căn bệnh quái lạ, “bệnh tùng khẩu nhập”, đó là động vật trả thù 

quí vị đấy. Thật sự hiểu rõ chân tướng sự thật rồi sẽ không dám ăn thịt nữa. 

Ba-bốn năm trước, có lần tôi ở Sơn Đông Khánh Vân, cư sỹ Tề mời tôi về quê 

anh ta chơi, có một cơ sở chăn nuôi vịt, dẫn tôi đến đó tham quan, xem những con vịt 

nhỏ, vị chủ quản bắt lên một con vịt nhỏ, đặt lên tay tôi, con vịt to lòng bàn tay tôi, dài 

cỡ  này,  con  vịt  rất  mập.  Anh  ta  nói,  pháp  sư,  thầy  đoán  xem  con  vịt  này  được  bao 

nhiêu ngày rồi? Tôi nói ít nhất là 10 ngày. Anh ta nói, mới nở ngày hôm qua, tôi giật 

mình! Chưa bao giờ thấy, mới nở hôm qua mà hôm nay đã lớn như vậy rồi. Tôi hỏi, 

con vịt của anh nuôi lớn rồi, cần bao nhiêu ngày thì đem bán ra thị trường? Hai tuần. 

Ngày xưa ở quê tôi nuôi vịt cho đến lớn, ít nhất phải nửa năm. Còn dám ăn thịt không? 

Anh ta nói, một phần ba vịt nướng Bắc Kinh là do chỗ anh ta cung cấp. Tôi trở lại nói 

với mọi người, không được ăn, ăn sẽ mất mạng đấy. Quí vị ăn thịt nó, nó sẽ ăn thịt quí 

vị. 

Quí vị có lỗi với sơn hà đại địa, cố ý khai khẩn, phá hoại , phá hoại sinh thái tự 

nhiên, sơn hà đại địa cũng báo thù quí vị, động đất, sóng thần, hạn hán, những thứ này 

là do sơn hà đại địa trả thù quí vị, quí vị đối xử với nó như thế nào, nó sẽ báo thù quí vị 

như vậy. Nó không phải vật chết đâu, một miếng đất, một hột cát không phải vật chết, 

nó có cơ thể, có thọ tưởng hành thức, làm sao có thể đối xử với nó như vậy chứ! Chân 

tướng sự thật này, trong kinh điển đại thừa, cách đây ba ngàn năm về trước đức Phật đã 

nói rất rõ ràng rồi. Nhất định chúng ta phải biết, quan sát kỹ một đời đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, năm 30 tuổi ngài khai ngộ, Khổng Phu tử cũng như vậy, 15 tuổi lập chí học 

tập, 30 tuổi thành đạt, đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng 30 tuổi thành đạt, sau khi khai 

ngộ ngài làm công việc giảng dạy, dạy suốt cuộc đời, năm 79 tuổi ngài nhập Niết Bàn, 

giảng kinh thuyết pháp 49 năm, làm công việc này hoan hỷ không mệt nhọc. 

Năm xưa thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu với tôi, nói cho tôi biết học Phật là sự 

hưởng thụ tối cao của nhân sinh, hàng ngày tôi không quên thầy giáo, đời này tôi sống 

được tự tại và vui vẻ như thế này, là do thầy chỉ đường, nếu thầy không chỉ đường, e 

rằng đời này tôi sẽ khổ không nói hết, lấy đâu ra cuộc sống tự tại và vui vẻ như vậy? 

Một  đời  dạy  học,  giữ  vững  địa  vị  của  mình,  thầy  giáo  chuyên  nghiệp,  làm  giáo  viên 

52  Tập 63 



chứ không làm hiệu trưởng. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni một đời làm giáo viên, được 

đại tự tại. Chúng ta nhận biết rõ ràng, ngài dạy điều gì? Giáo dục phổ cập không ngoài 

luân lý, đạo đức, nhân quả. Thúc đẩy phổ biến nền giáo dục này trong xã hội, sẽ đạt 

được xã hội an định, thế giới hòa bình, một số người còn muốn hướng thượng vươn 

lên, đó là triết học và khoa học, trong kinh Phật có nền khoa học và triết học tối cao. 

Ngày xưa tôi theo học triết học với thầy Phương, thầy giảng triết học khái luận 

cho tôi, cuối cùng có một môn là triết học trong kinh Phật. Thầy nói đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới, triết học trong kinh Phật là đỉnh cao 

của triết học trên toàn thế giới, học Phật là sự hưởng thụ tối cao của con người. Chúng 

tôi đã nắm chặt không buông, từ khi thầy Phương giới thiệu cho đến ngày nay, 59 năm 

rồi, 59 năm phát hiện ra, chẳng những là triết học tối cao mà còn là khoa học tối cao 

nữa. Quí vị xem khoa học ngày nay nhìn về thế giới hồng quan, chưa đạt được những 

điều trong kinh Hoa Nghiêm nói, phẩm Hoa Tạng Thế Giới và phẩm Thế Giới Thành 

Tựu, vẫn chưa đạt đến cảnh giới này. Lượng tử lực học nói đến vi quan, chưa nói đến 

tự tánh, mới chỉ nói đến A Lại Da, cũng là giỏi lắm rồi. Những điều lượng tử lực học 

nói chính là tam tế tướng của A Lại Da, danh từ bất đồng nhưng chung một ý nghĩa. 

Nghiệp  tướng  của  A  Lại  Da,  chính  là  năng  lượng  mà  các  nhà  khoa  học  nói.  Chuyển 

tướng của A Lại Da là thông tin, cảnh giới tướng là vật chất. Từ từ triết học, khoa học 

và Phật pháp, dung hợp thành một thể, cho nên chúng ta cần nên nhận biết rõ ràng, đạo 

Phật không phải là tôn giáo, không dính dáng gì tới tôn giáo cả. Ngày nay coi Phật giáo 

là tôn giáo, là một sai lầm lớn. Nhưng chúng ta không được trách họ, vì sao vậy? Bởi 

hành vi của người xuất gia ngày nay đúng là tôn giáo, không học kinh, không dạy học. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni mong hàng đệ tử mình, truyền thừa đạo và pháp của ngài. 

Quí vị thật sự tu tập, thật sự mang ra giảng cho mọi người nghe. Nhất định phải hiểu rõ 

đạo lý này, phải làm cho sáng tỏ, bằng không làm sao chúng ta xứng đáng với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni đây. Nền giáo dục hay nhất của thế và xuất thế gian, từ cá nhân, cá 

nhân thân tâm khỏe mạnh, không cần thuốc gì hết, phục hồi trở lại bình thường, sống 

đến hai trăm tuổi, vẫn hoạt bát giống như hai ba mươi tuổi vậy, thật sự làm được, chứ 

chẳng phải không làm được, không cần dùng thuốc, đây là sự lợi ích cho cá nhân, lợi 

ích cho xã hội, lợi ích cho đất nước, lợi ích cho nhân loại, không gì sánh bằng. Quí vị 

biến nó thành tôn giáo, nói nó làm mê tín, khiến cho mọi người không chịu tiếp cận, 

giáo lý hay như vậy mà không chịu tiếp cận, đúng là người không có phước, thật sự 

không có phước. Tôi may mắn gặp được thầy Phương, nếu thầy không giới thiệu, tôi 

cũng cho rằng Phật giáo là tôn giáo, là mê tín, cũng không muốn tiếp cận. Tôi theo học 

với  thầy  Phương  năm  26  tuổi,  tiếp  xúc  rồi,  cảm  thấy  rất  nuối  tiếc,  sao  năm  16  tuổi 

không gặp được ? 26 tuổi mới gặp được, nhưng cũng rất may, ông trời kéo dài tuổi thọ 

Tập 63  53 



cho tôi. Tôi đã phát hiện những bí mật trong kinh điển đại thừa, đúng như lời cổ nhân 

nói: “sáng nghe đạo, tối chết cũng được”, hiểu rõ rồi, không còn hồ đồ nữa. 

Câu sau này hay quá: “thọ chung chi hậu, sanh tôn quí gia, chư căn vô khuyết, 

thường tu thù thắng phạm hạnh”. Câu này hay quá, nói về kiếp sau củ mình. Người xưa 

nói, được phước báo thù thắng không gì sánh bằng. Phước báo ở đây không phải là có 

tiền, không phải có thế lực, làm quan lớn, không phải như vậy, Phật pháp không nói 

đến điều này. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là vương tử, nếu ngài không xuất gia sẽ kế 

thừa vương vị, ngài buông bỏ hết. Vì sao? Làm vị quốc vương, quốc vương giỏi, chỉ 

lợi ích cho một đất nước. Ngài làm công việc dạy học, đột phá giới hạn này, giáo hóa 

tất  cả  chúng  sanh.  Quí  vị  nghĩ  xem  có  ý  nghĩa  vô  cùng  và  vui  sướng  biết  bao.  Làm 

quốc vương sao có thể sánh được! 

Khi đức Phật còn tại thế, 16 đại quốc vương của Ân Độ đều là học trò của ngài, 

đều theo học với ngài. Đại phú trưởng giả số đông là học trò của ngài, ngài muốn gì 

cũng có, nhưng ngài không cần gì, ngay cả một căn nhà cũng không cần, ban đêm ngài 

ở đâu? Dưới cội cây. Quí vị nghĩ xem tự tai biết bao! Khi ngài nhập Niết Bàn không 

phải ở trong nhà, mà ở trong rừng, ngài làm cho ai xem vậy? cho chúng ta xem đấy, 

khiến cho học trò đời sau học theo ngài. Thật sự buông bỏ hết tất cả, niệm niệm nghĩ 

đến chúng sanh, nghĩ đến sự khổ nạn của chúng sanh. Chỉ có cách dùng phương pháp 

dạy học, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, tất cả nỗi khổ đều từ  mê lầm  mà có.  Có 

nghĩa là sự suy nghĩ sai lầm, nói sai, thấy sai và làm sai, chịu nỗi khổ đó cũng  sai, chịu 

oan. Ba đường ác trong lục đạo từ đâu mà có? Tự mình tạo nên, quả báo do mình tạo 

nghiệp bất thiện mà chiêu cảm nên. Ba đường thiện từ đâu mà có? Do mình tạo thiện 

nghiệp  mà  có.  Cho  nên  nói  đều  là  tiêu  nghiệp,  ba  đường  lành  tiêu  thiện  nghiệp  của 

mình,  ba  đường  dữ  tiêu  nghiệp  ác  của  mình,  mình  tạo  nghiệp  mà.  Nếu  không  tạo 

nghiệp thì chẳng có lục đạo, tâm thanh tịnh hiện tiền, không tạo nghiệp, chứng quả A 

La  Hán,  được  chánh  giác,  không  còn lục  đạo,  lục  đạo  chỉ  giống như  một  cơn  mộng 

vậy, từ trong mộng thức tỉnh. Nhưng vẫn còn nhiều người ở trong đó, họ vẫn đang làm 

ác  mộng. Quí vị đi đến đó được chăng? Đi được. Quí vị đến đó không phải thọ báo, 

vậy đến đó làm gì? Đến để hướng dẫn họ, dùng phương tiện thiện xảo giúp cho họ giác 

ngộ, giúp cho họ mau chóng thức tỉnh, đừng làm ác mộng nữa. Có nghĩa là như vậy. 

Phàm  ở  trong  lục  đạo,  nhất  định  phải  biết,  thời  gian  làm  ác  mộng  dài,  thời  gian  làm 

mộng tốt ngắn, điều này là chắc chắn. Cho nên nơi này không tốt đẹp đâu. Ngày nay 

mọi  người  nói  là  chơi  trò  chơi,  đừng  chơi  trò  chơi  ở  đây  nữa,  chơi  ở  đây,  nơi  này 

không tốt đâu. Chúng ta sống cùng chư Phật Bồ Tát, “thường tu phạm hạnh”, chính là 

Tam  Phước,  Lục  Hòa,  Lục  Độ,  Thập  Nguyện,  điều  này  trong  đạo  Phật  nói.  Từ  chỗ 

54  Tập 63 



Tam Phước, chúng ta biết được thế nào là Phật pháp. Phật pháp được xây dựng trên 

nền tảng gì. Đây là điều đức Phật vì công việc giáo dục phổ cập mà nói, nói không cao, 

nói về luân lý đạo đức. 

Tam  phước  là  ba  điều,  tổng  cộng  16  câu.  Câu  đầu  tiên  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, 

phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Đã lâu rồi tôi đề xướng vun 

trồng ba cội rễ, đem Nho và Đạo đặt vào trong đó, một số người không hiểu đã trách 

tôi,  nói  tôi  không  phải  là  người  học  Phật  thuần  túy,  sao  còn  học  Nho  và  Đạo  nữa? 

Người nói lên những câu này họ vốn không thông hiểu đại thừa, đại thừa là một thể, 

không  hề  phân  ra,  nếu  có  ý  niệm  phân  ra  thì  chẳng  phải  là  đại  thừa,  sao  là  một  thể 

được! Kỳ thật ba cội rễ Thích Đạo Nho, chính là phước thứ nhất ta vừa nói đến. Hiếu 

thân tôn sư phải thực hành như thế nào? Thực hành Đệ Tử Quy là đã hành được hiếu 

thân tôn sư, tìm được bằng chứng này trong kinh Phật. “Từ tâm bất sát” là giáo dục 

nhân quả. Quí vị không hại nó, nó cũng chẳng hại quí vị, quí vị thương yêu nó, nó cũng 

thương yêu quí vị, chúng ta đạt đến chỗ giao lưu với động vật, vô cùng hòa mục. Giáo 

dục  nhân  quả,  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên,  câu  sau  là  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  tu 

thập thiện nghiệp. Cho nên phước đầu tiên là nền tảng, nền tảng cơ bản, bắt buộc phải 

đầy đủ điều kiện này, mới có thể làm đệ tử Phật, làm học trò của đức Phật. Theo học 

với Phật phải có điều thứ nhất là ba nền tảng này. 

Điều thứ hai nằm trong giáo lý tiểu thừa, ba câu: “thọ trì tam quy, cụ túc chúng 

giới, bất phạm oan nghi”, đây là nhập môn, nếu không có nền tảng đầu tiên, thì chẳng 

thể nhập môn. Lời tôi nói có căn cứ chứ chẳng phải tùy tiện nói ra, chẳng phải ăn càn 

nói bậy đâu. 

Phước thứ ba là tiến lên, trì  giới  tốt, nhân giới  sanh định, nhân định khai  huệ. 

Điều  thứ  hai  là  trì  giới,  bất  luận  người  tại  gia  hay  xuất  gia  đều  phải  hạ  thủ  từ  giới. 

Phước  thứ  ba  là  “phát  bồ  đề  tâm,  thâm  tín  nhân  quả,  đọc  tụng  đại  thừa,  khuyến  tấn 

hành giả”. Bốn câu, ba câu trước là tự lợi, phải phát tâm, phải tin sâu nhân quả, phải 

học tập đại thừa. Câu cuối cùng “khuyến tấn hành giả”, nghĩa là phải giảng cho người 

khác  nghe,  phải giáo  hóa  chúng sanh, câu  cuối  cùng  là  phải  khuyên hóa  chúng  sanh, 

giống  như  đức  Phật  vậy.  Bản  thân  mình  tu  thành  rồi  thì  phải  giúp  cho  người  khác. 

Đoạn sau đức Phật nói, ba điều này gọi là ba loại phước báo, ba loại tịnh nghiệp. Ba 

đời chư Phật, quá khứ, hiện tại, vị lai, học tập tất cả cuối cùng thành Phật, đều lấy ba 

điều này làm nền tảng. Ba điều này là Phật pháp, bất luận tiểu thừa hay đại thừa, tông 

môn giáo môn, hiển giáo mật giáo, ba điều này là nguyên tắc chỉ đạo tối cao. Quí vị bỏ 

qua được chăng? Bỏ qua sao có thể thành tựu được? Không thể được! Chỉ cần quí vị 

Tập 63  55 



học với đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thì phải tuân thủ theo nguyên tắc này, sau đó mới 

tiến lên bước nữa học tập đại thừa. 

Đoạn  văn  này  rất  hay,  đoạn  văn  này  do  Hoàng  Niệm  Tổ  lão  cư  sỹ,  lấy  Thập 

Huyền trong kinh Hoa Nghiêm, giảng kinh Vô Lượng Thọ, cũng rất đầy đủ, giỏi quá! 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  và  kinh  Hoa  Nghiêm  không  hai  không  khác.  Thông  đạt  được 

Thập  Huyền  thì  không  còn  chướng  ngại  gì  nữa,  đến  cảnh  giới  này  rồi  sẽ  thông  hết, 

đúng là “viên minh cụ đức” mà trên đề  mục nói, đột phát hết tất cả mọi chướng ngại. 

“Một là tất cả, tất cả là một”, một căn, một bổn, một nguyên lý. Giáo lý hay như vậy, 

mà mọi người không học thật là đáng tiếc. 

Tôi  vốn  không  muốn  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm,  bởi  nó  dài  quá.  Chúng  tôi  đã 

giảng hơn bốn ngàn tiếng đồng hồ rồi, giảng được bao nhiêu?  Mới có một phần năm 

thôi, giảng hết bộ kinh này phải mất 20 ngàn tiếng đồng hồ. Quí vị đều biết, kinh Vô 

Lượng Thọ là trung bổn Hoa Nghiêm, cũng chính là kinh Tiểu Hoa Nghiêm, là tinh 

yếu, tinh hoa của kinh Hoa Nghiêm. Cho nên tôi muốn giảng bộ kinh này, vì sao phải 

giảng bộ kinh lớn này? Ba người đến gặp tôi, họ rất từ bi, người đầu tiên là vị pháp sư 

người Đài Loan, đến gặp tôi nhiều lần, mong tôi giảng bộ kinh này. Thầy ấy nói: pháp 

sư, nếu thầy không giảng thì sau này sẽ chẳng có ai giảng nữa. Người thứ hai đến gặp 

tôi là Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ ở Bắc Kinh, sau khi quen biết, thầy đã khuyên tôi, bất 

luận thế nào cũng mong tôi giảng kinh Hoa Nghiêm một lần, để cho người đời sau làm 

tài  liệu  tham  khảo.  Người  thứ  ba  là  cư  sỹ  Hàn,  trước  khi  bà  ấy  lâm  chung  hai  ngày, 

mong tôi giảng bộ kinh này, bà ấy bị bệnh nặng, tôi mong bà ấy hết bệnh nên đã đồng 

ý. Hai vị trước đến gặp tôi mong tôi giảng tôi chưa đồng ý. Đây là nhân duyên giảng 

bộ kinh này. 

Tu  học  Phật  pháp,  hoàn  toàn  tương  đồng  với  sự  chỉ  dạy  của  người  xưa,  “nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu”, giống như những lời chư vị tiền bối nói: “giáo 

chi đạo, quí dĩ chuyên”, cùng một tư tưởng, nhất môn thâm nhập chắc chắn sẽ thông 

đạt, thông rồi thì pháp nào cũng thông. 

Năm 1999 tôi ở Singapore, đoàn kết 9 tôn giáo, tôi y theo đạo lý gì? Chính là 

viên dung mà kinh Hoa Nghiêm nói. Chín tôn giáo là một rễ, chỉ cần tìm được rễ, thì 

còn vấn đề gì nữa? Nhìn trên cành lá thấy có 9, nhìn từ cội rễ chỉ có một, cho nên nó có 

thể đoàn kết. Tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới, chỉ có một cội rễ, cội rễ 

đó là gì? Là bổn tánh bổn thiện. Con người không rời cội rễ này, tất cả động vật cũng 

là cội rễ này, thậm chí đến thiên địa quỷ thần cũng là cội rễ này, tất cả động thực vật 

vẫn là cội rễ này, sơn hà đại địa cũng đồng một cội rễ. Phật pháp gọi đây là pháp thân, 

56  Tập 63 



cho nên trong kinh đức Phật thường dạy: “mười phương ba đời Phật cộng đồng một 

pháp thân, nhất tâm nhất trí huệ, lực vô úy cũng vậy”. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng 

ta có đọc qua, tất cả đều nói lên chân tướng sự thật. 

Tam  phước,  Lục  Hòa,  trong  Lục  Hòa  quan  trọng  nhất  là  kiến  hòa  đồng  giải, 

dùng  cách  nói  ngày  này  là  xây  dựng  cộng  thức.  Xây  dựng  cộng  thức  ở  đâu?  Thông 

thường  người  ta  thường  nói,  xây  dựng  chỗ  tịnh  nghiệp  tam  phước,  đây  là  cách  nói 

thông  thường.  Ngày  nay  chúng  ta  nói  sâu  hơn,  cứu  cánh  hơn,  ta  dùng  kinh  Hoa 

Nghiêm, dùng Hoàn Nguyên Quán, xây dựng ở đâu? Xây dựng chỗ tất cả chúng sanh 

trong vũ trụ là một thể, xây dựng trên tư tưởng này - một thể. Bài luận văn của đại sư 

Hiền Thủ, Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, nhất thể, từ nhất thể khởi nhị dụng, nhị dụng 

ở đây chính là sự phát sinh của vũ trụ. Ta từ đâu mà có? Ta cùng vũ trụ đồng thời phát 

sinh. Ta là chánh báo, vũ trụ là y báo, đồng thời phát sanh, một sanh tất cả đều sanh. 

Sự  việc  này  được  các  nhà  khoa  học  lượng  tử  chứng  minh,  nhưng  các  nhà  lượng  tử 

không nói đến nó có ba tác dụng, ba loại chu biến, lượng tử không nói đến. Bất cứ vật 

chất  nào,  nó  là  động,  không  phải  là  tĩnh,  lạp  tử  cơ  bản  là  động,  động  ở  đây  chính  là 

hiện tượng dao động. Năng lượng dao động bao lớn? Vừa động là biến pháp giới hư 

không giới, cho nên nó nhanh hơn điện, nhanh hơn ánh sáng rất nhiều. Ánh sáng mặt 

trời chiếu đến quả địa cầu này phải mất 8 phút, chúng ta khởi lên một niệm lập tức chu 

biến pháp giới. Bất luận là vô tình hay cố ý, năng lượng này giống nhau không hề sai 

biệt. 

Thứ hai “xuất sanh vô tận”, nghĩa là biến hóa vô cùng, xuất sanh vô tận ở đây, 

khi  mới  học  chúng  tôi  suy  nghĩ  hoài  mà  không  thông  được.  Một  hôm  đột  nhiên  nhớ 

đến lúc còn nhỏ chơi kính vạn hoa, nhiều người tặng cho tôi kính vạn hoa, bây giờ tôi 

có  đến  hơn  hai  mươi  cái.  Cái  này  rất  đơn  giản,  ba  miếng  kiếng,  trong  đó  chưa  mấy 

mảnh giấy vụn, nhiều màu sắc, quí vị xoay nó, quan trọng nhất là xoay, hình vẽ trong 

đây biến hóa vô cùng, ngày nào cũng xoay, xoay một tuần liên tục cũng không tìm thấy 

có hai hình vẽ giống nhau. Xuất sanh vô tận chẳng phải là hiện tượng này sao? Đúng là 

xuất sanh vô tận! 

Cái  thứ  ba  rất  quan  trọng,  “hàm  dung  không  hữu”,  là  nói  về  tâm  lượng.  Trong 

kinh thường có hai câu, mọi người đều rất quen thuộc: “tâm bao thái hư, lượng châu sa 

giới”,    là  tâm  lượng  vốn  có  của  chính  mình.  Quí  vị  nghĩ  xem  tâm  lượng  này  có  lớn 

không. Người xưa nói lượng lớn phước lớn, người không có tâm bao dung người khác 

thật  đáng  thương,  họ  rất  cô  đơn.  Lượng  lớn  phước  lớn,  có  thể  bao  dung,  bao  hết  hư 

không, hàm hư không dung vạn hữu, không có cái gì chẳng ở trong đó. Chúng ta phải 

phục hồi trở lại, buông bỏ, buông bỏ thì sẽ chẳng có chuyện gì nữa. Tất cả mọi phiền 

Tập 63  57 



phức đều do ta không buông bỏ được, không buông bỏ được chấp trước, không buông 

bỏ được phân biệt, không buông bỏ được khởi tâm động niệm, sự phiền phức đều được 

xuất phát từ đây. Tổng đại cương, tổng nguyên tắc tu tập trong đạo Phật không gì khác 

ngoài việc dạy ta buông bỏ. 

Lần đầu tiên tôi gặp Chương Gia đại sư, đây là lần đầu tiên tôi gặp một vị xuất 

gia. Khi chưa biết Phật pháp, tôi không hề đụng đến Phật giáo, chưa bao giờ đến chùa, 

không qua lại với người xuất gia. Được thầy Phương giới thiệu, được người giới thiệu 

cho tôi làm quen với Chương Gia đại sư, năm đó tôi 26 tuổi. Khi gặp ngài câu đầu tiên  

là thưa hỏi. Tôi nói, thầy Phương dạy  con, con hiểu Phật pháp rồi, nó không phải là 

mê tín, mà là đại học vấn. Có cách nào khiến cho con mau chóng khế nhập chăng? Tôi 

đã đưa ra vấn đề này để thưa hỏi. Thanh niên mà, vẫn còn một chút gì đó bồng bột lắm. 

Cho nên Chương Gia đại sư nghe rồi không nói gì hết, đại sư nhìn tôi, tôi cũng nhìn 

ngài, thầy trò nhìn nhau nửa tiếng đồng hồ. Tôi chờ đại sư trả lời, chờ nửa tiếng đồng 

hồ  ngài  nói  một  chữ  thôi,  nhưng  20  năm  sau  tôi  mới  hiểu  được,  vì  sao  khi  đó  ngài 

không  trả  lời?  Tâm  bồng  bột.  Nhất  định  phải  chờ,  chờ  đến  khi  tâm  quí  vị  hoàn  toàn 

bình tĩnh, nói với quí vị mới có tác dụng. Tôi đã gặp được một kinh nghiệm dạy học 

như thế. Đại sư nói một chữ “có”! Tinh thần của tôi phấn chấn ngay lập tức, vừa phấn 

chấn tâm lại động nữa rồi, ngài không nói nữa. Lần này ngưng khoảng 7-8 phút, không 

lâu, khoảng 7-8 phút sau đại sư nói: “nhìn được thấu, buông bỏ được”, ngài nói có 6 

chữ, nói rất chậm, rất có lực, nói từng chữ một, nhìn được thấu, buông bỏ được. Sau 

khi kết duyên này, tôi rất có duyên với đại sư, bảo tôi mỗi tuần đến thăm ngài một lần. 

Mỗi tuần ngài dành cho tôi 1-2 tiếng đồng hồ, mỗi tuần gặp một lần. Nền tảng học Phật 

của  tôi,  được  xây  dựng  nền  móng  từ  chỗ  ngài,  tôi  theo  học  với  ngài  3  năm  thì  ngài 

vãng sanh. Tôi theo ngài năm ngài 65 tuổi, 68 tuổi ngài ra đi. Nền tảng này xây dựng 

rất kiên cố! Sau này tôi mới thật sự hiểu được, từ sơ phát tâm đến khi thành Phật, dùng 

phương pháp nào? Chính là nhìn thấu giúp quí vị buông bỏ, buông bỏ giúp quí vị nhìn 

thấu, hai thứ này hỗ trợ lẫn nhau, đến cảnh giới cuối cùng. 

Nhìn  thấu  là  gì?  Là  hiểu  rõ,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  hiểu  rõ  mới  buông  bỏ 

được, buông bỏ được thì càng hiểu rõ. Nếu không buông bỏ đó là chướng ngại, muốn 

hướng thượng vươn lên, chẳng thể không buông bỏ. Buông đến khi không còn gì để 

buông nữa, vẫn phải buông. Ngày đầu tiên ngài nói với tôi, tôi vô cùng biết ơn ngài, 

ngài đã nói thẳng với tôi, không nói quanh co, không đàm huyền thuyết diệu, đơn giản 

như thế, ngắn gọn như thế, chờ đến khi tâm tôi hoàn toàn bình tĩnh mới nói chuyện. 

Thế mới biết, phương pháp dạy học này hay quá, khiến suốt đời quí vị không thể nào 

quên, khiến quí vị có ấn tượng sâu sắc, không giống như những vị pháp sư khác, quí vị 

58  Tập 63 



hỏi xong, họ lập tức thao thao bất tuyệt nói rất nhiều, nói xong rồi hỏi lại quí vị không 

biết gì hết, quên cả rồi. Chương Gia đại sư là tấm gương rất tốt, thật sự giống như trong 

kinh nói, đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Khi ở bên ngài, không thấy có một chữ 

nào  dư  thừa,  ngài  nói  rất  chậm,  câu  cú  ngắn  gọn,  rất  có  lực,  chân  thiện  tri  thức 

đấy!“Phiếm ái chúng, nhi thân nhân”, bậc thiện tri thức như thế không dễ gặp. Nhưng 

nhiều người cho rằng, đó là tôn giáo, là mê tín, không chịu tiếp cận. Người học Phật 

nói đó là Mật tông, lại có người nói đó là hòa thượng chính trị. Quí vị nghĩ xem có 

đáng tiếc không, đó là gì? Là người đó không có phước báo. 

Vào triều đại nhà Thanh phong đại sư làm quốc sư, thầy của đế vương, vào năm 

Dân Quốc, chánh phủ quốc dân đảng, mời ngài làm tư chánh, tư chánh của phủ tổng 

thống, cho nên người ta nói ngài là hòa thượng chính trị, không chịu tiếp cận. Sau này 

ngài vãng sanh, sau khi thiêu để lại hơn 10 ngàn viên xá lợi, mọi người nhìn thấy đều 

ngẩn người ra, hối hận vì đã không thân cận ngài. Đó là chứng minh, sau khi vãng sanh 

để lại hơn 10 ngàn viên xá lợi, xá lợi lớn, lớn hơn hạt đậu xanh, có đến hơn 2 ngàn 

viên. Thật là hiếm có! 

Lục hòa, kiến hòa đồng giải là cội rễ, cội rễ quan trọng hơn hết. Hiện nay chúng 

ta học kinh Vô Lượng Thọ, y theo kinh Vô Lượng Thọ, y theo Thập Huyền, hay lắm, 

còn hay hơn tam phước nữa. 

Tam học là giới, định, huệ, chẳng thể không có thứ lớp tiến lên. 

Lục độ là buông bỏ, Bồ Tát học. Bố thí là gì? Bố thí dạy ta buông bỏ chấp trước, 

buông bỏ phân biệt, buông bỏ vọng tưởng. Bồ tát tu học những điều nay. Trì giới là giữ 

gìn quy củ. Thập Thiện trong đạo Phật, tam quy, ngũ giới cho đến Sa Di thập giới, bắt 

buộc phải tuân thủ. Ở thế gian, giới luật trong nền văn hóa truyền thống, đạo Phật gọi 

là giới luật, ngũ luân là giới, ngũ thường là giới, tứ duy là giới, bát đức là giới. Khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều không được làm trái ngược lại, thì người này là 

quân tử, giác ngộ rồi là hiền nhân, là thánh nhân. Nền giáo dục ngày xưa, mục đích dạy 

học là gì? Mục đích dạy học là dạy ta làm thánh, chí tại thánh hiền, đây là tông chỉ của 

nền giáo dục. Chẳng phải dạy ta thăng quan phát tài, chẳng phải dạy ta tham đồ hưởng 

thụ. Nếu quí vị là thánh hiền, sự hưởng thụ đó siêu việt hơn người thế gian. Đạo Phật 

có câu: “thế vị không nồng bằng pháp vị”, sự hưởng thụ của thế gian, sự vui sướng của 

thế gian, đem so với thánh hiền, với chư Phật Bồ tát thì cách xa nhiều lắm, không thể 

nào so sánh được. Hơn nữa sự hưởng thụ của thế gian đều có tác dụng phụ, đều để lại 

di chứng, thánh hiền và Phật pháp thì không có, tuyệt đối không có di chứng, cho nên 

“học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Học điều gì? Học luân lý, đạo đức, cũng có 

Tập 63  59 



nghĩa là học ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Khi quí vị thật sự học rồi sẽ thấy 

rất vui, niềm vui này phát xuất từ tự tánh. Trong Phật pháp học giới định huệ, học Lục 

Độ Ba La Mật của Bồ Tát, vui không gì sánh bằng.  Nếu không vui sao đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni lại làm việc dại dột này! Tôi và quí vị làm bằng chứng. Tôi học Phật, sang 

năm là 60 năm, tôi vô cùng biết ơn thầy giáo, vì sao?  Đời này sống thật sự hạnh phúc 

vui  sướng,  ở  nước  ngoài  tôi  thường  nói,  tôi  là  người  vui  sướng  nhất  trên  thế  giới. 

Thông thường người ta nói thân tôi không bị áp lực, tinh thần không bị áp lực, quí vị 

nghĩ xem vui biết bao. Không có việc gì bận lòng, không có việc gì phiền phức, không 

có việc gì vướng mắc, không có việc gì lo lắng. Người thế gian có tôi không có, quí vị 

nghĩ xem tôi có vui không. Từ đâu mà có? Từ trong thánh giáo, sống cuộc đời như vậy, 

ở thế giới này không dễ dàng đâu, cho nên cám ơn thầy giáo! Tiết học nào tôi cũng 

không rời thầy, tôi treo tấm hình của thầy ở đây. Tôi cùng quí vị chia sẻ học tập, quí vị 

nhìn xem thầy mỉm cười kìa, quí vị nhìn kỹ xem, thầy luôn mỉm cười. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

HẾT TẬP 63 



 

60  Tập 63 



 Tập 64 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 21 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 

 

Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang năm mươi chín, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ câu cuối cùng. 

 Hựu  hữu  văn  danh  đắc  nhẫn  nguyện,  tha  phương  Bồ  Tát  dĩ  văn  danh  cố,  ứng 

 thời khả hoạch nhất nhị tam nhẫn, chứng bất thoái chuyển. 

Đoạn kinh này, nói về công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Nguyện nghe tên 

được nhẫn, là một trong bốn mươi tám nguyện, là nguyện thứ 47. Nguyện văn trong 

kinh nói như vầy: Chư vị Bồ Tát ở phương khác nghe tên, “ứng thời”, ngày nay gọi là 

lập tức, nghe tên lập tức đạt được ba loại nhẫn, chứng được quả vị bất thoái chuyển. 

Trong nguyện văn chỉ nói đến nhất nhị tam nhẫn, chứ không nói ra tên gọi, nhưng  ở 

phẩm thứ mười lăm của bộ kinh này, là phẩm Bồ Đề Đạo Tràng, đức Thế Tôn nói về 

ba  loại  nhẫn.  Chư  vị  tổ  sư  đời  sau  giảng  bộ  kinh  này,  đều  có  dẫn  chứng  về  ba  loại 

nhẫn. 

Tam nhẫn:  Thứ nhất là Âm Hưởng Nhẫn. Âm hưởng là nghe được danh hiệu. 

Nói về Bồ Đề đạo tràng là nói đến cây giác ngộ, công đức của cây không thể nghĩ bàn, 

có thể hiện tướng, hiện tướng quốc độ trong mười phương thế giới. Nếu chúng ta vãng 

sanh về thế giới cực lạc, nhớ lại thế giới Ta Bà ngày xưa, thời gian còn sinh sống trên 

quả địa cầu này, chỉ cần khởi niệm, cây Giác Ngộ cũng giống như ti vi vậy, quí vị sẽ 

thấy được, thấy được quá khứ, thấy được vị lai, là thấy được sắc. Cây, gió thổi cây, đây 

là cây thất bảo, cho nên hoa quả lá cành đều là thất bảo. Khi gió thổi vào lá cây, giống 

như chuông gió vậy, âm thanh đó nghe rất hay, quí vị sẽ nghe thấy âm thanh đó đang 

nói pháp. Trong Thập Huyền, ai học qua Thập Huyền sẽ hiểu, “một là tất cả, tất cả là 

một”.  Đức  Phật  A  Di  Đà  dùng  phương  pháp  nào  giảng  kinh  thuyết  pháp,  giáo  hóa 

chúng sanh? Quí vị nghĩ xem, hàng ngày số người vãng sanh về thế giới cực lạc, không 

thể tính đếm được, thế giới đó quá lớn, người niệm Phật vãng sanh trong mười phương 

thế giới, có bao nhiêu! Căn tánh mỗi người không giống nhau, pháp môn tu học cũng 

không giống nhau, về thế giới cực lạc muốn nghe kinh gi, tất cả những âm thanh mà 

Tập 64  61 



quí vị nghe được đều đang nói pháp, đúng là vi diệu không thể diễn tả, tùy duyên diệu 

dụng, về nơi đó mới biết được. 

Tứ Đức trong đại kinh nói, chẳng có cái gì không phải là biểu pháp, chẳng có cái 

gì  không  chỉ  bảo  chúng  ta,  minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ.  Cho  nên  sự  trang 

nghiêm  thù  thắng  ở  thế  giới  cực  lạc  không  thể  nghĩ  bàn,  mười  phương  chư  Phật  tán 

thán, điều này có thể là giả được sao? Từ điểm này chúng ta nên nhận biết về nó. Do 

âm hưởng mà khai ngộ, đây là nhẫn thứ nhất. 

Thứ  hai  Nhu  Thuận  Nhẫn.  Nhu  thuận,  thập  đại  nguyện  vương  của  Bồ  tát  Phổ 

Hiền: “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Do tâm từ bi nhu nhuyến chất trực, 

tùy thuận theo tánh đức. Cái gì không phải là tánh đức? Tất cả đều là tánh đức. Phàm 

phu không biết, mê thất tự tánh, giác ngộ rồi mới biết, trong cảnh giới đó bất luận là 

thanh tịnh hay nhiễm ô, là thiện hay ác, đều là tự tánh, rời tự tánh không có pháp nào 

hết. Vấn đề ở chỗ ta dùng tâm gì để nhìn? Nếu quí vị dùng thanh tịnh bình đẳng giác, ở 

đây  là  nói  về  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  không  có  pháp  nào  chẳng  phải  cảnh  giới  Hoa 

Nghiêm. Đó là gì? Trong đại kinh chúng ta thường đọc, rất quen thuộc, gọi là cảnh tùy 

tâm chuyển. Trong mắt đức Phật nhìn thấy, đúng là cảnh giới Hoa Nghiêm viên mãn, 

viên minh cụ đức. Trong cõi người, lấy luân lý đạo đức để nhìn thế giới này, nên mới 

nói rằng: “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, nhìn từ tánh, tướng là bất thiện, nhưng nhìn từ 

tánh thấy nó là thiện, không có bất thiện. Nếu đứng ở chỗ chúng sanh trong ba đường 

ác, họ thấy, họ mang theo tập khí sâu dày, họ nhìn thấy là tham sân si, cho nên pháp 

không có định pháp. Từ hàng Thanh Văn trở lên đều biết tất cả pháp không có thật, 

mộng  huyễn  bào  ảnh,  bất  khả  đắc,  chỉ  có  chân  tánh  độc  nhất  tồn  tại,  vĩnh  hằng  bất 

biến. Nói cách khác, bất luận ở pháp nào đều có thể thấy tánh, kiến tánh thành Phật. 

Tâm  quí  vị  là  tâm  gì?  Tâm  thanh  tịnh  bình đẳng  giác,  điều  này  rất  quan  trọng. 

Học  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  tu  tập  chính  là  tu  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  quả  vị  chứng 

được là đại thừa vô lượng thọ trang nghiêm. Đại thừa vô lượng thọ trang nghiêm đây, 

là điều trong kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn nói, tất cả chúng sanh đều có đức tướng 

trí huệ của Như Lai. Đại thừa là trí huệ, vô lượng thọ là đức, trang nghiêm là tướng, tự 

tánh vốn sẵn có. Thông thường đứng về mặt nhân quả mà nói, nhân là thanh tịnh bình 

đẳng giác, quả là đại thừa vô lượng thọ trang nghiêm. Hiểu được chân tướng sự thật và 

đạo lý này rồi, trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày chúng ta sẽ biết phải dụng công 

cách nào, làm thế nào mới thành tựu chính mình, tất cả đều hiểu rõ. 

Xa rời tất cả nhiễm ô sẽ được tâm thanh tịnh, điều này rất quan trọng, phải triệt 

để buông bỏ sự nhiễm ô. Chúng tôi thường nói, nói mấy chục năm rồi, buông bỏ tự tư 

62  Tập 64 



tự lợi,  nói mấy chục năm rồi, có được mấy người thật sự buông bỏ? Buông bỏ danh 

văn lợi dưỡng, nó không có thật! Những thứ này đều là phiền não, đều là chướng đạo, 

chẳng những chướng ngại sự chứng quả của quí vị, mà còn chướng ngại sự khai ngộ 

của  quí  vị  nữa,  có  những  thứ  này  thì  không  thể  khai  ngộ,  cửa  ngộ  bị  đè  bẹp  rồi.  Sự 

hưởng thụ ngũ dục lục trần đều phải buông bỏ hết. 

Khi đức Thế Tôn còn tại thế ngài biểu diễn cho chúng ta xem, tùy duyên, đi khất 

thực,  người  ta  cúng  cái  gì  ngài  ăn  cái  đó,  vô  cùng  hoan  hỷ,  không  phân  biệt,  không 

chấp trước. Bất luận cúng thứ gì, nói cho quí vị biết, vào miệng đức Phật đều trở thành 

thức  ăn  do  chư  thiên  cúng  dường,  quí  vị  có  tin  không?  Quí  vị  không  tin!  Đúng!  Đó 

không phải là cảnh giới của quí vị. Chúng ta không có năng lực chuyển cảnh giới, nếu 

cảnh tùy tâm chuyển, đó chẳng phải là đều là thức ăn do chư thiên cúng dường sao? Dở 

thế nào, khó ăn cách mấy, thậm chí mốc meo, thúi rữa, đến miệng đều trở thành thức 

ăn ngon, ngài chuyển, ngài có cách chuyển. Chúng ta không chuyển được, chúng ta là 

tâm  tùy  cảnh  chuyển,  khổ  quá!  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  cảnh  tùy  tâm  chuyển,  sao  giống 

nhau được? Cảnh tùy tâm chuyển là chân, tâm tùy cảnh chuyển là giả, phải hiểu đạo lý 

này. Vì sao? Bất luận vật chất nào cũng đều do tự tánh biến ra. Tự tánh, người xưa gọi 

là tánh thiện, thiện ở đây không phải thiện đối với ác, mà là từ tán thán, đẹp vô cùng, 

viên mãn cực kỳ, dùng ngôn ngữ nào cũng không thể tán thán hết được, bất đắc dĩ phải 

dùng chữ thiện, nó quá viên mãn, không hề khiếm khuyết một điều gì. Do đó, tất cả vật 

chất nó biến hiện ra, đều là toàn thiện toàn mỹ. Vì sao không nhận ra, tâm chúng ta bất 

thiện,  làm  hư  mất  hình  dáng  của  nó.  Đức  Phật  nói  cho ta  biết,  trí  huệ  đức  tướng  của 

bốn tánh. Những thứ này ngày nay có không? Có! Ở ngay thân chúng ta, ta mê, mê nên 

nó bị biến chất, trí huệ biến thành phiền não, trong kinh thường nói: “phiền não tức bồ 

đề”, bồ đề là trí huệ, phiền não và bồ đề là một, giác ngộ rồi gọi là trí huệ, mê thì gọi là 

phiền não, biến chất mà. Giác ngộ rồi, phiền não hoàn toàn là bồ đề, hoàn toàn là đại 

thừa. 

Tánh đức: giác ngộ là tánh đức, khi mê, khi mê chắc chắn làm ác, ngay nay gọi 

là tạo nghiệp, khi mê là tạo nghiệp. 

Tướng hảo: y chánh trang nghiêm ở thế giới cực lạc là tướng hảo, khi mê biến 

thành lục đạo luân hồi. 

Tự tánh bất sanh bất diệt, ngày nay chúng ta hiện tướng này có sanh diệt chăng? 

Tướng có sanh diệt vì  tướng là giả, tánh bất  sanh bất  diệt. Tánh của một  vi trần bất 

sanh bất diệt, tánh của một lỗ chân lông bất sanh bất diệt. Nghĩ xem thân này của ta có 

sanh diệt chăng? Không có, đây là nói thiệt. 

Tập 64  63 



Chư Phật Như Lai giảng kinh y theo Nhị Đế mà nói pháp, giảng kinh cũng có 

nguyên tắc, y vào đâu? Y vào Nhị Đế. Thứ nhất y vào Chân Đế, đây là cảnh giới của 

các ngài, tất cả đều là chân, là chân quí vị không hiểu đâu. Nói với quí vị giả, y vào quí 

vị,  cảnh  giới  của  quí  vị  là  gì,  y  vào  quí  vị  mà  nói,  quí  vị  sẽ  hiểu  hết, gọi  là  Tục  Đế. 

Chân tục nhị đế, Tục Đế đi vòng, dẫn quí vị vào cửa, đến một trình độ nhất định nào đó 

mới nói Chân Đế cho quí vị nghe. 

Trong tiểu thừa nhiều Tục Đế , ít Chân Đế . 

Trong  đại  thừa,  tông  Hoa  Nghiêm  nói  về  Ngũ  Giáo:  Tiểu,  Thỉ,  Chung,  Đốn, 

Viên. Tiểu giáo là tiểu thừa, Thỉ giáo là bắt đầu của đại thừa, vẫn là nhiều Tục Đế , ít 

Chân Đế. Chung giáo, nghĩa là đại thừa gần đến chỗ viên mãn, hầu như mỗi thứ một 

nửa.  Đốn giáo thuần túy là Chân Đế. Trong Viên giáo có đầy đủ Chân Đế và Tục Đế, 

nhiều Chân Đế , ít Tục Đế. 

Những phương pháp, phương thức, kỹ xảo để nói pháp này, đức Thế Tôn đã làm 

bậc mô phạm mẫu mực cho chúng ta, những người phát tâm hoằng pháp lợi sanh phải 

lưu ý điểm này. 

Ngày xưa thầy Lý, Lý Bỉnh Nam lão cư sỹ rất từ bi, những kinh nghiệm của bản 

thân thầy, tuy là người tại gia, những lão cư sỹ có thầy truyền thừa. Thời xưa bất luận 

đạo Nho hay đạo Phật, đều chú trọng việc truyền thừa. Lão cư sỹ viết một cuốn sách có 

tên  là  Nghiên  Cứu  Giảng  Giải  Nội  Điển.  Cuốn  sách  này  viết  gì?  Giống  như  phương 

pháp  giảng  dạy  trong  trường  đại  học  sư  phạm  vậy,  cho  nên  giảng  kinh  thuyết  pháp 

chẳng thể không hiểu quy củ. Không hiểu quy củ, giảng có hay, lên bục giảng người 

trong nghề nhìn là biết ngay, người này không học qua phương pháp giảng dạy. Quí vị 

hiểu quy củ, lên bục giảng, người ta biết ngay người này xuất thân từ lớp chính quy, có 

thầy truyền thừa. Cho nên việc truyền thừa vô cùng quan trọng. 

Mấy  năm  trước  tôi  mở  lớp  bồi  huấn  ngắn  ngày  ở  Singapore,  một  học  kỳ  là  ba 

tháng, học trò học cách giảng một bộ kinh nhỏ, bắt buộc phải học môn học này. Tôi nói 

tỉ mỉ hai lần, pháp sư Ngộ Văn nghe máy ghi âm chép ra, viết thành một cuốn giảng 

ký, cung cấp cho những người sơ học làm tài liệu. Cho nên học giảng kinh, ngoài việc 

vun  trồng ba-  bốn cội  rễ  ra,  đây  cũng là  một  cội  rễ,  bắt  buộc  phải  nghiêm  chỉnh học 

tập. Ở đây nói tùy thuận tánh đức chính là Nhu Thuận Nhẫn. 

Thứ ba, Vô Sanh Pháp Nhẫn. Nói đến Vô Sanh Pháp Nhẫn, chính là vạch ra một 

mục tiêu cho chúng ta. Quả vị Như Lai chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn. Nhẫn cũng 

có nghĩa là Tam Muội, là thiền định, còn có nghĩa là nhận khả, đồng ý. Trong đây hàm 

64  Tập 64 



chứa rất nhiều ý nghĩa. Đối với tất cả pháp đức Phật nói là bất sanh bất diệt, chúng ta 

nghe rồi chấp nhận, khẳng định, thừa nhận, không nghi ngờ, đây gọi là Vô Sanh Pháp 

Nhẫn. Chúng ta nghe đức Phật nói như vậy có khẳng định được chăng? Cảm thấy khác 

với  những  hiện  tượng  mà  chúng  ta  hiểu  được,  ta  thấy  động  vật  có  sanh  lão  bệnh  tử, 

thực vật có sanh trụ dị diệt, sơn hà đại địa có thành trụ hoại không, sao lại nói là bất 

sanh bất diệt? Đến khi nào ta mới thấy được bất sanh bất diệt? Lượng tử lực học thấy 

được bất sanh bất diệt, tất cả pháp vốn không sanh thì lấy đâu ra diệt! Thấy bất sanh 

bất  diệt  là  thấy  điều  gì?  Thấy  chân  tướng  của  tất  cả  pháp,  chứ  chẳng  phải  thấy  giả 

tướng, thấy chân tướng bất sanh bất diệt. Chúng ta dùng ví dụ, các nhà lượng tử lực 

học dùng ví dụ, giống như những điều tôi nói vậy. Dùng thước phim điện ảnh, thước 

phim điện ảnh, ở đây chúng tôi có đạo cụ, đây là thước phim, quí vị thấy từng khung 

từng  khung,  mỗi  khung  là  một  tấm  đèn  huyễn  ,  đặt  trong  máy  chiếu,  chiếu  lên  màn 

hình là một tấm, đều là tĩnh chỉ, không thấy nó động, nó bất động. Tốc độ trong máy 

chiếu nhanh, nhanh đến mức nào? Một giây có 24 tấm, mở ống kính ra, tấm phim này 

chiếu  lên  màn  hình,  lập  tức  đóng  lại,  mở  tấm  thứ  hai,  một  giây  có  24  tấm,  chúng  ta 

thấy  trên  màn  hình  rất  sống  động,  giống  như  thiệt  vậy,  kỳ  thật  mỗi  tấm  đều  là  đèn 

huyễn  trong  trạng  thái  tĩnh,  đều  là  một  tấm  hình  tĩnh  chỉ,  bất  động,  lấy  đâu  ra  sanh 

diệt? 

Môi  trường  hiện  thực  này,  môi  trường  sinh  hoạt  này,  giống  như  đạo  lý  trong 

phim vậy, thước phim điện ảnh, tấm đèn huyễn, hiển thị trên màn hình mỗi giây có 24 

tấm.  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói,  thời  gian  một  giây  dài  như  thế,  trong  môi  trường  hiện  thực 

này,  bao  nhiêu  lần  sanh  diệt?  Ngài  nói,  một  khảy  móng  tay  có  32  ức  bá  thiên  niệm. 

Chúng ta khảy, khảy như tôi đây vẫn chưa gọi là nhanh, tôi nghĩ còn có người nhanh 

hơn tôi nữa, một giây khảy được năm lần, năm lần có bao nhiêu sanh diệt? 1600 triệu, 

đơn vị ở đây là triệu, 1600 triệu sanh diệt. Giống như thiệt vậy, không nhìn thấy giả. 

Trên thực tế,  một giây có 1600 triệu. Vì sao gọi là bất sanh bất diệt? Tốc độ sanh diệt 

này quá nhanh, không cách nào cảm nhận được, tốc độ của nó quá nhanh, cũng có thể 

nói là sanh diệt đồng thời, niệm trước diệt, niệm sau sanh, tốc độ quá nhanh, sanh diệt 

đồng thời, không thấy có sanh diệt, đức Phật nói bất sanh bất diệt. Quí vị nghĩ thử xem, 

bất sanh bất diệt có nghĩa là gì? Bất sanh bất diệt vốn không tồn tại! Cho nên trong đức 

Phật dạy: “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng 

huyễn bào ảnh”,  đây là nói về chân tướng,  nói về chân chứ không nói về giả, trong tất 

cả mọi hiện tượng, làm thế nào để nhận chân. Tất cả những hiện tượng này là gì? Tất 

cả mọi hiện tượng thuần túy là tánh đức, pháp nhĩ như thị. Dùng cách nói ngày nay, gọi 

đó là hiện tượng tự nhiên của tự tánh, nó vốn là như vậy. Trong kinh nói về khoa học, 

khoa học cứu cánh viên mãn, khoa học đòi hỏi bằng chứng, đưa bằng chứng đây. Kinh 

Tập 64  65 



Phật có bằng chứng, dùng cái gì? Dùng thiền định, công phu thiền định nông cạn khác 

biệt rất nhiều. Đức Phật dạy rằng tự tánh bổn định. Vì sao? Bởi tự tánh vốn không dao 

động, chính là tự tánh bổn định. Đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao 

động”, đó chính là tự tánh bổn định. Thủ Lăng Nghiêm Đại Định là tự tánh bổn định, 

kinh Hoa Nghiêm nói Sư Tử Phấn Tấn Tam Muội, chính là tự tánh bổn định. Tâm của 

ta vốn là định, hiện nay trong tâm có vọng niệm, vọng tưởng, đó là gì? Trí huệ trong tự 

tánh,  vì  mê  nên  biến  thành  phiền  não,  buông  bỏ  được  những  phiền  não  này  lại  trở 

thành bồ đề, trở thành trí huệ, quí vị phải nghĩ ra phương pháp chuyển đổi trở lại. 

Những  chân  tướng  sự  thật  này  cho  chúng  ta  biết,  nguyên  tắc  là  phải  buông  bỏ 

chấp trước, đừng chấp trước nữa, sẽ thành chánh giác. Buông bỏ chấp trước, chứng quả 

A La Hán, A La Hán đoạn được phiền não kiến tư hoặc, cũng có nghĩa là buông bỏ. 

Phiền não kiến tư hoặc là gì? Phiền não kiến hoặc là thấy sai lầm,  phiền não tư hoặc là 

suy nghĩ sai lầm. Phải làm thế nào mới không sai? Không nhìn nó, không suy nghĩ nói, 

thì sẽ không sai, không có vấn đề gì, đó là chính xác. Phiền não kiến tư hoặc là chấp 

trước kiên cố, cái này vô cùng phiền phức, giác ngộ mới buông bỏ. Chúng ta phải học 

cách nào? Đại  thừa có phương tiện, khiến chúng ta khởi tâm động niệm không nghĩ 

đến mình, buông bỏ được ngã chấp, buông bỏ được ngã kiến, không có ta. Trong đại 

thừa thật sự có phương tiện. Đại thừa dạy thế nào là ta? Biến pháp giới hư không giới 

là ta, đây là sự thật, không giả dối đâu. Tự tánh là ta, muôn pháp do tự tánh biến hiện ra 

là ta, tánh tướng không hai, tánh tướng nhất như. Tâm lượng này rộng lớn vô cùng! 

Đức Phật dạy ta phải tùy duyên, không nên có thành kiến, đối lập, có đối lập là 

sai lầm, không thể ra khỏi luân hồi lục đạo. Trong tự tánh không có đối lập, trong tự 

tánh không có ngã kiến, thân kiến, điều này cần nên biết. Trong cuộc sống sinh hoạt 

hàng ngày phải tôi luyện, từ từ buông bỏ thành kiến, buông bỏ đối lập, buông bỏ ngã 

chấp, gọi đó là chân công phu, chân tu tập. Học cách hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức. 

Đầu tiên tâm thanh tịnh hiện tiền, là công phu tu học thật sự đã thành tựu, tâm 

thanh tịnh, không còn bị ô nhiễm  nữa. Ngày nay vật chất bị nhiễm ô, về sinh lý thì vật 

chất  bị  ô  nhiễm,  về  tâm  lý  thì  tinh  thần  bị  ô  nhiễm  ,  hai  loại  ô  nhiễm  này,  đều  phải 

buông bỏ hết, sạch hết, thân tâm thanh tịnh. Cảnh giới như vậy, niệm Phật vãng sanh 

về thế giới cực lạc, sanh về đâu? Sanh về Phương Tiện Hữu Dư độ, người này không ở 

Phàm Thánh Đồng Cư độ mà ở Phương Tiện Hữu Dư độ. Ở thế giới Ta Bà này, kinh 

Hoa Nghiêm nói cảnh giới tu tập đó là trình độ nào? Lớp một, tiểu học lớp một, là Bồ 

Tát Sơ Tín vị trong Thập Tín. Ngạn ngữ có câu: “vạn sự khởi đầu nan”, cửa ải đầu tiên 

không dễ dàng đột phá, đột phá được cửa ải đầu tiên rồi, những cửa ải sau sẽ dễ dàng, 

66  Tập 64 



vào tiểu học lớp một rồi, lớp hai lớp ba sau này sẽ dễ dàng, cửa ải đầu tiên rất khó vượt 

qua. 

Cửa ải đầu tiên phải đoạn năm loại kiến hoặc. Thứ nhất là thân kiến, không còn 

chấp trước thân này là ta, biết thân này không phải ta, nên nhớ, thân này không phải ta, 

phải phá thân kiến. Phải coi thân này là gì? Thân này là cái ta có, giống như quần áo 

vậy, quần áo là cái ta có, chứ không phải ta, thân này không phải là ta, mà là cái ta có. 

Ta là gì? Thông thường người ta ngộ nhận, linh hồn là ta, thân này có sinh tử, linh hồn 

bất tử, linh hồn đầu thai trong lục đạo. Đạo Phật gọi là thần thức, chứ không gọi là linh 

hồn, đạo Phật gọi là thần thức, bởi nó vẫn là mê lầm. Cao hơn chấp trước thân này, vẫn 

chưa đúng. Đó là gì? Là bản thân mình mê hoặc điên đảo, chẳng thể nói không phải 

mình,  là  trạng  thái  mê  hoặc  điên  đảo,  phải  giúp  nó  giác  ngộ,  giác  ngộ  rồi gọi  là  linh 

tánh, linh tánh mới là ta, linh hồn không phải là ta. Giác ngộ, giác ngộ rồi gọi là linh 

tánh. Linh tánh tự nhiên thoát khỏi luân hồi lục đạo, linh hồn không ra khỏi lục đạo, nó 

mê mà, vẫn chấp trước. Linh tánh là gì? Linh tánh và linh hồn là một, không còn chấp 

trước, không chấp trước cái đó là ta, siêu việt lục đạo luân hồi. Cho nên không được 

chấp trước, chấp trước là việc không hay tí nào. 

Trong  cuộc  sống  sinh  hoạt  hàng  ngày,  mở  rộng  tâm  lượng  ra,  không  nên  chấp 

trước, không nên đối lập, không nên có thành kiến, tôi nghĩ thế này thế nọ, đem sự suy 

nghĩ của mình gán cho người khác, đều là sai lầm. Chư Phật Bồ Tát không như vậy, 

các ngài tùy duyên, quí vị làm thế nào đức Phật cũng gật đầu, không có ý kiến. Đức 

Phật  thấy  quí  vị  làm  sai,  ngài  cũng  không  có  ý  kiến,  thấy  quí  vị  đọa  địa  ngục,  ngài 

cũng không có ý kiến gì. Vì sao?  Bởi ngài biết quí vị chụi hết tội địa ngục rồi, sẽ thoát 

ra, ngài chờ quí vị. Ngài không có ý kiến gì hết, tuyệt vời quá! 

Lục  đạo  phàm  phu  là  vũ  đài  lớn,  chúng  ta  biểu  diễn  trong  đó,  chư  Phật  Bồ  tát 

đứng bên cạnh xem. Ta biểu diễn có nhiễm có tịnh, có thiện có ác, có những quả báo 

bất  đồng,  các  ngài  đứng  bên  cạnh  xem,  thấy  rất  rõ  ràng,  không  hề  động  tâm,  không 

khởi tâm động niệm, dĩ nhiên không phân biệt chấp trước, tuyệt vời là ở chỗ này, đó là 

gì? Là tùy duyên diệu dụng. Chúng ta thì không được như vậy, vừa thấy là muốn can 

thiệp ngay, can thiệp là thế nào? Là vào trong vũ đài biểu diễn với họ, cho nên thật sự 

tu tập là qua sự việc để luyện tâm, không vào cảnh giới này thì luyện tâm ở đâu? Trong 

cảnh  giới  này  luyên  cái  gì?  Luyện  tâm  bất  động,  luyện  không phân biệt,  không  chấp 

trước, rất khó. 

Pháp  môn  tịnh  độ  có  phương  tiện  đặc  biệt,  nghĩa  là  vừa  khởi  tâm  động  niệm, 

phân biệt chấp trước, lập tức nghĩ đến đức Phật A Di Đà, không được có ý niệm thứ 

Tập 64  67 



hai, ý niệm vừa khởi là quay về đức Phật A Di Đà, dùng một câu A Di Đà Phật, thay 

thế  cho  tất  cả  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Công  đức  danh  hiệu  này  không  thể 

nghĩ bàn. Danh hiệu có nghĩa là gì?  Danh hiệu nghĩa là vô lượng giác. Nếu quí vị hiểu 

được, một câu A Di Đà Phật là vô lượng giác, A Di Đà Phật chính là vô lượng giác, vô 

lượng giác chính là A Di Đà Phật. Niệm Phật A Di Đà chính là niệm vô lượng giác, 

cho nên niệm Phật sẽ khai ngộ! Được vô sanh pháp nhẫn chính là khai ngộ, đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, ngang hàng với công phu thiền định, không có cao thấp. 

Chứng bất thoát chuyển, chỉ cần thành tựu vô sanh nhẫn là chứng được tam bất 

thoái: vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái. Trong kinh Hoa Nghiêm, địa vị này 

từ sơ trụ trở lên, Viên Giáo là sơ trụ  trở lên, Biệt Giáo là sơ địa trở lên. Chẳng những 

siêu việt lục đạo, mà siêu việt mười pháp giới, siêu việt mười pháp giới, người này về 

đâu? Về nhất chân pháp giới, về Thật Báo Trang Nghiêm độ của đức Phật A Di Đà, 

sao  giống  được?  Quí  vị  niệm  Phật  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  tình  chấp  càng  sâu,  càng 

nhiều phiền phức đối với mình, khi lâm mạng chung có được vãng sanh hay không là  

một vấn đề lớn, tình chấp nặng không nắm chắc phần vãng sanh, cho nên tất cả cứ mặc 

nó, để nó đi! Để trong tâm những việc này làm gì? 

Sáng nay có một người đến thăm tôi, tôi nghĩ chắc có người lường gạt ông ấy, 

gạt ông  ấy một số tiền, ông  ấy nhất định muốn tìm lại, đến hỏi tôi, tôi không biết sự 

việc  này,  tiền  là  vật  ngoài  thân,  mất  rồi  thì  thôi!  Ông  dùng  cũng  tốt,  người  đó  dùng 

cũng hay! Đâu cần phải tính toán như vậy? Quan sát chỗ này sẽ biết được người đó có 

thật sự học Phật hay không, mất nhiều hơn nữa cũng coi như không có chuyện gì, vì 

sao? Khi sanh ra không mang tới, chết rồi chẳng mang theo, vì sao không nghĩ đến đức 

Phật  A  Di  Đà,  nghĩ  đến  những  thứ này  làm  gì? Sai  lầm  rồi!  Người thật  sự  học  Phật, 

không có việc gì chẳng tự tại, thời thời khắc khắc pháp hỷ sung mãn, thật sự được lợi 

ích. Quí vị nên biết chứng bất thoái chuyển là cảnh giới như vậy. 

“Khả chứng Di Đà danh hiệu, diệu đức nan tư”. Then chốt của câu này nằm ở 

chữ diệu, Hoàn Nguyên Quán nói “tùy duyên diệu dụng”, ý nghĩa của hai chữ “diệu” 

này giống nhau, “tùy duyên diệu dụng” chính là “diệu đức nan tư” . 

“Như đông mật”, đông mật là mật tông của Nhật Bản, họ tu quán chữ “A”.  “Như 

 đông mật a tự quán vân. Tự a tự xuất nhất thiết đà la ni, tự nhất thiết đà la ni sanh 

 nhất thiết Phật”. 

Chữ  A  trong  văn  tự  ngày  nay  là  âm  mẫu,  âm  đầu  tiên  trong  mẫu  âm.  Trên  thế 

giới này, bất đồng văn tự rất nhiều, nhưng mẫu âm đầu tiên phát ra đều là chữ a. Thật 

sự, vừa mở miệng ra là phát ra âm a. Tất cả ngôn ngữ, đều từ âm a này biến hóa ra, cho 

68  Tập 64 



nên nó là mẫu âm đầu tiên, âm nguyên thủy đầu tiên, có thể hiện ra tất cả đà la ni. Đà 

la ni là tiếng Ân Độ, dịch sang tiếng Hán là chú, chú ngữ. 

“Tự nhất thiết đà la ni sanh nhất thiết Phật”, trong mật tông, tu tập trong mật tông 

chú trọng ở chỗ tam mật tương ưng. Chú có nghĩa gì không? Có chú có, có chú không, 

chú có ý nghĩa ít, chú không có ý nghĩa nhiều, vì sao? Bởi có ý nghĩa quí vị sẽ suy nghĩ 

lung tung, không có ý nghĩa quí vị sẽ chẳng suy nghĩ được,  cái này hay!  Trong kinh 

Phật  rất  nhiều  chú,  chẳng  những  chúng  ta  không  hiểu,  mà  người  Ấn  độ  cũng  không 

hiểu  được, chẳng những người Ấn độ không hiểu mà quỷ thần cũng không hiểu được. 

Chư Phật Bồ Tát dùng phương pháp này để dạy ta điều gì? Dạy ta buông bỏ vọng 

tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Có  phương  pháp  này,  quí  vị  chỉ  niệm  thôi,  không  có  ý 

nghĩa gì hết, chẳng có gì để suy nghĩ, cứ theo đó mà niệm, niệm lâu ngày, tâm sẽ định, 

cho nên đọc chú là dạy ta được định, cũng có ý nghĩa, có ý nghĩa là dạy ta quán tưởng. 

Tam mật nghĩa là miệng trì chú, tay kiết ấn, tâm quán tưởng, gọi là tam mật tương ưng. 

Không tương đồng là để tiếp dẫn những căn tánh không tương đồng, chư Phật Bồ Tát 

có  năng  lực,  các  ngài  có  thể  quán  căn  cơ  chúng  sanh,  người  này  thích  hợp  dùng 

phương pháp nào, ngài sẽ dùng phương pháp đó, thời gian rất ngắn là người này thành 

tựu, đây là lợi ích thù thắng nhất khi gặp Phật. Đức Phật thấy đời nay qua đời khác ta 

làm những việc gì, tu tập pháp môn nào, ngài biết rõ hết, cho nên phương pháp ngài 

dạy rất khế cơ. Vì sao? Bởi trong đời quá khứ ta đã từng học qua, tiếp tục tu dễ  dàng 

thành tựu, đạo lý là như vậy. 

Chư vị tổ sư dạy chúng ta, đọc tụng, nghe kinh, đều không cho dùng tâm phân 

biệt chấp trước, dạy ta nghe kinh lìa tướng nói năng, không nên phân biệt chấp trước 

lời nói. Lìa tướng danh tự, những danh từ thuật ngữ trong kinh, không nên chất chứa 

trong lòng. Lìa tướng tâm duyên, không nên suy nghĩ câu nói này có nghĩa là gì, cứ thế 

mà nghe, Dùng cái gì? Dùng trực giác, dùng trực giác mới dễ dàng đạt được tâm thanh 

tịnh, nghĩa là trong tâm không có ý niệm gì hết, tập trung tinh thần vào việc nghe kinh, 

đọc  kinh  cũng  như  vậy,  toàn  bộ  tinh  thần  tập  trung  vào  việc  đọc  kinh,  không  chấp 

trước tướng văn tự, không chấp trước tướng danh tự, cũng không cần suy nghĩ văn tự 

này có nghĩa là gì, không cần suy nghĩ. Đó là gì? Là tu giới, định, huệ, tôi đã nói qua 

nhiều lần rồi. Một lúc củ đủ tam học giới định huệ, khi nghe giảng dùng phương pháp 

này, nghe giảng hai tiếng đồng hồ, thì hai tiếng đồng hồ đó tu giới định huệ. Đọc kinh 

hai  tiếng  đồng  hồ,  cũng  đang  tu  giới  định  huệ,  trong  tâm  không  khởi  lên  một  vọng 

niệm nào hết, lâu ngày chày tháng hoát nhiên đại ngộ, sẽ thấy tánh. 

Tập 64  69 



Trong truyện ký ta thấy người xưa tu tập, ba năm, năm năm khai ngộ, tám năm, 

mười năm khai ngộ, thời gian không giống nhau, đến cuối cùng đều khai ngộ. Chúng ta 

biết thời gian không giống nhau, bởi tập khí phiền não dày mỏng không đồng, người 

phiền não nhẹ dễ dàng khai ngộ, người phiền não nặng thời gian dài hơn một chút, chỉ 

cần nắm vững không buông, cứ như thế mà dụng công, chẳng có người nào không khai 

ngộ. Ngộ rồi khởi tu, ngộ rồi khởi tu là trải qua sự việc để luyện tâm. Xem trong cuộc 

sống sinh hoạt hàng ngày, khi đối nhân xử thế có khởi tâm phân biệt chấp trước hay 

không? luyện công phu như thế. Có đại từ đại bi giống như chư Phật Bồ Tát  chăng? 

Thật sự buông bỏ, thì tâm vô duyên đại từ, đồng thể đại bi lưu xuất ra. Sau khi lưu xuất 

ra,  sẽ  có  phương  tiện  tiếp  dẫn  chúng  sanh.  Nhân  duyên  chúng  sanh  được  độ  không 

giống  nhau,  khi  nào  họ  thành  thục,  quí  vị  nhìn  thấy  một  cách  rõ  ràng,  đã  thành  thục 

chắc chắn quí vị giúp cho họ khai ngộ, đại triệt đại ngộ. Chưa thành thục quí vị giúp họ 

tiến lên, từng bước từng bước tiến lên. Người không có thiện căn, giúp họ trồng thiện 

căn. Đây gọi là giáo hóa chúng sanh tam căn phổ độ. Không riêng tịnh tông tam căn 

phổ độ, tông môn giáo môn cũng không ngoại lệ. Chẳng có pháp nào không tương ưng 

với Thập Huyền Môn, cho nên mới nói viên minh cụ đức, trong tất cả pháp, pháp nào 

cũng  viên  minh  cụ  đức.  Đây  là  nói  về  một  chữ,  một  chữ  cũng  là  viên  minh  cụ 

đức.“Nhất tự chi trung chủ bạn công đức vô lượng vô biên, thị tức viên minh cụ đức 

chi huyền ý”. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới.  Hựu bỉ quốc độ.  Chỉ cho thế giới tây phương cực 

lạc.  Sắc thanh hương vị xúc, nhất nhất viên minh cụ đức. Cố kiến quang kiến thụ văn 

 thanh khứu hương, mạc bất tăng ích thiện căn.  Tăng ích thiện căn nghĩa là tăng trưởng 

thiện căn. 

Chư vị tổ sư của tông môn, hỏi chúng ta, “ông biết không”. Sự nhắc nhở này vô 

cùng quan trọng, vì sao? Nếu quí vị biết, sẽ giống chỗ này, không khác gì thế giới cực 

lạc, vấn đề ở chỗ quí vị có biết hay không. Nếu biết, ở đoạn này nói thấy quang, thấy 

cây, nghe thanh, ngửi hương, đều là tăng trưởng thiện căn của quí vị. 

Thiện căn là gì?, thông thường nói rằng năng tín, năng giải là thiện căn. Sau năng 

tín năng giải là năng ngộ. 

Xã hội ngày xưa chưa có khoa học kỹ thuật, chưa có những phương tiện truyền 

thông, chưa có phương tiện giao thông dễ dàng như ngày nay, giữa con người và con 

người, có nhiều người đến chết cũng không qua lại với nhau, sống trong thôn này, cả 

đời cũng không qua thôn bên kia, cho nên xã hội an định, tâm định. Xã hội ngày nay 

loạn. Tâm định tu tập dễ dàng, bất luận là Thích, Đạo, Nho đều có cao nhân. Vì sao? 

70  Tập 64 



Bởi họ bị ô nhiễm không nhiều, rất ít nhiễm ô, tâm địa chân thành, tiếp cận thuần tịnh 

thuần thiện. 

Bậc đế vương thời xưa đều là thánh nhân, người TQ tôn xưng hoàng đế là thánh 

vương, mệnh lệnh của hoàng đế gọi là thánh chỉ. Đất nước TQ không giống phương 

tây,  chế  độ  quân  chủ  phương  tây,  quân  chủ  là  bá  đạo  (ngang  ngược),  TQ  không  như 

vậy, những đế vương chân chánh của TQ, được người dân quí mến, vì sao? Bởi họ có 

đức hạnh, họ đã tiếp nhận nền giáo dục hay. Tổ tông tích đức, bản thân có sự tu dưỡng 

tốt, mới đạt được địa vị này, cho nên họ lo cho nhân dân vô cùng chu đáo, nhiệm vụ 

của đế vương có ba chữ: quân thân sư, nghĩa là ba nhiệm vụ của đế vương. 

Quân  là  người  lãnh  đạo,  dẫn  dắt  nhân  dân  bá  tánh  đi  đến  đâu,  quân  dẫn  đầu! 

Quân dẫn đầu chắc chắn là “hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình”, bản 

thân đức vua thực hành, người dân khâm phục, ủng hộ, theo đức vua, nghe lời đức vua. 

Nhiệm vụ thứ hai là thân, là cha mẹ của muôn dân, phải nuôi dưỡng họ, nói cách 

khác, chăm lo đời sống vật chất cho họ. 

Nhiệm  vụ  thứ  ba  là  thầy  giáo,    phải  dạy  họ  nên  người.  Nhiệm  vụ  của  bậc  đế 

vương thời xưa có ba chữ, dẫn dắt họ, chăm lo đời sống cho họ, và  phải dạy dỗ họ 

nữa. Cho nên vị quân chủ này, thật sự khiến người dân kính phục, quí mến. Quốc gia 

này, dân tộc này, mấy ngàn năm rồi trường trị cửu an là nhờ vào họ, họ làm hay quá. 

Mười mấy năm về trước, khi tôi mới đến Singapore, pháp sư Diễn Bối di dân qua 

bên đó lâu rồi, nghe nói tôi đến Singapore, tôi không báo với thầy ấy nhưng thầy biết, 

thầy đến sân bay đón tôi, tôi vô cùng cảm động, thầy cũng là vị pháp sư giảng kinh, 

chúng tôi là bạn. Một hôm thầy mời tôi ăn cơm, hỏi tôi một vấn đề. Thầy nói: pháp sư 

Tịnh  Không,  thầy  tán  thành  quân  chủ  hay  tán  thành  dân  chủ?  Tôi  nói,  tôi  tán  thành 

quân chủ chứ không tán thành dân chủ. Thầy hỏi vì sao? Quân chủ có trách nhiệm, dân 

chủ không có trách nhiệm. Vì sao? Thời quân chủ, ngày nhậm chức hôm đó, mệnh lệnh 

đầu tiên là lập thái tử, vun bồi người kế thừa, họ có trách nhiệm, thật sự vun bồi. Dân 

chủ không có, ở nước ngoài bốn năm một nhiệm kỳ, sau bốn năm chẳng biết có tiếp tục 

trúng tuyển hay không, cho nên những điều họ nghĩ cho dân, đều là quá trình ngắn, chứ 

không dài. Nếu gặp người bất thiện, tuyển cử hao tốn nhiều tiền tài như thế, trong bốn 

năm này nhất định phải lấy lại, còn phải kiếm thêm một mớ tiền nữa, họ xem như là 

một việc buôn bán vậy, người dân khổ biết bao. Họ chỉ lo lợi ích cho riêng mình, chứ 

không nghĩ đến lợi ích của nhân dân. Quân chủ không như vậy, nếu quân chủ không 

nghĩ đến lợi ích cho nhân dân, thì sẽ bị nhân dân lật đổ. Đế vương đời cuối cùng đã 

Tập 64  71 



phạm phải sai lầm này, bỏ qua lợi ích của nhân dân, cho nên nhân dân khởi nghĩa lật 

đổ họ, họ bị mất nước. Muốn đời đời kiếp kiếp truyền thừa, thì nhất định phải làm tốt. 

Thầy giáo của tôi, thầy Phương Đông Mỹ nói với tôi, khi đó tôi còn rất trẻ, thầy 

bảo  tôi  đọc  cuốn  Chu  Lễ,  tôi  thích  đọc  sách  cổ,    chưa  đọc  qua  cuốn  Chu  Lễ,  thầy 

Phương nói rất nhiều lần, nhưng tôi vẫn chưa đọc cuốn sách này. Thầy nói cuốn sách 

này rất hay, hiến pháp nhà Chu. Do ai viết? Do Chu Công viết. Chu Công là em của 

Chu Vũ Vương, đại pháp trị nước! Thầy Phương giới thiệu với tôi như vậy. Cho đến 

ngày  nay,  có  thể  nói  đây  là  cuốn  hiến  pháp  đầy  đủ  nhất  trên  thế  giới.  Tôi  chưa  từng 

đọc,  đến  nay  vẫn  chưa  từng  đọc,  tôi  không  có  hứng  thú  với  vấn  đề  chính  trị.  Thầy 

Phương nói, nếu triều đại nhà Chu, con cháu nhà Chu, đều y giáo phụng hành, thì TQ 

hiện nay có lẽ vẫn là triều đại nhà Chu. Triều đại nhà Chu truyền thừa 800 năm, con 

cháu đời sau không tôn trọng sự dạy dỗ của tổ tông nên mất nước. Trong tam lễ, tôi chỉ 

xem qua mấy thiên trong Lễ Ký, cũng không xem hết toàn bộ. Sau này học Phật rồi, 

thấy Phật pháp hay, chính thầy Phương nói, học Phật là sự hưởng thụ tối cao của con 

người. Con người muốn đạt được sự hưởng thụ tối cao, phương pháp của tôi là không 

quản lý ba việc: không quản lý người, không quản lý việc, không quản lý tiền, vui biết 

bao! Có quản lý là có phiền phức. Ngạn ngữ của đạo Phật có câu, nói về người xuất 

gia, quí vị muốn hại người kia, thì hãy mời họ làm trụ trì, làm tri sự. Không phải có ý 

tốt đâu, hại họ đấy! Người này quản lý công việc, phiền phức đầy mình. Nói cách khác, 

họ đang tạo nghiệp đấy, tương lai quả báo ở đâu? ở tam đồ, là sự thật, không phải giả 

đâu. 

Ai làm tri sư, làm trụ trì trong chùa? Là người có tu. Chúng ta thấy trong cổ tích, 

rất nhiều vị trụ trì đều là chư Phật Bồ tát tái lai, các ngài đến phục vụ cho mọi người, 

họ chẳng phải người phàm, họ là bậc thánh tái lai. 

Khi tôi mới học Phật, lúc giảng kinh đã nói qua rất nhiều lần. Tôi nghĩ, trước bốn 

mươi tuổi nên gắng công học tập, phải có sự thành tựu trong đạo nghiệp, như Phu Tử 

nói:  mười  lăm  tuổi  lập  chí  học  tập,  ba  mươi  tuổi  đứng  vững.  Chúng  ta  học  Phật,  dĩ 

nhiên không phải học từ nhỏ, thật sự bắt đầu hiểu được Phật pháp, cũng hai mươi mấy 

tuổi rồi, cũng phải có mười mấy năm công phu, đến bốn mươi tuổi đứng vững được, 

trong Phật pháp mới có thể đứng vững, nền tảng sâu dày. Kế đến là báo ân, chẳng thể 

không báo ân. Báo ân nghĩa là phải làm việc cho thường trụ, phải phục vụ từ 40-60 

tuổi, 20 năm phục vụ cho đạo Phật đó là báo ân. 60 tuổi về sau là nghỉ hưu, tự mình 

nghiêm chỉnh nỗ lực học tập. Sau khi nghỉ hưu, một là tu, hai là dạy học, giảng kinh 

thuyết  pháp,  hướng  dẫn  người  tu  hành,  không  quản  lý  công  việc  nữa.  Điều  này  là 

chúng tôi suy nghĩ cho môi trường xã hội ngày nay, chúng ta chu đáo mọi mặt, nhất 

72  Tập 64 



định phải hộ trì thường trú, là hộ pháp nội hộ cho thường trú. Trụ trì, phương trượng, 

tri sự đều là nội hộ, thật sự có tu hành, có đức hạnh, họ hiểu được nên vun bồi cho đời 

sau, dạy dỗ cho đời sau nên người, để họ làm người kế tiếp. 

Đoạn này nói, câu đầu tiên vô cùng quan trọng: “sắc thanh hương vị xúc, nhất 

nhất viên minh cụ đức”, câu này rất quan trọng. Thế giới cực lạc như vậy, thế giới của 

chúng ta cũng không ngoại lệ, ở nơi đó là hiển, thế giới chúng ta là ẩn, có, nhưng ta 

không  biết,  ở  nơi  kia  có,  mọi  người  đều  biết,  cho  nên  có  thể  tăng  trưởng  thiện  căn. 

Xem tiếp đoạn dưới, đều trong kinh văn. 

 Nhược hữu chúng sanh, kiến ngã quang minh, chiếu xúc kỳ thân, mạc bất an lạc, 

 từ tâm tác thiện. 

Tóm lại, mấy câu này nói,  thế giới tây phương cực lạc, do đức hạnh của Phật và 

chư đại Bồ tát chiêu cảm. Quí vị thấy được các ngài, chẳng thể không cảm động, sẽ 

đem tâm chân thành cung kính ra học tập với các ngài, các ngài có sức mạnh nhiếp thọ. 

Cho nên nói những chúng sanh này về thế giới cực lạc, “kiến ngã quang minh”, ngã ở 

đây là đức Phật A Di Đà tự xưng. Tướng hảo quang minh,  khi tiếp xúc với ngài, nghĩa 

là  thế  nào?  Trí  huệ  bát  nhã  nơi  tự  tánh  lưu  xuất  ra,  đức  tướng  của  tự  tánh,  quí  vị  sẽ 

được chiêu cảm, chiếu đến thân. Ngay khi đó, nó dẫn tới trí huệ quang minh trong tự 

tánh của quí vị,  nó đã phát khởi. Cho nên “phiếm ái chúng nhi thân nhân”, câu này hay 

quá. Từ tâm làm thiện chính là phiếm ái chúng, tự nhiên tánh đức hiện tiền, giống như 

đức Phật A Di Đà vậy, như chư Phật , chư Đại Bồ Tát, Quán Âm, Thế Chí vậy.  Đầu 

tiên bản thân mình được an lạc, nghĩa là được pháp hỷ, sau đó triển khai tâm từ bi của 

chính  mình  ra,  lợi  mình  lợi  người.  Học  đến  đây  chúng  ta  thấy,  người  dạy  học  trước 

nhất định phải được giáo dục, bản thân mình học được rồi, mới có thể dạy người! Ở thế 

giới tây phương cực lạc, đức Phật A Di Đà dạy cho mình rồi, bản thân mình thành tựu 

cứu  cánh  viên  mãn,  cho  nên  tất  cả  chúng  sanh  trong  mười  phương  thế  giới,  vừa  tiếp 

xúc với ngài là chịu sự ảnh hưởng. Nguyên nhân gì? Là sự chiêu cảm của đức tướng trí 

huệ. Sức mạnh chiêu cảm lớn, chỉ cần được chiêu cảm, là không muốn rời xa ngài. 

Khi tôi còn trẻ, theo Chương Gia đại sư, ngài thật sự có năng lực nhiếp thụ, như 

lời của người thời nay nói, từ trường của ngài rất tốt. Không có việc gì cũng muốn ở 

bên  ngài  một  hai  tiếng  đồng  hồ,  tuy  không  nói  chuyện  cũng  cảm  thấy  vô  cùng  viên 

mãn, cảm nhận được nhiều lợi ích. Ngài rất ít nói, hiếm có, ba năm cuối đời, mỗi tuần 

ngài cho tôi hai tiếng đồng hồ, đó là gì? Là thân giáo. 

Tập 64  73 



Chư Phật Như Lai giáo hóa chúng sanh, lấy thân giáo là chủ, ngôn giáo là phụ 

giúp, có vấn đề gì đó đến thưa hỏi, ngài giải đáp. Nhiều vấn đề, quí vị lãnh ngộ được từ 

ngôn ngữ cử chỉ của ngài. 

 Ba dương vô lương vi diệu âm thanh. 

Nói về ao sen, ao sen thất bảo, nước tám công đức, bên ngoài giảng đường. 

 Đắc  văn  như  thị  chủng  chủng  thanh  dĩ,  kỳ  tâm  thanh  tịnh,  vô  chư  phân  biệt, 

 chánh trực bình đẳng, thành thục thiện căn. 

Đoạn trước nói tăng ích thiện căn, ở đây nói thành thục. Tăng ích là tăng trưởng, 

thành thục rồi. Nghĩa là gì? Trong ao sen,  thấy hoa sen, nghe được tiếng nước chảy 

trong ao sen, phát ra vô lượng âm thanh vi diệu. Chẳng có cái gì không phải đức Phật 

A Di Đà đang giảng kinh thuyết pháp, đang dạy học. Đây là tánh đức phát huy một 

cách viên mãn, về thế giới cực lạc sẽ thấy được hết. Nghe được âm thanh này, những 

điều thấy được, nghe được, tâm quí vị thanh tịnh. 

Nghĩ đến môi trường của chúng ta ngày nay, những điều ta thấy ta nghe, khiến ta 

sanh phiền não. Những điều thấy được khiến quí vị như thế nào? Khiến quí vị sanh tâm 

tham sân si, khiến quí vị sanh khởi tâm muốn chiếm lấy, muốn khống chế, sanh khởi 

tâm tự tư tự lợi, sanh khởi tâm tổn người lợi mình, sanh khởi những tâm niệm như vậy. 

Cho nên hai thế giới này hoàn toàn khác nhau. Về thế giới cực lạc, nhìn thấy sắc, nghe 

được âm thanh, sanh khởi thanh tịnh bình đẳng giác, không giống nhau. 

Tâm  thanh  tịnh,  “kỳ  tâm  thanh  tịnh”,  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  “vô  chư  phân 

biệt”, tâm bình đẳng hiện tiền, “chánh trực bình đẳng”, giác tâm hiện tiền, chánh trực 

nghĩa là chân thành, hiện tâm chân thành thanh tịnh bình đẳng giác. Nghĩa là ở thế giới 

cực lạc, lục căn tiếp xúc, mắt thấy, tai nghe, ngửi được bảo hương, nếm được, tiếp xúc 

đến, đều có thể tăng trưởng thanh tịnh bình đẳng giác, thành thục thanh tịnh bình đẳng 

giác. Đại trí đại đức đại năng của Đức Phật A Di Đà giáo hóa chúng sanh, ở thế giới 

cực lạc mới thể hiện viên mãn, bởi nơi đó không có chướng ngại, nơi đó không có tập 

khí  bất  lương.  Về  nơi  đó  không  thành Phật,  chưa  đoạn  tập  khí  phiền  não,  cũng  bằng 

như  thành Phật. Chưa đoạn tập khí  phiền não, nhưng  ở thế giới  đó không khởi  hiện 

hành,  phiền  não  không  thể  sanh  khởi.  Ở  thế  giới  cực  lạc  tham  sân  si  không  thể  sanh 

khởi, không có gì để tham, vì sao?  Tất cả những thứ quí vị cần đều có đầy đủ rồi, còn 

muốn tham sao? Kỳ thật chúng ta sanh trong môi trường này, ở thế giới này, cái quan 

trọng nhất nhưng mọi người lại không tham, nghĩ thử xem quan trọng nhất là cái gì? Là 

không khí, chỉ cần mười phút không có không khí là mất mạng thôi, cái này quan trọng 

74  Tập 64 



hơn bất cứ cái gì khác, ai tham không khí? Chẳng có ai tham cả, vì sao? Vì nó nhiều 

quá. Ở thế giới cực lạc nhiều quá, quí vị tham vàng, vàng mang lót đường đi, quá nhiều 

rồi. Quí vị muốn tham trân bảo, thích châu báu, châu báu làm vật liệu xây dựng, quí vị 

muốn những thứ này sao? Có quá nhiều. Tài nguyên phong phú, lấy không tận, dùng 

không hết, cho nên không cần nữa. Phòng ốc tùy tâm muốn gì, muốn phòng ở như thế 

nào, nó bèn biến thành như thế đó, muốn làm bằng vật liệu gì, nó biến thành vật liệu 

đó. Trong kinh nói, muốn ở trên mặt đất, phòng ở sẽ trên mặt đất, muốn ở không trung 

nói sẽ bay lên không trung, trong phòng sạch sẽ không có gì hết, vì sao? Bởi muốn thứ 

gì, thứ đó sẽ hiện ra, muốn thay bộ quần áo, quần áo đã mặc lên người, quần áo cũ tự 

biến mất, không cần cởi bỏ, không cần nơi cất giữ, không cần! Cho nên phòng ốc rất 

đơn giản, bên trong sạch sẽ không nhiễm một bụi trần, quí vị nghĩ xem tự tại biết bao! 

Không khởi tâm tham thức ăn đồ mặc, qua lại với tất cả mọi người, mọi người đều hòa 

khí như thế, dễ thương như thế, cho nên không thể sanh khởi tâm sân hận, tâm ngã mạn 

cũng không thể sanh khởi. Bất luận là con người, là sự việc hay hoàn cảnh, ở thế giới 

cực lạc, chắc chắn không khởi phiền não. Cho nên người phiền não nặng phải hạ quyết 

tâm, mau về thế giới cực lạc, mới có sự thành tựu. 

 Lưu bố vạn chủng ôn nhã đức hương. Nghĩalà gì? Là mũi ngửi được, đoạn trước 

nói  về  mắt  thấy,  tai  nghe,  đoạn  này  nói  mũi  ngửi,  “lưu  bố  vạn  chủng  ôn  nhãn  đức 

hương”, nguyên cả thế giới cực lạc, giống như không khí vậy, không khí bên đó tốt 

lắm.  Không  khí  của  chúng  ta  bên  này  hiện  nay  bị  ô  nhiễm    nghiêm  trọng,  nhất  là  ở 

Hongkong. 

Ngày xưa tôi đọc một cuốn sách, tiến sỹ Thang Ân Tỷ nói chuyện với  Điền Trì 

Đại người Nhật, cuốn sách này ghi chép lại. Tiến sỹ Thang Ân Tỷ nói: trên thế giới đô 

thị không thích hợp cho con người cư trú, một là Hongkong, Hongkong đứng số một, 

quí  vị  nên  biết  đó  là  năm  70.  Lần  đầu  tiên  tôi  đến  Hongkong giảng  kinh,  năm  1977, 

Hongkong ngày đó đẹp hơn bây giờ rất nhiều, Thang Ân Tỷ nói vào thời điểm đó, đô 

thị  này  không  thích  hợp  cho  con  người  cư  trú,  bây  giờ  còn  xấu  hơn  ngày  xưa  nhiều. 

Ngày  nay  chúng  ta  cảm  nhận  được  sự  ô  nhiễm    nghiêm  trọng,  nước  biển  ô  nhiễm  , 

nhân công đắp đất, biến hải cảng Duy Đa Lợi Á thành vũng nước nhỏ, ngày xưa chỗ 

này rất rộng, muốn qua bên kia phải đi thuyền, nhân khẩu chưa đông, nhà lầu chưa cao, 

thông thường cao ốc chỉ khoảng 14-15 tầng. Năm tôi đến Hongkong, họ xây dựng cao 

ốc đầu tiên là 50 tầng, đây là tòa nhà cao nhất Hongkong. Người dân ở Hongkong cũng 

rất dễ thương, họ sống có tình người, hoàn toàn khác với ngày nay. Cũng may tiến sỹ 

Thang Ân Tỷ đã qua đời , đã rời bỏ thế giới này rồi. 

Tập 64  75 



Không khí ở thế giới tây phương cực lạc, “kỳ hữu văn giả”, hít thở, khi hít thở 

“trần lao cấu tập tự nhiên bất khởi”. Khi hít thở không khí bên đó, đều có thể thành tựu 

thanh tịnh bình đẳng giác của chính mình. 

 Phong xúc kỳ thân an hòa điệu thích, do như Tỳ Kheo đắc diệt tận định. 

Cảnh giới này chúng ta không cách nào tưởng tượng được, “Tỳ kheo đắc diệt tận 

định”. Trong thiền định, có hỷ duyệt, có hoan hỷ. Người tu định, ở cõi sắc giới không 

cần ẩm thực. Dùng cái gì để nuôi dưỡng thân thể? Dùng thiền định, thiền duyệt vi thực, 

dùng  thiền  định,  các  nhà  khoa  học  ngày  nay  gọi  là  ý  niệm,  hoàn  toàn  dùng  ý  niệm, 

không cần những vật chất bên ngoài, tự mình có thể điều tiết. Ở cõi sắc giới ẩm thực 

rất ít, 18 tầng trời ở cõi sắc giới, càng lên trên càng ít, đến cõi trời vô sắc giới thì không 

cần ẩm thực nữa, tinh thần no đủ, pháp hỷ sung mãn. Đạt được diệt tận định, bậc A La 

Hán chứng được diệt tận định. Kinh Lăng Nghiêm gọi là cửu thế đệ định. 

 Hựu  nhược  hữu  chúng  sanh,  đổ  bồ  đề  thọ,  văn  thanh,  khứu  hương,  thưởng  kỳ 

 quả vị, xúc kỳ quang ảnh, niệm thọ công đức, giai đắc lục căn thanh triệt, vô chư não 

 hoạn, trụ bất thoái chuyển, chí thành Phật đạo. 

Trong đoạn này, chú trọng câu “thưởng kỳ quả vị”. Trong lục căn, cũng nói đến 

thiệt  căn  ,  đoạn  trước  nói  về  nhãn,  nhĩ,  tỷ,  đoạn  này  nói  về  thiệt.  Lục  căn  duyên  với 

cảnh giới lục trần, ở thế giới của chúng ta đều là khổ. Trong kinh đức Phật dạy: “ẩm 

khổ thực  độc”.  Cuộc  sống  của  chúng ta  ngày  nay  thật  đáng  thương, vì  sao? Bởi  bị  ô 

nhiễm  nghiêm trọng. khoa học kỹ thuật không phải là hay, bình tĩnh mà quan sát, nó 

mang đến cho ta sự phương tiện không nhiều, nhưng cái giá ta phải trả quá đắt. Phải trả 

giá như thế nào? Là quả địa cầu này bị hủy diệt, quí vị nghĩ xem có đáng không? Khoa 

học kỹ nghệ tạo thành sự nhiễm ô, mọi người đều biết, đất và nước bị ô nhiễm  rất rõ 

ràng.  Ngày  nay  nhiều  người  đang  kêu  gọi,  trong  tương  lai,  tương  lai  sắp  tới,  người 

sống  trên  quả  địa  cầu  này  không  có  nước  sạch,  không  có  nước  uống,  vấn  đề  này  vô 

cùng nghiêm trọng! 

Đất  bị  nhiễm  ô,  nhiễm  ô  phân  bón  và  thuốc  trừ  sâu  nghiêm  trọng,  trồng  cấy 

được, trồng cấy xong, mảnh đất đó không thể trồng cấy được nữa, nó bị nhiễm độc rồi, 

làm sao đây? Những thứ khoa học kỹ thuật này để vào đó, nó lớn lên trông rất đẹp mắt, 

lớn nhanh, nhiều, nhưng giá trị dinh dưỡng, đem so với nhân công làm ngày xưa còn 

kém xa lắm, không có dinh dưỡng. Độc tố trong nước, đất cũng có độc tố, đến khi nào 

mới có thể làm sạch, mới trở lại bình thường đây? Không phải là thời gian ngắn đâu. 

Ngày nay khoa học kỹ thuật phát đạt, chặt phá rừng, phá hoại sinh thái tự nhiên, gây 

nên điều gì? Gây nên hạn hán,  ngập lụt, bão táp. Tham sân si mạn của nhân loại, tâm 

76  Tập 64 



thái bất thiện gây nên, thiên tai nghiêm trọng, nhiệt độ của quả địa cầu cao lên, từ cực 

của  nam  bắc  cực  có  sự  biến  hóa,  không  phải  là  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  tự 

nhiên là ôn hòa, đây là do con người gây nên. 

Giới khoa học ngày nay từ từ cảm nhận được,  khoa học kỹ nghệ sắc bén nhất là 

lượng tử lực học thời cận đại, họ đã phát hiện, những điều họ nói gần giống như những 

lời dạy của đức Phật trong kinh điển đại thừa. Họ đã tìm thấy và phát hiện ra những thứ 

cơ bản, chính là hiện tượng vật chất, họ nói vốn không có cái gọi là vật chất thật sự. 

Vật chất là gì? Vật chất là huyễn tướng do ý niệm tích lũy liên tục mà có. Phật pháp 

nói  :  “phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  nó  tùy  theo  ý  niệm  của  con  người  mà 

chuyển  biến,  nếu  ý  niệm  thiện,  chẳng  có  gì  là  không  thiện,  vật  chất  cũng  thiện,  hiện 

tượng  tinh  thần  cũng  thiện,  tất  cả  đều  là  thiện.  Ý  niệm  bất  thiện,  trên  thế  gian  này 

chẳng có cái gì là thiện. 

Nhà khoa học lượng tử, thật sự mang đến cho con người thời nay một tia hy vọng 

sống. Họ nói, muốn hóa giải thiên tai, thì phải điều chỉnh lại cách sinh hoạt hàng ngày 

của ta, thay đổi ý niệm của ta, tất cả những ý niệm bất thiện, phải buông bỏ hết. Phật 

pháp nói tùy thuận tánh đức, chẳng có gì là không viên mãn. Thế giới cực lạc 100% là 

tùy thuận tánh đức, cho nên môi trường sinh sống mới tốt đẹp như vậy. Thế giới của 

chúng ta và thế giới cực lạc, chẳng hề khác nhau. Vật chất hình thành ở thế giới cực 

lạc, hoàn toàn tương đồng với thế giới của chúng ta, đều là ý niệm tích lũy mà hiện ra 

huyễn  tướng.  Ý  niệm  của  con  người  ở  thế  giới  cực  lạc  thiện,  thuần  tịnh  thuần  thiện, 

hoàn toàn tương ưng với tánh đức. Quả địa cầu này, những người sống trên quả địa cầu 

này, tâm hành bất thiện, tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si 

mạn, đạt đến điểm bão hòa. Khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình, hoàn toàn 

là lợi ích cá nhân, ngay cả cha mẹ mình cũng không ngần ngại, cho nên thiên tai trên 

quả địa cầu ngày nay mới nhiều như thế. Chúng ta vô cùng biết ơn các nhà khoa học 

lượng tử, họ nói về cội rễ này một cách rõ ràng, ấn chứng những lời dạy trong giáo 

pháp đại thừa. Chúng ta từng học qua, cuốn Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sư 

Hiền Thủ, trong đó nói về duyên khởi của vũ trụ, được các nhà lượng tử lực học chứng 

minh, từ nhất thể khởi nhị dụng, từ nhất thể, nhất thể ở đây họ chưa nói đến, không thể 

nói được, họ phát hiện ra khởi nhị dụng. Khởi nhị dụng nghĩa là một niệm bất giác, A 

Lại  Da  xuất  hiện.  Tiếp  cận  ba  loại  chu  biến,  nhưng  không  rõ  ràng  như  trong  Hoàn 

Nguyên Quán nói. Một niệm chu biến pháp giới, một niệm xuất sanh vô tận, một niệm 

hàm dung không hữu, họ không nói rõ được như Phật pháp đã nói. 

Hành tứ đức, họ đề xướng tứ đức, nhất định chú trọng chỗ đức hạnh. Đức hạnh 

từ  tự  tánh  lưu  xuất  ra,  người  xưa  nói  tánh  bổn  thiện,  đều  từ  bổn  thiện  lưu  xuất  ra. 

Tập 64  77 



Người xưa dùng bốn đại cương, Phật pháp nói bốn khoa, gồm ngũ luân, ngũ thường, tứ 

duy,  bát đức. Bốn khoa này chính là tánh đức, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, 

tương ưng với bốn khoa này, không tương phản, quả địa cầu này sẽ phục hồi trở lại 

bình thường, trở lại bình thường sẽ giống như thế giới cực lạc. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho ta thế giới cực lạc, nói cho ta biết cư 

dân  ở  thế  giới  đó,  đều  là  “chư  thượng  thiện  căn  câu  hội  nhất  xứ”,  câu  này  rất  quan 

trọng.  Vì  sao  thế  giới  đó  tốt,  tâm  con  người  tốt,  thượng  thiện  mà!  Có  thầy  giáo  giỏi 

hàng ngày dạy học, chư Phật Bồ Tát ở đó, hàng ngày chăm sóc, nhắc nhỏ mọi người, 

ác niệm cực kỳ vi tế cũng không có. Thế giới của chúng ta vốn giống như thế giới đó, ý 


niệm  của  cư  dân  nơi  đây  không  tốt,  ý  niệm  của  người  xưa,  có  thầy  giáo  giỏi  hướng 

dẫn,  dạy  luân  lý,  đạo  đức,  nền  giáo  dục  tốt.  Đất  nước  trung  hoa,  có  được  hiệu  quả 

trường trị cửu an, là do bốn điều này, truyền thừa mấy ngàn năm rồi. 

Ngũ luân: Phu tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu 

hữu tự, bằng hữu hữu tín. 

Ngũ thường: Nhân nghĩa lễ trí tín 

Tứ duy: Lễ nghĩa liêm sỉ 

Bát đức: Trung hiếu nhân ái tín nghĩa hòa bình 

Là những thứ này, giảng hết rồi, mấy ngàn năm, triều này qua triều khác, chư vị 

cổ thánh tiên hiền, lưu lại cho ta nhiều trước tác. Hoàng đế Càn Long đời nhà Thanh, 

gom lại thành một bộ sách, mang tên Tứ Khố Toàn Thư. Quí vị xem có cuốn sách nào, 

rời  bốn  khoa  này  chăng?  Không  có.  Các  vị  cổ  thánh  tiên  hiền,  khởi  tâm  động  niệm, 

ngôn ngữ tạo tác, đều tuân thủ theo bốn khoa này, đất nước này được trường trị cửu an. 

Một trăm năm nay bị bỏ qua, nhất là 50 năm - nửa thế kỷ gần đây, hầu như hoàn toàn 

trái ngược với tánh đức, ta phải gánh chịu những quả báo trong cuộc sống hiện nay. 

Người nước ngoài nói, quả địa cầu sắp hủy diệt, gần đến ngày tận thế, chúng ta biết sự 

hình thành của ngày tận thế, là tự mình gây nên, chứ không phải tự nhiên. Đem so sanh 

thế giới cực lạc và môi trường chúng ta sinh sống ngày nay, trong kinh nói đều là sự 

thật. Cây giác ngộ ở thế giới cực lạc, hoa cỏ cây cối, cây lớn, hàng thực vật như hoa cỏ 

cây cối ở thế giới cực lạc, đều giáo hóa chúng sanh, đối với nhân loại đều khởi phát 

tánh,  thấy  được  cây  giác  ngộ,  nghe  được  âm  thanh  của  cây  giác  ngộ,  ngửi  được  mùi 

thơm của cây, nếm được trái trên cây, hoặc là tiếp xúc đến ánh sáng của bóng cây, nghĩ 

nhớ công đức của cây là ý nghiệp. Nghĩ đến cây tốt như vậy, đều được lục căn thanh 

tịnh, không có não hoạn. Tập khí phiền não tiêu trừ, “trụ bất thoái chuyển”, bất thoái 

78  Tập 64 



chuyển ở đây là tam bất thoái, chẳng những vị bất thoái, hành bất thoái, mà đạt được cả 

niệm bất thoái. Chí thành Phật đạo, cho đến khi viên mãn thành Phật. 

Chúng  ta  xem  đoạn  cuối  cùng.  Hựu  Bảo  Hương  Phổ  Huân  Nguyện  viết.  Vẫn 

trong 48 nguyện, nguyện thứ 43.  Kỳ hương phổ huân thập phương thế giới, chúng sanh 

 văn giả giai tu Phật hạnh, khả kiến nhất trần nhất mao mạc bất viên minh cụ đức dã. 

Nói đến điều gì? Nói về bảo hương, chẳng những ở thế giới cực lạc, mùi hương 

bay xa, bay đến đâu? Bay đến mười phương thế giới. Thế giới của chúng ta có chăng? 

Có!  Vì  sao  chúng  ta  không  ngửi  được?  Bởi  tập  khí  phiền  não  sâu  dày.  Nếu  tâm  địa 

thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng  sẽ  ngửi  được,  đức  Phật  A  Di  Đà  phóng  ra 

mùi thơm để tiếp dẫn mười phương chúng sanh, giống như chiêu sinh vậy,  dẫn về thế 

giới cực lạc, phương pháp chiêu sinh này rất đặc biệt. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





HẾT TẬP 64 



 

Tập 64  79 



 Tập 65 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 22 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi chín, hàng thứ hai. 

 Hoa Nghiêm Huyền Đàm vị chư pháp hà cố sự sự vô ngại?Tùng duy tâm sở hiện 

 cố chư pháp chi bổn nguyên, phi hữu biệt chủng.Duy tự Như Lai tàng tâm duyên khởi 

 chi sai biệt pháp, cố tất hữu khả hòa dung chi lý. 

Thập Huyền nói về sự sự vô ngại. Vì sao sự sự vô ngại? Đối với duyên khởi nhất 

định phải có sự nhận biết sâu sắc. Cũng có nghĩa là khoa học và triết học ngày nay, 

mấy trăm năm rồi đều nghiên cứu về vấn đề này, cho đến ngày nay, cũng chưa có một 

đáp án nào khiến người ta vừa lòng. Vũ trụ từ đâu có? Vì sao có vũ trụ? Sinh mạng từ 

đâu mà có? Đều là những vấn đề lớn của nền triết học và khoa học. Trong Phật pháp 

cũng như  vậy. Sự việc này trong kinh Hoa Nghiêm đức  Phật  nói  rõ ràng. Kinh Hoa 

Nghiêm là bộ kinh không thể nghĩ bàn, bộ kinh này được đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

nói ở trong đinh. Cho đến nay, Phật giáo Nam truyền vẫn chưa thừa nhận bộ kinh này, 

họ nói bộ kinh này do Bồ Tát Long Thọ tự nói ra, Bồ Tát Long Thọ truyền lại. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ được 600 năm, Bồ Tát Long Thọ ra đời ở Ấn Độ. Mọi 

người đều biết ngài là Bồ Tát sơ địa ứng hóa thân ở thế gian. Trong truyện ký ghi rằng, 

người này rất thông minh, sự học của ngài giống như lời người xưa nói, nhìn qua đã 

được mười hàng, đọc đến đâu nhớ đến đó, ngài đã có năng lực lớn như vậy. Trong thời 

gian ba tháng, đọc hết tất cả pháp khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế nói trong 

bốn mươi chín năm, ngài đã học hết. Người thường dùng thời gian ba năm cũng không 

thể đọc hết được. Muốn đọc hết bộ đại tạng kinh của đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói, 

có thể 30 mươi năm cũng chưa đọc hết. Chúng ta có lý do để tin, nhưng ngài vẫn còn 

tập khí phiền não, đứng về mặt tập khí phiền não mà nói, những điều ngài chứng được 

không thể là viên giáo. Nếu là Bồ Tát Sơ Trụ của viên giáo, chắc chắn không còn tập 

khí phiền não, ngài vẫn còn tập khí ngạo mạn, cảm thấy trên thế gian này, trong Phật 

pháp chỉ có một mình ngài, không có ai siêu việt hơn ngài nữa, sự thật là như vậy. 

80  Tập 65 



Nhân duyên này khiến Long vương cảm động. Long vương là Bồ Tát Đẳng Giác, 

Long vương cảm động nên dẫn ngài về long cung tham quan, cho xem  bộ kinh Hoa 

Nghiêm, được đức Phật Thích Ca Mâu Ni  nói  ở trong định khi ngài mới thành đạo, là 

đại bổn Hoa Nghiêm Kinh. Sau khi xem xong, tập khí ngạo mạn tức thời không còn 

nữa. Trong 21 ngày đức Thế Tôn nói bộ kinh Hoa Nghiêm, phân lượng của nó là bao 

nhiêu? 10 đại thiên thế giới vi trần bài kệ. Một đại thiên thế giới, là khu giáo hóa của 

một đức Phật, quí vị đều biết. Cũng giống như Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ nói, hệ ngân 

hà là đơn vị thế giới. Bao nhiêu hệ ngân hà? Mười ức hệ ngân hà, một đại thiên thế giới 

là  mười  ức  hệ  ngân  hà.  Đức  Phật  nói  bộ  kinh  này  phân lượng  của  nó  là  bao  nhiêu? 

Mười đại thiên thế giới vi trần bài kệ. Đại thiên thế giới có bao nhiêu vi trần? Không 

thể đếm được, nhất tứ thiên hạ vi trần phẩm, bộ kinh này có bao nhiêu phẩm? nhất tứ 

thiên hạ vi trần phẩm. Bồ Tát Long Thọ nhìn thấy, ngài biết chúng sanh trong cõi Diêm 

Phù không ai có thể thọ trì được, ai thọ trì được bộ kinh này? Pháp thân Bồ Tát. Kinh 

Hoa Nghiêm nói từ bậc Sơ trụ trở lên, 41 vị pháp thân đại sỹ, đây là bộ kinh gì? Là bộ 

kinh viên mãn, cũng có nghĩa là bộ kinh mười phương ba đời tất cả chư Phật nói, tên là 

Đại  Phương Quảng Phật  Hoa Nghiêm, đây là tổng danh xưng của tất  cả kinh, giống 

như ngày nay gọi là đại tạng kinh vậy, phân lượng của bộ kinh này còn nhiều hơn đại 

tạng kinh nữa . 

Bồ Tát Long vương tiếp tục để ngài xem trung bổn, trung bổn là gì? Trung bổn là 

tiết yếu, ghi chép lại những tinh hoa trong đại bổn, phân lượng là bao nhiêu? Bồ Tát 

Long Thọ xem rồi cảm thấy vẫn chưa được, chúng sanh trong cõi Diêm Phù, học suốt 

đời cũng không thể hết. 

Kế  đến  xem  tiểu  bổn,  tiểu  bổn  là  mục  lục  đề  cương,  giống  như  Tứ  Khố  Toàn 

Thư,  Tứ  Khố  Toàn  Thư  Đề  Yếu.  Bộ  Tứ  Khố  Toàn  Thư  hiện  nay  có  1500  cuốn,  đề 

cương năm cuốn, nghĩa là 5 cuốn mục lục, giới thiệu qua nội dung trong bộ sách này 

viết gì, đây là mục lục đề cương. Mục lục của bộ kinh này có 10 vạn bài kệ, 40 phẩm, 

truyền đến thế gian này. Bồ Tát Long Thọ nói bộ này được. Ngài có trí nhớ hay, sức 

đọc nhanh, đọc qua bộ kinh này một lần và ghi nhớ hết. Sau khi trở lại ngài đọc tụng 

và viết ra, thế là bộ kinh Hoa Nghiêm được truyền đến thế gian, phân lượng vẫn còn rất 

lớn. Truyền đến TQ tất cả là ba lần, lần đầu tiên vào thời Đông Tấn, chỉ có một phần 

ba, là bổn khiếm khuyết không đầy đủ. Quí vị nghĩ xem, nguyên văn là 10 vạn tụng, 

nhưng truyền đến TQ chỉ có 3 vạn 6 ngàn tụng, TQ phiên dịch hoàn chỉnh, có tên là 

Lục  Thập  Hoa  Nghiêm,  60  quyển.  Lần  thứ  hai  vào  đời  nhà  Đường,  khi  đó  Võ  Tắc 

Thiên làm hoàng đế. Võ Tắc Thiên đã thay đổi quốc hiệu, gọi là Chu, cho nên trong tay 

bà ấy, bộ kinh này được phiên dịch hoàn chỉnh, kệ khai kinh do bà ấy viết, có tên là 

Tập 65  81 



Kinh Đại Chu , Kinh Đại Chu  là kinh Hoa Nghiêm được phiên dịch lần thứ hai. Ngài 

Thật Xoa Nan Đà từ Ấn độ đến TQ, mang theo kinh Hoa Nghiêm, lần này mang đến là 

4 vạn 5 ngàn tụng, nhiều hơn lần trước 9 ngàn tụng, gần một nửa. Toàn bộ kinh là 10 

vạn tụng, 4 vạn 5 ngàn tụng được dịch thành chữ Hán, gọi là Bát Thập Hoa Nghiêm, 

Bát Thập Hoa Nghiêm từ đây mà có. 

Triều  đại  nhà  Đường  năm  Trinh  Nguyên,  thời  Đường  Đức  Tôn,  quốc  vương Ô 

Trà tiến cống cho TQ. Tiến cống nghĩa là dâng tặng phẩm vật cho hoàng đế, tặng phẩm 

vật cho hoàng đế. Trong lễ vật có phẩm cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm, là phẩm Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện, đây là phẩm hoàn chỉnh, không khiếm khuyết, thật hiếm có. Sau 

khi phiên dịch tổng cộng có 40 quyển, gọi là Tứ Thập Hoa Nghiêm. Phẩm Phổ Hiền 

Hạnh Nguyện là phẩm hoàn chỉnh nhất. Hai lần trước truyền vào cũng có phẩm này, 

nhưng mà thiếu nhiều quá, như phẩm Nhập Pháp Giới trong Bát Thập Hoa Nghiêm, 

chính là Hạnh Nguyện phẩm, 21 quyển. Lần này truyền đến nguyên bổn là 40 quyển, 

thiếu 19 quyển. TQ ba lần phiên dịch, ngoài những chỗ trùng lập ra, có được một phần 

hai  kinh  Hoa  Nghiêm  nguyên  bổn.  Tuy  thiếu  sót  không  đầy  đủ,  nhưng  thấy  được  ý 

nghĩa của nó, nhất là phẩm cuối cùng, chính là 53 tham rất quan trọng, có thể nói đây 

là  cuốn  hoàn  chỉnh  được  truyền  vào  TQ,  thật  hiếm  có.  Phẩm  này  có  duyên  với  TQ. 

Hiện nay kinh Hoa Nghiêm có ba bản. Hoằng Nhất đại sư thời cận đại rất thích kinh 

Hoa Nghiêm, ngài giới thiệu Phật pháp đến hàng tri thức phân tử, đều giới thiệu kinh 

Hoa  Nghiêm,  giới  thiệu  cuốn  chú  giải  của  ngài  Thanh  Lương.  Trong  thời  mạt  pháp 

này, lấy kinh điển đại thừa tiếp dẫn chúng sanh. Trong kinh đức Phật có nói đến điều 

này: vào thời xưa, thời của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tiểu thừa khế hợp căn cơ chúng 

sanh. Ở thời nay, thời dân chủ tự do khai mở, thì đại thừa khế hợp căn cơ chúng sanh, 

bởi đại thừa là khai mở, tiểu thừa là bảo thủ, bộ kinh này khế hợp căn cơ người thời 

đại. 

Điểm quan trọng nhất của bộ kinh này là cho chúng ta biết, vũ trụ từ đâu có, vạn 

pháp từ đâu mà có, sinh mạng từ đâu mà có. Những bộ kinh điển đại thừa khác cũng có 

nói đến, nhưng không nói kỹ, kinh điển đại thừa khác nói:“nhất niệm bất giác nhi hữu 

vô minh, vô minh bất giác sinh tam tế, cảnh giới vi duyên trưởng lục thô” 

Dùng phương pháp này để nói, nói không sai, không sai tí nào. Nhất niệm bất 

giác gọi là vô thỉ vô minh, bởi vô thỉ vô minh nên khiến cho hàng sơ học, sinh ra sự 

ngộ nhận nghiêm trọng. Khi chúng tôi mới học cũng như vậy, nghĩ rằng vô thỉ nghĩa là 

lâu rồi, không tìm được chỗ bắt đầu, nên gọi là vô thỉ, kỳ thật chúng ta đã hiểu sai ý 

nghĩa của nó, nó không có nghĩa là như vậy. Vô thỉ, rất đơn giản, nghĩa là không bắt 

đầu,  nhưng  ý  nghĩa  này  sâu  lắm,  sao  không  có  bắt  đầu?  Thật  sự  không  có  bắt  đầu. 

82  Tập 65 



Chúng ta thấy cuộc đối thoại giữa Bồ Tát Di Lặc và đức Phật Thích Ca Mâu Ni, một 

khảy móng tay có 32 ức bá thiên niệm, sao có thể tìm được chỗ bắt đầu! Nó có bắt đầu, 

nhưng nghĩ đến bắt đầu là nó không còn nữa. Đây là hiện tượng gì? Là sanh diệt đồng 

thời, cho nên gọi là vô thỉ. Ý nghĩa chân thật của vô thỉ là sanh diệt đồng thời, bất sanh 

bất  diệt  là  nói về  hiện  tượng này.  Nếu  không  có hiện  tượng  này  mà  nói  bất  sanh  bất 

diệt,  thì  chẳng  có  ý  nghĩa  gì.  Có  sanh  diệt,  sanh  diệt  chính  là  bất  sanh  diệt,  cho  nên 

sanh diệt và bất sanh diệt không hai, đây chính là huyền môn. Duyên khởi của vũ trụ là 

như vậy. Lượng tử lực học ngày nay cho chúng ta biết, vũ trụ thành hình như thế nào? 

Trên thực tế chỉ trong một sát na, một niệm bất giác đấy! Một niệm này không có lý 

do, vì sao có một niệm này? Nếu một niệm này thật sự có lý do,  thì thật có một niệm. 

Một niệm không có lý do, nó là vọng niệm, chẳng phải chân, chẳng phải chân mà truy 

cứu là sai lầm rồi, ở trong đây khởi tâm động niệm càng sai lầm hơn. Không cần khởi 

tâm động niệm,  chân tướng sự thật ở ngay trước  mắt, chân tướng lộ rõ. Vì sao mê? 

Muốn tìm nguyên nhân của nó lại là mê, mê còn sâu hơn nữa. Đạo lý này nói vô cùng 

vi tế, vi diệu, không cho ta suy nghĩ, vừa khởi tâm động niệm là mê. Nếu tiếp tục phân 

biệt nữa càng mê hơn, thêm vào đó chấp trước  sẽ mê sâu hơn nữa. Đức Phật dạy, thế 

gian này là giả không có thật. 

Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  nói:  “nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào 

ảnh”. Thế nào là hữu vi pháp? Hữu vi pháp nghĩa là có sanh có diệt, pháp có sanh có 

diệt là pháp hữu vi. Quí vị xem trong vũ trụ có pháp nào chẳng phải là pháp hữu vi. 

Động vật có sanh lão bệnh tử, là pháp hữu vi, thực vật có sanh trụ dị diệt, khoáng vật là 

thành  trụ  hoại  không.  Cho  nên  tất  cả  hiện  tượng  trong  tự  nhiên,  chẳng  có  pháp  nào 

không  phải  là  pháp  hữu  vi.  Đã  là  pháp  hữu  vi  thì  nó  không  có  thật,  “phàm  sở  hữu 

tướng giai thị hư vọng”. Bây giờ chúng ta hiểu được hiện tượng này từ đâu mà có. Giới 

khoa học lượng tử nói rằng, từ ý thức, nghĩa là từ ý niệm, hiện tượng ý niệm tích lũy 

liên tục, biến thành hiện tượng vật chất. Quí vị không cách nào cảm nhận được một ý 

niệm, cho nên gọi là vô thỉ vô minh, nhưng vô thỉ vô minh tích lũy lại, quí vị sẽ thấy 

được, nhận ra được, nó biến thành hiện tượng vật chất, tất cả mọi hiện tượng đều do nó 

biến  ra.  Vì  sao  nó  biến  ra  nhiều  như  vậy?  Bởi  tần  suất  ba  động  của  nó  không  giống 

nhau,  tần  suất  chậm  biến  thành  vật  cứng,  thành  cục  đá;  tần  suất  nhanh  hơn  sẽ  biến 

thành thực vật, nhanh hơn chút nữa biến thành động vật, do tần suất không giống nhau. 

Ngoài ý niệm tích lũy ra thì không có gì hết, bản thân ý niệm cũng không tồn tại, cho 

nên nói vạn pháp giai không là nói lên đạo lý này. 

Khoa học ngày nay đang tiến đến tiếp cận với Phật giáo, Phật giáo nói một niệm 

bất giác là vô minh. Bởi bất giác nên A Lại Da xuất hiện, A Lại Da là vọng tâm, một 

Tập 65  83 



niệm bất giác nên từ chân tâm xuất hiện một vọng tâm, sau đó chân tâm bị mê, vọng 

tâm đứng ta làm chủ. Vũ trụ từ đâu mà có? Vạn pháp từ đâu mà có? Sinh mạng từ đâu 

mà có? Đều do vọng tâm biến hiện ra, nhưng vọng tâm là năng biến, tất cả pháp là sở 

biến, y chánh trang nghiêm trong mười pháp giới là sở biến. Từ đâu có mười pháp giới 

y chánh trang nghiêm? Từ chân tâm hiện ra, chân tâm năng hiện, năng sanh năng hiện 

không thay đổi, nhất chân pháp giới không thay đổi, nghĩa là Thật Báo Trang Nghiêm 

độ của chư Phật Như Lai, vô thỉ vô minh biến hiện ra, trong đó chắc chắn không có 

phân biệt chấp trước. Ý niệm của ta chỉ cho cái gì? Ý niệm chỉ cho sự phân biệt chấp 

trước, cho nên gọi phân biệt chấp trước là ý niệm. Ý niệm quyết định tất cả, ý niệm 

thanh tịnh, tịnh độ hiện tiền, ý niệm nhiễm ô, uế độ hiện tiền, ý niệm thiện, ba đường 

lành hiện tiền, ý niệm ác, ba đường ác hiện tiền, sự việc là như vậy. Không có ý niệm 

thì chẳng có luân hồi, cũng chẳng có mười pháp giới. Trong Chứng Đạo Ca của ngài 

Vĩnh  Gia  có  nói:  “mộng  lý  minh  minh  hữu  lục  thú,  giác  hậu  không  không  vô  đại 

thiên”, chẳng những lục đạo là mộng, mà mười pháp giới cũng là mộng, thật sự tỉnh 

mộng  là  giác  ngộ.  Chỉ  có  nhất  chân  pháp  giới,  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ  của  chư 

Phật Như Lai, là nhất chân pháp giới, cảnh giới này miên viễn không biến hóa, thật sự 

là bất sanh bất diệt. Nó có phải là chân chăng? Vẫn chưa phải là chân, “phàm sở hữu 

tướng giai thị hư vọng”, Thật Báo độ cũng không ngoại lệ. Đến khi nào thì không còn 

Thật Báo độ? Đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh Thật Báo độ không còn, chỉ cần có một 

chút tập khí nó cũng tồn tại, không còn tập khí thì nó sẽ không có. Nó đi đâu? Trở về 

thường tịch quang. 

Khoa học ngày nay phát hiện, họ nói vũ trụ này, ta quan sát được, lý giải được, 

chỉ là 10% của vũ trụ, 90% của vũ trụ không còn nữa, rốt cuộc nó biến đi đâu? Dùng 

Phật pháp mà giải thích, 90% vũ trụ đã trở về thường tịch quang, trở về tự tanh. Trở về 

tự tánh có khởi tác dụng chăng? Có khởi tác dụng. Đứng về mặt luân lý mà nói là khởi 

tác dụng, vì sao? Trong tự tánh chẳng phải không có gì hết, trong tự tánh có trí huệ, trí 

huệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn, chỉ do chưa đủ duyên nên nó 

không hiện. Thập Huyền gọi là ẩn hiện. Một niệm bất giác là duyên, nó sẽ xuất hiện, 

nếu không có một niệm bất giác, nó sẽ chẳng hiện. Không hiện nhưng chẳng thể nói là 

không có, hiện lại chẳng thể nói là có, có  ở đây là huyễn  có chứ không phải thật có. 

Cho nên bất luận hiện hay không hiện, chư Phật và pháp thân Bồ Tát đã cư xử như thế 

nào? Không khởi tâm, không động niệm, đã không có khởi tâm động niệm, lấy đâu ra 

phân biệt chấp trước! Chư Phật Bồ Tát, dùng cách nói ngày nay, gọi là các ngài có tâm. 

Nếu chúng ta hiểu được đạo lý này, thật sự học Phật là học điều gì? Lục căn tiếp xúc 

với lục trần, không khởi tâm động niệm, đây gọi là học Phật. Đức Phật như vậy đấy, 

84  Tập 65 



ngài chẳng hề khởi tâm động niệm, nhưng không khởi tâm động niệm chẳng dễ dàng, 

không khởi tâm động niệm rất khó. 

Người thật sự có công phu, thỉnh thoảng có hiện tượng này, tâm địa thật sự thanh 

tịnh, công phu thanh tịnh bình đẳng giác hiện tiền một chút. Chúng ta xem trong cuốn 

niên phổ của lão hòa thượng Hư Vân, ngài nói về cảnh giới này. Tết năm đó, lão hòa 

thượng ở căn nhà tranh, ngôi nhà tranh này nương vào chùa, ở nhà tranh cũng phải ăn 

cơm,  cũng  cần  một  số  đồ  để  sinh  sống,  trong  chùa  cung  cấp  cho  ngài.  Tết  đến  vào 

trong  chùa,  lấy  một  chút  dầu  muối  thức  ăn  vân  vân,  lấy  xong  lại  trở  về  nhà  tranh, 

khoảng cách giữa nhà tranh và chùa, đại khai đi khoảng nửa tiếng đồng hồ, ngài trở về, 

vào khoảng chập tối, chúng ta biết lão hòa thượng lớn tuổi, đi chầm chậm trở về, tâm 

địa thanh tịnh, không có ý niệm gì hết. Đi được nửa đường, gặp các vị pháp sư ở hai 

ngôi chùa, mang đèn trên tay, trên đường đi gặp lão hòa thượng, họ quen nhau mà, họ 

nói với ngài, Hòa thượng à, trời tối như vậy sao ngài không mang đèn? Lão hòa thượng 

nghe câu nói này lọt vào tai, bỗng dưng thấy trời tối đen. Khi họ chưa nhắc đến, ngài 

thấy trời sáng như lúc bắt đầu đi vậy, trời chưa tối, hoàng hôn sắp xuống chứ chưa tối, 

ngài thấy rất rõ ràng, vừa nhắc đến, ngài đã khởi lên ý niệm, khởi lên tâm phân biệt, 

bầu trời lập tức tối đen. 

Từ đó cho thấy, lúc không khởi tâm động niệm, không trung này trong sáng, đó 

là thường tịch quang, không phải bầu trời đen tối. Ngày nay ta thấy, khi không có mặt 

trăng mặt trời, nhìn bầu trời đen tối,  gọi là vô minh. Đó là gì? Là do ta khởi tâm động 

niệm, khởi tâm động niệm hiện ra tướng này, không khởi tâm, không động niệm, vũ trụ 

là một bầu quang minh, trong kinh gọi là đại quang minh tạng. Khi nào cảm thấy phá 

được vô minh rồi, không còn thấy đen tối, vô minh không còn nữa, còn thấy đen tối tức 

là chưa phá được vô minh, phá được vô minh mới thật sự thành Phật, cứu cánh viên 

mãn. 

Trong Thật Báo độ, 41 vị pháp thân đại sỹ, trong thế giới đó không có bóng tối, 

không  có bóng  tối  là  trong sáng.  Tuy  phá  được  vô  minh  nhưng  vẫn  còn  tập khí,  cho 

nên  mặc  dù  không  có  bóng  tối,  nhưng  vẫn  còn  hiện  tượng,  còn  hiện  tượng  này.  Nếu 

đoạn được hết tập khí vô minh, hiện tượng này không còn nữa, không còn Thật Báo 

độ, hoàn toàn trở về tịch quang. Tịch là thanh tịnh, nghĩa là không còn khởi tâm động 

niệm nữa, ba động vi tế cũng không còn. Như Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay 

có 32 ức ba thiên niệm, không còn hiện tượng này. Có hiện tượng này là Thật Báo độ 

xuất  hiện,  nếu  thêm  vào  đó  phân  biệt,  sẽ  xuất  hiện  pháp  giới  tứ  thánh,  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, pháp giới này xuất hiện. Có thêm một chút chấp trước thì 

lục đạo xuất hiện. Điều này nói lên, cảnh giới biến cách nào? Duy thức sở biến, thức 

Tập 65  85 



chính  là  phân  biệt  chấp  trước.  Thức  thứ  sáu  phân  biệt,  thức  thứ  bảy  chấp  trước,  mọi 

việc trong mười pháp giới, đều do A Lại Da biến ra. Cũng chính là những thứ khoa học 

ngày nay nói,  như năng lượng, thông tin, vật chất, đều do A Lại Da biến ra, đây chính 

là tam tế tướng của A Lại Da. Chúng ta hiểu được rồi, khẳng định việc này, mới biết 

được sức mạnh của ý niệm quá lớn, nó có thể biến hiện y chánh trang nghiêm trong 

mười pháp giới, cho nên nếu ý niệm thanh tịnh thì tịnh độ xuất hiện. Vì sao thế giới 

cực  lạc  lại  đẹp  như  vậy?  Chúng  ta  học  kinh  Vô  Lượng  Thọ  không  gì  khác,  tâm  của 

những người sống nơi đó đều là thanh tịnh bình đẳng giác, họ thật sự đã giác ngộ, đại 

triệt đại ngộ. Nhưng chúng ta cần nên biết, đại triệt đại ngộ là cảnh giới của 41 vị pháp 

thân đại sỹ, là Thật Báo Trang Nghiêm độ, chưa đoạn hết tập khí vô thỉ vô minh, đoạn 

hết  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  rồi,  cảnh  giới  này  không  còn  hiện  nữa,  cái  gì  xuất  hiện? 

thường tịch quang xuất hiện. 

Không dễ dàng, đã nhiều năm chúng ta học tập giáo pháp đại thừa, hiểu rõ chân 

tướng sự thật này, sau đó quay trở lại khẳng định, niệm lực quyết định tất cả. Thế giới 

ngày nay loạn động là vì sao? Bởi ý niệm của con người sống trên quả địa cầu này bất 

thiện, ý niệm không thanh tịnh, bị nhiễm ô, ác niệm nhiều, thiện niệm ít, cho nên thế 

giới ngày nay, chúng ta quan sát kỹ sẽ thấy, bất luận nam nữ già trẻ, bất luận công việc 

gì,  quí  vị  nghĩ thử xem,  chúng  tôi  thường  nói 16  chữ,  họ  có  đầy  đủ  cả.  Tự  tư  tự  lợi, 

danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, ý niệm này không tốt. Người 

thời  xưa  cũng  có  nhưng  nhẹ  hơn  chúng  ta,  ngày  nay  nghiêm  trọng  quá,  tự  tư  đến  độ 

ngay cả cha mẹ mình cũng không lo, như thế có đáng sợ không? Khởi tâm động niệm 

đều là tổn người lợi minh, tạo ngũ nghịch thập ác. Ngày xưa người tạo ngũ nghịch thập 

ác có ít, tạo ngũ nghịch thập ác nhẹ, chứ không nghiêm trọng như ngày nay. Ngày nay 

có quá nhiều người tạo ngũ nghịch thập ác, vô cùng nghiêm trọng, cho nên quả địa cầu 

này mới xuất hiện nhiều thiên tai như thế, thiên tai không phải tự nhiên, thiên tai do ý 

niệm của ta chiêu cảm nên. Cứu được thiên tai này chăng? Đáp án là khẳng định, chắc 

chắn cứu được. Cứu cách nào? Chuyển đổi ý niệm thì vấn đề lập tức được giải quyết. 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta  đoạn  ác  tu  thiện,  chuyển  mê  khai  ngộ,  vấn  đề  sẽ  được  giải 

quyết, cuối cùng ngài dạy chúng ta chuyển phàm thành thánh. Nếu thực hành được ba 

câu này, thì quả địa cầu sẽ biến thành như thế giới cực lạc vậy, đến chỗ chuyển phàm 

thành thánh thì quả địa cầu này sẽ là thế giới cực lạc. Đức Phật A Di Đà ở đâu? Đức 

Phật A Di Đà ở đây, không rời chúng ta, gọi là nhất thời đốn ngộ. Nên biết rằng khắp 

vũ trụ, chẳng có thời gian, chẳng có không gian. Môn trước chúng ta có học qua, thập 

thế cách pháp dị thành môn trong Thập Huyền, nói về hiện tượng thời gian và không 

gian, nó không có thật, không có không gian chẳng có cự lý, không có thời gian nên 

chẳng có trước sau. Trên thực tế pháp thân Bồ Tát đều hiểu rõ, chúng ta sống ở đâu? 

86  Tập 65 



Sống ngay đây, miên viễn đều sống ngay đây, bởi mỗi ý niệm, ở đây nói về ý niệm mà 

Bồ Tát Di Lặc nói, mỗi ý niệm đều độc lập, chứ không phải chúng nối liền với nhau. 

Khoa học lượng tử cũng phát hiện ra, họ nói mỗi ý niệm, giống như thước phim điện 

ảnh  vậy,  mỗi  tấm  đều  độc  lập  riêng  biệt,  tấm  trước  tấm  sau  không  liên  quan  gì  với 

nhau, mỗi tấm đều độc lập riêng biệt, giống như Phật pháp nói vậy, trong Hoa Nghiêm 

nói là tướng tương tư tương tục, bởi nó không có thật, nếu thật sự giống nhau thì nó là 

tương tục rồi, nó có một chút không giống nhau, mỗi tấm đều không giống nhau, nó là 

tướng tương tư tương tục. Danh từ khoa học dùng, tôi cảm thấy họ dùng danh từ đó 

hay hơn ta nghĩ, họ dùng danh từ tướng liên tục do ý niệm tích lũy, cho nên nó không 

có thật, không có thật thì phải buông bỏ, không buông bỏ là sai rồi. Buông bỏ điều gì? 

Buông bỏ phân biệt chấp trước, đừng chấp trước nữa, chấp trước là sai, không cần phải 

phân biệt! Đây là tâm trạng của chư Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian này, miên viễn là 

tùy duyên diệu dụng. Thật sự buông bỏ thì trí huệ của tánh đức sẽ hiện tiền, đức năng 

hiện tiền, tướng hảo hiện tiền. Chẳng phải buông bỏ rồi thì không còn biết gì hết, như 

thế là không buông bỏ, buông bỏ rồi vô minh hiện tiền, vô minh vẫn là phiền não, nên 

quí vị không biết gì hết, phiền não hiện tiền, là chưa thật sự buông bỏ. Thật sự buông 

bỏ là trí huệ hiện tiền, bản thân ta cho rằng đã buông rồi, nhưng thực tế thì chưa buông. 

Sự ngộ nhận này rất nhiều, cũng rất bình thường, cho nên khi thật sự buông bỏ, cảm 

giác đó hoàn toàn khác, Phật pháp gọi là khinh an tự tại, đây là đạt được điều thứ nhất. 

Sau khi buông bỏ rồi cảm giác thấy thoái mái dễ chịu, tâm địa vô cùng thanh tịnh, an 

lạc, quí vị ở cảnh giới như vậy, khi gặp việc trí huệ lập tức hiện tiền, không cần phải lo 

lắng. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, ngài vì chúng sanh mà giảng kinh 

thuyết pháp, ngài có khởi tâm động niệm chăng? Không có! Khi người khác đến thỉnh 

giáo, trong tự tánh tự lưu xuất ra, tuyệt đối không cần phải suy nghĩ, mình phải trả lời 

người này như thế nào đây. Nếu suy nghĩ thì lạc vào ý thức rồi, những câu trả lời này 

hoàn toàn nương vào kiến thức của riêng mình, đó là tri thức chứ không phải trí huệ. 

Trí huệ không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, có vọng tưởng phân biệt chấp trước 

là tri thức, hoàn toàn khác. Trí huệ không cần dụng tâm, không cần dụng tâm mới là 

chân  tâm,  không  cần  dụng  tâm  nghĩa  là  không  dùng  vọng  tâm,  khởi  tâm  động  niệm 

phân biệt chấp trước là vọng tâm, không dùng vọng tâm, dùng chân tâm. 

Kinh Lăng Nghiêm nói xả thức dụng căn, thức là thức A Lại Da, phải xả bỏ. Xả 

thức có nghĩa là gì? Nghĩa là không khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trước, 

đó là xả thức. Sau khi xả thức rồi dùng cái gì? Dùng căn tánh lục căn, căn tánh lục căn 

Tập 65  87 



là chân tánh, là trí huệ, là đức tướng. Sự chuyển đổi này trong đại thừa gọi là đốn căn, 

bậc thượng thượng căn, một niệm chuyển đổi là thành Phật, phàm phu thành Phật. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã thị hiện cho ta thấy, là như vậy. Lục Tổ Huệ Năng 

đã thị hiện cho ta thấy, cũng là như vậy, đó là bậc thượng thượng căn, đốn xả, đốn ngộ, 

đốn chứng, các ngài hoàn thành trong một niệm. Đức Phật dạy: “tất cả chúng sanh vốn 

là Phật”, vì sao chúng sanh lại ra nông nỗi này? Chúng sanh do một niệm mê lầm. Phật 

là gì?  Phật là một niệm giác. Một niệm gì? Một niệm ngay đây. Chúng ta học Phật lâu 

rồi, biết được điều này từ đâu? Trong kinh điển, cũng gọi là ngộ, nhưng là giải ngộ chứ 

không phải chứng ngộ, giải ngộ bởi tập khí phiền não của ta chưa buông bỏ, không có 

lợi ích. Nếu là chứng ngộ thì lợi ích rất lớn. Chứng ngộ được lợi ích gì? Được sự sự vô 

ngại, lợi ích này lớn quá, sự sự vô ngại đấy. Giải ngộ thì sự sự còn có ngại, vẫn còn 

chướng ngại, lý sự còn chướng ngại. Tuy có chướng ngại, nhưng chúng ta có niềm tin 

đi về con đường vô ngại, có niềm tin sẽ không bị thoái chuyển, sẽ dũng mãnh tinh tấn. 

Dùng phương pháp nào? Tiếp tục dùng phương pháp xưa, phương pháp xưa chính là 

đọc kinh. Đọc kinh phải hiểu được phương pháp này, đọc kinh cùng lúc tu tam học giới 

định huệ, không khác thiền và mật, cùng một đạo lý. Đọc kinh cách nào? Không chấp 

tướng văn tự,  không chấp tướng danh tự, danh từ thuật ngữ, không chấp tướng tâm 

duyên, không nên suy nghĩ ý nghĩa của kinh, đọc từ đầu đến cuối, hai tiếng đồng hồ 

đọc xong bộ kinh này, là tu hai tiếng, tu điều gì? Cùng lúc tu giới định huệ. 

Thế nào là giới? Y theo quy củ đức Phật dạy, không chấp tướng văn tự nghĩa là 

không  phân  biệt,  không  chấp  trước  danh  từ  thuật  ngữ,  không  cần  nghĩ  tới  nó,  gọi  là 

giới luật, là trì giới. Đọc bộ kinh này hai tiếng đồng hồ, là hai tiếng tu trì giới. Tất cả 

đều không chấp trước, khi đọc bộ kinh này, tâm ý hoàn toàn để vào kinh văn, không hề 

có tạp niệm, đó là tu định. Trong định có huệ, huệ là gì? Huệ là căn bản trí. Kinh Bát 

Nhã nói, căn bản trí là gì? Là bát nhã vô tri, đó là căn bản trí, khi khởi dụng là vô sở 

bất tri. Từ đâu có vô sở bất tri ? Từ vô tri. 

Ngày nay chúng ta muốn học rộng nghe nhiều, cái gì cũng muốn biết, đến cuối 

cùng thì không biết gì hết, vì quí vị hữu tri. Cho nên người thật sự học Phật là phải học 

vô tri, thì mới vô sở bất tri. Vô tri là gì? Là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Vô sở bất tri 

là  tâm  giác  ngộ,  giác  từ  đâu  có?    Từ  tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng  hiện  ra.  Tâm  không 

thanh tịnh, không bình đẳng lấy đâu ra giác! Chúng ta cũng làm theo lời dạy của thầy 

mình, nhưng không phải, chẳng những không phải là bậc thượng thượng căn, ngay cả 

bậc  thượng  căn  cũng  chưa  đạt  được.  Tôi  nghĩ  căn  tánh  của  mình,  phải  dùng  góc  độ 

trong kinh Phật để đo lường, chúng ta là hàng trung hạ căn tánh, chứ không phải trung 

thượng. Học giáo pháp đại thừa lâu rồi, mới hiểu được việc này một cách rõ ràng như 

88  Tập 65 



vậy, đúng là chư Phật Bồ Tát che chở, mạng sống của chúng ta kéo dài, có đủ thời gian 

để lãnh ngộ, có đủ thời gian tu tập, phải kéo dài thêm nữa ta mới có thể chứng ngộ. Từ 

giải  ngộ  đến  chứng  ngộ  và  sẽ  khởi  dụng.  Thầy  giáo  hướng  dẫn  chính  xác,  ngày  đầu 

tiên  tôi  thỉnh  giáo  với  thầy,  ngài  nói  với  tôi  phải  “nhìn  thấu,  buông  bỏ”,  hiểu  rõ  rồi. 

Nhưng tốc độ nhìn thấu chưa đủ,  mới nhìn thầu 1-2 phần, ví  dụ 100 phần mới nhìn 

thấu 1-2 phần thôi. Buông bỏ thì sao? Cũng chỉ 1-2 phần thôi. Tuy không nhiều nhưng 

rất hay, nó có thể giúp quí vị tiến lên, học 59 năm, bây giờ nhìn thấu được khoảng 6-7 

phần, buông bỏ cũng khoảng 6-7 phần, cách 100 phần còn xa xôi lắm! Tôi nói thiệt với 

quí vị đó, quí vị cảm thấy hình như tôi có một chút trí huệ, tôi buông được nhiều hơn 

quí vị, tôi buông được 6-7 phần, quí vị không buông được phần nào hết. Tôi nói quí vị 

thấy tôi không tồi, tôi nhìn chư vi tổ sư thấy mình còn cách xa lắm, tôi cách các ngài 

cự ly tương đối xa. Bây giờ hiểu được rồi, ngày xưa thầy giáo bảo tôi buông bỏ nhìn 

thấu, nhưng không giảng rõ đạo lý này cho tôi nghe. Nói thiệt khi đó thầy giáo có nói 

cho tôi nghe tôi cũng không thể hiểu được, chỉ uổng công thầy. Thầy đúng là người có 

trí,  thầy  biết  được  căn  cơ,  không  cần  nói,  nói  cũng  chẳng  hiểu  được,  nói  cho  ta  biết 

phương pháp, để ta thực hành, từ từ sẽ hiểu được, đó chính là phương pháp dạy học rất 

hay của người xưa, nhưng chúng ta vẫn không bằng. Tất cả pháp duy tâm sở hiện, tất 

cả pháp duy tâm sở hiện, dĩ nhiên có lý dung hòa, dung hòa thì không có chướng ngại. 

Hòa là gì? Là hòa mục tương xứ; dung là bao dung, hàm dung, trong tất cả pháp lấy 

đâu ra chướng ngại? Có chướng ngại là không biết bản chất của tất cả pháp. Hiểu rõ rồi 

thì chắc chắn là hòa mục tương xứ, là nhất thể, nói lên tất cả pháp là nhất thể, nhất thể 

thì đâu có lý không hòa? Giống như một con người vậy, cơ thể của con người, dùng 

cách nói của các nhà lượng tử lực học, có bao nhiêu lượng tử, tiểu quang tử, hợp thành 

cơ thể này? Nếu dùng chữ số phải dùng ức làm đơn vị, mấy trăm ức, mấy ngàn ức, hợp 

thành cơ thể này, coi như là giả thiết, mấy ngàn ức tiểu quang tử, giữa tiểu quang tử và 

tiểu quang tử có hòa mục chăng? Nó có bao dung nhau chăng? Nếu nó không hòa mục, 

không  hàm  dung,  chẳng  phải  nó  đánh  nhau  rồi  sao?  Nó  đánh  nhau  là  con  người  bị 

bệnh,  chẳng  phải  đạo  lý  này  sao?  Nó  không  đánh  nhau  đâu,  nó  miên  viễn  hòa  mục, 

nhưng chúng ta đã ngược đãi nó, nên nó bị bệnh. Ngược đãi cách nào? Có tham sân si 

mạn là ngược đãi nó đấy. Quí vị cần nên biết, tham sân si mạn ai bị tổn thương? chính 

mình bị tổn thương, mình ngược đãi tế bào của chính mình, ngược đãi nguyên tử, điện 

tử  trong  cơ  thể  mình,  quí  vị  đã  ngược  đãi  nó,  khiến  nó  bị  bệnh,  khiến  nó  trúng  độc. 

Cho nên đức Phật dạy tham sân si là tam độc, tam độc này sanh ra đã có rồi. 

Kinh luận của Pháp Tướng Tông nói về thức thứ bảy, thức thứ bảy là chấp trước, 

thức thứ sáu là phân biệt.  Thức thứ bảy là bốn đại phiền não thường tương tùy. Thức 

thứ bày là gì? Do bốn thứ hợp thành, thứ nhất là ngã  chấp, ngã kiến, người thời nay 

Tập 65  89 



chấp thân này là ta, sai lầm, sai lầm thứ nhất, đây là ngã kiến. Theo ngã kiến khởi lên 

là ngã ái, ngã ái là tham, ngã mạn là sân hận, cuối cùng là ngã si, tham sân si, tham sân 

si cùng ta đồng thời khởi lên. Cũng có nghĩa là khi phát hiện vũ trụ, ta xuất hiện, tham 

sân si cũng theo ta xuất hiện, cho nên gọi nó là căn bản phiền não, nhất định phải biết 

tam độc phiền não. Đức Phật dạy, chuyển mạt na thức thành bình đẳng tánh trí, chuyển 

được mạt na thức rồi thì vô ngã, vô ngã thì không còn tham sân si, đó là gì?  Trên đề 

kinh  này  gọi  là  bình  đẳng,  bình  đẳng  hiện  tiền.  Không  phân  biệt  là  chuyển  thức  thứ 

sáu, thức thứ sáu là phân biệt, chuyển thức thứ sáu thành diệu quan sát trí, diệu quan 

sát trí là thanh tịnh, chuyển được thức thứ sáu thì tâm thanh tịnh hiện tiền. Thanh tịnh 

bình đẳng giác, giác là thức A Lại Da, chuyển thức thứ tám thành đại viên cảnh trí. Ba 

câu trên đề kinh này, thanh tịnh bình đẳng giác. Chuyển thức thứ sáu thành thanh tịnh, 

chuyển thức thứ bảy thành bình đẳng, chuyển thức thứ tám thành giác ngộ. 

Trong  cuộc  sống  sinh  hoạt  hàng  ngày,  chúng  ta  có  thể  luyện  được,  luyện  cho 

mình cố gắng đừng chấp trước, từ chỗ này tập cho mình, cố gắng đừng chấp trước, bởi 

chấp trước là luân hồi lục đạo, nhân của luân hồi lục đạo là chấp trước. Nhân của pháp 

giới tứ thánh là phân biệt, hạ thủ công phu từ đây. Không chấp trước, trong đạo Phật có 

phương pháp, hạ thủ công phu không chấp trước từ đâu? Đối với tất cả pháp, không có 

ý niệm khống chế, khống chế là chấp trước, không có ý niệm chiếm lấy, không có ý 

niệm đối lập, học ba điều này, ba điều này là công phu cơ bản. Không được đối lập với 

người, họ đối lập với mình thì được, nhưng mình không được đối lập với họ. Vì sao? 

Bởi họ mê, mê nên mới đối lập, giác ngộ rồi thì không có đối lập, vì sao? Vì là nhất thể 

mà, khi giác ngộ rồi biết được người và mình là một thể, không đối lập. Sau khi giác 

ngộ rồi không khống chế, khống chế rất vất vả, khống chế được chăng? Không khống 

chế được, khống chế là tạo nghiệp, chiếm lấy cũng tạo nghiệp. Trong cuộc sống sinh 

hoạt hàng ngày, ăn no, mặc ấm, có một căn phòng nhỏ che nắng che mưa là đủ rồi, như 

thế là sống đời sống của thần tiên đấy, không hề có bất cứ áp lực nào, thân tâm khinh 

an  tự  tại,  tương  ưng  với  đạo.  Đạo  là  gì?  Đạo  là  tự  tánh,  tương  ưng  với  tự  tánh.  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã sống đời sống như vậy, đó là tấm gương hay nhất, ngài đã thị 

hiện cho ta thấy, nếu chúng ta cảm nhận được. 

Chúng tôi đã giảng nhiều rồi, vẫn là câu này:  chư pháp chi bổn nguyên, duy tự 

 Như Lai tạng tâm duyên khởi chi sai biệt pháp. 

Ở đây nói về vũ trụ, pháp giới, y chánh trang nghiêm trong mười pháp giới, đều 

là Như Lai  tạng tâm khởi  lên  pháp sai  biệt. Như Lai  tạng tâm,  Như Lai tạng tâm là 

chân  tâm,  duyên  khởi  là  A  Lại  Da,  câu  này  bao  gồm,  chân  vọng  hòa  hợp  A  Lại  Da. 

Khởi là sanh khởi, hiện khởi mười pháp giới y chánh trang nghiêm, cho nên đồng một 

90  Tập 65 



duyên  khởi,  mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  đồng  một  duyên  khởi,  đồng  một 

duyên dĩ nhiên là hòa mục rồi. Chúng ta ngày nay không hòa, nguyên nhân gì không 

hòa? Mê! Mê nên tự tư, coi thân này là ta , coi khởi tâm động niệm là ta, coi vọng tâm 

là ta. Có nhà khoa học nói: “tôi suy tư tức là tôi hiện hữu”, coi điều gì là ta? Cũng hay 

lắm rồi, họ không xem thân này là ta, nhưng coi sự suy nghĩ được là ta, suy nghĩ được 

là gì? Là thức thứ sáu, vẫn chưa tìm thấy! 

Dưới đây dẫn chứng:  Hoa Nghiêm Kim Sư Tử chương vân, hoặc ẩn hoặc hiển. 

Hai chữ này rất quan trọng, khi không có duyên thì nó ẩn, có duyên thì nó hiển. Hiện 

tượng ẩn hiện này, ở ngay trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, phàm phu mê thất 

tự tánh, ẩn hiện điều gì? Tập khí phiền não, đôi khi không có cảnh giới này hiện tiền, 

nó không khởi tác dụng, tham sân si không khởi tác dụng, cảnh giới hiện tiền, tham sân 

si khởi dậy ngay, hiển đấy. Cho nên đối với việc ẩn hiển, trong cuộc sống hàng ngày, 

chỉ cần lưu tâm, quan sát kỹ, nó ở ngay trước mắt. 

 Hoặc nhất hoặc đa, các vô tự tánh. Ẩn hiện không có tự tánh, chắc chắn không 

có tự tánh. Tánh vô tự tánh là chân tánh, cho nên người khai ngộ không pháp nào là 

chẳng phải. 

 Do tâm hồi  chuyển.  Tâm hiện thức biến, xoay vòng vận chuyển,  là nói về đạo lý 

cơ bản của hiện tượng vạn vật. 

 Thuyết  sự  thuyết  lý  hữu  thành  hữu  lập.  Thành:  ngày  nay  gọi  là  hiệu  quả;  lập: 

ngày nay gọi là kiến thiết. 

 Danh  duy  tâm  hồi  chuyển  thiện  thành  môn.  Đây  là  câu  nói  trong  chương  Hoa 

Nghiêm Kim Sư Tử. “Duy tâm thiện thành” chính là môn cuối cùng trong Thập Huyền 

- “chủ bạn viên minh cụ đức môn”. Có nghĩa là như vậy. 

Nói đến đây, thế nào là sự sự vô ngại? Đại sư của tông Hiền Thủ rất từ bi, nói ra 

từng điều từng điều cho chúng ta hiểu. Vô ngại của Thập Huyền Môn có mười nhân, 

nghĩa là sự sự vô ngại  có  mười  nhân. Trong Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao, ngài Thanh 

Lương đại sư có dạy, ngày nay chúng ta ghi chép lại, nghĩa là ghi chép ra từ trong tam 

tạng pháp số: “Huyền môn giả, tức Thập Huyền Môn dã”. Trước đây chúng ta có học 

qua. 

 Dĩ thử thập pháp tánh đức vi nhân khởi đại nghiệp dụng. Đại nghiệp dụng nghĩa 

là vũ trụ xuất hiện, vạn vật xuất hiện, sinh mạng xuất hiện. Những hiện tượng này là 

khởi đại nghiệp dụng. 

Tập 65  91 



 Linh bỉ huyền môn chư pháp hỗn dung vô ngại.  Hỗn dung ở đây đồng nghĩa với 

hòa dung vô ngại mà trước đây nói. Hòa hợp và hỗn hợp cùng một ý nghĩa. Viên dung 

vô ngại, trùng trùng vô tận, ý nghĩa của chữ huyền nằm trong câu “trùng trùng vô tận. 

 Cố vân huyền môn vô ngại thập nhân dã.  Thứ nhất là duy tâm sở hiện mà đoạn 

trước nói. Chúng ta hiểu rõ thập nhân rồi, sẽ biết được, môi trường sinh hoạt của ta thật 

sự là vô ngại, nhưng điều gì chướng ngại? Chướng ngại do chính mình gây nên, hậu 

quả chính mình phải gánh chịu. Người xưa nói tự làm tự chịu, không thể trách ai, trách 

người là sai lầm. Người xưa có câu: việc tốt dành cho người, việc xấu mình nhận lấy. 

Câu này nói rất có lý, làm được và nói được câu này không phải là người tầm thường. 

Người thật sự có đức hạnh, có học vấn mới có thể làm được. 

 1-DUY TÂM SỞ HIỆN 

 Vị  thế  gian  xuất  thế  gian  nhất  thiết  chư  pháp  duy  thị  chân  tâm  sở  hiện,  nhiên 

 pháp duy tâm hiện, toàn pháp thị tâm, tâm ký viên dung, pháp diệc vô ngại.  

Ở đây nói về lý rõ ràng, lý sự vô ngại, lý như vậy, sự cũng như vậy. Nên biết 

rằng, chân tâm chính là tự tánh. Tự tánh không có hình tướng, nó không phải vật chất, 

cũng không phải tinh thần. Nhưng khi một niệm bất giác, nó đã biến thành vật chất, 

biến thành tinh thần, hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần chính là tự tánh. Thấy 

tánh, trong thiền tông thấy tánh là thấy điều gì? Chính là ở trong hiện tượng hoát nhiên 

giác ngộ. Ồ, thì ra nó chính là tự tánh, chính là chân như, chính là pháp tánh, chính là 

Phật tánh, danh từ rất nhiều, nhưng chỉ có một việc, quí vị thật sự thấy được rồi. Tướng 

có sanh diệt, tánh không sanh diệt, tánh không sanh diệt là chân, tướng có sanh diệt là 

giả.  Chân  vọng  là một  chẳng  phải  hai.  Hiện  tượng  là  gì? Là  duyên  tụ  duyên  tán,  khi 

duyên tụ thì nó hiện, duyên tán thì không còn nữa. Cho nên khi duyên tụ chẳng thể nói 

là có, khi duyên tán chẳng thể nói là không, phải hiểu đạo lý này. Hiểu được đạo lý này 

rồi,  sanh  khởi  tâm  từ  bi,  sanh  khởi  tình  thương,  tình  thương  chân  thành,  tình  thương 

thanh  tịnh,  tình  thương  bình  đẳng.  Trước  tiên  là  thương  mình,  tình  thương  này  nhất 

định  phải  phát  xuất  từ  tâm  hồn,  con  người  không  thương  mình  mà  đi  thương  người 

khác, đó là giả không chân thật. Người đó thật sự không hiểu thế nào là thương. Nếu 

hiểu  được  thì  trước  tiên  phải  thương  mình,  thương  mình  mới  có  thể  thương  người, 

thương người như thương thân. Người mê hoặc điên đảo, ngay cả tình thương cũng mê 

luôn, lấy đâu ra thương! Không phải là thương, là sai lầm, đã mê thì tất cả đều sai. 

Pháp  do  tâm  hiện,  tất  cả  pháp  là  tâm,  là  chân  tâm,  tự  tánh.  Ngày  nay  chúng  ta 

cũng đang giải ngộ đấy. Tâm tánh là viên dung, cho nên pháp cũng viên dung, tất cả 

pháp đều viên dung, bởi nó chính là tự tánh, cho nên nó vô ngại. 

92  Tập 65 



 Kinh vân, tri nhất thiết pháp tức tâm tự tánh thị dã.  Kinh Hoa Nghiêm nói, khi 

nào quí vị biết tất cả pháp là tâm tự tánh, thì khi đó khai ngộ, thật sự khai ngộ. Biết 

được tất cả pháp chính là tự tánh của mình, trong tất cả pháp không có sự xung đột, 

không có chướng ngại. 

Trong kinh còn có câu:  Cố bỉ thử tất hữu khả hòa dung chi lý.  Đây là câu cuối 

cùng trong Hoa Nghiêm  Huyền Đàm:   Cố bỉ thử tất hữu khả hòa dung chi lý.  Trong 

mười nhân, câu cuối cùng trong mỗi nhân đều là câu tổng kết. Câu đầu là duy tâm sở 

hiện. 

 2- PHÁP VÔ ĐỊNH TÁNH 

Tánh ở đây là nói về tánh chất, tất cả pháp do tự tánh hiện ra, nó không có định 

tánh. 

 Vị nhất thiết chư pháp ký duy tâm hiện, tùng duyên nhi khởi, vô định tánh dã.  

Tánh ở đây không phải là bổn tánh, tánh ở đây là tánh chất, tánh chất của tất cả 

pháp không có nhất định, là pháp sống. Ở đoạn này, “tâm hiện tùng duyên nhi khởi”. 

Duyên là A Lại Da, A Lại Da có tứ duyên sanh pháp:  

Thứ nhất là nhân duyên, nhân duyên là tánh hiện, những thứ chân tánh hiện ra là 

nhân duyên. Thứ hai là sở duyên duyên, sở duyên duyên là ý thức.Thứ ba là vô gián 

duyên.Thứ tư là tăng thượng duyên. 

Nói đến duyên, kinh Hoa Nghiêm nói về vô lượng nhân duyên vô cùng phức tạp, 

tuy  nhiều  nhưng  nó  có  nề  nếp,  không  rối  loạn.  Trong  việc  giảng  dạy  của  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, ngài đã phương tiện quy nạp vô lượng nhân duyên thành bốn loại: 

nhân  duyên,  sở  duyên  duyên,  vô  gián  duyên,  tăng  thượng  duyên.  Điều  này  rất  quan 

trọng đối với chúng ta, phải hiểu được đạo lý này. Nhiều điều trong Phật pháp có thể 

ứng dụng trong cuộc sống hàng ngày, giải quyết những vấn đề trong cuộc sống. Thân 

nhân duyên đầu tiên là quan trọng nhất, thân nhân duyên là duy tâm sở hiện. Duy tâm 

sở hiện, duy thức có thể biến, duy thức sở biến là sở duyên duyên, sở duyên duyên là 

thông tin, chỉ cần duy trì được thông tin này không thay đổi, nó sẽ hình thành hiệu quả 

mà ta mong muốn, kết quả mà ta mong muốn. 

Ví  dụ  niệm  Phật,  niệm  Phật  mong  cầu  điều  gì?  Điều  này  quí  vị  cần  nên  biết, 

chẳng phải thăng quan phát tài, chẳng phải mạnh khỏe sống lâu, càng không phải vinh 

hoa  phú  quí.  Niệm  Phật  thành  Phật,  chúng  ta  mong  cầu  thành  Phật.  Tịnh  tông  dùng 

phương pháp nào thành Phật? Vãng sanh về thế giới cực lạc rồi thành Phật, ta cầu vãng 

Tập 65  93 



sanh chính là cầu thành Phật, vãng sanh và thành Phật là một việc, không thể chia ra 

làm hai việc, tôi về thế giới cực lạc để thành Phật. 

Chúng ta học Pháp Bảo Đàn Kinh, thấy đại sư Huệ Năng quá tài giỏi, khi tôi đọc, 

khâm phục ngũ thể đầu địa. Ngài đến Hoàng Mai lễ bái Ngũ tổ, Ngũ Tổ hỏi: ông đến 

đây cầu điều gì? Ngài nói, con đến cầu làm Phật. Quí vị nghĩ thủ xem, quí vị đến đạo 

tràng của Phật giáo, có người hỏi quí vị đến làm gì? Quí vị có trả lời giống như đại sư 

Huệ  Năng,  nói  rằng  con  đến  làm  Phật!  Cho  nên  ngài  đã  thành  Phật.  Vì  sao?  Ý  niệm 

muốn  thành  Phật  đó,  chính  là  sở  duyên  duyên  của  ngài.  Ngài  không  có  mong  cầu  gì 

khác, quí vị nghĩ xem, niệm lực này, sức mạnh này có lớn không. Ngài thật sự đã thành 

Phật, thời gian tám tháng, ngài ở Hoàng Mai tám tháng. Sau khi được Ngũ Tổ truyền y 

bát, ngài đã ra đi. Sở duyên duyên đấy.  Một ý niệm, một mục tiêu, một phương hướng, 

nắm  chặt  không  buông, đây  là  vô  gián  duyên.  Niệm  niệm  không gián  đoạn,  chỉ  nghĩ 

đến  điều  này,  cầu  mong  điều  này,  cuối  cùng  đã  đạt  được.  Đạt  được  là  tăng  thượng 

duyên, Ngũ Tổ truyền cho ngài đó là tăng thượng duyên. Tứ duyên đầy đủ, quả báo 

hiện tiền. 

Từ ví dụ này, ta thấy trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày của mình, bất luận làm 

điều gì đều là ý niệm này. Ý niệm này có thiện có ác, ý niệm thiện cuối cùng thành quả 

thiện, ý niệm ác cuối cùng thành quả báo ác. Tạo ác cũng do bốn duyên này, làm thiện 

cũng do bốn duyên, làm ác cũng là bốn duyên này, ý niệm sở duyên duyên bất thiện, 

cho nên phải biết dùng, trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày không hề mê hoặc. Trong 

đạo Phật có cầu ắt có ứng. 

Khi  tôi  học  Phật,  lúc  đó  còn rất  trẻ,  cuộc  sống  vô  cùng  vất  vả.  Kết  thúc  kháng 

chiến, đất nước bị chiến chiến tranh, hình như năm 23 tuổi tôi đến Đài Loan, cuộc sống 

vô  cùng  vất  vả,  miễn  cưỡng  sống  một  mình,  khổ  không  thể  nói  hết.  Muốn  học,  học 

phải đóng học phí, không có tiền đóng học phí. Nghe tên thầy Phương Đông Mỹ, phát 

hiện  thầy  là  người Đồng  Thành,  quê  cũ  của  mình,  tôi đã  viết  một  lá  thư  nói  về  cuộc 

sống của mình, gởi một bài văn cho thầy xem, mong thầy đồng ý cho tôi đến dự thính 

môn học của thầy. Thầy dạy ở trường Đại Học Đài Loan, không có người giới thiệu, 

hơn một tuần sau thầy hồi âm cho tôi, hẹn tôi đến nhà thầy để nói chuyện. Tôi đã đến 

nhà thầy, theo thời gian thầy hẹn đến nhà thầy. Đầu tiên thầy hỏi thăm tình hình ở quê 

tôi, cũng còn một  chút  tình  đồng hương.  Hỏi  tôi tình hình học tập trong những năm 

qua.  Tôi  thưa  với  thầy,  thời  kỳ  kháng  chiến  trôi  dạt  không  nơi  nương tựa,  chạy  nạn 

khắp  nơi,  bị  thất  học  ba  năm,  tốt  nghiệp  cấp  hai,  học  được  nửa  năm  cấp  ba,  sau  này 

không còn cơ hội đi học nữa, rất muốn học nhưng không có cơ hội, nên muốn được dự 

thính  môn  của  thầy.  Thầy  Phương  nói,  trường  học  ngày  nay,  quí  vị  nên  nhơ  là  sáu 

94  Tập 65 



mươi năm về trước, thầy nói trường học ngày nay thầy không giống thầy, trò không 

giống trò, cậu muốn đến trường nghe giảng, sẽ bị thấy vọng lớn. Tôi nghe thầy nói như 

vậy cảm thấy rất đau lòng, bị thầy từ chối rồi, không còn hy vọng gì nữa, chắc  chắn 

khuân mặt khi đó rất thê thảm. Mấy phút sau thầy hỏi tôi, thầy nói tôi đã đọc thư của 

cậu,  bài  văn  cậu  viết  tôi  cũng  đọc  qua  rồi,  những    điều  cậu  nói  có  thiệt  hay  không? 

Nghĩa là hỏi tôi, tôi chỉ tốt nghiệp cấp hai, có thiệt chẳng? Tôi nói thiệt. Thầy nói sinh 

viên trường Đại Học Đài Loan, cũng không viết được bài văn như vậy. Thầy hỏi tôi có 

dấu  thầy  điều  gì  không?  Không!  Tuy  tôi  bị  thất  học  lâu  rồi,  nhưng  thích  đọc  sách, 

không rời sách. Cuối cùng thầy nói với tôi, chủ nhật hàng tuần cậu đến nhà tôi, tôi sẽ 

dạy cậu hai tiếng đồng hồ, thầy đã dạy tôi học như thế, học ở chỗ bàn tròn nhỏ trong 

phòng khách, một thầy một trò chúng tôi, mỗi tuần học hai tiếng đồng hồ, tôi đã học 

triết  học  như  vậy,  điều  này  tôi  có  nằm  mộng  cũng  không  dám  nghĩ  đến.  Sau  này  tôi 

mới hiểu, vì sao thầy không cho tôi đến trường nghe thầy giảng. Nếu tôi đến trường, 

chắc  chắn  sẽ  quen  biết  nhiều  vị  giáo  thọ,  quen  biết  nhiều  bạn  học,  sẽ  khiến  tôi  bị 

nhiễm. Tôi và thầy như một tờ giấy trắng, yêu thích triết học, chưa học qua chánh thức. 

Thế mới biết một vị thầy tốt, phải tìm người truyền thừa, tìm người như thế nào? Tìm 

người giống như tờ giấy trắng, không bị nhiễm ô, thật sự ham học, không dễ, không dễ 

tìm  được  đâu.  Bản  thân  mình  tự  đọc  sách  nên  cũng  có  chút  nền  tảng,  nền  tảng  này 

được thầy khẳng định. Thầy dạy tôi, thầy giảng cho tôi một hệ thống, chính là bộ khái 

luận triết học. Chương cuối cùng giảng về triết học trong kinh Phật, khi đó tôi không 

hề biết gì về Phật pháp, nghe người ta nói nhiều, cho rằng đây là tôn giáo, là mê tín, là 

đạo đa thần, là tôn giáo thấp, cho nên tôi không hề có ý muốn đụng vào, chưa bao giờ 

tiếp xúc với Phật giáo. Sau khi được thầy giới thiệu, tôi mới biết rằng Phật giáo là triết 

học. Thầy giới thiệu với tôi, thầy nói đức Phật Thích Ca Mâu Ni, là nhà triết học vĩ đại 

nhất trên thế giới, chúng tôi học triết học. Kinh Phật là đỉnh cao của triết học trên thế 

giới; học Phật là sự hưởng thụ tối cao của con người, thầy đặc biệt nhấn  mạnh, kinh 

Hoa Nghiêm là triết học khái luận trong kinh Phật. Trong sách triết học trên thế giới, 

không có cuốn nào hay hơn kinh Hoa Nghiêm. Cuốn kinh này quá hay, nó có lý luận 

viên mãn,  phương pháp tỉ mỉ, phía sau còn mang theo sự biểu diễn, 53 tham là biểu 

diễn đấy. Thầy nói một bộ sách giáo khoa như thế, trên thế giới không có cuốn thứ hai. 

Thầy rất thích kinh Hoa Nghiêm, cũng có thể khi tiếp xúc với đạo Phật ở núi Nga Mi, 

núi Nga Mi là đạo tràng Hoa Nghiêm, là đạo tràng của Bồ Tát Phổ Hiền, chắc là có 

liên quan đến vấn đề này. 

Sau khi nghe thầy Phương giảng cuốn khái luận triết học này, không bao lâu sau 

tôi  được quen biết Chương Gia đại  sư, đây là  một  vị chuyên học Phật, người  ngang 

hàng với bậc tổ phụ. Ngài dạy, khi gặp khó khăn cầu chư Phật Bồ Tát, sẽ có sự cảm 

Tập 65  95 



ứng. Ngài nói, trong đạo Phật có cầu ắt có ứng, nhưng đôi khi có cầu mà chẳng có ứng. 

Nguyên nhân gì? Chẳng phải không ứng mà bản thân mình có chướng ngại, có nghiệp 

chướng, sám trừ được nghiệp chướng rồi, cảm ứng sẽ hiện tiền, chẳng phải không ứng. 

Vào thời đó cuộc sống vật chất vô cùng khó khăn, Chương Gia đại sư có đức hạnh, có 

học vấn, có công phu. ngài nhìn con người vô cùng thấu triệt, vừa thấy là biết rõ, họ 

không có phước, thật sự không có phước, đời trước không tu phước, nên đời này không 

có phước báo. Tôi biết điều này, ngày xưa có nhiều người xem bói cho tôi, mỗi người 

đều có kho tiền, kho tiền của tôi trống không chẳng có gì hết, cho nên dù kinh doanh, 

bất luận kinh doanh ghề gì cũng không kiếm ra tiền, không thể phát tài. Người ta buôn 

bán kiếm được tiền, tôi mà buôn bán thì chắc chắn lỗ vốn, không có kho tiền mà. Làm 

thế nào để có được kho tiền? Trong đời quá khứ từng tu tập tài bố thí mà có được kho 

tiền này, tu tài bố thí được giàu sang, tu pháp bố thí được thông minh trí huệ, tu bố thí 

vô úy được mạnh khỏe sống lâu, có nhân có quả mà. Đời quá khứ không tạo nhân, đời 

này  chẳng  thể  có  quả  báo  hiện  tiền.  Hiểu  được  đạo  lý  này  rồi,  bây  giờ  tu  cũng  vẫn 

được, hiểu rồi phải rốt ráo tu. Thầy giáo bảo tôi tu tài bố thí, tôi nói, bản thân tôi không 

thể duy trì được cuộc sống của mình, lấy đâu ra tiền mà bố thí? Thầy hỏi, cậu có một 

hào  không?  Tôi  nói,  một  hào  thì  có.  Một  đồng  được  chăng?  Một  đồng    hơi  miễn 

cưỡng. Thầy bảo tôi bố thí từ một hào một đồng này. Quan trọng nhất phải có tâm bố 

thí, ý niệm đấy, ý niệm làm chủ tất cả. Được thầy Phương giới thiệu, cho nên tôi bắt 

đầu đến chùa, những ngày cuối tuần, ngày nghỉ lễ thường đến chùa, biết được trong 

đây  có  đại  học  vấn,  nhưng  những  thứ trong  chùa,  không  giống  với  những  điều  thầy 

Phương nói, cũng may thầy Phương từng nói với tôi, triết học trong kinh Phật không 

phải ở trong chùa, thầy nói cho tôi biết nó nằm trong kinh điển. Sự hướng dẫn này vô 

cùng chính xác. Nếu thầy không nói câu này, có thể tôi nghi ngờ thầy Phương nói rằng, 

thầy nói trong đây có đại học vấn, có triết học, tôi đến chùa tìm nhưng không thấy? tôi 

sẽ có tâm nghi ngờ. Cho nên thầy Phương hướng dẫn rõ ràng, thầy nói, chùa ngày xưa, 

người xuất gia trong chùa thật sự là bậc đạo cao đức trọng, họ có học vấn, có đức hạnh. 

Người xuất gia thời nay họ không học, trong chùa có kinh điển nhưng họ không học, 

cho nên không giống thời xưa, thời xưa thật học, thật sự mở lớp, thật sự giảng dạy. Sau 

này chúng ta thấy trong điển tích, chùa chiền am đường thời cổ đại, thật sự giảng dạy 

không  hề  gián  đoạn,  lên  lớp  giảng  dạy  không  hề  gián  đoạn.  Chùa  ngày  xưa  không 

giống chùa thời nay, nó thật sự giống trường học, cho nên mọi triều đại của TQ, những 

người có học vấn, có đạo đức, rất nhiều người thành công lập nghiệp, nơi những người 

trẻ học đều là trong chùa, học ở trong chùa, gọi là tự viện chứ không được gọi là chùa. 

Kinh điển trong tự viên vô cùng phong phú. Vào thời đó những người muốn học, họ 

học ở đâu? Học trong tự viện. Tàng kinh các trong tự viện chính là thư viện, cất giữ 

96  Tập 65 



đầy đủ kinh sách, không riêng gì sách Phật, Thích Đạo Nho ở TQ, sách bách gia chư tử 

đều có đủ, đều thấy được ở nơi đó. Các vị hòa thượng là những vị thầy giáo giỏi, trong 

khi học tập gặp phải vấn đề gì, cần thỉnh giáo với họ, họ đều giảng giải cho quí vị, tình 

nguyện hướng cho dẫn quí vị. Bởi đất  nước bồi dưỡng nhân tài,  có lợi rất lớn. Ngày 

xưa không có trường học, học tập trong tự viện. Phật  giáo ngày nay thật  sự đã biến 

thành  tôn  giáo,    giáo  dục  bị  biến  chất,  biến  thành  tôn  giáo,  không  học  tập  kinh  điển 

nữa. Câu nói này của thầy giáo khiến tôi thức tỉnh, “trong kinh điển”. Chúng tôi đến 

chùa làm gì? Đến chùa tìm kinh tạng, tra kinh điển, sao chép kinh, bởi kinh sách thời 

đó rất ít, trong cửa hàng sách mua không có, chúng tôi muốn học kinh gì phải tự mình 

sao chép ra, nguồn gốc trí huệ đấy, khỏe mạnh sống lâu, khỏe mạnh còn tạm được, tôi 

biết thọ mạng của mình rất ngắn. Làm thế nào để kéo dài thọ mạng? Chúng tôi không 

mong cầu. Sau này gặp được thầy Lý, Lý Bỉnh Nam lão cư sỹ, thầy rất từ bi, gặp đám 

người  trẻ  tuổi  chúng  tôi,  khi  đó  thầy  đã  70  tuổi  rồi.  Đối  với  những  người  không  có 

phước, những người thọ mạng ngắn ngủi, thầy rất từ bi, rất quan tâm. Thầy dạy chúng 

tôi giảng kinh, mục đích giảng kinh là gì? Là kéo dài thọ mạng. Trong vấn đề tích lũy 

công đức, công đức lớn nhất là giảng kinh dạy học, đây là pháp bố thí, cũng là vô úy 

bố thí, giúp cho người phá mê khai ngộ, tự mình phá mê khai ngộ, giúp cho người phá 

mê khai ngộ, trong thế gian pháp đây là pháp môn số một để tích lũy công đức. Thầy 

phát tâm dạy chúng tôi, chúng tôi cũng học tập nghiêm chỉnh, thật sự kéo dài thọ mạng 

từ  đây.  Kéo  dài  bao  lâu?  Chúng  ta  thấy  trong  sách  cổ,  cuốn  đầu  tiên  tôi  đọc  là  Liễu 

Phàm Tứ Huấn, tôi đọc cảm thấy rất xúc động, khi đó tôi chưa tiếp xúc với Phật pháp, 

lão cư sỹ Châu Kính Trụ người Triết Giang tặng cho tôi, tặng tôi cuốn sách này để tôi 

đọc, trong hơn một tháng, chưa đến hai tháng, tôi đọc cuốn sách này từ đầu đến cuối 30 

lần,  cảm  thấy  rất  xúc  động.  Những  căn  bệnh  của  tiên  sinh  Liễu  Phàm  tôi  đều  có,  tôi 

không  giỏi  bằng  tiên  sinh.  Đọc  cuốn  sách  này  biết  được  điều  gì?  Phải  thay  đổi  vận 

mệnh, có thể thay đổi được vận mệnh. Biết được thế nào là thiện, thế nào là ác, thế nào 

là đúng, thế nào là sai. Sau này học Phật, gặp được Chương Gia đại sư, ngài đã dạy tôi, 

giúp tôi thay đổi vận mệnh, tôi đã nghe theo lời dạy của ngài, từng chút từng chút, bắt 

đầu học cách bố thí từ một hào hai hào. Bởi trong tự viện có in kinh, họ thường mang 

đến một danh sách, mỗi người góp một chút tiền, một hào hai hào đều được, họ không 

từ chối. Phóng sanh cũng dùng phương pháp này, một hào hai hào đều được, từ đó bắt 

đầu hoan hỷ tu bố thí, về sau càng bố thí càng nhiều. Từ năm tôi 70 tuổi trở về sau, 

Khổng Lão phu tử nói: “tùy tâm sở dục bất du cự”. Chúng ta chưa đạt đến cảnh giới 

đó, nhưng hơi giống một chút. Thật sự có nhiều việc tâm tưởng sự thành, càng ngày 

càng thuận lợi, càng ngày càng tự tại, càng ngày càng hoan hỷ. Đó là gì? Thông thường 

người ta nói rằng đó là Phật lực gia hộ. Gia hộ cách nào? Đức Phật đem phương pháp, 

Tập 65  97 



lý  luận  chỉ  cho  ta,  bản  thân  ta  phải  học,  phải  thật  tu,  thì  quả  báo  mới  hiện  tiền.  Nếu 

không thật tu đức Phật cũng chẳng thể gia hộ được. Cho nên quí vị phải hiểu. Đức Phật 

gia  hộ  là  kinh  giáo  gia  hộ,  gia  hộ  trên  mặt  lý  luận,  phương  pháp,  ta  y  theo  lý  luận, 

phương pháp mà thực hành, hiệu quả sẽ hiện tiền. Đây là sự thật không giả dối đâu. 

Đức Phật là tăng thượng duyên đối với chúng ta, chắc chắn có thân nhân duyên, 

vì sao? Tâm hiện thức biến mà, mọi người ai cũng có, rất bình đẳng, sở duyên duyên 

thì  khác,  mục  tiêu  của  ta  ở  đâu,  phương  hướng  của  ta  ở  đâu,  phải  xác  lập  cho  chính 

xác. Càng đơn thuần, càng chuyên nhất, càng mau thành tựu. Cho nên tôi học với thầy 

Lý, thầy dạy  chúng tôi học kinh chỉ được học  một  môn,  muốn học hai  môn một lúc, 

thầy  sẽ  nói  cho  ta  biết,  ta  không  có  năng  lực  đó,  đó  là  gì?  Đó  là  bậc  thượng  căn,  ta 

không có năng lực này, chỉ có thể học một  môn thôi. “Nhất môn thâm nhập, trường 

thời huân tu”. Tiêu chuẩn học tập của chúng ta là học một bộ kinh, học xong một bộ 

kinh rồi, bản thân mình phải giảng mười lần. Giảng ở đâu? Các bạn học đều là hàng cư 

sỹ,  bản  thân  thầy  Lý  cũng  là  cư  sỹ,  giảng  ở  nhà  cư  sỹ.  Có  bao  nhiêu  người  nghe?  3 

người, 2 người, mỗi tuần một lần. Thứ hai giảng ở nhà anh Trương, thứ ba giảng ở nhà 

chị Lý, thứ tư giảng ở nhà ông Vương. Nhưng khi thầy giáo không lên lớp, chúng tôi 

sẽ  tìm  cơ  hội  đi  giảng,  tìm  người  đến  nghe,  nền  tảng  được  xây  dựng  trên  cơ  sở  này. 

Sau khi giảng xong để cho mọi người đặt câu hỏi, xem bản thân mình có giải đáp được 

chăng? Không giải đáp được thì đi thưa hỏi thầy giáo. Học tập cũng là nhất môn thâm 

nhập, nắm chặt không buông, không được cùng lúc học hai môn, thầy giáo quy định vô 

cùng  nghiêm  khắc.    Dự  thính  được  chăng?    Được  dự  thính.  Thầy  giáo  dạy  rất  nhiều 

thứ, dạy giảng kinh, diễn giảng, cổ văn, dạy luận ngữ, lễ ký, thơ từ. Khi đó tôi thấy ít 

nhất có khoảng 7-8 môn học, nên thầy giáo rất bận. Nhưng khi học, đăng ký học môn 

nào,  thì  chỉ  được  phép  học  môn  đó,  không  được  học  môn  khác.  Nhưng  khi  thầy  dạy 

người  khác,  quí  vị  có  thể  đến  dự  thính,  có  thể  dự  thính,  điều  này  thầy  không  cấm, 

nhưng không được đăng ký học, chỉ được đăng ký học một môn. Khi chúng tôi ở Đài 

Trung mười năm, vẫn dùng cách này để học. 

Những điều này đều nói về, “ký duy tâm hiện, tùng duyên nhi khởi, vô định tánh 

dã”. 

Dưới đây đưa ra một ví dụ:  Sở vị tiểu phi định tiểu,  ư vi trần năng hàm thái hư. 

 Đại phi định đại, luân vi vô số nhập mao đoan trung. 

Hôm nay hết giờ rồi, đoạn này cần phải giảng nói tỉ mỉ, ngày mai chúng tôi giảng 

tiếp. 



98  Tập 65 



 Tập 66 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 23 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Hôm nay chúng ta tiếp tục 

học thập huyền vô ngại thập nhân. Bắt đầu xem từ hàng thứ hai. 

 Pháp vô định tánh, vị nhất thiết chư pháp, ký duy tâm hiện, tùng duyên nhi khởi, 

 vô định tánh dã. Sở vị tiểu phi định tiểu, ư nhất vi trần năng hàm thái hư, đại phi định 

 đại, luân vi vô số nhập mao đoan trung. Kinh vân: Kim cang vi sơn số vô lượng, tất 

 năng an trí nhất mao đoan thị dã.  Kết luận phía sau còn một câu.  Cố bỉ thử tất hữu khả 

 viên dung chi lý. 

Chư vị tổ sư nói cho ta biết, đều là nguyên lý nguyên tắc, có thể ứng dụng trong 

tất cả pháp, nghĩa là pháp không có định tánh. Vì sao tất cả pháp không có định tánh? 

Bởi do tâm hiện thức biến. Tâm là tự tánh, tự tánh năng sanh năng hiện, nó bất biến. 

Biến là gì? Biến là duyên, duyên thay đổi, khác nhau rất nhiều. Các nhà khoa học ngày 

nay gọi duyên là ý niệm, ý niệm thiên biến vạn hóa, ý niệm trước diệt rồi, ý niệm sau 

khởi lên, có thể ý niệm trước là thiện, ý niệm sau là ác, không cố định. Nếu tất cả là ý 

niệm ác, đứng về cá nhân mà nói, người đó sẽ có phiền não, bệnh tật. Cơ thể này, năng 

sanh năng hiện là tự tánh, không sai tí nào. Thể của nó là tự tánh, nhưng hiện tướng là 

thức, y chánh trang nghiêm trong mười pháp giới là do thức biến ra. Nếu chuyển tám 

thức thành bốn trí, thì thế giới đó là nhất chân pháp giới, chứ không phải mười pháp 

giới. 

Chúng  tôi  thường  nói  đến  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ  của  chư  Phật  Như  Lai. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta thế giới cực lạc, thế giới cực lạc 

không biến hóa. Con người thọ vô lượng, tuy thọ vô lượng , thọ mạng rất dài, nhưng 

không già nua, không bị lão hóa. Vì sao? Vì nó không thay đổi, cho nên hoa cỏ cây cối 

đều là bốn mùa thường xuân, nó cũng không thay đổi, là một thế giới như vậy. Vì sao? 

Bởi nơi đó không có vọng niệm. Chẳng những không có phân biệt chấp trước, mà ngay 

cả khởi tâm động niệm cũng không có. Thế giới đó nương vào đâu mà xuất hiện? Có 

tập khí khởi tâm động niệm, thật sự không có khởi tâm động niệm, là một thế giới như 

Tập 66  99 



vậy đấy. Chúng ta chẳng thể không hiểu. Kinh điển đại thừa nói cho ta biết chân tướng 

sự  thật,  pháp  giới  Phật  trong  mười  pháp  giới  cũng  biến  hóa.  Vì  sao?  Bởi  còn  dùng 

vọng tâm, chứ không phải dùng chân tâm, A Lại Da là vọng tâm. 

Chúng tôi dùng cách nói đơn giản nhất để quí vị dễ hiểu, thức thứ tám- thức a lại 

da, ưu điểm của nó là ký ức, chúng ta ghi nhớ những điều đã học, đều ở a lại da, cho 

nên a lại da giống như kho chứa vậy, kho chất chứa. Những điều học tập từ vô thỉ kiếp 

đến nay, đều chất chứa ở đó, đó là phòng tài liệu. Thuật thôi miên ở phương tây, họ 

dùng phương pháp thôi miên, đã nói ra những điều hàm tàng trong a lại da, mà quí vị 

chất chứa từ nhiều đời nhiều kiếp, đạo lý là như vậy. Nếu như không chất chứa, sao quí 

vị có thể biết được những chuyện trong quá khứ? Cho nên nó là kho chất chứa đấy. 

Thức  thứ  bảy-mạt  na  thức  là  chấp  trước.  Thức  thứ  sáu  là  phân  biệt.  Tiền  ngũ 

thức: nhãn nhĩ tỷ thiệt thân là gì? Là truyền thông tin,  giao tiếp trong ngoài, truyền bên 

ngoài vào bên trong, truyền bên trong ra bên ngoài, nó lo công việc này, nó không thể 

làm chủ, chỉ là truyền đạt mà thôi. Tôi dùng cách này để giải thích thì quí vị sẽ dễ hiểu. 

Người thật sự làm chủ là ai? Sức mạnh làm chủ lớn nhất chính là thức thứ sáu, 

nó biến hóa rất giỏi. Thức thứ bảy rất cố chấp. Thật sự làm chủ chính là hai thức này. 

Ý  niệm  biến  hóa  rất  nhanh.  Ở  đây  nói  nó  không  có  định  tánh,  “tiểu  phi  định  tiểu”, 

trong một vi trần bao hàm được cả hư không. Đại cũng không định đại, Luân Vi lớn, 

Luân Vi là núi Luân Vi, chính là vũ trụ, ngày nay gọi là vũ trụ, là tinh hệ của chúng ta. 

Dùng Luân Vi để hình dung tinh hệ, tinh hệ xoay tròn, mặt trời xoay quanh hệ ngân hà, 

hành tinh trên quả địa cầu xoay quanh mặt trời, đều là xoay, luân vi ở đây có nghĩa là 

như vậy. Những tinh cầu vận hành trong không trung, đều đang xoay tròn, xoay quanh 

trục tâm, trục tâm nhỏ xoay quanh trục tâm lớn, trục tâm lớn xoanh quanh trục tâm lớn 

hơn. Lớn, lớn như thế nào? Lớn có thể đặt vào trong lỗ chân lông, lỗ chân lông. Hiểu 

được đạo lý này rồi, suy rộng ra, chúng ta nói nhiễm tịnh, nói theo cách này, nhiễm phi 

định nhiễm, tịnh phi định tịnh, thiện phi định thiện, ác phi định ác. Hiểu được đạo lý 

này rồi, vừa điểm là thông được ngay. 

Vì sao xã hội ngày nay có nhiều vấn đề như vậy? thiên tai trên quả địa cầu này, 

xảy ra từng ngày, bởi chúng tôi không xem ti vi, không đọc báo, không tiếp xúc với 

giới truyền thông, nên không biết nhiều, chúng tôi chỉ nghe các vị đồng tu nói, họ thấy 

trên ti vi, thấy trên mạng Internet, nghe tin tức. Nghe họ nói như vậy, thấy đáng sợ quá, 

sao có nhiều như vậy? Những việc này các nhà khoa học có nói, đỉnh cao của khoa học 

thời cận đại, gọi là khoa học lượng tử, tôi đọc trong sách thấy có một bài viết như thế 

này: Sinh mạng của chính mình, chính bản thân mình, và địa cầu là một thể cùng tồn 

100  Tập 66 



tại, sinh mạng của chúng ta và địa cầu cùng một duyên khởi, cùng một tự tánh, cùng 

một duyên khởi, quả địa cầu hiện ra những hiện tượng không cân đối, ngày nay đã xuất 

hiện. Đó là gì? Đó là miêu tả trạng thái mất quân bình trong cơ thể của nhân loại, cơ 

thể của chúng ta có vấn đề, nội bộ không quân bình, cho nên chiêu cảm địa cầu không 

quân bình. Động đất, núi lửa bộc phát, khí hậu biến hóa, đó là gì? Là sự phản ứng từ 

trong ý thức của nhân loại, phát sinh chuyển biến kịch liệt,  hậu quả đó do ý niệm và 

giá  trị  hình  thành.  Tôi  tin  đây  là  sự  thật  chứ  không  giả  đâu.  Cho  nên  một  niệm  bất 

thiện,  sẽ  sinh  ra  nhiều  vấn  đề.  Giải  quyết  được  chăng?  Được!  Sao  không  giải  quyết 

được? Các nhà khoa học cũng nói, kỳ thật nhân loại có thể thay đổi những thứ dự ngôn 

liên quan đến đại thiên tai, thay đổi được những dự đoán này. Thậm chí những đại nạn 

bức bách ngay trước mắt, chúng ta có sức để ngăn chặn sóng dữ. Thay đổi cách nào? 

Thay đổi tư tưởng hành vi của chúng ta, quả địa cầu này lập tức được cứu vãn. Ở đây 

nói  về  điều  gì?  Nói  về  pháp  vô  định  tánh,  những  điều  dự ngôn  nói  không  nhất  định. 

Nói  ra  những  điều  dự  ngôn  này  nghĩa  là  thế  nào?  Các  nhà  dự  ngôn  có  nhiều  đều  họ 

thông được, họ thấy được, thấy được hiện tượng này, vào thời điểm đó họ thấy được 

hiện tượng này. Ví dụ một năm trước họ thấy được, một năm sau ý niệm chuyển đổi 

thành tốt, lập tức hiện tượng đó sẽ thay đổi. Nếu ta không thay đổi, thì sẽ đúng như sự 

dự đoán của họ, chúng ta thay đổi thì sự dự đoán của họ sẽ không còn linh nữa, đạo lý 

là như vậy. Gần là nói đến cơ thể của chúng ta, bản thân ta có thể khống chế cơ thể 

mình. Nói xa là gia đình mình, đạo tràng của ta, cho nên việc dạy học rất quan trọng. 

Tôi cũng thường nói với học trò, khi giảng kinh cũng đề cập đến, vì sao thế giới cực 

lạc đẹp như thế? Vì sao thế giới Hoa Tạng đẹp như thế? Thật Báo độ của chư Phật thì 

không còn gì để nói, vì sao? Bởi nơi đó hàng ngày chư Phật Như Lai giảng kinh, ngày 

nào cũng thuyết pháp không gián đoạn, cho nên tập khí vô thỉ vô minh, ở nơi đó không 

thể phát tác được, ngày nào đức Phật cũng giảng kinh thuyết pháp, làm sao có thể phát 

tác được? Lâu ngày chày tháng, dần dần tập khí không còn nữa, tự nhiên biến mất, đạo 

lý là như vậy. Nếu ở thế giới đó đức Phật không giảng kinh, Bồ Tát cũng không giảng 

kinh, tôi nghĩ chỉ mấy năm thôi, nó sẽ biến thành giống như quả địa cầu của chúng ta 

vậy.  Cho  nên  chư  Phật  Như  Lai,  hàng  ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp  ở  đó,  giúp  cho 

chúng sanh, từ từ đều thành Phật. Cũng có nghĩa là 41 phẩm vô minh, vô minh đây là 

tập khí vô minh, chúng ta có học trong kinh Hoa Nghiêm, sau khi đoạn hết tập khí vô 

minh, trở về thường tịch quang, trở về tự tánh, trở về tự tánh rồi khoa học không thể 

nào tìm thấy nữa. Còn ở Thật Báo độ thì các nhà khoa học còn thấy được, nhưng họ 

không biết  nguyên nhân  gì,vì  sao nơi đó  không biến  đổi, điều  này  đến  nay  cũng vẫn 

chưa  phát  hiện  được.  Tôi  tin  rằng  trong  tương  lai,  khoa  học  tiến  bộ  hơn  nữa  sẽ  phát 

hiện ra, còn bây giờ chỉ thấy hiện tượng nhưng không biết được nguyên nhân, nguyên 

Tập 66  101 



nhân nằm trong kinh điển đại thừa. Thầy Phương Đông Mỹ nói với tôi, kinh điển đại 

thừa là triết học tối cao trên toàn thế giới. 

Trải qua gần 65 năm học tập, chúng tôi phát hiện ra, chẳng những là triết học tối 

cao, mà còn là khoa học tối cao nữa, như khoa học ngày nay phát triển hai đỉnh điểm, 

một là thế giới hồng quan, trong thế giới hồng quan thấy được, bộ phận lớn của vũ trụ 

không  còn  nữa,  đây  là  báo  cáo  của  giới  khoa  học.  Khoa  học  kỹ  nghệ  thật  sự  có  thể 

quan sát và hiểu được được vũ trụ, chỉ thấy được 10% của vũ trụ, 90% vũ trụ không 

còn thấy nữa. Có người nói hay là nó núp ở chỗ bất đồng không gian duy thứ? Chúng 

ta suy đoán cách nào, cũng chỉ nằm trong không gian ba chiều, không thể vượt ra ngoài 

không  gian  duy  thứ,  dĩ  nhiên  đây  chỉ  là  một  cách  nói.  Nhưng  đến  cuối  cùng  thật  sự 

không thấy vũ trụ, nó ở đâu? Nó trở về tự tánh rồi, từ tự tánh sanh khởi, cuối cùng lại 

trở về tự tánh. Tự tánh vô cùng kỳ diệu, nó không phải là tinh thần, không phải là vật 

chất, cũng chẳng phải thời gian hay không gian, đối với nó thật sự không thể làm gì, 

nhưng nó  ở  đâu?  Không  nơi  nào  chẳng  có,  không  lúc  nào  chẳng  có,  không chỗ  nào 

chẳng  có,  nó là  bản  thể  của  vạn  pháp,  không  có  nó  thì  chẳng  có  tất  cả  pháp, chỉ  cần 

thấy có pháp thì biết là có nó. 

Khi học tập, chúng tôi thường dùng màn hình để làm ví dụ, chúng ta thấy màn 

hình ti vi, màn hình vi tính, màn hình giống như tự tánh vậy, tất cả mọi hiện tượng hiện 

ra không thể tách rời màn hình. Màn hình trước sau vẫn bất động, không hề bị  nhiễm 

ô,  tất  cả  mọi  hiện  tượng  đều  hiện  lên  trên  màn  hình,  thanh  tịnh  cũng  được,  nhiễm  ô 

cũng  được,  thiện  cũng  được,  ác  cùng  được,  có  liên  quan  gì  đến  màn  hình  chăng? 

Không liên quan gì hết. Trong kinh nói rất hay, tất cả pháp đều do tâm hiện thức biến, 

theo  duyên  mà  khởi  lên  gọi  là  thức  biến,  phàm  những  hiện  tượng  này  đều  không  có 

định  tánh.  Chư  Phật  Bồ  Tát  thấy  tất  cả  chúng  sanh,  các  ngài  không  khởi  tâm  động 

niệm, vì sao? Bởi nó không định tánh, chúng sanh hư, tuyệt đối chư Phật Bồ Tát không 

nói nó hư, chúng sanh tốt, tuyệt đối các ngài cũng không nói nó tốt. Chư Phật Bồ Tát 

đối xử bình đẳng, không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt chấp trước. Sự 

thay đổi đó ở trong một niệm, một niệm giác là thanh tịnh, là thiện, một niệm nhiễm ô 

là niệm ác, là bất thiện, ý niệm này thay đổi trong từng sát na, dĩ nhiên sự thay đổi này 

có liên quan đến tập tánh của mình. Chẳng phải một đời ta mê hoặc điên đảo, đời đời 

kiếp  kiếp  đều  ở  trong  a  lại  da,  trong  a  lại  da  tập  khí  bất  thiện  nhiều,  tập khí thiện  ít. 

Những  tập  khí  thiện  này  muốn  khởi  hiện  hành  phải  có  duyên,  duyên  ở  đây,  nó  liên 

quan đến cảnh giới của chúng ta. Người xưa thường nói: “gần mực thì đen, gần đèn thì 

sáng”, xem quí vị sanh ở môi trường nào, nếu môi trường tốt thì con người sẽ tốt, môi 

trường không tốt  thì  con người  chẳng thể không hư, cho nên môi  trường ảnh hưởng 

102  Tập 66 



đến con người rất lớn. Môi trường nhỏ là gia đình, môi trường lớn là xã hội, là thế giới. 

Nếp sống trong thời đại ngày nay như thế nào? Có thể nói thời đại này là thời đại đấu 

tranh, tranh danh trục lợi. Sau khi đức Phật Thích Ca diệt độ ngũ ngũ bách niên, nghĩa 

là hai ngàn năm trăm năm sau, đấu tranh kiên cố, khởi tâm động niệm tổn người lợi 

mình. 

Hôm nay tôi nghe học trò nói, đây không phải là tin mà là sự thật, một bà lão có 

năm đứa con, lớn tuổi rồi, không có đứa con nào nuôi mẹ, khiến cho người mẹ này đói 

mà chết, chánh phủ biết được việc này, kết tội năm người con, người con lớn 2 năm, 

những người còn lại là 1 năm. Như thế còn ra thể thống gì? Nếu là pháp luật ngày xưa, 

thì năm người con này đều chịu tội tử hình, đây là đại bất hiếu, điều này thật đáng sợ! 

Pháp  luật  thời  xưa,  có  một  điều  luật  gọi  là  thân  quyền  xử  phận.  Khi  tôi  còn  nhỏ,  đã 

được nghe danh từ này, cho nên rất có ấn tượng. Ấn tượng này đúng ra là quyên từ lâu 

rồi. Có lần thầy Lý giảng kinh, giảng đến đoạn này, thầy hỏi tôi, thầy có biết không? 

Tự nhiên tôi nhớ ra, có  ấn tượng này.  Vào năm dân quốc thứ hai mấy đó, trước thời 

kháng  chiến,  hình  như  năm  dân  quốc  thứ  21-22  thì  bị  xóa  bỏ.  Thân  quyền  xử  phận 

nghĩa là thế nào? Cha mẹ đến pháp viện thưa kiện con cái nói rằng, đứa con này của tôi 

bất hiếu, yêu cầu quí vị xử tử nó. Lập tức bị tử hình, không thể chối cãi được. Đó là 

thân quyền xử phận. Người thương yêu con cái nhất là cha mẹ, ngay cả cha mẹ cũng 

không chấp nhận mình, người này còn làm người được chăng? Cho nên người thời xưa 

chẳng dám bất hiếu, bên ngoài cũng phải đóng giả một chút, không đóng giả, cha mẹ 

kiện ra quan tòa thì mất mạng ngay, không thể chối cãi, lập tức chấp hành. Hình phạt 

này có lợi đối với sự an định của xã hội, bị xóa bỏ thật đáng tiếc. Dần dần những pháp 

lệnh  quy  tắc  giữ  gìn  xã  hội  an  định,  bị  xóa  bỏ  hết,  xóa  bỏ  nên  thiên  hạ  đại  loại.  Bất 

hạnh nhất là xóa bỏ nền văn hóa truyền thống, quí vị xem, nhà Nho bị xóa bỏ, nhà Đạo 

bị xóa bỏ, Phật giáo cũng bị xóa bỏ. Sự ảnh hưởng này ảnh hưởng đến ngày nay, ảnh 

hưởng xã hội loạn động, miên viên không thể khôi phục được trị an. Ảnh hưởng lớn 

hơn nữa là sơn hà đại địa, ngày nay gọi là thiên tai tự nhiên. Thiên tai tự nhiên từ đâu 

có? Do ảnh hưởng ý niệm bất thiện, điều này chúng ta chảng thể không biết. Thích Đạo 

Nho đối với nền văn hóa truyền thống, chúng ta dùng cách nói thông thường, là ba đạo 

này có công đức lớn. Chẳng những giúp cho xã hội an định, mà còn giúp cho nền luân 

lý đạo đức nâng cao;  giúp  cho con người  khi  khởi  tâm động niệm, không dám  có ý 

niệm bất thiện, không dám có hành vi bất thiện. Đôi khi luân lý đạo đức không thể kềm 

chế được, thấy danh cao lợi nhiều, biết là không đúng, nhưng vẫn động tâm, vẫn dám 

làm, nên gọi là thấy lợi tối con mắt. Biết là sai, nhưng lợi ích này quá lớn, vẫn tham, 

vẫn dám làm. Nhưng nếu thật sự thông đạt nhân quả báo ứng thì không dám làm, danh 

vọng cao cỡ nào, lợi ích nhiều cách mấy cũng không dám nhận, người này biết rõ, có 

Tập 66  103 



được một ít lợi trước mắt, nhưng hậu quả không thể lường được, chịu hậu quả gì? Tam 

đồ địa ngục. 

Sau khi những thứ này bị xóa bỏ, xã hội bị loạn động, không thể khôi phục trở lại 

như xưa nữa. Người xưa dùng phương pháp này để giáo hóa chúng sanh đã mấy ngàn 

năm rồi. Đất nước lớn, dân tộc đông, mấy ngàn năm rồi vẫn trường trị cửu an. Trên thế 

giới có nhiều vị học giả, chuyên gia, nghiên cứu về lịch sử đông phương, họ rất nể và 

khâm phục TQ, đất nước này trị cách nào, mà có thành quả tốt như vậy. Họ không biết 

rằng người TQ hiểu được nền giáo dục, giáo dục mới là biện pháp cơ bản nhất. 

Các tôn giáo khác, gần đây tôi tham vấn Giáo Đình của La Mã, họ cũng biết vấn 

đề xã hội vô cùng nghiêm trọng, quả địa cầu nguy cấp, họ dùng phương pháp gì? Cầu 

nguyện. Giáo chủ của họ nói với tôi, hàng ngày giáo đồ thiên chúa giáo trên thế giới 

cầu nguyện, giáo đồ của họ phóng đoán có khoảng hơn 10  ức người. Cầu nguyện có 

hiệu quả chăng? Dùng tâm chân thành, thanh tịnh, từ bi thì có hiệu quả. Trong đạo Phật 

tụng kinh bái sám, bao gồm cả tam thời hệ niệm mà chúng ta khởi xướng, đều thuộc về 

cầu nguyện. Người xưa nói: “thành tắc linh”, cầu nguyện có linh chăng? Những người 

làm pháp sự này với tâm chân thành thì sẽ linh, thành thì linh, không thành thì chẳng 

linh, “thành tắc linh” mà. Đây là trị ngọn chứ không phải trị gốc, trị gốc nghĩa là gì? 

Trị gốc là dạy học. Quí vị nên biết, khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, suốt 49 

năm giảng kinh thuyết pháp, không ngày nào gián đoạn, đó là gì? Là trị gốc đấy. Ngài 

đã làm bậc mô phạm cho chúng ta thấy, nếu quí vị thật sự hiểu rõ rồi, sẽ biết rằng đạo 

Phật là giáo dục chứ không phải là tôn giáo. Nhưng xã hội ngày nay nói đến tôn giáo, 

tôi nghĩ có ít nhất 6 dạng hình thức không giống nhau tồn tại. Tôn giáo mà đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni truyền lại, là giáo dục, chúng ta là người kế thừa. 

Sau  khi  tôi  học  Phật,  quen  biết  Chương  Gia  đại  sư,  tôi  sống  ở  Đài  Loan  một 

mình,  không  có  gia  quyến,  không  cần  phải  lo  toan.  Đại  sư  khuyên  tôi  nên  xuất  gia, 

khuyên tôi học đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tôi đọc cuốn sách đầu tiên về đạo Phật, là 

cuốn Thích Ca Phương Chí, Thích Ca Phổ. Chương Gia đại sư hướng dẫn tôi, mới tiếp 

xúc  Phật  pháp,  phải  nên  nhận  biết  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  theo  học  với  ngài  sẽ 

không bị đi sai đường. Nhân duyên này vô cùng thù thắng, ít người gặp được. Sau khi 

đọc rồi mới biết, đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thông mình, hiếu học, xuất thân từ vương 

tử, 19 tuổi xuất gia, ngài hiếu học, tham học khắp nơi, địa vị thù thắng, lại thông minh, 

người như vậy, có vị thầy nào không thích học trò như vậy? Ngài được trời giúp đấy. 

Tất cả cao nhân trong các tôn giáo ở Ấn độ thời đó, ngài đều thân cân, đều học qua với 

họ, các nhà đại triết học, các vị nhân giả có đại trí huệ, ngài cũng từng thân cận. Trong 

suốt 12 năm, từ năm 19 đến năm 30 tuổi, tất cả những vị tài giỏi của Ấn độ, ngài đều 

104  Tập 66 



thân cận hết. Ấn độ vào thời điểm đó, có thể nói rằng tư tưởng học thuật, tôn giáo, đều 

là số một trên toàn thế giới, ngài đã ra đời vào thời điểm đó. Nhân duyên này quá thù 

thắng, có được cơ hội học tập tốt như vậy, còn thù thắng hơn TQ nhiều, xã hội an định 

hơn TQ. TQ khi đó là thời Xuân Thu Chiến Quốc, xã hội loạn động bất an, xã hội Ấn 

độ an định. Tôn giáo và học thuật của Ấn độ, rất chú trọng thiền định, trong kinh nói 

đến tứ thiền bát định, đó là Ấn độ giáo. Tiền thân của Ấn độ giáo là Bà La Môn giáo, 

lịch sử dài lâu. Tôi có qua lại với họ, vị trưởng lão của họ nói với tôi, tôn giáo này ít 

nhất  là  có  mặt  hơn  10  ngàn  năm  rồi,  họ  phỏng  đoán  khoảng  13  ngàn  năm  trở  lên. 

Chúng ta có thể tin được, nếu là 13 ngàn năm, họ có mặt sớm hơn Phật giáo 10 ngàn 

năm, Phật giáo tính đến nay là 3 ngàn năm. Họ tu tứ thiền bát định, đạt được thiền định 

là  đột  phá  được  không gián  duy  thứ,  đột  phá  được.  Những  thứ  người  thường  không 

thấy được, nhưng họ thấy được, người thường không nghe được, họ nghe được, người 

thường không tiếp xúc được, họ tiếp xúc được. Cho nên ở trong định, họ đi đến 28 tầng 

trời, họ có thể đi đến cõi trời phi tưởng phi phi tưởng xứ, họ tận mắt thấy tai nghe, rất 

rõ ràng. Cõi dưới họ có thể đến được địa ngục A Tỳ, họ đến đó tham quan, khảo sát. 

Cho nên đối với lục đạo họ rất rõ ràng. Tình hình trong lục đạo, cũng không phải là 

nhất định, nó tùy theo ý niệm của chúng sanh mà chuyển đổi. Đọa vào địa ngục A tỳ, 

thời gian tính bằng kiếp số, có thể mau chóng được thoát ra chăng? Được, chỉ cần một 

niệm thiện là thoát ra được. Nếu chấp trước kiên cố, không khởi được một niệm thiện, 

thì thời gian sẽ rất dài, không có pháp cố định, điều này cần nên biết, pháp không có 

pháp cố định. Đức Phật có nói pháp cố định chăng? Không có, đức Phật cũng không 

nói pháp cố định, mà uyển chuyển. Đức Phật thuyết pháp có nguyên tắc, là ứng cơ thí 

giáo,  nghĩa  là  ý  niệm  của  chúng  sanh  chuyển  đổi  thế  nào  thì  ngài  dạy  thế  đó,  uyển 

chuyển,  không  cố  định,  đây  là  trí  huệ  chân  thật,  hoàn  toàn  không  bảo  thủ,  rất  uyển 

chuyển.  Nhưng  chúng  sanh  trong  ác  đạo,  chấp  trước  kiên  cố,  gặp  được  chư  Phật  Bồ 

Tát,  các  ngài  khuyên  bảo  họ,  họ  chịu  nghe  chăng?  Không  nghe,  không  chấp  nhận, 

không chấp nhận nên tiếp tục chịu tội. Chỉ cần họ có một niệm ăn năn, lập tức chư Phật 

Bồ tát hiện tiền, các ngài vô cùng từ bi. Quí vị có một niệm muốn học, muốn học là Bồ 

tát đến dạy ngay, không có ý niệm này thì Bồ tát chẳng hiện tiền, không có ý niệm này, 

thỉnh  thoảng  các  ngài  hiện  một  tí,  dụ  quí  vị,  hướng  dẫn  quí  vị,  quí  vị  thấy  rồi  muốn 

học, muốn học thì các ngài đến dạy. 

Chư Phật Bồ Tát từ đâu mà có? Từ tự tánh biến hiện ra. Trong tam thời hệ niệm, 

thấy trong cuốn trung phong: “duy tâm tịnh độ, tự tánh di đà”, thì quí vị sẽ biết được. 

Đức Phật A Di Đà từ đâu mà có? Đức Phật A Di Đà là tự tâm của mình biến hiện ra, 

bản tâm chưa bao giờ xa rời quí vị, mọi thời mọi chốn đều không xa rời quí vị, cho nên 

một niệm là Phật hiện tiền. Ngày nay chúng ta niệm Phật A Di Đà, nhưng sao đức Phật 

Tập 66  105 



A Di Đà không hiện tiền? Đức Phật A Di Đà hiện tiền, thật sự đã hiện tiền, nhận được 

sự cảm ứng, vì sao ta không thấy được? Bản thân ta có nghiệp chướng, nên biết bản 

thân ta có nghiệp chướng. Những việc này do Chương Gia đại sư nói cho tôi biết, nếu 

tiêu trừ được nghiệp chướng rồi, quí vị muốn thấy tướng gì sẽ hiện ra tướng đó. 

Lần đầu tiên tôi đến Hongkong giảng kinh, đó là năm 1977. Giảng kinh khi đó 

không có giảng đường lớn như thế này, thư viện của Phật Giáo Trung Hoa, quí vị đến 

tham quan thì sẽ biết, là một căn phòng nhỏ, một phòng khách, căn phòng nhỏ, đại khái 

lớn hơn phòng thu hình này một chút, chưa hơn trăm người, chật cứng, không thể đi lại 

được. Thời đó ở Hongkong rất nhiều pháp sư đến nghe kinh, Thánh Nhất pháp sư cũng 

thường đến nghe. 

Khi  đó  TQ  chưa  hoàn  toàn  mở  cửa,  có  thể  đến  đó,  thầy  ấy  đến  TQ.  Pháp  sư 

Nhân Đức ở Cửu Hoa Sơn mời thầy giảng kinh Địa Tạng, thầy hỏi tôi đi được không? 

Thầy ấy sợ. Tôi nói thật hiếm có, nếu đủ nhân duyên rồi thầy cứ đi đi, có thể sau này 

không còn nhân duyên nữa, nắm bắt cơ hội, thầy cứ đi đi. Thầy đã đi, giảng kinh một 

tháng, rất cẩn thận, thận trọng sợ nói sai, thầy giảng kinh viết thanh bài giảng, nương 

vào bài giảng để nói, thầy có đưa cho tôi xem bài giảng này, tôi rất thích. 

Thầy từng có ba người xuất gia là đồng tham đạo hữu. Lần đầu tiên đến núi Phổ 

Đà, lễ bái Quán Âm Bồ Tát. Đến động Triều Âm, ba người đều ở ngoài cửa động lễ 

bái, lễ bái nửa tiếng đồng hồ thì Bồ Tát Quán Âm xuất hiện, ba người đều thấy được. 

Khi trở về trên đường đi nói chuyện với nhau, mọi người đều hoan hỷ, tôi thấy được 

rồi, hỏi người kia có thấy không? Tôi thấy rồi. Thầy thấy như thế nào? Ba người thấy 

hoàn toàn không giống nhau. Thánh Nhất pháp sư thấy, giống như Bồ tát Địa Tạng đội 

mũ Tỳ Lô, toàn thâm màu vàng, ngài hiện tướng này. Vị pháp sư thứ hai thấy giống 

như Bạch Y Quán Âm, thường vẽ Bạch Y Quán Âm. Vị thứ ba thấy thầy xuất gia tỳ 

kheo, ngài hiện tướng xuất gia. Ba người đều thấy, ba hình tướng không giống nhau. 

Bồ Tát tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng, tâm của mỗi người không giống nhau, sự 

thành khẩn không giống nhau, thanh tịnh không giống nhau, từ bi không giống nhau, 

nên sự cảm ứng không giống nhau. Đây là tướng không có tướng nhất định, ba người 

thấy không giống nhau. Quí vị cần nên hiểu điều này, biết được tất cả pháp không có 

định pháp, nó thiên biến vạn hóa, thì  còn chấp trước làm  gì? Còn phân biệt  làm gì? 

Cho nên đức Phật dạy, không phân biệt chấp trước, không khởi tâm động niệm, gọi là 

chánh quán, là cái nhìn chính xác, nghĩa là không có ý kiến của riêng mình, mới thấy 

được sự bất định ở bên ngoài, ý niệm của mỗi con người đều bất định, nên hiện tướng 

không giống nhau, đây chính là pháp vô định tánh. 

106  Tập 66 



 3- DUYÊN KHỞI TƢƠNG DO 

  Vị  duyên  khởi  chi  pháp,  đệ  tướng  do  tích,  nhiên  pháp  giới  duyên  khởi,  nghĩa 

 môn vô lượng, lược cử thập nghĩa, duyên khởi phương thành. Cố vân duyên khởi tướng 

 do dã. 

Duyên  khởi  nghĩa  là  gì?  Nghĩa  là  tất  cả  pháp  từ  đâu  mà  có,  tất  cả  pháp  thể  là 

không, bất khả đắc. Bậc A La Hán biết được chân tướng sự thật này, bậc Bích Chi Phật 

cũng  biết  được,  dễ  hiểu.  Cho  nên  hàng  A  La  Hán,  đạt  được  trí  huệ  là  nhất  thiết  trí, 

nghĩa là biết được tất cả pháp, đều là không, đều là giả. Kinh Kim Cang nói: “phàm sở 

hữu tướng, giai thị hư vọng”, “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”, A La 

Hán chứng được, cho nên biết được tổng tướng của tất cả pháp, tổng tướng là không. 

Kinh Bát Nhã nói: “tất cả pháp là vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Bậc A La 

Hán  biết  được  tổng  tướng.  Nhưng  tướng  sanh  khởi  như  thế  nào,  thì  họ  không  biết 

được,  đây  gọi  là  đạo  chủng  trí.  Đạo  là  đạo  lý,  đạo  lý  gì  sanh  khởi;  chủng  là  chủng 

chủng pháp, chủng chủng pháp nghĩa là tất cả pháp, tất cả pháp từ đạo lý gì sanh khởi, 

nói về duyên khởi, cho nên ở đây nói về đạo chủng trí. Đạo chủng trí là trí huệ của Bồ 

Tát, Bồ tát biết được, biết được pháp này từ đâu mà có, cũng biết được tổng tướng của 

nó  nữa, cho nên Bồ Tát cao hơn A La hán một bậc. 

Pháp duyên khởi rất phức tạp. Kinh Hoa Nghiêm dạy rằng: sự sanh khởi của tất 

cả  pháp  là  vô  lượng  nhân  duyên.  Trong  kinh  đức  Phật  dạy  về  bốn  duyên  sanh  khởi 

pháp,  nghĩa  là  quy  nạp  vô  lượng  nhân  duyên  thành  bốn  duyên,  đây  là  phương  tiện 

trong việc giảng dạy của đức Phật, ngài đã quy nạp thành bốn loại: thân nhân duyên, sở 

duyên  duyên,  vô  gián  duyên,  tăng  thượng  duyên.  Bốn  duyên  này  đều  rất  phức  tạp. 

Thân nhân duyên là tự tánh, chúng ta có thể hiểu được. Sở duyên duyên vô cùng phức 

tạp, sở duyên duyên là gì? Sự khởi tâm động niệm trong từng sát na, ý niệm này thiên 

biến vạn hóa, cùng một ý niệm nhưng mạnh yếu không giống nhau, tương tục không 

giống nhau, nhưng cảnh  giới bên ngoài  chịu  ảnh  hưởng.  Bất  luận  là  ý  niệm  gì,  là  vô 

tình  hay  cố  ý,  nên  biết  rằng,  ý  niệm  như  tín  hiệu  phóng  xạ,  chúng  ta  không  ngừng 

phóng xạ, cũng không ngừng tiếp nhận, tiếp nhận tín hiệu từ bên ngoài, sẽ ảnh hưởng 

đến chính mình. Chúng ta phát ra cũng ảnh hưởng đến người khác, chẳng những ảnh 

hưởng đến người khác, mà còn ảnh hưởng đến hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa. Hơn nữa 

là ảnh hưởng đến biến pháp giới hư không giới, vì sao? Ngày xưa chúng ta không hiểu, 

nhưng sau khi  học Hòan  Nguyên Quán  rồi  thì  biết  được. Trong Hoàn  Nguyên Quán 

nói: Bất luận là vật chất hay tinh thần, nó là một hiện tượng ba động, ba động này nhỏ 

hơn,  yếu  hơn  đi  nữa,  thì  phạm  vi  ảnh  hưởng  của  nó  bao  lớn?  Trong  Hoàn  Nguyên 

Quán nói về ba loại chu biến:  

Tập 66  107 



Thứ nhất là chu biến pháp giới, điều này thật đáng sợ! Một ý niệm cực kỳ nhỏ 

bé, như Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng ta có một phần ba trăm hai mươi triệu, thời 

gian bằng một khảy móng tay, một niệm trong đó, chu biến pháp giới. Chúng ta không 

thể tưởng tượng được, khoa học lượng tử ngày nay cũng không thể tưởng tượng được, 

tôi chưa từng nghe họ nói như vậy. Họ chỉ nói đến khởi tâm động niệm, sẽ ảnh hưởng 

đến sức khỏe của chính mình, ảnh hưởng đến tâm trạng không ổn định của mình, ảnh 

hưởng đến những người xung quanh, những người trong gia đình mình, ảnh hưởng đến 

hiện tượng vật chất ở bốn xung quanh, đều chịu ảnh hưởng. Họ cũng nói rằng nếu quí 

vị ở bên ngoài, thì sẽ ảnh hưởng đến hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa. Các nhà khoa học 

chỉ nói đến đây, chứ họ chưa nói đến chỗ chúng ta còn ảnh hưởng đến tinh cầu khác, 

ảnh hưởng đến tinh hệ khác nữa, họ chưa nói đến. Nhưng Phật pháp đã nói rằng, trong 

biến pháp giới hư không giới, quí vị ở đây khởi một ý niệm thì tất cả đều biết hết, họ 

nhận được thông tin này. Cho nên thông tin này bất luận là vô tình hay cố ý,  là thiện 

niệm hay ác niệm, chỉ cần khởi một niệm là biến pháp giới hư không giới, chư Phật Bồ 

tát  đều  nhận  được  hết.  Ý  niệm  của  các  ngài  khởi  lên  đều  là  chánh  diện,  đều  là  tốt, 

chúng ta cũng nhận được. Nếu các ngài không khởi lên những ý niệm này, thì thế giới 

này đã bị nổ tung từ lâu rồi. Chúng ta nhận được ân đức từ các ngài, các ngài lấy thiện, 

lấy chánh diện truyền đến cho ta, nếu chúng ta cũng đem chánh diện đến cho các ngài 

thì ổn rồi, những thiên tai hiện nay sẽ được giảm nhẹ đi, sẽ được hóa giải. Giới khoa 

học lượng tử đã khẳng định đạo lý này, họ nói sự thật đúng là như vậy. Cho nên sống 

trong thế giới thiên tai trùng trùng này, các ngài đã cho ta niềm tin, cho ta tia hy vọng. 

Chúng ta có năng lực điều chỉnh nếp sống xã hội, và môi trường tự nhiên trở nên tốt 

hơn, điều chỉnh trở lại bình thường. 

“Duyên khởi tướng do”. Đại sư Thanh Lương rất từ bi, ngài đã nói lên 10 điều, 

trong tổng đề mục gọi 10 điều này là Duyên Khởi Thập Nghĩa. 10 điều nghĩa là một 

điều này giảng rộng ra. Quí vị xem, trí huệ của Bồ Tát, Bồ Tát biết được vũ trụ như thế 

nào. Trong kinh Hoa Nghiêm Sớ Sao, đại sư Thanh Lương trích trong Sớ Sao:  

 Duyên khởi giả, vị chư pháp sở khởi nhân duyên, đệ tướng nhiếp trì, thiệp nhập 

 vô ngại, phân vi thập chủng, dĩ thích tiền Thập Huyền Môn chi nghĩa. 

Thực tế mà nói, đoạn này giảng giải về những điều trước đây chúng tôi đã giảng. 

Duyên khởi tương do có 10 nghĩa:  

 1- chƣ pháp các dị nghĩa.  Chư Pháp các dị giả, vị chư pháp duyên khởi các bất 

 đồng dã, cái chư pháp đệ hỗ tương vọng, yếu tu thể dụng các biệt, bất tương tạp loạn, 

108  Tập 66 



 phương thành duyên khởi. Kinh vân: đa trung vô nhất tánh, nhất diệc vô hữu đa, thị 

 dã. 

Điều thứ nhất giảng giải cho chúng ta biết, trong kinh đức Phật thường nói về 

duyên  khởi.  Ở  đây  nói  có  nhân-  duyên-quả,  ngài  không  nói  nhân  khởi  mà  nói  duyên 

khởi. Vì sao không nói nhân? Nhân muốn thành quả trong đó nhất định phải có duyên. 

Nếu không có duyên  thì nhân chẳng thể biến thành quả. Giống như một hạt dưa, hạt 

dưa muốn kết thành quả, nếu hạt dưa này không có duyên, chúng ta đạt nó vào trong ly 

uống  trà  thì  nó  sẽ  không  có  duyên,  để  100  năm  cũng  chẳng  thể  kết  thành  quả  dưa. 

Duyên của nó là gì? Duyên của nó là đất, phải có phân bón,  không khí, nước, ánh nắng 

mặt trời, con người chăm sóc nó đây là tăng thượng duyên. Có đầy đủ những điều kiện 

này, nó lớn lên trông rất đẹp mắt, nó sẽ đâm chổi, nẩy lộc, khai hoa, đậu quả, thiếu một 

thứ cũng không được. 

Qua đây quí vị sẽ thấy được, pháp giới duyên khởi là vô lượng nhân duyên. Cho 

nên duyên mỗi mỗi đều khác biệt, giống như ví dụ chúng tôi vừa đưa ra, chủng tử là 

nhân, thân nhân, đất là duyên, đất và nước không giống nhau, nước và ánh nắng mặt 

trời không giống nhau, ánh nắng mặt trời và không khí không giống nhau. Nó phải có 

đầy đủ những điều kiện để nó sanh trưởng, duyên là điều kiện. Phải có đầy đủ nhiều 

điều kiện nó mới có thể sanh trưởng. 

Chư  pháp:  Pháp không giống nhau, duyên cũng không giống nhau. Con người 

đến thế gian này, đây là duyên. Nhân là gì? Nhân cơ bản là một thứ, là tương đồng, 

chính  là  tâm  hiện  thức  biến,  điều  này  hoàn  toàn  tương  đồng,  tất  cả  pháp  đều  không 

ngoại lệ. Nhưng chúng ta đầu thai vào cõi nhân gian này, chọn cha mẹ, đây là duyên 

phận. Vì sao quí vị chọn cặp vợ chồng kia làm cha mẹ mình? Sao không chọn người 

khác? Trong kinh đức Phật giải thích rằng. Cha mẹ và con cái là do duyên, nếu không 

có duyên, đối diện cũng không nhìn thấy, không tìm thấy. Duyên gì? Đức Phật nói có 

bốn loại duyên: 

Thứ nhất là báo ân. Trong đời quá khứ quí vị có duyên với người đó, cha mẹ này 

có ân với quí vị,  gặp lại vô cùng hoan hỷ, quí vị đến để đền ơn. Đứa trẻ đến để báo ân 

rất tốt, đỡ phải lo, hiếu tử hiền tôn mà! Nó rất thông mình, ngoan ngoãn, biết nghe lời. 

Quí vị hiểu được đạo lý này rồi,  hãy kết thiện duyên rộng lớn với con người, kết ân 

huệ rộng, thì mới có nhiều người báo ân chứ. 

Thứ hai là báo oán: Nghĩa là trong đời quá khứ quí vị là kẻ thù của nhau, nó sinh 

vào gia đình quí vị để báo oán, để báo thù. Chuyện này phiền phức lớn, đứa trẻ này 

trong tương lai là kẻ phá phách, nó sẽ khiến cho quí vị nhà tan cửa nát, nó đến báo oán 

Tập 66  109 



mà. Xã hội ngày nay, trẻ tốt thì ít, trẻ xấu lại nhiều. Nguyên nhân gì vậy?  Cha mẹ quí 

vị có nhiều ân đức bố thí cho mọi người, hay ý niệm tự tư tự lợi, muốn chiếm đoạt của 

người khác nhiều? Đạo lý ở chỗ này. 

Thứ  ba  là  đòi  nợ.  Nghĩa  là  quí  vị  thiếu  tiền  nó,  nhưng  không  nợ  mạng  nó,  nó 

không đòi mạng quí vị đâu, nhưng kiếm được tiền thì phải trả cho nó, gọi là quỷ đòi 

nợ.  Nếu  thiếu  nợ  ít,  đứa  trẻ  nuôi  lên  ba  lên  bốn  sẽ  chết  đi.  Vì  sao?  Quí  vị  thiếu  bao 

nhiêu tiền thì tốn bấy nhiêu đó thôi, đòi hết nợ thì nó đi, nó không có tình cảm gì với 

quí vị, quí vị yêu quí nó nó cũng chẳng có tình cảm với quí vị. Nếu thiếu nợ nhiều, có 

thể nó phải đòi đến năm 10, 20 tuổi, nuôi ăn học tốt nghiệp đại học, lấy được học vị 

tiến sỹ xong thì chết, đó là đòi nợ nhiều. 

Thứ tư là trả nợ: Nghĩa là đứa trẻ này thiếu nợ cha mẹ, cho nên nó chăm lo đời 

sống vật chất cho cha mẹ rất chu đáo, cũng phải xem nó thiếu nợ bao nhiêu, thiếu nợ 

nhiều  thì  phải  trả  nhiều,  nó  sẽ  chăm  lo  đời  sống  vật  chất  cho  cha  mẹ  thật  hậu.  Nếu 

thiếu nợ ít, cuộc sống của cha mẹ, nó miễn cưỡng cung cấp cho một ít đủ ăn là được 

rồi, không cho dư, nó không lo cho cuộc sống của cha mẹ thật đầy đủ đâu. Sự việc này 

chúng tôi tận mắt chứng kiến, coi cha mẹ là người gì? Coi cha mẹ giống như người ở 

vậy. Cha mẹ lớn tuổi rồi, cũng phải có một người ở chăm lo cho, nhưng con cái xem 

cha  mẹ  như  người  ở  vậy,  tiền  sinh  hoạt  hàng  tháng  tính  chặt  chẽ.  Chưa  học  Phật  thì 

chẳng biết được, học Phật rồi sẽ hiểu đây là trả nợ. Trong đời quá khứ cha mẹ thiếu nợ 

nó không nhiều, nên phải trả nợ ít. 

Đức Phật dạy nếu không có bốn duyên trên đây thì chẳng đến gia đình này. Học 

Phật rồi phải làm gì với gia đình mình đây? Đức Phật dạy chuyển nghiệt duyên thành 

pháp  duyên.  Dạy,  quí  vị  hãy  dạy  họ,  dạy  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả.  Hãy  hóa  giải 

những oan gia trái chủ trong đời quá khứ thành pháp duyên. Quí vị xem, chẳng phải 

những điều ta đang học đây sao? Không có định pháp mà, pháp vô định pháp, xem quí 

vị  biết  chuyển  đổi  hay  không.  Khi  Phật  pháp  chưa  truyền  vào  TQ,  lão  tổ  tông  của 

chúng ta đã biết đạo lý này, cho nên lão tổ tông chú trọng cội rễ giáo dục, cội rễ giáo 

dục là chuyển đổi duyên, chẳng phải không chuyển đổi được duyên, chuyển được. Quí 

vị dạy họ, họ chuyển đổi được rồi, quí vị trở thành người ân lớn đức lớn đối với họ. Vì 

sao vậy? Đúng ra họ là những người báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ. Ngày nay quí vị 

chuyển đổi được họ rồi, dạy họ trở thành bậc hiền nhân, thánh nhân, thành chư Phật Bồ 

tát, ân đức này to lớn vô cùng. 

Học Phật thời xưa, ngày nào chư vị pháp sư cũng dạy học, giảng kinh, cho nên 

người học Phật thật sự có giác ngộ. “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”, Phật giáo 

110  Tập 66 



ngày nay không còn làm như vậy nữa. Điều này chúng ta cần nên biết. Không còn Phật 

giáo thì nhân loại thật đáng thương. Giống như đi biển không còn ngọn hải đăng, quí vị 

mù quáng trong biển lớn, không phương hướng, khổ sở biết bao. Hiểu thấu chân tướng 

sự thật này rồi, sẽ biết được bậc cổ thánh tiên hiền không hề có một chút tư tâm. Có tư 

tâm  thì  làm  sao  có  thể  thành  thành  thành  hiền,  sao  có  thể  thấy  tánh,  sao  có  thể  thấy 

được  chân  lý.  Tự  tánh  và  chân  lý  ở  ngay  trước  mặt,  nhưng  nếu  có  tư  tâm  thì  cũng 

chẳng  thể  thấy  được.  Cho  nên  bắt  buộc  phải  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước,  mới có thể thấy tánh,  mới  có thể thấy được chân lý. Mới  hiểu được kiếp này 

được  làm  người  rồi,  phải  thực  hành  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả.  Đó  là  gì?  Đó  là  sự 

nghiệp của chư Phật Bồ tát, sự nghiệp của thánh hiền. Như thế mới thật sự là ân đức bố 

thí đối với xã hội, đối với tất cả chúng sanh. Đạo lý chẳng phải khó hiểu, có chiều sâu 

nhất định, nhưng chẳng phải là khó hiểu. Ngày nào cũng học, huân tập thời gian dài, sẽ 

giác ngộ. Giác ngộ rồi, hạnh phúc của mình, sức khỏe của mình, thọ mạng của mình, 

đều nằm trong tầm tay của chính mình. Quí vị có thể thay đổi chính mình, thay đổi gia 

đình, thay đổi sự nghiệp, thay đổi xã hội, thay đổi sơn hà đại địa. Điều này đã được các 

nhà lượng tử lực học chứng minh. Thật may mắn, nếu không có khoa học chứng minh, 

chúng tôi  giảng về những thứ này không dễ dàng như vậy đâu. May mắn các nhà khoa 

học đã làm chứng giúp tôi. 

Ở  đây  nói  về  duyên  khởi  của  các  pháp  không  giống  nhau.  Chúng  tôi  lấy  con 

người làm ví dụ, lấy thực vật làm ví dụ, lấy hoa cỏ cây cối làm ví dụ, lấy sơn hà đại địa 

làm ví dụ. Quí vị quan sát kỹ sẽ hiểu rõ. Ở trong đây khai mở trí huệ. Chúng ta đối với 

con người, sự việc,  muôn vật như thế nào, mới  có thể đạt  được thuần chánh không 

nhiễm tà. 

 “Cái chư pháp đệ hỗ tương vọng, yếu tu thể dụng các biệt, bất tương tạp loạn, 

 phương thành duyên khởi”. 

Duyên khởi có quy luật, ai chế định ra quy luật này? Đây là tánh đức. Nếu dùng 

cách nói thời nay thì gọi là quy luật của đại tự nhiên. Ví dụ con người, chúng ta hãy tư 

duy kỹ về vấn đề này, đến nay các nhà khoa học vẫn chưa thể giải thích. Con người khi 

đầu thai, linh hồn đi đâu? Nó dung hợp thành một thể với tinh cha huyết mẹ. Đó là một 

tế bào. Vì sao tế bào này ở trong tử cung lại lớn thành một cơ thể phức tạp như vậy? 

Bên ngoài có nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, bên trong có ngũ tạng lục phủ, không hề khiếm 

khuyết một tí nào. Nó lớn lên ra sao? Nhìn từ khía cạnh vật chất, như tinh trùng, trứng, 

quí vị xem trong đó có cái gì? Không tìm thấy. Đó là vật chất, bên trong bắt buộc phải 

có tinh thần. Đầu thai nghĩa là linh đi vào bên trong. Đạo Phật gọi là thần thức, Pháp 

Tướng tông gọi là a lại da. A lại da này đi vào trong. Kỳ thật trong trạng thái này, dùng 

Tập 66  111 



thuật thôi miên thật không thể nghĩ bàn! Thôi miên vào đó, nó có cảm giác, biết được 

môi trường nó sinh sống, và nói ra, đúng là không thể nghĩ bàn. 

Các  nhà  khoa  học  phương  tây  đã  làm  qua  thí  nghiệm  này.  Họ  đưa  ra  kết  luận, 

người xưa nói về thai giao rất có lý. Tuy chưa thành hình một con người, nhưng nó đã 

cảm nhận được sự khởi tâm động niệm của người mẹ, ăn uống ngủ nghỉ của người mẹ 

ảnh hưởng đến nó. Ở TQ, tôi tin rằng vấn đề thai giáo, tuyệt đối không phải thời Thái 

Nhậm  mới bắt đầu. Thái Nhậm là  mẹ  của Chu Văn Vương, tuyệt đối không phải bắt 

đầu từ bà ấy, trước thời bà ấy đã có rồi. Điều này nói lên rằng từ thời xa xưa, lão tổ 

tông  của  chúng  ta đã  hiểu  được  đạo  lý  này,  đã  biết  được  chân  tướng  sự thật  này  rồi, 

cho nên mới chú trọng vấn đề thai giáo như thế. 

Cổ  thánh  tiên  hiền,  dạy  trẻ  thơ,  họ  đã  đem  đạo  lý  này,  viết  vào  trong  Tam  Tự 

Kinh, đây chẳng phải là việc nhỏ mà là đại sự đấy. Trẻ thơ biết đọc Tam Tự Kinh, ý 

nghĩa trong đó thâm sâu, “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, câu này thật ghê gớm. Nói về 

tự tánh đấy! Thiện ở đây có nghĩa là gì? Thiện có nghĩa là vạn đức vạn năng trong tự 

tánh.  Các  nhà  khoa  học  ngày  nay  gọi  là  tiểu  quang  tử.  Tiểu  quang  tử  này,  nhỏ  hơn 

nhiều so với tinh trùng và trứng, không thể so sanh được. Mắt thường thấy được tinh 

trùng, tiểu quang tử phải dùng kính hiển vi cao độ mới thấy được. Trong đó có gì? Có 

đủ thông tin của vũ trụ, đều ở trong đó. Quí vị nên biết, trứng thụ tinh trùng, trong đó 

có đầy đủ thông tin của cả vũ trụ. Quí vị chăm lo vun bồi cho nó, sao không thể vun 

bồi thành một vị thánh nhân chứ? Nếu hiểu được đạo lý này mà vun bồi, thì có thể vun 

bồi trở thành một vị Phật đấy. Vì sao? Bởi họ vốn là Phật, vốn là thánh nhân mà! Đây 

chẳng phải là gặp duyên, dần dần lớn lên không giống nhau đó sao? Duyên bất đồng 

mà! Người mẹ phải hiểu được đạo lý này, nghĩa là khi mang thai khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác đều phải như lý như pháp. Đứa trẻ này hoàn toàn được hun đúc bằng 

chánh  khí,  cho  nó  môi  trường  tốt.  Sau  khi  đứa  trẻ  chào  đời  người  mẹ  phải  làm  tấm 

gương tốt cho nó. Cội rễ giáo dục là ba năm - 1000 ngày, từ khi đứa trẻ chào đời cho 

đến năm ba tuổi, đây là thời điểm then chốt. Không phải là dạy nó đọc Đệ Tử Quy, mà 

cha mẹ phải thực hành Đệ Tử Quy cho nó thấy, là thân giáo chứ không phải ngôn giáo. 

Khi chào đời rồi nó sẽ mở mắt nhìn, lỗ tai biết nghe, nó đang bắt chước, đang học đấy. 

Thực tế mà nói, chẳng phải chào đời nó mới học, mà ở trong tử cung của người mẹ nó 

đã bắt đầu học rồi. Điều này mọi người không biết. Nếu không có thuật thôi miên thời 

cận đại thì chúng ta cũng chẳng biết được. Nếu chỉ nghe lời đức Phật nói trong kinh, có 

lẽ chúng ta cho là thần thoại, rất khó tin. Sau khi dùng thuật thôi miên, chúng ta mới 

biết được, đức Phật quá giỏi, vì sao cuộc sống của một đứa trẻ trong tử cung người mẹ 

mà ngài biết được? Có trong kinh điển. Cứ bảy ngày thai nhi trong tử cung lại có sự 

112  Tập 66 



thay đổi, đức Phật nói rất rõ ràng, ngài quá giỏi! Sao ngài biết được? Thành Phật rồi, 

đúng là vô sở bất tri, vô sở bất năng. Không hỏi, ngài như người không biết gì, nhưng 

hỏi ngài, thì điều gì ngài cũng biết, ngài sẽ giải thích một cách rõ ràng minh bạch. Ngài 

không hề có một chút tạp, một chút loạn nào. 

Thành duyên khởi nghĩa là kết quả hiện tiền, cho nên ý niệm thật sự không thể 

nghĩ bàn, nó làm chủ tất cả. Ý niệm của con người chẳng thể không chánh. Trong Phật 

pháp,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  không  làm  trái  ngược  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng 

Thiên, Thập Thiện Nghiệp, đó là chánh. Ba cội rễ Thích Đạo Nho, đây là nền văn hóa 

truyền thống. Sau khi nắm vững ba cội rễ này rồi, học ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, 

bát đức của nhà Nho. Đó là gì? Là nền tảng của thánh hiền, cần cha mẹ và thầy giáo 

làm tăng thượng duyên, quan trọng nhất là phải làm cho đứa trẻ thấy. Có được nền tảng 

này  rồi,  lại  có  duyên  gặp  được  Phật  pháp,  chuyển  từ  thánh  hiền  thành  Phật  Bồ  Tát. 

Trong đạo Phật gặp được bạn lành, gặp được vị thầy giỏi. 

Con người thời nay thật đáng thương, không biết được mình đến thế gian này để 

làm gì, thật đáng thương! Đến thế gian này tự tư tự lợi, tranh danh đoạt lợi, họ đến thế 

gian này để làm gì? Đến thế gian này tạo ác nghiệp, để chuẩn bị đi đâu? chuẩn bị về ba 

đường ác. Quí vị nghĩ xem có oan ức không? Trong đạo Phật nói được thân người rồi, 

cần nên làm gì? Ở cõi nhân gian nghiêm chỉnh tu tập, hướng thượng vươn lên, kiếp này 

ở cõi người, kiếp sau ở cõi trời. Cõi trời có 28 tầng, từng tầng vươn lên, sau đó siêu 

việt  luân hồi lục  đạo,  chứng quả  A  La  hán.  Như  thế  mới  không  uổng  một  kiếp  được 

làm người. Nếu không hiểu được đạo lý này mà làm càn làm bậy, thuận theo tập khí 

phiền não của mình thì phiền phức lớn, lai sanh chắc chắn ở tam đồ. 

Tam đồ khổ, thời  gian  ở tam đồ dài.  Vì sao vậy? Vì nghiệp chướng của  mình 

phải tiêu trừ hết, tiêu trừ hết rồi mới được ra khỏi tam đồ trở lại cõi người. Có được cơ 

hội lần nữa, quí vị phải hướng thượng vươn lên. Nếu không gặp được thiện duyên, mà 

gặp  phải  những  tập  khí  ác,  vẫn  còn  những  tập  khí  ác  trong  tam  đồ,  lại  gặp  phải  ác 

duyên thì phiền phức to. Cho nên ở cõi người được mấy ngày lại phải trở về ác đạo, trở 

về tam đồ rồi. Chẳng phải trong kinh Địa Tạng có nói như vậy sao? Mới ra được mấy 

ngày, sao lại trở về đó nữa rồi? Sự việc này chúng ta cũng thường thấy. 

Chư Phật Bồ Tát thấy lỗi mà không trách điều này cũng rất tự nhiên. Thôi được, 

ngươi cứ đi vài vòng, đi mệt rồi thì ngươi sẽ giác ngộ, nghĩ rằng mình không thể làm 

nữa,  khổ  quá  rồi,  không  thể  làm  nữa!  Như  thế  quí  vị  mới  nghĩ  đến  chuyện  hướng 

thượng  vươn  lên.  Niềm  vui  hướng  thượng  vươn  lên  đó,  nói  thiệt  với  quí  vị,  người 

thường không thể nào tưởng tượng được đâu, trong đó có chân lạc đấy. Ăn uống vui 

Tập 66  113 



chơi ở thế gian này, tôi thường ví nó là hút thuốc phiện, hút á phiện, chứ chẳng phải là 

chân lạc, chỉ cho con người chút cảm giác lâng lâng thôi. Học tam giáo Thích Đạo Nho 

đó mới là chân lạc. Cũng có nghĩa là không đi ngược lại luân lý, đạo đức, nhân quả, đó 

mới là chân lạc. 

Đối với môi trường vật chất, cái đó không quan trọng, đó là gì? Là phước báo, do 

tu  mà  có,  chứ  không  phải  của  tự  tánh.  Nếu  quí  vị  thấy  tánh  thì  tốt  rồi,  thấy  tánh  thì 

phước báo trong tự tánh hiện tiền, đúng như lời người xưa nói: “lấy không tận, dùng 

không hết”, phước báo đó là chân. Phước báo khi chưa thấy tánh là gì?  Là do tu mà 

có, do lâm thời tu, không dùng được phước báo của tự tánh, nó không khởi dụng. Có 

đó, không hề tổn thất tí nào, nhưng không khởi dụng, không dùng được. Người này tu, 

phước báo đó không ngoài tiền tài, thông minh trí huệ, mạnh khỏe sống lâu. Đức Phật 

dạy chúng ta phương pháp tu lâm thời này, tu bố thí, bố thí tài được giàu sang, bố thí 

pháp được thông minh trí huệ, bố thí vô úy được mạnh khỏe sống lâu. 

Ta thấy người có đầy đủ ba phước báo này, ba loại đều có nhiều, lịch sử TQ có 

một người, có thiệt chứ không giả đâu, Hoàng đế Càn Long đấy. Ông ta tự xưng mình 

là lão nhân thập toàn. Đời quá khứ tu nhiều phước, nghĩa là tu ba loại bố thí này. Quí 

vị  xem,  quí  làm  thiên  tử,  phú  giàu  bốn  biển,  làm  hoàng  đế  60  năm,  làm  thái  thượng 

hoàng 4 năm. Trong lịch sử TQ nói đến người có phước không ai hơn được ông ấy. 

Trước thời Càn Long không có người như vậy, sau thời Càn Long cũng không có ai. 

Nguyên nhân gì? Trong đời quá khứ, chẳng phải một đời. Làm một người lãnh đạo đất 

nước, thông thường mà nói không có 10 đời hành thiện, thì chắc chắn chẳng thể làm 

được, lấy đâu ra phước báo lớn như vậy? Phước báo như Càn Long, phải mấy chục đời 

tu tập, mới được hưởng quả báo như vậy. Nói cho quí vị biết, mấy chục đời tu tập, một 

đời làm hoàng đế là hết. Hưởng hết phước báo rồi, hoàng đế Càn Long sẽ đi đâu? Đời 

sau lại đầu thai đến cõi người này, nhưng không được huy hoàng như vậy nữa. Vì sao? 

Bởi ông ấy còn chút phước dư, hưởng hết phước báo nhưng còn chút phước dư, giống 

như tập khí vậy, vẫn còn được mấy lần làm người ở cõi nhân gian này. Cuộc sống cũng 

tạm ổn, nhưng đời sau kém hơn đời trước một chút. 

Nếu thật sự thông minh giống như đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni cũng là vương tử, nếu không xuất gia là người kế thừa vương vị. Nói thiệt 

cũng không thua kém gì Càn Long đâu. Đời đời kiếp đức Phật Thích Ca Mâu Ni tích 

lũy công đức, ngài sẽ làm vị hoàng đế giỏi. Nhưng ngài đã biểu diễn cho ta xem, ngài 

làm Phật. Đời này  ngài  ở cõi nhân gian tu chứng quả vị cứu cánh viên mãn,  đúng là 

thông minh tuyệt đỉnh. Chúng ta hãy bình tĩnh quan sát sự việc này, sẽ khai mở trí huệ, 

sẽ không còn mê mờ trong vật chất dục vọng nữa. Một đời chứng được quả Phật cứu 

114  Tập 66 



cánh viên mãn. Đó là gì? Là duyên bất đồng. Càn Long tu phước báo nhiều như thế, từ 

nhỏ đã ở hoàng cung, ngày nay gọi là tiếp nhận nền giáo dục của hoàng gia. Đức Phật 

đã đi con đường này, năm 19 tuổi đức Phật Thích Ca Mâu Ni rời khỏi gia đình, ra đi 

tham học, tiếp xúc với nhiều tôn giáo, tiếp xúc với nhiều nhà khoa học, tư tưởng của 

ngài  đã  thay  đổi,  môi  trường  không  giống  nhau,  ngài  không  trở  về  làm  quốc  vương 

nữa. Sau khi khai ngộ ngài bèn giảng dạy, công đức dạy học rất lớn, ba loại bố thí này 

đã đạt đến đỉnh cao. 

Thứ  nhất  là  bố  thí  tài.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  không  tiếp  nhận  bất  cứ  sự 

cúng dường nào, tài gì? Bố thí nội tài, nghĩa là cơ thể, tinh thần, trí huệ, sức lực, ngài 

đã bố thí những thứ này. Quả báo bố thí nội tài, so với ngoại tài (tiền bạc), vượt trội 

hơn không biết bao nhiêu lần! Ngoại tài không thể so với nội tài. Đó là bố thí nội tài. 

Hàng ngày giảng kinh thuyết pháp là bố thí pháp. Giúp con người giải quyết những vấn 

đề nghi nan tạp chứng đó là bố thí vô úy. Hàng ngày ngài làm công việc này, làm suốt 

49 năm, viên mãn rồi. Quí vị nghĩ xem, một đời ngài đã tích được bao nhiêu công đức! 

Không  ai  có  thể  sánh  bằng  ngài.  Vì  sao  ngài  phải  thị  hiện  như  vậy?  Ngài  làm  cho 

chúng ta xem đấy. Ngạn ngữ có câu: “ chuyên môn xem phong cách, không chuyên 

môn xem tấp nập”, giới không chuyên môn chẳng nhận ra, nhưng người chuyên môn 

thì thấy  rõ ràng minh bạch. Thấy được rõ ràng rồi sẽ có sự lựa chọn, đó là gì? Là sự 

chọn lựa của trí huệ. 

Có thể nói rằng tôi vô cùng may mắn, cũng có nghĩa là gặp duyên thù thắng. Bản 

thân tôi không có năng lực lựa chọn, nhưng thầy giáo lựa chọn cho tôi. Bản thân tôi có 

lợi thế là biết nghe lời. Cho nên khi ở Đài Loan quen biết ba vị thầy, ba vị thầy này dạy 

tôi, tôi vô cùng biết ơn! Khi đó tôi không hề cúng dường cho ba vị thầy này, không hề 

nộp một xu tiền học phí nào. Thầy Phương đặc biệt dành thời gian, lợi dụng vào ngày 

chủ nhật, mỗi tuần hai tiếng đồng hồ, học trò chỉ có một mình tôi. Lúc đó đời sống sinh 

hoạt của tôi khó khăn, thầy ấy biết, không nộp cho thầy một xu nào cả, vô cùng cám ơn 

thầy!  Đối  với  Chương  Gia  đại  sư  cũng  như  vậy,  tôi  cũng  không  hề  cúng  dường  cho 

ngài  một  xu  nào,  theo  học  với  ngài  ba  năm.  Sau  khi  ngài  viên  tịch,  tôi  theo  học  với 

Thầy  Lý,  khi  đó tôi  đã  thôi  việc  rồi,  đôi  khi  thầy  Lý  còn giúp  cho tôi nữa.  Tôi  thiếu 

quần  áo  thầy  mua  cho  tôi,  thật  là  hiếm  có!  Thầy  giáo  hướng  dẫn  cho  tôi  con  đường 

thành  Phật.  Nương  vào  đâu?  không  gì  khác  ngoài  việc  nghe  lời,  nghe  lời  100%.  Có 

niềm tin đối với thầy giáo, có niềm tin đối với những điều mình học được, tin tưởng 

mình  có  thể  học  tốt,  không  dám  nói  là  học  thật  tốt,  chỉ  có  thể  nói  là  học  tốt.  Những 

điều này là nói về duyên. Ba vị thầy giáo của tôi đây không thể thiếu một người nào, 

Tập 66  115 



thiếu một người thì tôi không thể thành tựu. Cuối cùng phải có một người hộ trì nữa, 

điều này rất quan trọng. 

Ngày nay học điều xấu rất dễ dàng, có nhiều người giúp quí vị, học điều hay thì 

không  dễ  đâu,  có  nhiều  người  ghanh  tị,  nhiều  người  làm  chướng  ngại,  họ  luôn  luôn 

muốn đánh gục quí vị, cho nên điều này phiền phức lớn. Phải có được vị hộ pháp tốt. 

Khi tôi xuất gia, chỉ sống ở trong chùa 1 năm, sau này thì sao? Sau này không thể 

ở trong chùa nữa, họ không cho tôi  ở. Vì sao? Bởi tôi học giảng kinh nên họ không 

cần. Đạo tràng này không phải là giảng kinh, chỉ là tụng kinh bái sám thôi. Nếu tụng 

kinh bái sám thì họ hoan nghênh, còn muốn giảng kinh thuyết pháp thì đi nơi khác vậy. 

Tôi không có chỗ nào để đi. Ở Đài Bắc có một đạo tràng nhỏ giảng kinh, cũng là người 

bạn xuất gia của tôi_ pháp sư Huệ Nhẫn, người quí vị Hongkong biết vị này, sau này 

thầy đến Hongkong, thầy đã viên tịch mấy năm trước rồi. Thầy ấy thành lập một đạo 

tràng,  rất nhỏ.  Thầy  tụng  kinh  bái  sám  để  dành  được  một  số  tiền,  mua  được  căn  nhà 

mẫu giáo, ở Mộc San Đài Bắc Đài Loan. Mời tôi đến đó giảng kinh. Tôi ở đó khoảng 

10 tháng. Quí vị nghĩ xem, ý niệm thay đổi rồi đó, Thầy Lý thường nói tâm tư nhiều 

thay đổi. Tâm tư phàm phu thay đổi bất thường. 

Một hôm thầy nói với tôi, thầy ấy muốn học giảng kinh. Khi đó tôi đã học ở Đài 

Trung được một thời gian, tôi học được gần 10 năm ở Đài Trung. Thầy ấy hy vọng tôi 

đem những gì mình học được ở Đài Trung, bắt buộc trong ba tháng phải dạy lại cho 

thầy ấy biết. Tôi đâu có tài như vậy? Dù tôi có tài như vậy, nhưng trong ba tháng chưa 

chắc thầy ấy đã học được. Nếu không được thì sao? Nếu không được thì tôi phải ra đi. 

Thời gian tôi ở đó có giảng mấy bộ kinh nhỏ, có một số thính chúng, cư sỹ Hàn khi đó 

cũng là thính chúng. Gặp phải  chuyện này tôi  có nói với cô  ấy,  cô  ấy rất  nghĩa khí, 

người phương bắc đấy, cảm thấy hơi bất bình. Cô ấy thương lượng với tôi, mời tôi đến 

nhà cô ấy ở, dẫn tôi về nhà xem. Nhà cô ấy là một căn độc lập kiểu tây, một căn nhà 

hai tầng độc lập kiểu tây, con trai cô ấy ở tầng trên, có ba phòng. Tôi đến đó xem xong 

bèn dẫn cô ấy về Đài Trung, gặp Thầy Lý, xin thầy Lý chỉ dạy.  Thầy  Lý đã  đồng ý, 

cho nên tôi về nhà cô ấy ở. Quí vị nên biết, tôi đã ở nhà cô ấy 17 năm. Cô ấy giúp tôi 

tìm chỗ giảng kinh, như mượn phòng làm việc của bạn bè, mướn phòng của người ta. 

Cho nên chúng tôi giảng kinh không cố định một chỗ nào. Chỗ này giảng hai ba tháng 


lại phải đổi chỗ khác, mướn phòng. Bạn bè cô ấy mời một số người đến nghe, dần dần 

người đến nghe nhiều hơn. 17 năm sau tôi mới có được một thư viện nhỏ, thư viện đó 

đại khái lớn gấp ba lần phòng thu hình này thôi, thế là chúng tôi có một đạo tràng nhỏ 

ở Đài Bắc. Cô ấy đã giúp tôi 30 năm, giúp tôi 30 năm nên mới có sự thành tựu này. Ở 

nhà cô  ấy, nên không có ai làm phiền, ngày nào cũng giảng, cũng tập luyện, gọt dũa 

116  Tập 66 



nhiều lần đấy. Nếu không có duyên này thì chẳng thể làm được. Khi đó chỉ có hai con 

đường, một là tụng kinh bái sám, hai là hoàn tục, chỉ có hai con đường, không còn cách 

nào khác. Quí vị nghĩ xem khó khăn biết bao! 

Chịu nhiều vất vả như thế, cho nên tôi phát tâm giúp cho những người trẻ, người 

trẻ nào thật sự thích giảng kinh thuyết pháp tôi sẽ cúng dường, tôi hộ trì. Thật sự không 

có người giúp quí vị học giảng kinh thuyết pháp đâu. Tụng kinh bái sám có tiền, coi 

trọng đồng tiền thì tiêu rồi. Tiền xu thời xưa, người xưa đúng là có trí, tiền xu ngày xưa 

hình tròn, ở giữa có lỗ hình vuông, nó giống cái gì? Giống như cái gông, khi phạm tội 

phải  đeo  vào  cổ  vậy.  Tạo  hình  này  dạy  quí  vị  khi  thấy  tiền,  phải  biết  rằng  nó  không 

phải là vật tốt. Chẳng thể không cần, nhưng phải hết sức cẩn thận, cho nên nó có dụng 

ý. Quí vị thấy chữ “tiền”, đứng về mặt văn tự, một bên là kim, một bên là hai con dao. 

Hai con dao nghĩa là gì? Là hai người tranh dành nhau. Nhìn chữ đó là bảo ta phải hết 

sức cẩn thận, không tốt đâu. Người mà mắt chỉ thấy tiền thì tiêu đời rồi, mắt thấy tiền 

đó là địa ngục a tỳ. Quí vị nên biết, trong một hình tròn, ở giữa có lỗ vuông, đó là cửa 

địa ngục đấy, sao quí vị lại chui vào đó? 

Ngày nay in thành ngân phiếu, thành tiền giấy. Ai dùng tiền giấy vậy? Quỷ dùng 

chứ không phải người dùng đâu. Từ đó cho thấy người xưa rất có trí, người thời nay 

không thể nào sánh kịp. 

“Kinh vân”, kinh vân là chỉ cho kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm nói:   Đa 

 trung vô nhất tánh, nhất diệc vô hữu đa.  Chúng tôi thường giảng nhất đa bất nhị. Nhất 

chẳng phải định nhất, đa cũng chẳng phải định đa.  Ở đây nói về tất cả pháp là vô tánh. 

Tánh  này  không  phải  là  chân  tánh,  nó  có  nghĩa  là  tánh  chất  của  mỗi  việc,  cũng  biến 

hóa  vô  cùng.  Chúng  ta  phải  đối  phó  cách  nào?  Đức  Phật  dạy:  không  khởi  tâm  động 

niệm, pháp nhĩ như thị, nghĩa là tất cả pháp nó vốn như vậy, “chư duyên các dị”. 

Chúng ta thấy động vật, con người có duyên của con người, súc sanh có duyên 

của  súc  sanh.  Chủng  loại  của  súc  sanh  rất  nhiều,  duyên  của  mỗi  loài  đều  khác  nhau. 

Thực vật cũng rất nhiều loại, tất cả đều không giống nhau. Ngay cả sơn hà đại địa cũng 

chẳng  tương  đồng.  Chư  duyên  các  dị,  cho  nên  nó  mới  có  thể  hình  thành.  Nhưng  nói 

tóm lại một câu, là ý niệm của con người, ý niệm của con người tốt thì duyên sẽ thù 

thắng. Gia đình quí vị, người trong một gia đình, là do bán ân báo oan, đòi nợ trả nợ, 

rất phức tạp. Nếu ý niệm của quí vị chánh, tiêu chuẩn của chánh là luân lý, đạo đức. 

Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều tương ưng với nhân nghĩa lễ trí tín, tương 

ưng với  lễ nghĩa liêm sỉ, tương ưng với  trung hiếu nhân ái  tín nghĩa hòa bình, thì  ý 

niệm của quí vị thuộc về chánh, đạt đến chỗ chánh. Tất cả những điều bất chánh chịu 

Tập 66  117 



ảnh hưởng của quí vị, nên biến thành chánh hết. Tuy người tà nhiều nhưng tà không 

thắng  chánh.  Chỉ  cần  duy  trì  được  chánh  niệm,  tà  niệm  xung  quanh  sẽ  được  quí  vị 

hướng dẫn dắt trở về chánh. 

Trong Phật pháp chính là tam học, lục hòa, tam quy, ngũ giới, thập thiện, chúng 

tôi thêm vào đó sa di luật nghi nữa, cộng với lục độ, Phổ Hiền thập nguyên, như thế là 

đủ rồi. Nắm vững những đại cương này, thì tâm ý của người xuất gia sẽ được chánh. 

Chánh ở đây là căn cơ của chư Phật Bồ Tát. Làm thế nào để thành tựu? nhất môn thâm 

nhập, trường thời huân tu, như thế quí vị sẽ được tam  muội, sẽ khai ngộ. Người xưa 

làm như vậy, người thời nay cũng không ngoại lệ, đều có thể làm được. 

Duyên của người thời nay so với duyên của người xưa, thì duyên của người xưa 

tốt. Xã hội thời xưa an định, ít cám dỗ. Chánh phủ có tránh nhiệm bảo hộ nếp sống của 

xã hội thuần chánh. Nếp sống không đúng, chánh phủ sẽ can thiệp. Ngày nay thì không 

được, ngay nay chế độ dân chủ mở cửa tự do, nếp sống của xã hội không có ai chịu 

trách nhiệm, không có ai lo, cho nên xuất hiện tà tri tà kiến. Giá trị quán thời nay bị 

điên đảo, coi tà pháp là chánh pháp, xem chánh pháp là tà pháp, cho nên con người có 

nhiều nạn. Sơn hà đại địa cũng bị nhiễm, cho nên động đất, báo táp, sóng thần, núi lửa 

thức  dậy,  độ  nóng  của  địa  cầu  cao  lên.  Thiên  tai  tự  nhiên,  thực  tế  mà  nó  là  do  con 

người sống trên quả địa cầu, tâm trạng họ khởi lên sự thay đổi kịch liệt, nên mới xảy ra 

những  hiện  tượng  này.  Ngày  nay  những  hiện  tượng  này  đạt  đến  mức  độ  vô  cùng 

nghiêm trọng. 

Hình như năm ngoái, bộ phim 2012 của Mỹ chiếu lên, tôi cũng đi xem. Đã lâu 

lắm  rồi  tôi  không  xem  phim,  tôi  bị  học  trò  mời  đi  xem.  Xem  xong  tôi  nói  với  mọi 

người, đây là ông trời cảnh cáo nhân loại chúng ta đấy, hãy mau chóng quay đầu. Nếu 

không quay đầu, quả địa cầu này có thể xảy ra trạng thái giống như trong bộ phim vậy, 

phát sinh những hiện tượng này. 

Tôi gặp được nhân duyên hiếm có, nghĩa là đoàn tôn giáo của Malaysia, giáo chủ 

của đạo thiên chúa, phát khởi chuyến đi phỏng vấn Phạm Đế Cương, phỏng vấn giáo 

hoàng, họ mời tôi cùng đi. Tôi cũng nhân cơ hội này, đến Italy một chuyến. Đặc biệt 

dành thời gian đến tham quan thành cổ- thành Bành Bối, ở phía nam La Mã, ngồi xe 

khoảng 3 tiếng đồng hồ. Đây là một thành cổ, hai ngàn năm về trước núi lửa thức giấc, 

thành cổ này cách núi lửa khoảng 7 km. Không biết hiện nay nó còn khói hay không? 

Tôi  thấy  ngọn  núi  lửa  đó.  Khi  nó  thức  dạy,  bụi  của  núi  lửa  đã  vùi  lấp  thành  cổ  này, 

trong khoảng thời gian mấy giây thôi, thành cổ này không còn nữa. Sau này người ta 

gạt lớp tro bụi ra, những nóc nhà trong thành cổ này không còn nữa, bị phá hủy hết, 

118  Tập 66 



những bức tường còn giữ được, hoa văn trên những viên ngói đều rất rõ ràng, màu sắc 

của những bức tranh trên tường, đều duy trì được rất đẹp. Thấy rồi nên biết được đó là 

nên văn minh rất cao, chỉ trong mấy giây là mất hết. 

Khi  tham  quan  bản  thân  mình  lãnh  hội  được,  trạng  thái  khi  đại  thiên  tai  đến, 

không thể kịp, thậm chí không kịp kêu cứu nữa, không thể kêu được, mấy giây là xong. 

Đi xem rồi, tôi nói với quí vị đồng tham đạo hữu, đây là việc cảnh cáo trước mắt. Sống 

trong xã hội ngày nay, bất cứ lúc nào cũng có thể phát sinh thiên tai như vậy. Cho nên 

trong lòng phải có sự chuẩn bị. Bất luận lúc nào, nơi nào, thiên tai như thế xảy ra, trong 

lòng đã có sự chuẩn bị rồi, niệm Phật vãng sanh, không được có ý niệm nào khác, cuối 

cùng một niệm A Di Đà Phật, nguyện thứ 18 trong 48 nguyện của kinh Vô Lượng Thọ, 

lâm chung một niệm, mười niệm chắc chắn được vãng sanh. 

Sống trên thế gian này, hàng ngày phải xem như đây là ngày cuối cùng của mình, 

phải quán như vậy, thì đối với thế gian này sẽ không còn lưu luyến nữa, sẽ không tạo 

nghiệt nữa, không muốn làm điều gì, đây là ngày cuối cùng của mình. Ngày cuối cùng 

điều gì quan trọng nhất? niệm Phật là quan trọng nhất. Cho nên học trò của chúng tôi 

ngày nay phát tâm, thật hiếm có, đó là tâm bồ đề, khuyên mọi người tu Lục Hòa Kính. 

Phải giảng rõ ràng minh bạch sự việc này. Tu Lục Hòa Kính, thời thời khắc khắc cầu 

vãng  sanh,  thành  tựu  chính  mình,  và  giúp  cho  mọi  người,  bởi  vì  Lục  Hòa  Kính  là 

chánh. Ý niệm thuần chánh sẽ ảnh hưởng đến người khác, ảnh hưởng đến thế giới vật 

chất, cho nên đây là việc tốt. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

HẾT TẬP 66 



 

Tập 66  119 



 Tập 67 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 24 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “ Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”. Hôm nay chúng ta học tiếp về “duyên khởi thập nghĩa” đoạn 

thứ hai:  

 2- Hổ biến tƣơng tƣ nghĩa.  Hổ biến tương tư giả, vị chư pháp sở khởi, cánh hổ châu 

 biến,  tương  ưng  tư  trợ,  phương  thành  duyên  khởi  dã.  Như  nhất  duyên  biến  ứng  đa 

 duyên, thử nhất tắc cụ đa, nhất nhược bất đa, nhất tắc ứng bất biến, bất thành duyên 

 khởi. Đương tri thử pháp giới trung, nhất duyên cụ đa, pháp pháp giai nhĩ, vô bất hổ 

 biến tương tư”.  Chúng ta xem đến đoạn này. 

Ở trước chúng ta học qua  “ Chư duyên các dị”.  Bây giờ học tiếp  “hổ biến tương 

 tư” , tức nói rõ về sự sanh khởi của các pháp trong vũ trụ. Kinh Hoa Nghiêm nói là vô 

lượng nhân duyên và đã được quy nạp thành mười loại lớn, để tiện trong việc dạy học. 

Trước đây chúng ta đã học qua hai lần Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán .  Ba đoạn ở trước 

của Vọng Tận Hoàn Nguyên Quánnói về những chân tướng sự thật của vũ trụ, vạn vật, 

sinh mạng, thậm chí nói đến cái “ta” từ đâu đến? Tại sao sanh khởi? Vì sao lại sanh 

khởi? Nói về chân tướng sự thật này. Trong Hoàn Nguyên Quán nói về cương lĩnh, và 

nói về điều này rất tường tận. 

“Hổ biến tương tư” : Trong Hoàn Nguyên Quán đưa ra ví dụ là nhất trần. Một vi 

trần chu biến pháp giới, một vi trần xuất sanh vô tận. Quý vị thư nghĩ xem, đây có phải 

là vô lượng nhân duyên không? Một vi trần hàm dung không hữu. Ba câu này nói về 

duyên khởi một cách rốt ráo tận cùng. Một vi trần cũng vậy mà tất cả vi trần cũng như 

vậy. 

Hổ biến: hổ tương chu biến. Các nhà khoa học  lượng tử  ngày nay cho ta biết, 

mổi tiểu quang tử trong lượng tử quần đều có hiện tượng dao động. Giới khoa học đem 

hiện tượng này ví dụ như một đài phóng xạ, như ti vi, như đài phóng xạ mạng Internet. 

Cần phải biết khi nói đến chân tướng thì mổi tiểu quang tử là một đài phóng xạ, mổi 

tiểu quang tử đều là một đài tiếp thu. Tốc độ nó phát đi rất nhanh, lập tức liền toả khắp 

120  Tập 67 



pháp giới. Trên thực tế mà nói hoạt động của tiểu quang tử siêu việt cả thời gian lẫn 

không gian, nó không giới hạn chỉ trong thời gian và không gian, sự dao động yếu ớt 

trãi khắp pháp giới như vậy, đó là hổ biến. 

Tương tư nghĩa là gì? là xuất sanh vô tận. Vì sao? Vì tất cả những hiện tượng 

trong pháp giới đều là tổ hợp của những lượng tử quần này. Đây là giúp đở lẫn nhau, 

thành tựu thập pháp giới y chánh trang nghiêm. Cho nên các nhà khoa học đã dùng một 

hình dung từ, hình dung một cách rất rõ ràng. Ông ta nói hình như lượng tử quần trong 

vũ trụ, bên dưới của nó giống như một tầng lưới rất lớn vậy, một tầng lưới rất lớn, hổ 

tương thông đạt, hổ tương liên kếtvới nhau. Cho nên bất cứ một chút chấn động nhỏ 

nào, tất nhiên toàn bộ mãng lưới lập tức biết được. “Hổ biến tương tư”  thực sự giống 

như một tấm lưới lớn vậy. 

Cho nên câu dưới nói:  “Chư pháp sở khởi, cánh hổ chu biến, tương ưng tư trợ”. 

Ai ở đó chỉ huy? Những tiểu quang tử này nghe lời của ai? Sự sanh khởi của nó, 

xuất hiện của nó trong khoa học gọi là năng lượng. Có nguyên nhân không? Nó không 

có nguyên nhân. Khi nào bắt đầu? nó không có bắt đầu. Trong Phật pháp nói “ở ngay 

đây”. Cách nói này là chân tướng_ chân tướng sự thật. Không gian và thời gian đều từ 

phân biệt chấp trước của chúng ta mà có. Tất cả hiện tượng sanh khởi, trong niệm đầu 

tiên không có phân biệt, không có chấp trước. Duy trì được niệm này, là duy trì ở nơi 

nhất chân pháp giới, là ở thật báo trang nghiêm độ của Chư Phật Như Lai. Thực tế mà 

nói thì cũng chính là mỗi chúng ta, chính là thật báo trang nghiêm độ của tất cả chúng 

sanh. Vì thật báo trang nghiêm độ nó giống nhau, cùng chung một đạo lý. Trong đó có 

người, cây cỏ hoa lá, cũng có sơn hà đại địa.Vì sao lại có loại tình trạng này? Các nhà 

lượng  tử  học  giúp  đở  chúng  ta  rất  nhiều.  Họ  phát  hiện  tất  cả  vật  chất  đều  là  những 

lượng tử quần, do tần suất chấn động sai khác mà sản sanh. Tần suất chấn động chậm 

một  chút  thì  biến  thành  đá,  thành  khoáng  vật,  sơn  hà  đại  địa,  còn  tần  suất  biến  động 

nhanh hơn, thì biến thành thực vật cây cỏ hoa lá và nhanh hơn nữa thì biến thành đông 

vật. 

Ở trong nhất chân pháp giới, chỉ có người không có các động vật khác. Vì sao vậy? 

Vì động vật là súc sanh. Súc sanh là do ngu si chiêu cảm ra. Người ở trong nhất chân 

pháp giới giác mà không mê, nên nó không có đường súc sanh. Chúng ta nói chỉ có cõi 

trời cõi người, trong lục đạo chỉ có cõi trời cõi người, bốn cõi khác đều không có. Như 

Cực Lạc Thế Giới có cõi trời cõi người. Còn cõi Thật báo trang nghiêm của Chư Phật 

Như Lai  có cõi  trời cõi  người  chăng? Không có. Vì người ở trong cỏi  Thật báo đều 

minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh là Bồ Tát, không phải phổ thông Bồ Tát mà là 

Tập 67  121 



Pháp Thân Bồ Tát. Cho nên ở trong đó chẳng những không có nhân thiên, đến cả dục 

giới thiên, sắc giới thiên đều không có, cũng không có pháp giới Tứ thánh . 

Tứ thánh là Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát , Phật. Thập pháp giới nó không có. Nó 

trên cả thập pháp giới. Cho nên thế giới Tây Phương Cực Lạc vô cùng đặc thù, phiền 

não chưa đoạn cũng có thể vãng sanh, sanh vào cõi Thánh phàm đồng cư của Phật A 

Di Đà, đây là một thí dụ rất đặc biệt, thực sự tìm không thấy ở các thế giới khác. Cho 

nên chúng ta nói  Tây Phương Cực lạc có  cõi  trời  cõi  người, không có A Tu  la đạo, 

không có tam ác đạo. Mặc dù mang theo nghiệp tập đi đến Tây Phương Cực lạc. Đối 

với Thế Giới Cực Lạc không có duyên, không có duyên,  thì những chúng sanh trong 

đường bất thiện sẽ không xuất hiện. 

Duyên khởi, nó không có duyên này.  Trong Kinh Phật dạy:  Duyên chủ yếu của 

cõi  A  Tu  la  là  gì?  là    cống  cao  ngã  mạn.  Niệm  Phật  vãng  sanh  thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, có tập khí cống cao ngã mạn, có chủng tử trong A lại da, nhưng trong thế giới 

đó không có cơ duyên để ta khởi cống cao ngã mạn. Tham là đường ác quỷ , sân nhuế 

là đường địa ngục,  ngu si là đường súc sanh . Ở Thế Giớ Cực Lạc i duyên của tham 

sân si đều đoạn rồi, mặc dù có tập khí, tập khí là chủng tử nghiệp tập trong A lại da, 

không  có  duyên  nó  sẽ  không  hiện  hành.  Thế  giới  Cực  Lạc  này  vô  cùng  thù  thắng. 

Tham với tham tương cảm, sân với sân tương ưng. Thế giới Cực Lạc không có vật gì 

dẫn  khởi  quí  vị  phiền  não.  Chư  Phật  Như  Lai  thi  hiện  ở  các  thế  giới  khác,  sau  khi 

chúng ta hiểu rõ cần phải giác ngộ phải học tập. Chúng ta không có cách nào để thay 

đổi thế giới này, thì cũng nên thay đổi chính mình. 

Các vị Tổ sư thường nói : “Hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”.  Câu này ý nói ta 

không có năng lực thay đổi người khác, nhưng ta có năng lực thay đổi chính mình. Tự 

mình  thật  sự  đã  thay  đổi  rồi  thì  có  ảnh  hưởng người  khác  không?  Có  ảnh  hưởng.  Vì 

sao? Vì hổ biên tương tư. Làm gì có chuyện không ảnh hưởng. Ảnh hưởng dường như 

không có cảm ứng. Không có cảm ứng là vì chúng ta nghiệp chướng sâu nặng. Ý niệm, 

tự tánh biến hiện vật chất, vật chất chính là tự tánh, cho nên năng lượng của nó rất lớn, 

chỉ  động  môt  tí  là  chu  biến  pháp  giới,  năng  lượng  của  nó  lớn  như  vậy  đó.  Như  vậy 

chúng  ta  có  thể  nghĩ  Chư  Phật  Bồ  tát  trong  mười  phương  pháp  giới  có  bao  nhiêu? 

Năng lượng các ngài phát ra thông tin ta đều nhận được. Khi nhận được không có cảm 

ứng là vì nghiệp chướng của chúng ta, điều này trước đây, Chương Gia Đại Sư nói với 

tôi. 

Chướng ngại là gì? Chướng ngại này gọi là nghiệp chướng. Trong Phật pháp nói 

có hai loại. Nghiêp chướng rất nhiều nhưng có hai loại lớn. Một là phiền não, hai là sở 

122  Tập 67 



chấp. Hai loại nghiệp chướng này ngăn trở chúng ta không có cách nào cảm nhận được 

thông  tin.  Vậy  phải  làm  sao?  Phổ  Hiền  thập  nguyện  dạy  chúng  ta  sám  trừ  nghiệp 

chướng. Nếu có thể sám trừ nghiệp chướng, thì thông tin của mười phương Chư Phật 

Bồ tát, chúng ta có thể cảm ứng được, cảm ứng bất khả tư nghị. 

Quý vi thử nghĩ xem, xã hội chúng ta bây giờ, các nhà khoa học họ rất thông minh, 

nên đã nghiên cứu và phát minh ra các khoa học kỹ thuật cao. Như mạng lưới truyền 

thông hiện nay của chúng ta, vệ tinh đài truyền hình không phải chính là nói hổ biến 

tương tư sao? Không phải là đạo lý này sao? 

Sự  thông  minh  của  giới  Khoa  học  có  thể  đem  phương  thức  truyền  tin  này  dùng 

phương pháp khoa học kỹ thuật có thể làm đến “hổ biến tương tư”. Chư Phật, Chư Bồ 

Tát minh tâm kiến tánh, thì sao các ngài làm không được. Cho nên chúng ta càng nghĩ 

càng có niềm tin, càng nghĩ càng khẳng định là không sai. Chúng ta tin rồi, hiểu rồi, 

khẳng định rồi thì tiếp theo nên sám trừ nghiệp chướng, khiến bản năng của ta trở về 

với chánh đạo. 

Trong Kinh điển Đại Thừa, Đức Phật thời thời khắc khắc khuyến khích chúng ta 

buông bỏ chấp trước, chánh giác hiện tiền. Được như vậy mới bắt đầu có năng lực tiếp 

nhận  một  bộ  phận  thông  tin.  Thông  tin  này  đến  từ  bốn  phương  tám  hướng.  Không 

những hiện tiền mà thông tin của quá khứ vị lai toàn bộ đều có thể nhận được. Trong 

Kinh Đức Phật nói:  “Thụ cùng tam tế, hoành biến thập phương”.  Cho nên nếu quí vị 

hỏi tại sao có năng lực lớn lao như vậy? Bỏi vũ trụ là nhất thể. Điều này ở trước chúng 

ta đã học qua, nó là nhất thể, nên mới có sức mạnh lớn như vậy. Khả năng này trong tự 

tánh vốn nó đã đầy đủ. Phàm phu nghiệp chướng nặng, không thể hiện được mà thôi. 

Đức Phật dạy tất cả chúng ta đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai . Tuy nói có ba 

sự việc, nhưng ba sự việc này bao quát hết toàn thể vũ trụ. Đại thừa giáo thường nói 

tánh tướng, lý sự, nhân quả đều bao hàm trong đó. Đức Phật không dạy chúng ta ngoài 

những điều này, Ngài chỉ dạy trở về tự tánh mà thôi. Trở về tự tánh là như Đức Phật 

vậy, không có  một  tí sai biệt nào.  Tất  cả chúng sanh với tất cả Chư Phật Như Lai là 

một chẳng phải hai. Chúng sanh mê hoặc điên đảo, nên phân biệt mình với người, đố 

kỵ, chướng ngại. Còn người giác ngộ không có. Người giác ngộ chỉ có một ý niệm là 

giúp đở chúng sanh chưa giác ngộ mau chóng giác ngộ. Đây là tánh đức, pháp cũng 

như vậy. Điều này nói rõ thêm những gì Hoàn Nguyên Quán đã nói, hiện tượng sanh 

khởi của tất cả các pháp là xuất sanh vô tận. Đây mới thành duyên khởi. 

Câu dưới nói  rõ “Như nhất duyên biến ứng đa duyên, thử nhất tắc cụ đa”.  Trong 

một có nhiều, nó hổ tương nhau như một tấm lưới vậy, một ô lưới là đầy đủ tất cả các ô 

Tập 67  123 



lưới. Tất cả trong ô lưới thành tựu một ô lưới này,  “nhất tức thi đa, đa tức thị nhất, 

 nhất đa bất nhị” . Cho nên  “nhất nhược bất đa”,  khi đã cảm ứng thì bất biết, bất biến 

nên  “bất thành duyên khởi”.  

Các nhà Lượng tử lực học nói với chúng ta_Căn cứ vào nghiên cứu phát hiện của 

họ, mỗi lạp tử nhỏ đều nên tôn trọng. Vì sao? Vì duyên khởi cần nương vào nó mà hổ 

biến tương tư, thiếu một cái cũng không được. Như trên thân của chúng ta, kết cấu của 

thân thể này. Bên ngoài có ngũ quan, bên trong thì có lục phủ ngũ tạng, thiếu một cái 

đều không được, đây là nói lớn để quí vị dễ hiểu, thiếu môt cái cũng không được. Quá 

vi diệu! 

Nguồn góc vốn là một cái tế bào, tại sao lại lớn thành như vậy? Ai thao túng ở 

đó? Ai chủ tể ở đó? Điều này nói không được. Còn các tôn giáo nước ngoài thì nói là 

thần tạo. Vậy chúng ta hỏi nữa Thần do ai tạo? Trong Phật Pháp không nói Thần tạo, 

mà nói tự tánh bổn lai đều đây đủ. Quí vị xem trí tuệ đức tướng, đây là đức tướng. Trí 

tuệ là tinh thần, đức tướng ở trong vật chất. Một tiểu quang tử tổ chức lại thành một 

thân người. Thân người này dùng quang tử để tính, số chữ này là lấy đơn vị triệu để 

đếm. Tổng cộng có bao nhiêu ức triệu mới tổ hợp thành thân người. Trừ chúng ta ra, 

còn tất cả vật chất đều không ngoại lệ, đó chính là vật này hợp thành. Giới Khoa học 

nói tổ chức hợp thành không giống nhau, là tần suất chấn động không tương đồng, có 

nhanh  có  chậm,  và  như  vậy  đã  hình  thành  hiện  tượng  vật  chất  bất  đồng,  cũng  là  tần 

suất chấn động không đồng nhau, hiện tượng tinh thần không giống nhau, hiện tượng 

vật chất không giống nhau, chúng ta không dể phát hiện. Nhưng hiện tượng tinh thần 

có thể phát hiện. Như chấn động khi chúng ta vui, khi nổi giận. Cái này sai biệt rất lớn, 

chúng ta cảm nhận được một cách rất rõ ràng. Khi nỗi giận toàn thân nóng lên, còn khi 

bị giật mình thì toàn thân phát lạnh, rất dễ phát giác. Đây chính là tần suất chấn động 

không giống nhau. 

Cho nên hiện tương tinh thần và hiện tượng vật chất toàn là hiện tượng dao động, 

đến cuối cùng đều trở về dao động, Trong nhất duyên nhất định không thể thiếu chúng, 

gọi là  “pháp pháp giai nhĩ”,  bất cứ pháp nào cũng đều như vậy. Cho nên bất cứ pháp 

nào nó đều là bình đẳng, bất cứ pháp nào đều rất quan trọng, không có cái nào là không 

quan trọng. 

Ở trong tất cả pháp, bất cứ hạt cơ bản nào đều quan trọng. toàn bộ biến pháp giới, 

hư không giới, nhất định không thiếu nó được. Hạt cơ bản này có thể ở trên thân người, 

cũng có thể ở trên thân thực vật, cũng có thể ở trong khoáng vật. Nó là động chứ không 

phải tịnh, nó có thể ở trong quá khứ, vị lai. Nó siêu việt thời gian lẫn không gian. Hoạt 

124  Tập 67 



động vượt qua thời gian và không gian. Khi xuất hiện ta biết được đó là huyễn tướng , 

khi nó tiêu diệt thì trở về  tự tánh. Như trong kinh Đức Phật dùng nước biển làm ví dụ. 

Tự tánh giống đại hải. Những hiện tượng này giống như nước biển nổi bong bóng vậy. 

Bong bóng có sanh có diệt. Khi sanh  khởi nó từ nước biển ra, khi diệt thì trở về với 

biển lớn. Cho nên Đức Phật nói hiện tượng này gọi là bất sanh bất diệt. Trên thực tế 

Đức Phật dùng bong bóng và nước biển để ví dụ. Kỳ thực nó chính là tiểu quang tử mà 

các nhà lượng tử học nói. Tiểu quang tử sanh diệt tốc độ rất nhanh. Nó sanh như thế 

nào? Nó từ tánh sanh. Thể chính là tự tánh. Nhất niệm tự tánh động, liền xuất hiện thứ 

này. Khi động dập tắt, thì hiện tượng này không còn nữa, tốc độ rất nhanh. 

Tại  sao  chúng  ta  có  thể  nhìn  thấy?  Chúng  ta  nhìn  thấy  là  tướng  tích  luỹ  liên  tục, 

tướng  tích  lũy  liên  tục  sanh  ra  hiện  tượng  này,  không  có  cái  nào  là  không  hổ  biến 

tương tư. 

Trong  kinh  nói:   “Tri  dĩ  nhất  cố  chúng,  tri  dĩ  chúng  cố  nhất”.   Hai  câu  này  trong 

kinh Phật đã nói. 

Tri  là  gì?  tri  tức  là  giác.  Bất  tri  chính  là  mê.  Nếu  thật  minh  bạch  thì  giác  ngộ . 

 “Nhất tức thi đa, đa tức thị nhất, nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”.  Vì biến pháp 

giới, hư không giới là chúng ta nói mười pháp giới y chánh trang nghiêm, sẽ dể dàng 

lãnh hội hơn. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm chính là “Nhất”_một. “Nhất” trong 

Phật pháp nói là vi trần, nó  “hổ biến tương tư”  mà thành. Lượng tử lực học ngày nay 

gọi là lượng tử. Đơn vị của lượng tử chính là tiểu quang tử. “Nhất” tuyệt đối không có 

“nhị”, nó hoàn toàn tương đồng. Nên biết, bất kể tổ hợp hiện tượng vật chất gì, nó hoàn 

toàn bình đẳng, không có sai biệt. 

Chư  Phật,  Bồ  tát  với  phàm  phu  sai  biệt,  chính  là  giác  và  mê  không  giống  nhau. 

Phật dạy chúng ta giác ngộ. Chúng ta vốn là giác ngộ, nhưng hiện tại đang mê, làm sao 

để quay đầu? là phải nhìn thấu suốt và buông bỏ. Nên ở đoạn sau trong Hoàn Nguyên 

Quan dạy chúng ta  “ngũ chỉ lục quán”.  Chỉ là buông bỏ, quán là nhìn thấu tất cả. Nhìn 

thấu là hiểu rỏ chân tướng sự thật. Thực sự hiểu rỏ rồi, bất luận trước mắt là hiện tượng 

gì, ta cũng không khởi tâm động niệm, tự tánh bổn định. Tình trạng này trong Kinh Bát 

Nhã nói là  “Bát Nhã vô tri”. Trạng thái này gọi là  “căn bản trí”.  Bát Nhã vô tri là căn 

bản trí. Khi khởi tác dụng thì vô sở bất tri, điều này lại khai thị cho chúng ta rất nhiều. 

Chúng  ta  cầu  trí  huệ  từ  đâu?  Từ  trong  thiền  định.  Trước  cầu  vô  tri,    Lão  Tử  biết 

Ngài dạy chúng ta trước cầu vô vi, sau đó mới có thể vô sở bất vi, tác dụng của nó rất 

lớn. Năng lượng đó thực sự lớn đến biến pháp giới, hư không giới. Bát nhã vô tri khi 

khởi tác dụng thì vô sở bất tri. Cho nên bình thương tâm cần phải thanh tịnh, một niệm 

Tập 67  125 



cũng không sanh. Khi cảnh giới hiện tiền, không có gì mà ta không biết. Như vậy mới 

có thể chuyển cảnh giới, gọi là cảnh tuỳ tâm chuyển. đạo lý là như vậy. 

3-  Câu tồn vô ngại nghĩa.  Câu tồn vô ngại giả,  vị phàm thị nhất duyên, yếu cụ tiền chi 

 nhị nghĩa, phương thành duyên khởi vô ngại dã. 

Đó chính là “chư duyên các dị, hổ biến tương tư”.  Ngày nay chúng ta nói về Lục 

hoà kính. Đạo lý này chúng ta phải hiểu  “ chư duyên các dị”.  Người đồng phát tâm tu 

Lục hoà kính rất đông, mà mổi người đều không giống nhau, nhưng chúng ta cần phải 

 “hổ biến tương tư”,  thì sự việc mới có thể làm một cách viên mãn. Cho nên mới gọi là 

 “câu tồn vô ngại”.  Đây mới có thể  “phương thành duyên khởi vô ngại”.  

Dưới đây là giải thích rằng:  “Nhiên tất do các dị, phương đắc đãi duyên, tất do 

 biến ứng, phương tự cụ đức” . 

Đức ở đây là tánh đức. Chắc chắn là do các loại duyên khác nhau. Trong Phật 

Pháp nói vô lượng nhân duyên, thông thường quy nạp thành bốn loại lớn: Thân nhân 

duyên, Sở duyên duyên, Vô gián duyên và Tăng thượng duyên. Trong mổi duyên đều 

có rất nhiều loại. Thân nhân duyên cũng có rất nhiều loại, nhưng cần phải nói đến căn 

bản, đó chính là tự tánh_đây là một loại. Cũng giống như gốc rễ của cây vậy, nhưng 

gốc rễ cây sẽ trưởng thành thân cây và cành cây, trên cành lại mọc lên nhánh cây, trên 

nhánh có lá, có hoa, có quả. Tất cả đều không rời căn bản này. Căn bản là tự tánh. 

Nhìn từ tự tánh, vạn pháp là bình đẳng. Từ trong cái biến hoá tầng tầng lớp lớp của 

nó mà nói, thì tướng đều là hư vọng. Vì sao tướng là hư vọng? vì tướng có sanh diệt, 

tướng có biến hoá, bất luận là hình tướng như thế nào. Nhưng đạo lý này tất cả đều đầy 

đủ, không có ngoại lệ, mà còn là “tương tư”. Tương tư tức là hổ tương ảnh hưởng. Ý 

niệm của tinh thần, phản ứng của hiện tượng vật chất. Khoa học gia nói là vướng víu 

thì trong Phật pháp gọi là cảm ứng. Đối phương có cảm, chúng ta liền có ứng. Chúng 

ta  có  cảm,  đối  phương  có  ứng.  Hai  bên  đều  có  cảm  ứng,  danh  từ  khoa  học  gọi  là 

“vướng víu”, giống như vướng víu không dứt vậy,đây chính là hổ tương cảm ứng. 

Cảm ứng cũng có mặt chánh, mặt phụ. Mặt chánh là tuỳ thuận tánh đức, còn măt 

phụ là tương phản tánh đức . Bất luận là mặt chánh hay mặt phụ, không kể là vô tình 

hay cố ý. Tóm lại mà nói, mổi niệm của ta đều đang phát xạ, và niệm niệm cũng đang 

tiếp  thu,  như  vậy  ta  mới  có  thể  “đới  duyên”.  Duyên  tụ  duyên  tán.  Khi  duyên  tụ  thì 

thành hình, khi duyên tán thì biến mất. Từ lâu các nhà khoa học đã nói như vậy. Vật 

chất bất diệt, tinh thần bất diệt. Đây đều là chân tướng sự thật . Và đây cũng là  “pháp 

 vô định pháp”  mà chúng ta học trước đây. 

126  Tập 67 



Nếu có sự nhất định, nó sẽ không có biến động. Nhưng nó không phải nhất định, 

chỉ cần gặp duyên nó sẽ biến hoá, đúng là xuất sanh vô tận. Tất cả pháp không cái nào 

chẳng như vậy. Trong cảm ứng hiển thị đầy đủ cái đức của nó. Đức là gì? đức là hổ trợ, 

cho nên  “ tự nhất đa nhất tự tại vô ngại”,“tự nhất đa nhất”  ở sau có chú giải, cái gì 

gọi là  “tự nhất đa nhất”?  Họ đưa ra môt ví dụ  “vị như thập số trung”,  một đến mười, 

nhất  là  chính  mình  “tự  nhất”,  đằng  sau  là  nhị,  tam,  tứ,  ngũ  cho  đến  cửu,  gọi  là  “đa 

nhất”.  “Tự nhất đa nhất, tự tại vô ngại”.  Dùng giáo đoàn của chúng ta làm ví dụ là dễ 

hiểu nhất. Một ban có 10 người, 10 người này là một đoàn thể nhỏ. Đối với chính tôi 

mà  nói  là  “tự  nhất”,  còn  chín  người  khác  là  “đa  nhất”.  “Tự  nhất  vô  nhất,  tự  tại  vô 

 ngại”.  Tự nhất tự tại, đoàn thể chúng ta cũng tự tại. 

Trong kinh dạy : “Chư pháp vô sở y, đản tùng hoà hợp khởi”.  Tất cả pháp đều có 

hiện tượng này, tất cả pháp không chổ nương đều từ hoà hợp. Tức là chúng duyên hoà 

hợp mà hiện tướng hiện khởi. Hiện tướng là duyên tụ, tướng không có nữa thì duyên 

tan. Làm gì có hiện tướng này? Hiện tướng là giả, duyên tụ duyên tán. Từ chổ này ta 

mới nhìn ra tướng không có thật_tướng là giả.Tụ hay tán cũng là duyên. Có duyên thì 

tướng tụ, không có duyên thì nó tán. Cho nên vô lượng nhân duyên thành tựu Y chánh 

trang nghiêm của mười pháp giới. 

4-  Dị thể tƣớng nhập nghĩa.  Dị thể tướng nhập giả, vị chư pháp dị thể, đệ tướng 

 thiệp nhập dã. 

Loại  này  không  những  là  hiện  tượng  tinh  thần  vô  cùng  rỏ  rệt.  Hiện  tượng  vật 

chất cũng không ngoại lệ. 

 “Cái chư pháp lực dụng, đệ tướng y trì, phương thành duyên khởi, như nhất trì 

 đa, tắc đa nhập nhất nội, như đa trì nhất, tắc nhất nhập đa nội dã” . Tất cả là nói về 

duyên khởi. 

Trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày của chúng ta, những hiện tượng này toàn bộ 

đều trong cuộc sống hàng ngày. Khi ta nhìn sắc nghe âm thanh, tinh thần khởi tác dụng 

là thọ tưởng hành và thức. Chúng ta nhìn thấy rồi, chúng ta tiếp nhận rồi. Tiếp nhận có 

hồi ứng_phản ứng, hồi ứng là tinh thần tình cảm của chúng ta. Hợp với ý mình thì tâm 

sanh hoan hỷ, thậm chí có ý niệm khống chế mãnh liệt, khởi sanh ý niệm chiếm lấy. 

Thực tế đây là phiền não. Còn không thích thì bài xích. Đây là phương diện tinh thần. 

Còn  phương  diện vật  chất,  thì  như  chúng  ta  uống  ly  nước.  Nước  với  chúng  ta 

khác  nhau,  chúng  ta  uống vào,  những  vật  chất  này  là  “tướng  nhập”.  Nó  đi  vào  trong 

thân thể của chúng ta, cho nên ăn uống ngủ nghỉ ,  thực sự là dị thể tướng nhậpvới tất cả 

Tập 67  127 



vật chất  .  Đây đều là thành tựu duyên khởi. Thành tựu cái gì? thành tựu thân mạng này 

của chúng ta, trưởng thành của sinh mạng là từng sát na. Nếu cắt đứt mọi ăn uống, giới 

khoa học nói thân mạng của một người, đại khái chỉ cần bảy ngày là không còn nữa. 

Ta cần phải dựa vào những vật chất bên ngoài để duy trì mạng sống. Trong duy trì này 

có vật chất có tinh thần. Cho nên sinh hoạt vật chất và sinh hoạt tinh thần, duy trì sức 

khoẻ  và  thọ  mạng  của  chính  mình.  Thậm  chí  tình  cảm  và  ý  niệm  của  chúng ta  trong 

cuộc sống hằng ngày. Nhũng thứ này tất cả đều bao gồm trong  “dị thể tướng nhập” . 

Chúng ta có cho người khác không? Có, giúp đở lẫn nhau. Chúng ta cũng cho người 

khác,  thực sự  là tướng nhập.  “Chư pháp lực dụng, đệ tướng y trì” , các pháp này là 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm, hai bên hổ tương để duyên nương tựa. Không 

phải vật giống nhau cũng có thể tồn tại độc lập. Tìm không cái gì độc lập tồn tại. 

Nói  cách  khác,  tất  cả  pháp  trong  thế  xuất  thế  gian,  ta  không  thể  nói  cái  nào  hữu 

dụng, cái nào vô dụng. Không có đạo lý này. Chỉ cần có một pháp, nó nhất định có chổ 

dùng. Vì bản thân chúng ta nhận thức không rõ ràng. Có một vài thứ ta cho rằng nó vô 

dụng,  nên  muốn  xoá  bỏ.  Nhưng  sau  khi  diệt  trừ  vấn  đề  lại  xuất  hiện.  Vì  không  biết 

duyên khởi của toàn bộ vũ trụ là thăng bằng, cũng chính là sự thăng bằng của địa cầu 

sinh  thái  người  thời  nay nói. Tại  sao? Vì nó là   “hổ vi  y duyên”,  thiếu một  cái  cũng 

không được, thiếu một cái là có vấn đề, liền sanh ra biến hoá. Nhiều thêm một cái cũng 

sanh ra biến hoá. Duy trì thăng bằng là sinh hoạt lành mạnh nhất, sinh lý của con người 

cũng  như  vậy.  Thể  chất  của  mổi  người  không  giống  nhau_dị  thể,  chư  duyên  các  dị. 

Thích ứng của mổi người không tương đồng. Chúng ta nói tập quán ẩm thực, tập quán 

sinh hoạt của mổi người đều không tương đồng, điều này không thể miễn cưỡng. Thể 

chất không giống nhau, có người ăn nhiều, có người ăn ít một chút. Nếu có thể thích 

ứng với với tình trạng thân thể của mình, thì đó là lành mạnh nhất. Cho nên ta không 

thể ham muốn nhiều, ham muốn nhiều đối với cơ thể không tốt. 

Ta tham ăn, thích ăn, điều này không được.Ăn quá nhiều sẽ sinh ra bệnh. Làm sao 

phải khống chế tốt, ăn không nhiều không ít. Như vậy mới có thể bảo vệ trạng thái sức 

khoẻ tốt nhất. Cho nên ở đây Đức Phật nói cho chúng ta nguyên tắc này, để trong sinh 

hoạt hằng ngày ta vận dụng như thế nào cho linh hoạt, mới thật sự có lợi ích đối với 

chúng ta. 

5-  Dị thể tƣớng tức nghĩa.  Vịchư pháp dị thể, cánh hổ tương vọng, toàn thể hình 

 đoạt dã”.  Có nghĩa là gì? bên dưới sẽ nói.   “Nhiên cụ hữu thể vô thể, phương thành 

 duyên  khởi,  nhược  nhất  duyên  hữu  thể,  năng  khởi  chư  duyên,  tức  thị  nhất  duyên. 

 Nhược nhất duyên vô thể, sở khởi chi duyên, tức thị chư duyên. Nhất duyên hữu thể, vô 

 thể ký nhĩ, chư duyên hữu thể, vô thể diệc nhiên. Kinh vân: nhất tức thi đa, đa tức thi 

128  Tập 67 



 nhất”.  Điều này ở sau có tiểu chú giải.  “Toàn thể hình đoạt”  là nói  “hữu vô chi thể, 

 cánh hổ hình tỷ dữ đoạt”  là nói ý này. 

        “Hữu  vô”   là  nói  hiện  tượng  vật  chất.  Thông  thường  chúng  ta  nói  “không”  và 

“hữu”, nhưng ở đây nói “hữu” và “vô”. “Vô” cũng có nghĩa là “không”. Trong cảnh 

giới của Hoa nghiêm  không hữu bất nhị, không hữu nhất như. Dị thể tương tức này, 

đằng sau còn có tương nhập. Tương tức nghĩa là không hữu làm sao có thể nói rằng, 

không tức là hữu, hữu tức là không? Ý này rất thâm sâu. 

  “Nhược  nhất  duyên  hữu  thể,  năng  khởi  chư  duyên”.  Duyên  này  là  một  pháp,  nhân 

duyên của một pháp. Nhân duyên của pháp này hữu thể, năng khởi chư duyên, đây là 

nhất duyên. Nếu nhất duyên này là vô thể, thì duyên nó khởi là chư duyên, đó chính là 

nhiều duyên . Trong đây có nhất duyên và đa duyên. 

Chúng ta quan sát từ bốn duyên của đức Phật, thì Thân nhân duyên có thể chăng? 

Thân nhân duyên nói chung là nghiệp tập chủng tử của A lại da. Cái này nhìn không 

thấy,  vì  nó  không  phải  là  vật  chất.  Trong  A  lại  da  bao  hàm  nghiệp  tập  chủng  tử,  vô 

lượng vô biên. Chẳng những tự mình trong quá khứ hiện tại tạo nên, bất luận là vô tình 

hay cố ý, A lại da đều ghi dấu lại. Đây là Thân nhân duyên gặp duyên khởi hiện hành, 

chủng tử rất nhiều không có hiện tướng. Điều này ở đây nói là thuộc vô.  “Nhược nhất 

 duyên vô thể”.  Nó gặp được duyên gì? chủng tử nào bị nó dẫn phát ra liền khởi hiện 

hành. Đây là nói mười pháp giới: 

Nhân pháp giới.  Vì sao quí vị đến nhân gian? là do duyên trong quá khứ đã giữ ngũ 

giới thập thiện. Đây là Thân nhân duyên đến  pháp giới người . 

Ngũ giới_trung phẩm thập thiện là nghiệp duyên của cõi người . Thượng phẩm 

thập thiện là nghiệp nhân của cõi trời. Quá khứ không tu thập thiện thì không thể được 

thân người, là nhân của quá khứ tu thập thiện sẽ đến được nhân gian. Đây gọi là thân 

nhân duyên. 



Có Thân nhân duyên còn phải có Sở duyên duyên. Sở duyên duyên cũng là phiền 

não tập khí. Nói phiền não tập khí nó có ý, tức là ta nói đến ý thức. Trong ý thức thích 

con đường này. Nó ở trong trung ấm không quên con đường này, niệm niệm nghĩ đến 

con đường này, tâm tưởng sự thành. Ý niệm chủ tể tất cả. Ý niệm là nhân tố quan trọng 

nhất trong sự lựa chọn của ta. Cho nên niệm Phật rất quan trọng, niệm niệm của ta đều 

là A Di Đà Phật, ta sẽ chọn A Di Đà Phật, cái này rất quan trọng. Nếu mổi niệm đều 

ham  muốn  hưởng  thọ  ngũ  dục  lục  trần  là  đi  đến  đường  Ngạ  quỷ  .  Tham  tâm  là  Ngạ 

quỷ, Sân nhuế là địa ngục. Nhất định không thể có sân nhuế. Khi gặp bất cứ khổ nạn gì 

Tập 67  129 



cũng không khởi tâm oán hận. Người khác hại tôi như thế nào, cũng không có tâm oán 

hận, cũng không có tâm báo thù. Đây là thành tựu chính mình, đề cao chính mình. Nếu 

sai một niệm thì đi đến ác đạo. 

Nếu ta gây bất lợi cho người khác ba phần, thì bất lợi cho mình ít nhất bảy phần. 

Hôm nay chúng ta nói về duyên khởi pháp, điều này quan trọng hơn tất cả. Trong cuộc 

sống hắng ngày phải cẩn thận hết sức. Chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay, đời  đời kiếp 

kiếp không thoát ly luân hồi được, chính là chưa buông bỏ những tập khí này, nên mới 

tuỳ nghiệp lưu chuyển. Đây là sai. 

Có nghiệp nhân của nhân đạo, đối với nhân gian vẫn còn lưu luyến. Nhân gian lưu 

luyến là gì? Thân tình là thứ nhất_nợ thân tình. Ngoài ra chúng ta thường nói là độc ác. 

Thích thì báo ân, oán hận thì phải báo thù, nghiệp nhân nó đến như vậy đó. 

Cái này đều nói đến nhất duyên và đa duyên. Ta xem ở trong này, đa duyên, rộng 

khắp,  có  nhất  duyên.  Nhất  duyên  tìm  được  mục  tiêu  rồi_nhất  duyên  hữu  thể.  “Năng 

 khởi  chư  duyên,  tức  thị  nhất  duyên”,  ví  như  đến  nhân  gian  đi  đầu  thai,  đây  là  nhất 

duyên hữu thể. Ý niệm chủ yếu chính là A lại da. Thần thức đi đầu thai, có thân là có 

thể khởi chư duyên_đây là nhất duyên. Còn duyên vô thể, duyên sở khởi nó vô cùng 

rộng rãi. Chúng ta cũng dùng tập khí chủng tử bao hàm trong A lại da. Duyên nào khởi 

hiện hành trước thì đó là sức mạnh của duyên. Duyên này là Sở duyên duyên. 

Còn Vô gián duyên là kiên trì không thay đổi. Nếu ý niệm chuyển biến lập tức khởi 

biến hoá. Ý niệm không thay đổi thì nhất định hình thành, nhất định là kết quả. Như 

vậy mới hiểu được trong Kinh dạy chúng ta, toàn thể vũ trụ là vô lượng nhân duyên, 

không cách nào tính toán được. Vô lượng nhân duyên này cần phải biết đó là cái động 

đầu tiên, nhất niệm bất giác. Nhất niệm bất giác này ở trong tự tánh, biến thành A lại 

da. Do A lại da biến hiện thế giới, biến hiện chính mình. Mình là chánh báo, vũ trụ là y 

báo. Ngoài tự thân ra tất cả đều là y báo. Trong y báo có y báo của người và việc, có 

môi trường của người và việc, môi trường vật chất, môi trường tự nhiên. Người không 

học  Phật  sẽ  chẳng  biết,  không  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật.  Có  phân  biệt,  có  chấp 

trước, rất  phiền phức. Nhưng sau khi học Phật  biết  được phân biệt  chấp trước là sai 

lầm. Buông xả phân biệt chấp trước, cảnh giới được nâng cao. Không nâng cao cảnh 

giới được là do phân biệt chấp trước của ta buông chưa được. 

Ngày nay chúng ta hiểu rồi, thật sự minh bạch rồi, nhất định phải buông bỏ. Không 

buông bỏ thì ai thiệt thòi? Chính mình thiệt thòi. Tự mình vĩnh viễn không thể thoát ly 

luân hồi lục đạo. Gặp môi trường này, đối với người tu mà nói là môi trường tốt. Vì 

sao? Tai nạn trước mắt quá quy mô, ta mới biết khổ, mới thật sự muốn thoát ly. Nếu 

130  Tập 67 



hoàn  cảnh  là  xã  hội  an  định,  thế  giới  thái  bình,  thì  ta  không  muốn  rời  bỏ.  Cảm  thấy 

nhân gian thật không tệ. Phật A Di Đà tiếp dẫn cũng không muốn đi. Cái tốt đẹp của 

Thế giới ta hương thụ rồi, còn thế giới Cực lạc chỉ nghe mà không nhìn thấy, nên tâm 

nguyện không kiên cố. Vì vậy đối với người tu hành chân chánh mà nói, môi trường 

không có tốt xấu, không có nhất định. Chỉ xem ý niệm của mình, cách nhìn của mình 

như thế nào. Nếu cảnh giác được, thì thế giới này thật không nên ở. Đây không phải là 

tăng thương duyên tốt sao? Nó có thể giúp ta giác ngộ, giúp ta một đời thành tựu. 

Trước đây tôi có nói hai câu nói, người trên thế gian này ai cũng là người tốt, mọi 

việc đều việc tốt. Người huỷ báng ta, sĩ nhục ta, trở ngại ta, hảm hại ta đều là người tốt, 

làm gì có người xấu? bất luận họ có ý niệm gì? làm những việc gì? Nếu chúng ta giác 

ngộ rồi, tất cả đều nhận được ân huệ. Cho nên làm người cần phải luôn sống trong thế 

giới cảm ân, như vậy đối với chính mình rất tốt, nên nhất định phải dùng trí tuệ đi quan 

sát, không thể dùng tình cảm vì tình cảm rất phiền phức_ dùng trí tuệ, không dùng tình 

cảm. 

Trong  Kinh  có  câu  nói  rất  hay “Nhất  tức  thị  đa,  đa  tức  thị  nhất”,   đây  là  câu  mà 

trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật thường nói,  có nghĩa là tướng tức. Nhất đa là nhất 

thể, sau cùng là tương tức. 

6.  Thể dụng song dung nghĩa.  Thể dụng song dung giả, vị hội tiền dị thể tương nhập 

 tương tức. Tương nhập ở dưới còn một câu,  “nhị chủng giai dung thông dã” . Bên dưới 

có giải thích  “cái chư pháp thể dụng, giao thiệp vô ngại, phương thành duyên khởi. Dĩ 

 thể vô bất dụng, cố cử thể toàn thị dụng. Dĩ dụng vô bất thể, cố cử dụng toàn thị thể. 

Đây là nói tất cả pháp, tát cả pháp có thể có dụng, không thể nói có thể không có 

dụng, hoặc là có dụng không có thể, điều này không thể. Thể dụng nhất định phải song 

dung. Đây chính là dị thể tương nhập mà ở trước đề cập. Còn ở sau nói đồng thể là 

tương nhập,  “dị thể tương tức, đồng thể tương nhập” . Đây là hai loại thể và dụng dung 

thông.  “Chư pháp thể dụng, giao thiệp vô ngại”  mới thành duyên khởi. 

Có thể có dụng, không thể không dụng, có thể không nói là không có dụng, nên cử 

thể toàn bộ tác dụng. Đứng về mặt cơ bản mà nói, tự tánh là thể. Trong triết học nói là 

bản thể. Từ thể khởi  dụng chính là mười pháp giới y chánh trang nghiêm, đây là tác 

dụng  của  nó,  là  nói  sự  duyên  khởi  của  toàn  bộ  vũ  trụ.  Chúng  ta  thu  nhỏ  lại  để  xem, 

xem cái thân hiện tại của chúng ta. Thân này là thể. Chúng ta đến thế gian này đương 

nhiên có tác dụng. Tác dụng gì? Trong kinh Phật nói rất hay, con người đến thế gian 

này để làm gì? Đức Phật nói một câu:  “nhân sinh thù nghiệp”.  Con người đến để làm 

gì? đến để trả nghiệp báo. Trong quá khứ làm thiện tích đức thì đến thế gian để hưởng 

Tập 67  131 



phước, còn quá khứ làm việc bất thiện thì đến để nhận tội. Đức Phật đã giải thích như 

vậy. Cái thể này của chúng ta là khởi tác dụng như vậy. Nhưng những tác dụng và ý 

niệm biến hoá, nó khởi tác dụng bất đồng. 

Nếu  cuộc  sống  này  của  ta,  không  nhận  được  giáo  huấn  của  Chư  Phật,  Bồ  Tát, 

Thánh Hiền, thì đúng là “nhân sinh thù nghiệp”,  khi ta hưởng phước hoặc thọ tội, trong 

đó ta lại đang tạo nghiệp. Nên nghiệp và báo mãi mãi đeo bám không dứt. Nếu ta tạo 

nghiệp, thì đời sau lại phải thọ báo. Đời đời kiếp kiếp là nguyên nhân gì? Tức là nghiệp 

nhân nghiệp báo đang tuần hoàn. Ta cần phải thật sự  nhìn việc này cho rỏ ràng thấu 

đáo, thì sẽ biết Đức Phật hình dung lục đạo là gì? là khổ hải_khổ hải vô biên. Đức Thế 

Tôn khuyên chúng ta quay đầu là bờ. Vậy tại sao không quay đầu? Không quay đầu là 

mê,  quay  đầu  là  giác  ngộ.  Cho  nên  dụng  không  giống  nhau  là  do  gặp  duyên  không 

giống nhau. Quí vị nghĩ xem cái duyên này quan trọng biết bao nhiêu. 

Duyên có thiện duyên ác duyên, cũng là do quá khứ kết tập. Vậy nên bất luận cuộc 

đời này gặp thiện duyên hay ác duyên. Tóm lại mà nói đó đều là duyên. Tự mình phải 

dùng trí tuệ để xử lý. Có trí tuệ, thì có thể  chuyển biến tất cả duyên thành pháp duyên. 

Điều này đối với chính mình có lợi ích rất lớn. Ngày xưa chư vị cổ đức thường nói thế 

duyên, duyên của thế gian này nặng nhất chính là tình chấp, rất khó đoạn, rất khó giải 

trừ. Không có chân thật trí tuệ thì làm chẳng được, mà chân thật trí huệ ở trong hoàn 

cảnh hiện tại này, nhưng vô cùng khó gặp. Muốn găp được một thiện trí thức tốt thật 

không dể. 

Trước đây tôi ở tại Đài Trung, Thầy Lý thường nói với tôi, một học sinh tốt muốn 

tìm một Thầy giao tốt không dễ dàng, có thể gặp mà không thể cầu. Nhưng Thầy giáo 

tốt muốn tìm học trò tốt để truyền pháp của họ lại càng không dể chút nào. Tìm ở đâu? 

Từ  việc  này  khiến  ta  nghĩ  đến  ở  thế  giới,  bất  đồng  quốc  gia  địa  phương,  thật  sự  có 

người truyền đạo pháp, rất khó! Đi đâu để tìm? Cho nên rất nhiều người thành tựu đạo 

nghiệp mà  không tìm được người truyền thừa. Vậy phải làm sao? Họ viết thành sách, 

đem những gì mình biết dùng văn tự ghi lại truyền cho người đời sau. Xem người đời 

sau có duyên đọc được sách này của họ không? Từ trước đã dùng phương pháp này, 

bây giờ khoa học kỷ thuật phát triển, nhiều thêm vài phương pháp. Bây giờ có thể thu 

âm, quay phim. So với trước đây thì nhiều phương pháp hơn. Nhưng sau khi thiên tai 

đến rồi, sợ khoa học kỷ thuật mất đi, nếu không có điện chẳng phải tiêu tùng rồi sao? 

Thu âm và ti vi đều không thể khởi tác dụng. Cho nên sách vẫn là đáng tin cậy hơn. Đó 

là lý do vì sao người Trung Quốc coi trọng sách. Còn nữa sợ đại thiên tai, tương lai 

sách  không  có  phải  làm  sao?  Họ khắc  lên  trên đá.  Kinh khắc  trên  đá  của  Phòng  Sơn 

Trung Quốc, không phải duyên khởi từ đây sao? Đem Đại tạng Kinh khắc lên trên đá. 

132  Tập 67 



Bây giờ chúng ta cũng biết, nếu ở đó phát sanh động đất, cũng có thể làm nó huỷ diệt. 

Dụng tâm  của người xưa, chúng ta không thể không bội phục, không thể không cảm 

ân. Động cơ của họ, dụng tâm của họ quá tốt, thật là thuần tịnh thuần thiện. 

Phòng Sơn Thạch Kinh  thực sự có giá trị, So với Đại Tạng Kinh ngày nay,  còn 

nhiều hơn đại tạng kinh thời nay nữa. Nhiều hơn chứ không thiếu, thật sự là vô cùng 

hoàn chĩnh. Tôi đi tham quan qua. Những điển tích này, người xưa đã dụng tâm như 

vậy. Ta thử nghĩ xem, họ đã dùng cách gì để bảo tồn chúng, mới không đến nổi bị huỹ 

diệt, thiên tai gì cũng không huỷ được? Tôi nói với quý vị là chỉ có in ấn ra, số lượng 

in có thể in một ngàn cuốn, đưa đến thư viện các quốc gia trên toàn thế giới cất giữ. 

Nên bất cứ thiên tai  nào, nó cũng không huỷ tiêu toàn bộ, nhất định cũng có vài cuốn 

lưu lại. Cách bảo tồn này mới thật sự bảo tồn được. Một bộ khắc trên đá cũng không 

tin tưởng được. Chỉ cần một  trận động đất không phải  là mất  hết  sao? Nên ta thông 

cảm với dụng tâm của người xưa. 

Ngày nay có loại kỷ thuật này, dùng ấn loát tinh xảo, có thể in hai ba ngàn cuốn. 

Phân chia đưa đến toàn thế giới thì có thể bảo tồn. Vậy hữu thể_ở đây nói thể và dụng, 

“cử thể toàn thị dụng”. Là nói tất cả pháp, bất cứ pháp nào, có thể, nhất định có dụng. 

Dụng  không  rời  thể,  thể  không  rời  dụng.  “Hổ  bất  tương  ngại,  giao  triệt  viên  dung” . 

Chúng ta hiểu rỏ đạo lý này, đương nhiên quan trọng nhất là trong đời này, dùng thân 

này như thế nào, để dùng toàn bộ sanh mạng của chúng ta? Khi đến ta không biết là nó 

tuỳ nghiệp lưu chuyển mà đến, cũng như Đức Phật giảng vậy, là trả nghiệp mà đến. 

Chúng ta rất may mắn, trong đời này có thể gặp được Thánh hiền chỉ dạy. Đây là 

phước báo thật sự.Thánh hiền dạy bảo hy hữu khó gặp. Gặp được Thánh hiền chỉ dạy 

thì nên học tập cho tốt, học rồi phải đem xiển dương rộng rãi. Chúng ta phải dùng tinh 

lực và thời gian của đời này phụng hiến cho chánh pháp cữu trú. Phụng hiến cho tục 

Phật huệ mạng. Việc này có ý nghĩa có giá trị, không đến một cách vô ích. 

Thứ  nhất,  là  báo  ân  đức  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền.  Tục  Phật  huệ  mạng,  làm  người 

truyền thừa  chánh pháp. 

Thứ hai là phổ lợi chúng sanh, con người đến thế gian hạnh phúc chân thật, hạnh 

phúc lớn nhất là gì? Chính là tiếp thọ giáo dục của Thánh Hiền. Chư vị tổ sư biết rằng, 

mấy  ngàn  năm  nay  tổ  tông  dạy  bảo  chúng  ta,  không  những  là   “kiến  quốc  quân  dân, 

 giáo học vi tiên”.  Nhân loại đang hoạt động trong xã hội này, không kể là lớn hay nhỏ, 

chẳng ai là không lấy việc dạy học làm số một. Nên hai chữ “Tông Giáo” này gọi là đại 

học  vấn.  Tại  sao  lại  dùng  cách  này  để  dịch  tông giáo  của  ngoại quốc?  Dùng  hai  chữ 

này mà gọi là Tông Giáo! 

Tập 67  133 



Trong thời cổ, chỉ có trong đạo Phật mới nói đến Tông Giáo. Tại sao đạo Phật lại 

nói đến Tông giáo? Trong đạo Phật nói Tông môn giáo môn. Tông môn đơn thuần chỉ 

thiền tông. Thiền tông gọi là tông môn. Ngoài Thiền tông ra, chín tông giáo khác gọi là 

giáo  môn.  Cho  nên  chỉ  đạo  Phật  xưng  là  tông  giáo,  không  liên  quan  gì  đến  tôn  giáo 

hiện  nay.  Điều  này  quý  vị  cần  phải  biết.  Tại  sao  lại  phân  ra  hai  hệ  thống?  Hai  loại 

phương pháp dạy học không giống nhau. 

“Giáo môn” ngày nay gọi là giáo dục chính quy, là do cạn mà sâu, học tập đúng lề 

đúng lối. Giống như giáo dục thời nay, có tiểu học, trung học, đại học, nghiên cứu sở. 

Giáo môn là dùng phương pháp học này, từ từ nâng cao lên. Tông môn giống như một 

số  ít  thiên  tài  vậy.  Đây  là  lớp  học  đặc  biệt,  họ  không  cần  trãi  qua  nhiều  thứ lớp  như 

vậy. Nói cách khác họ không cần có tiểu học, trung học, đại học, không có. Họ chỉ có 

Nghiên  cứu  sở,  chính  là  lớp  học  này.  Đốn  ngộ  đốn  chứng,  người  như  vậy  quá  ít  rồi. 

Thật sự, vài trăm năm cũng có thể mới gặp được một hai người như vậy. Đây không 

phải là giáo dục phổ thông, mà gọi là Tông môn giáo môn. 

Hai  chữ  Tông  giáo  này  nếu  dùng  cách  nói  của  người  xưa.  Tông  có  nghĩa  là  gì? 

Tông có ba nghĩa: Chủ yếu, trọng yếu, tôn sùng. Xứng đáng để người sùng kính, tôn 

trọng, Giáo là giáo dục là dạy học.  Hai chữ này kết hợp lại có nghĩa là gì? Là giáo dục 

chủ yếu, dạy học quan trọng,  tôn sùng giáo hoá,  gọi đó là Tông giáo. Ý nghĩa này hay 

quá,  nói lên rằng một người trong thế gian, không thể không học. 

Tông giáo, trong hai chữ này không có mê tín, Nó không liên quan đến mê tín. Nó 

là phá mê khai ngộ, quả là ly khổ đắc lạc. Những điều này chư đại Thánh hiền đều biết. 

Nhân sinh tại thế sao lại có nhiều khổ nạn như vậy? Bởi ta mê, không hiểu được chân 

tướng sự thật . Nói cách khác, ta đối với tất cả pháp trong thế và xuất thế gian, đã nhìn 

sai, nghĩ sai.  Do đó ta nói sai và làm cũng sai. Sai rồi đương nhiên là có quả báo bất 

thiện, phải chịu khổ chịu nạn. Làm sao mới có thể ly khổ đắc lạc? Giác ngộ là được. 

Sau khi giác ngộ đối với tất cả các pháp ta đã nhìn thấy rỏ ràng, đã suy nghĩ minh bạch. 

Nên khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều là chính xác. Tiêu chuẩn này trong 

Phật pháp nói chính là tự tánh. 

Trong  “Hoàn Nguyên Quán” nói tứ tịnh đức, đó là tánh đức của tự tánh. Quốc Sư 

Hiền Thủ có nói bốn điều : “Tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hoà chất trực, 

 đại chúng sanh khổ” .  “Đại chúng sanh khổ”  này có thể dùng trong xã hội hiện tại, mọi 

người rất quen thuộc một câu nói, đó chính là toàn tâm toàn lực phục vụ cho nhân dân. 

Trong Phật pháp đổi nhân dân thành chúng sanh_phạm vi của nó lớn hơn. Không chỉ là 

đối với người, mà phục vụ đối với tất cả chúng sanh. Đây là ai? Là Chư Phật, Chư Bồ 

134  Tập 67 



Tát. Triển khai Tứ tịnh đức thì trong Phật pháp chính là giới luật. Văn hoá truyền thống 

xưa là luân thường đạo đức: Ngũ luân, Ngũ thường, Tứ duy, bát đức_đây là giáo dục. 

Người xưa dùng cái này trị Thiên hạ. Trị thiên hạ bắt đầu trị từ đâu? Bắt đầu từ ý niệm 

_ đây là trí tuệ chân thật . 

Chu Hy biên tập “Tứ Thư”, là cuốn sách mà thời xưa ai cũng phải đọc. Trong “Đại 

Học” đã nói hết nhưng điều này. Bắt đầu học từ đâu? Từ cách vật. Cách vật nghĩa là 

gì? “Vật” là vật dục, là dục vọng. “Cách” là hạn chế nó, không thể buông thả dục vọng. 

Phải  tiết  chế  nó,  phải  khống  chế  nó.  Dục  vọng  phải  khống  chế  ở  một  phạm  vi  nhất 

định, không thể vượt qua. Vượt qua thì tệ hại liền sanh. Đó không phải là lạc, đó là 

khổ. Dục vọng càng thấp càng tốt. 

Chư đại Thánh hiền cổ kim trong ngoài, đối với sinh hoạt vật chất chỉ yêu cầu ăn 

đủ no, mặc đủ ấm, có một ngôi nhà nhỏ ở thoải mái là đủ rồi, ngoài ra không cần gì 

nữa. Họ có thể sống vô cùng tự tại. 

Thứ hai là “trí tri”. Dùng Phật pháp để nói thì “cách vât” là phá phiền não chướng. 

“Trí tri” là phá sở tri chướng. Thật sự giống như lời Thang Ân Tỷ đã nói,  Phật pháp 

làm phong phú nền văn hoá truyền thống xưa. Dùng Phật pháp để giải thích, nếu trừ bỏ 

hai  chướng này,  Bồ đề tâm không phải  đã hiện tiền rồi  sao? Nên  ở dưới  là hai  câu: 

thành ý, chánh tâm. Ý thành, tâm chánh là tu thân  rồi. Tu thân sau đó tề gia, tề gia sau 

đó trị quốc, trị quốc sau đó bình thiên hạ. Người xưa học cái gì? Đây toàn đều là giáo 

dục,  một  nền  giáo  dục  viên  mãn.  Từ  giáo  dục  căn  bản  bắt  đầu  cho  đến  cả  một  đời 

người, thật là sống đến già thì học đến già. Điều này nói lên chúng ta sanh vào nơi này 

là nhân duyên tốt đấy. Có thể tiếp nhận được sự chỉ dạy của Thánh hiền, có được cơ 

duyên này. 

Hai  ngàn  năm  trước,  Phật  Pháp  truyền  đến  Trung  Quốc,  người  Trung  Quốc  hoàn 

toàn tiếp nhận. Vì sao? Vì Phật Pháp với truyền thống Trung Quốc đồng một cái gốc. 

Chúng ta nói duyên khởi “tương tức tương nhập”. Đồng một nguồn gốc là sao? Là hiếu 

thân, tôn sư. Tịnh Nghiệp Tam Phước câu thứ nhất:  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự 

 sư  trưởng”. Đây  là  căn  bản_gốc  của  giáo  dục  .  Đây  cũng  chính là  cái  gốc  của  Phật 

pháp, nó hoàn toàn tương đồng. Gốc tương đồng, thì cành lá hoa quả đêu có thể tương 

tức tương nhập. Cho nên trên toàn thế giới, giữa các dân tộc khác nhau, chỉ có người 

xưa hiểu được giáo dục. Có thể làm, có phương pháp,  thành tựu hiệu quả. 

Mấy  ngàn  năm  nay,  quốc  gia  này,  khu  vực  này,  trị  an  lâu  dài.  Là  giáo  dục  tạo 

thành.  Ngày  nay  vấn  đề  xuất  hiện  rồi  làm  sao  giải  quyết?  Chỉ  cần  đem  việc  dạy  học 

làm cho tốt, vấn đề liền được giải quyết. Tại sao? Vì giáo dục là dạy người. Mọi người 

Tập 67  135 



là người tốt, mọi việc đều là việc hay. Quan trọng nhất là con người, cần phải dạy con 

người  cho  tốt.  Chế  độ  là  thứ  hai,  không  phải  quan  trọng,  quan  trọng  là  dạy  tốt  con 

người.  Con  người  cần  phải  có  chánh  tri  kiến.  Mục  đích  dạy  học  của  người  xưa  là 

Thánh hiền. Cho nên từ trước dạy hoc, đọc sách. Vì sao phải đọc sách? Đọc sách chí 

tại Thánh hiền. Mục đích của họ, phương hướng của họ là theo Thánh nhân nhìn thẳng, 

theo Thánh nhân học tập. 

Dạy học trong Phật Pháp là dạy ta thành Phật, thành Bồ Tát. Phật là Thánh nhân, 

Bồ  tát  là  Hiền  nhân.  Danh  tướng  của  Ấn  Độ  và  danh  tướng  của  Trung  Quốc  không 

giống  nhau.  Hai  cái  này  ý  nghĩa  tương  đồng.  Nên  chúng  ta  đọc  đến  “thể  dụng  song 

 dung, chư pháp thể dụng, giao thiệp vô ngại”.  Ta thấy những câu này, “dụng” ngay 

hiện tiền, đặc biệt nói về chư pháp. trên thế giới thời nay nói văn hoá đa nguyên. Vì 

sao? Vì tin tức phát triển, giao thông phương tiện nhanh nhẹn, địa cầu biến thành một 

nhà, quan hệ vô cùng mật thiết. Trên thế giới, chổ nào có vấn đề, chúng ta đều sẽ bị 

ảnh hưởng. Chúng ta không thể chỉ lo cho Quốc gia mình cho tốt, chỉ quan tâm khu 

vực của mình cho tốt mà thôi, không được. Chúng ta muốn toàn thế giới đều tốt. Trên 

địa cầu tất cả cư dân đều hạnh phúc, chúng ta mới hạnh phúc thật sự. Thật là nhổ sợi 

long mà động toàn thân. Chúng ta với địa cầu là một sinh mạng thể cộng đồng . Ta cần 

phải thể hội như vậy. 

Có thể làm được như vậy hay không? Đáp án là khẳng định, có thể làm được. Mọi 

người đều có suy nghĩ này. Đặc biệt trên địa cầu hiện nay thiên tai quá nhiều. 

Lần  này  chúng  tôi  phỏng  vấn  Giáo  Hoàng  Phạm  Đế  Cương.  Là  chủ  giáo  ỏ  đây. 

Chúng tôi gặp mười mấy người, mọi người đều có suy nghĩ như vậy, cần hợp tác, cần 

học tập qua lại,  cùng nhau liên thủ để  giáo hoá chúng sanh. Dạy  cái gì? dạy  luân lý, 

dạy đạo đức, dạy nhân quả. Ba loại giáo dục này là phổ biến thế gian, phổ cập trên toàn 

thế  giới.  Như  vậy  thiên  tai  mới  có  thể  hoá  giải.  Địa  cầu  mới  có  thể  phục  hồi    bình 

thường.  Hoá  giải  chủng  chủng  thiên  tai.  Ngày  nay  những  hiện  tượng  thiên  tai  khác 

thường xuất hiện quá nhiều, rất không bình thường mà trong quá khứ chưa từng nghe 

qua. Trong lịch sử không có ghi lại. Bây giờ những thiên tai đều đã xuất hiện. Các nhà 

khoa học nói, trên địa cầu tai dịch xuất hiện, nguyên nhân thật sự là những người cư trú 

trên địa cầu này, ý niệm của họ có vấn đề, không như bình thường. Theo duyên khởi 

naỳ  mà nói thì tất cả vạn pháp của toàn thế giới, đều có quan hệ hổ tương mật thiết. 

Đúng như điều thường nói là nhổ sợi long mà động toàn thân. Chỉ có cải chánh ý niệm. 

Đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ, vấn đề mới thực sự được giải quyết. Trở về với tự 

tánh, trở về với sự giáo huấn của Tổ tông xưa. Hồi phục lại cái luân thường đạo đức, 

thì xã hội này cứu được rồi. 

136  Tập 67 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 



HẾT TẬP 67 



 

Tập 67  137 



 Tập 68 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 25 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “ Đại Thừa 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải”.  Hôm  nay  chúng  học  tiếp  đoạn  trước  “Duyên  khởi  thập 

nghĩa”. 

7-   Đồng thể tƣớng nhập nghĩa.  Đông thể tướng nhập giả, vị nhất duyên đa duyên 

 vô  biệt  thể,  cố  danh  vi  đồng  thể,  nhược  nhân  duyên  hữu  lực,  tắc  năng  trì  đa  nhất. 

 Nhược đa nhất vô lực, tắc y bỉ nhất duyên. Thị cố nhất năng nhiếp đa, đa tiện nhập 

 nhất,  đa  năng  nhiếp  nhất,  nhất  tiện  nhập đa  dã”.   Đoạn  này  nghĩa  là  đồng  thể  tương 

nhập 

Nhất duyên_Hiện tiền đây, đạo tràng nhỏ này của chúng ta. Mổi người trong đạo 

tràng nhỏ, nhiều người như vậy tập hợp lại hình thành nên đạo tràng này. Đoàn thể là 

đa duyên. Mổi phần tử trong đoàn thể đó là nhất duyên, đều phát tâm tu học Tịnh độ. 

Đặc biệt hiện nay mổi vị đều phát đại Bồ đề tâm để tu Lục hoà kính. Vì sao tu Lục hoà 

kính? Vì khi thiên tai xảy ra, chúng ta phải cứu mình, cứu gia đình,  cứu xã hội,  cứu 

đất nước,  cứu thế giới, và cứu địa cầu này. Chúng ta đều có sứ mạng, đều có  nghĩa vụ 

này. Ở trong tiểu đoàn thể, cùng nhau học tập, một người là nhất duyên, đoàn thể chính 

là đa duyên_đây gọi là đồng thể. 

Câu dưới nói:  “Nhược nhất duyên hữu lực”.  Đoàn thể của ta nhiều người như vây, 

trong đó có một người có lực. “Lực” không dễ hiểu, ta nói đến phước báo vậy, một 

người có phước_Ngạn ngữ có câu:  “Nhất nhân hữu phước, liên đới nhất ốc”  _Người 

trong đoàn thể nhỏ này đều có phước hết. Cho nên một người có lực “năng trì đa nhất”. 

“Đa nhất” là mổi người. Mổi người đều có lợi, đều được lợi ích, gọi là “đa nhất thọ 

huệ”. “Nhược đa nhất vô lực”, như Giới Khoa học nói, hiện nay họ bàn luận về việc 

hoá giải thiên tai. 

Trên địa cầu này hiện nay có hơn 60  ức người. Đây là “đa”, đây là “đa nhất”. 

Hơn 60 ức người này, đại đa số đều đang tạo tác vô số điều bất thiện. Tạo tác bất thiện  

thực tế nói là không có phước. Không nên nhìn thấy họ có tiền, họ có địa vị, cuộc sống 

138  Tập 68 



hiện tại của họ vô cùng sung túc, thật hiếm thấy. Nhưng khi thiên tai xảy ra, cái gì cũng 

không còn nữa. Đời sau thì sao? Đời sau càng khổ. Nên phước là gì? Phước không tách 

rời  luân  lý  đạo  đức.  Luân  lý  đạo  đức  là  phước  báo  chơn  chánh  nhất.  Vậy  học  Phật, 

niệm Phật phước báo còn lớn hơn gấp bội. Tại sao? Vì ta biết niệm Phật, phát nguyện 

cầu sanh tịnh độ, thì trong đời này ta sẽ thành Phật. 

Quý vị thử nghĩ xem, phước báo của thế và xuất thế gian, có loại phước báo nào có 

thể so sánh với quý vị? Biến pháp giới, hư không giới, đệ nhất phước là thành Phật, trở 

về tự tánh. Trong kinh điển Đại thừa Đức Thế Tôn dạy rằng: Tất cả chúng sanh đều có 

đức tướng trí huệ của Như Lai. Trí tuệ và đức tướng trong tự tánh đều hiện tiền. Phước 

báo này, dù mười phương Chư Phật có nói đến vô lượng kiếp cũng không tận,  cũng 

không hết. Phước báo này quá lớn! 

Như  tình  trạng  hiện  nay  vậy,  hiện  nay  trên  thế  giới,  rất  nhiều  người  không  tu 

phước  mà  tạo  nghiệp!  Nhưng  “nhất  duyên”_  “đa  nhất  vô  lực,  tắc  y  bỉ  nhất 

duyên”_Nhất duyên là thiểu số. Các nhà Khoa học nói: nếu trên địa cầu này, có được 

tám ngàn người, cách tính này của họ là tính một trên một căn số bậc hai. Một trên một 

trăm sáu mươi ức căn số bậc hai, đại khái chưa đến tám ngàn người. Đây là thiểu số, 

chúng ta đem nó tính làm một_nhất. Tám ngàn người tu phước, 60 ức người được nhờ, 

hưởng phước của họ. Tuy tạo nghiệp cũng không đến nổi gặp đại thiên tai_ chính là ý 

này. 

Quý vị nghĩ xem,  như thế có thể tin tưởng được chăng? Một người có phước có thể 

giúp ngiều người tạo nghiệp sao? Giới khoa học còn có một ví dụ vô cùng rõ ràng. Giả 

thuyết của họ là lấy môt trăm vạn nhân khẩu ở thành phố, chỉ cần có một trăm người có 

phước  là  được  rồi.    Một  trăm  vạn  mà  một  trăm  người  thật  sự  tu  phước_đoạn  ác  tu 

thiện, chuyển mê khai ngộ, y theo giáo huấn của Chư Phật, Chư Bồ Tát, chư cổ Thánh 

tiên Hiền  siêng năng tinh tấn thực hành, sẽ có năng lực lớn lao như vậy. Có một số ít 

người, như đạo tràng này của chúng ta, một trăm người cũng tìm không ra người thật 

sự phát tâm. 

Được hay không? Người xưa có nói như vầy, quí vị đều nghe qua, đều biết là có 

chuyện  như  vậy.  Cổ  nhân  nói  tà  không  thắng  chánh.  Đa  số  người  tạo  nghiệp,  đó  là 

tà_tà tri tà kiến, tà hành tà nghiệp. Thiểu số người tuy rất ít, toàn thế giới chỉ có tám 

nghìn người. Một trăm vạn người trong đô thị chỉ có một trăm người. Một trăm người 

này chánh tri chánh kiến, chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ. Mổi ngày siêng 

năng nỗ lực theo cổ Thánh tiên Hiền, theo Chư Phật, Bồ Tát học tập. Sức mạnh này rất 

lớn. Như thế mới thật sự  gọi là tà không thắng chánh. 

Tập 68  139 



Chúng ta sống trên thế gian này, cần phải lặng yên để phản tĩnh.  Ta đến thế gian 

này,  như lời Đức Thế Tôn nói “Nhân sinh thù nghiệp”.  Quý vị đến để làm gì? Trong 

kinh Phật nói rất hay, đại đa số người là đến đền trả nghiệp báo. Sống trong qúa khứ tu 

phước thì đến thế giới này để hưởng phước. Còn sống trong quá khứ tạo nghiệp thì đến 

thế giới này để chịu tội. Đây là điều Đức Thế Tôn nói với chúng ta. Vì sao đến thế gian 

này? Do hai nguyên nhân này mà đến. Điều mà Đức Phật Thích Ca nói là quả báo. Có 

phải nó bất biến chăng? Không phải. Ở trước chúng ta đọc qua, tất cả pháp không có tự 

thể, do duyên  mà sanh, nên không có pháp nào là pháp nhất định. Nó thay đổi trong 

từng sát na. Vì sao bị biến đổi? Tuỳ theo ý niệm mà thay đổi. Tất cả pháp chắc chắn 

không tách rời ý thức của ta. Ý thức chính là ý niệm. Ý niệm thiên biến vạn hoá. Niệm 

trước là ác, niệm sau là thiện, đó chính là biến. Biến nhanh, biến chặt chẽ. Sau khi biến 

rồi  còn    duy  trì  được,  là  lời  dạy  của  thánh  hiền.  Chúng  ta  biết  trong  quá  khứ  có  rất 

nhiều suy nghĩ sai lầm, rất nhiều quan niệm sai lầm, hiện nay rất phổ biến. 



Con  người  nghĩ  đến  điều  gì?  Con  người  nghĩ  đến  tiền,  nhìn  đến  tiền.  Mắt  chỉ 

thấy  tiền  thì  không thể  thoát  ra  được.  Đó  chính  là  xã  hội  ngày  nay.  Trên  toàn  cả  thế 

giới,  bất luận là  quốc  gia  địa phương nào.  Chúng tôi  thường đi du lịch đi  tham  quan 

nên biết. Giá trị quan thật là điên đảo. Người xưa coi tiền rất nhẹ, còn đạo đức thì rất 

coi trọng. Nên xã hội xưa, người cũng có địa vị trong xã hội. Trước đây trong xã hội 

này có câu:  “Sĩ nông công thương”.  Người xưa sắp thứ tự này là từ trái qua phải. Đây 

là  khi  ta  nhìn  đối  diện.  Sĩ,  Nông,  Công,  Thương.  Nhưng  người  ngoại  quốc  thì  nhìn 

tương phản với chúng ta. Người ngoại quốc nhìn vật gì là từ bên này bắt đầu. Từ bên 

này, thứ nhất, thứ hai, thứ ba, thứ tư. Như đằng sau giảng đường của chúng ta chữ của 

Lão Triệu Bộc viết “tri ân báo ân” là sắp xếp theo cách của truyền thống xưa_Tri ân 

báo  ân.  Ngoại  quốc  thì  ngược  lại  “ân  báo  ân  tri”,  họ  đọc  như  vậy.  Nhưng  Sĩ  Nông 

Công Thương đọc phản lại thì đọc cách nào? “Thương Công Nông Sĩ”, Thương sắp lên 

hàng số nhất. 



Thật vậy, khắp xã hội đều là thương nhân. Quý vị xem, Thầy giáo dạy học, Thầy 

giáo cũng là học thương_học buôn. Đem việc học để mua bán. Nhà trường biến thành 

tiệm hoc_ tiệm học . Bác sĩ là y thương. Bất kể làm nghề gì, họ đều đem tiền để ở hàng 

đầu, đây chính là thương. Điều này so với trước đây thì hoàn toàn điên đảo, đem luân 

lý đạo đức xếp ở sau cùng. Thậm chí cuối cùng cũng không còn nữa, xem thường nó, 

không dùng, không cần nữa. Không cần những thứ này, có tiền là được rồi. Cho nên 

quý vị hãy quan sát thật kỷ càng, Đến cả Tôn giáo cũng biến thành tiệm buôn. 



Nếu  nhìn  theo  thứ  tự  sỹ  nông  công  thương,  thì  có  thể  nhận  ra.  Sĩ  nông  công 

thương đây là bình thường. Nếu Sĩ là thứ nhất, thì duyên này có lực, tốt! Họ có thể chỉ 

140  Tập 68 



đạo Nông công thương ở bên dưới, xã hội sẽ có trật tự. Nếu như đem đồng tiền xếp ở 

vị trí đầu tiên, điều này không thể được! 

Thời nay là xã hội dân chủ, các vị quan trong xã hội dân chủ là tuyển cử. Tôi nghe 

nói, mà rất nhiều người nói với tôi. Tuyển cử chỉ cần quí vị có tiền, là có thể mua phiếu 

tuyển. Như vậy chức vụ cũng biến thành “thương” rồi. Quý vị xem, họ có tiền để mua 

phiếu  tuyển,  sau  khi  được  tuyển,  họ  nhất  định  sẽ  trục  lợi  một  số  lớn  về  lại.  Họ  nhất 

định sẽ kiếm, một lần lợi gấp vạn lần. Hình như thế giới này hoàn toàn bị đồng tiền 

thống  trị  rồi.  Thời  cổ  đại  không  phải  như  vậy.  Cổ  đại  là  luân  lý  đạo  đức,  học  thuật 

trong xã hội được người tôn trọng nhất. 



Xã  hội  ngày  này  có  vấn  đề,  nhưng  vấn  đề  ở  đâu?  ở  nơi  điên  đảo  của  Sĩ  nông 

công thương, biến thành thương công nông sĩ, vấn đề là ở đây. Địa cầu cũng có vấn đề, 

rất nhiều thiên tai phát sanh, nguyên nhân là gì? Nguyên nhân vẫn là giá trị quan điên 

đảo. Nguyên nhân thật sự là do con người làm ra, trong kinh điển Đức Phật cũng nói 

như vây. Nho giáo và Đạo giáo cũng nói như vậy. Hiện nay đỉnh cao của lượng tử học 

cũng đã nói như vậy. Chúng ta không có lý do chẳng tin. Cho nên xã hội loạn động và 

thiên tai tấp nập, có biện pháp để cứu vãn chăng? Đáp án là khẳng định. Đây chính là 

“nhất duyên hữu lực”. 



Trong xã  hội  hiện nay,  “nhất  duyên”  là  ai?  “Nhất duyên”  là  người học  tập  nền 

văn  hoá  truyền  thống.  Là  người  học  Phật  học  Đạo,  họ  phải  cần  thực  học  mới  được. 

Thực sự học Nho giáo phải lập chí làm Khổng Tử, làm Mạnh Tử, quý vị mới thực sự 

có thể học được! Người học Đạo giáo phải lập chí học Lão Trang. Người học Phật giáo 

phải lập chí làm Phật. 



Tối hôm qua tôi trở về, có người bạn đồng tu đến thăm tôi, nói cho tôi biết một 

thông tin . Có một vài đệ tử Phật, muốn ở Quảng Châu xây Chùa Lục Tổ_Thiền Tông 

Lục Tổ Huệ Năng Đại Sư_ làm một ngôi chùa, đây là việc tốt! Hy vọng tương lai tôi ở 

nơi đó giảng bộ “Pháp Bảo Đàn Kinh”. Tôi nhận lời Ông ta, được! “Nhất duyên hữu 

lực”. 



Học Phật, quý vị nhìn Lục Tổ quá tốt. Ta phải biết khi Lục Tổ gặp Ngũ Tổ là 24 

tuổi, đến Hoàng Mai đi tham vấn Ngũ Tổ. Ngũ Tổ hỏi Ngài: “Ông đến đây làm gì?”. 

Ngài  trả  lời:  “Con  đến  làm  Phật”.  Lục  Tổ  với  người  khác  không  giống  nhau.  Người 

khác đến gặp Ngũ Tổ,  Ngũ Tổ hỏi ngươi đến làm gì? Họ trả lời con đến cầu  bình an, 

cầu thăng quan phát tài. Đều là cầu cái này. Quý vị xem, Lục tổ vừa mở miệng là nói 

mình đến làm Phật. Đại khái trong đời của Ngũ Tổ, chưa từng gặp một người như vậy. 

Ngài đến làm Phật và Ngài thực sự đã làm Phật rồi. Ngũ Tổ không có phụ lòng Ngài, 

Tập 68  141 



Thực  sự  đã  giúp  Ngài  thành  Phật.  Đây  là  gì? đây  gọi  là  học  Phật.  Học  Phật chính là 

phải học làm Phật, học làm Bồ Tát. Thật sự học làm Phật đó là được giáo hoá chúng 

sanh. Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật rồi, một đời giáo hoá. 



Tôi nói với quý vị, Nho giáo, Phật giáo, Đạo giáo ba nhà đều là làm Thầy. Địa vị 

của họ trên xã hội đều làm Thầy, đều là dạy học. Trong ba nhà, thành tích hiệu quả của 

Phật là lớn nhất. Nguyên nhân gì? được  Hoàng Thượng ủng hộ. Lão bá tánh và nhân 

dân  khi  thấy  Hoàng  Đế  ủng  hộ,  vậy  ai  không  muốn  học!  Trước  đây  Phật  giáo  là  do 

Hoàng Thượng quản. 

Thứ  hai  thì  Nho  giáo  cũng  không  tệ.  Nho  Giáo  là  do  Tể  Tướng  quản,  là  quốc  gia 

ủng hộ. Còn Đạo thì duyên kém hơn một tí, nhưng cũng không ít. Vì sao? Vì thành tựu 

của Đạo là Thần tiên. Người muốn học Thần tiên không ít. Người học Thần tiên thì đi 

đến  Đạo  giáo.  Ba  đạo  này  đều  dạy  học.  Đạo  Phật  có  “Đại  Tạng  Kinh”.  Đạo  gia  có 

“Đạo Tạng”. Nho gia thì cận đại một vài học giả biên tập “Nho Tạng”. Quý vị đi xem 

điển tịch của ba đạo thì sẽ biết. Dùng cách nói của thời nay, thì nó là học phái, nó là 

giáo dục. Nên ba đạo này ta không thể coi nó là Tôn giáo. Như vậy là nhìn sai. Trung 

Quốc không có Tôn giáo. Nếu nói Trung Quốc có Tôn giáo, đó là Trung Quốc bái Tổ 

Tông.  Bái  Tổ  Tông  là  kỷ  niệm  Tổ  Tông,  không  quên  ân  đức  của  Tổ  Tông.  Ý  nghĩa 

quan trọng nhất, như Khổng tử nói. Nếp sống này trong xã hội thực hành rất phổ biến, 

có thể nhận được cái đức cái hậu cho dân. 

Quý  vị  xem  một  ngàn  trăm  năm  sau  đối  với  lão  Tổ  Tông  vẫn  nhớ  mãi  không 

quên,  đối với cha mẹ hiện tiền làm gì có lý là bất hiếu. Kỷ niệm Tổ Tiên là khởi phát 

hiếu tâm cho con người, khởi động hiếu hạnh nơi con người, ý nghĩa này rất thâm sâu. 

Hiếu là gốc của văn hoá xưa, là gốc truyền thống giảng dạy . Không có gốc thì 

làm sao có thành tựu. Nên ý nghĩa này vô cùng sâu rộng. “Nhất duyên hữu lực” chính 

là nói điều này. Nó “năng trì đa nhất, đa nhất vô lực”, đó chính là “y bỉ nhất duyên”. 

Cho nên ở xã hội xưa, bất luận là môn nào, chẳng thể không nương vào hiếu kính. Phật 

pháp cũng như  vậy. Pháp môn của Phật  pháp là tám vạn bốn ngàn, đó là “đa nhất”. 

Còn “nhất pháp” là gì? là hiếu dưỡng phụ mẩu, phụng sự sư trưỡng. Đệ nhất phước của 

Tịnh Ngiệp Tam Phước, đây là “nhất pháp”. Nên truyền thống văn hoá xưa là lấy hiếu 

thân tôn sư làm căn bản. Phật pháp cũng lấy hiếu thân tôn sư làm căn bản. Nho với 

Phật là đồng một cái gốc. Căn bản đã tương đồng, làm gì có đạo lý không dung hoà, tự 

nhiên dung hoà. 

Những  năm  gần  đây  chúng  tôi  tiếp  xúc  rất  nhiều  Tôn  giáo  trên  thế  giới,  đem 

Kinh điển của họ triển khai để xem, cũng lấy hiếu thân tôn sư làm căn bản. Nói cách 

142  Tập 68 



khác, Tôn giáo của toàn thế giới ắt có đạo lý dung hoà, đây là lý, lý là ở đây. Tôn giáo 

từ đây mà sanh, quí vị quan sát kỹ, trên thế gian này có pháp nào không phải từ đây mà 

sanh! 



Ngày nay mọi người đều hy vọng, xã hội êm ấm, tộc quần êm ấm, quốc gia êm 

ấm, thế giới êm ấm, Phât giáo nói vũ trụ êm ấm. Có thể làm được không? Có thể làm 

được. Đồng một tự tánh, hiếu thân tôn sư là tánh đức. Trong tự tánh vốn có. Đây là 

“nhất pháp”, đây là “nhất pháp hữu lực”, không phải là “vô lực”. Tất cả pháp đều có 

thể nương vào “nhất pháp” này. Đó chính là có phước rồi. Nếu làm ngược “nhất pháp” 

này, thì thiên tai liền đến,  chính là như vậy. 

Đạo Phật thường nói:  “khổ hải vô biên, hồi đầu thị ngạn”.  Nếu ta quay lưng với 

tánh đức, bất trung bất hiếu, bất nhân bất nghĩa. Đó chính khổ hải vô biên. Ta  thấy xã 

hội  ngày nay động loạn, địa cầu biến dị, cái gì cũng không bình thường. Quí vị “hồi 

đầu” sẽ tìm thấy “hữu lực” này. “Hữu lực” nàychính là Ngũ luân Ngũ thường, Tứ duy, 

Bát đức. Phật pháp nói là Tam quy ngũ giới, thập thiện nghiệp đạo. Chúng ta thực sự 

có thể học tập và lập tức có thể đạt được hiệu quả, tự mình thân tâm an lạc, phiền não 

ít, trí tuệ trưởng, gia đình hoà mục, sự nghiệp thuận lợi, xã hội an định, thế giới hoà 

bình.  Lập  tức  nhìn  thấy  hiệu  quả  này.  Nhất  định  phải  nhớ,  pháp  không  có  pháp  nhất 

định, tuỳ theo ý niệm mà chuyển. Ý niệm của con người thời này chuyển đổi sai hết 

rồi. 

Thật may mắn, chúng ta ở trong thời đại này, được thân người, nghe được chánh 

pháp, học tập văn hoá truyền thống , thân cận Chư Phật Bồ Tát. Đây là phước báo rất 

lớn, đây là nhân duyên vô cùng thù thắng !  Chúng ta đã quay đầu, đã tìm được phương 

hướng, tìm được mục tiêu. Trở về với “hữu lực”, đây là “nhất duyên hữu lực”. Ta siêng 

năng học tập, mổi người đều “hữu lực”, thật sự phát tâm.  Mọi người cùng nhau tu Lục 

hoà kính, mổi người đều “hữu lực”. Hy vọng với sức mạnh này, quí vị phát huy ở gia 

đình mình, tự mình tu lục hoà, trở về nhà cùng cả nhà tu lục hoà, rồi từ từ khiến thân 

bằng hảo hữu tu Lục hoà, những người lân cận tu Lục hoà. Thật tu, bắt đầu tu từ đâu? 

Từ “Đệ Tử Quy” bắt đầu, từ lễ kính Chư Phật bắt đầu, điều đầu tiên là học lễ phép. 



Trước đây ta sơ suất, gặp người không chào hỏi. Bây giờ đã hiểu rỏ, chúng ta cần 

hoà mục.  Không cần cầu người khác hoà với mình, nhưng mình phải hoà với người 

khác. Mình phải hòa với người , nhìn thấy người khác phải thân thiết chào hỏi. Cái này 

cần phải có trí tuệ,  phải biết chừng mực và nắm bắt cho chuẩn. Đặc biệt là sống ở Đô 

thị.  Bây  giờ  toàn  ở nhà  chung  cư,  mọi người  cùng  ở  dưới một  ngôi  nhà  lớn, khi gặp 

mặt gật gật đầu mỉm cười hỏi thăm. Chừng mực này, thái độ này làm ba tháng, sau ba 

Tập 68  143 



tháng có thể cúi người một chút trước họ. Từ từ họ sẽ quen. Nếu mới bắt đầu mà gập 

mình 90 độ hành lễ, sẽ làm họ giật mình. Người này như vậy là sao, sẽ giật mình. Cho 

nên cứ từ từ. Chúng tôi tin rằng, chỉ từ nữa năm đến một năm, nơi chung cư đó sẽ hoà 

mục,    một  người dìu  dắt  quần  thể  này,  quí vị  phải  thật sự  làm  mới  được.  Thành  tâm 

thành ý, thật thành tâm. Chủ động vì đại chúng phục vụ, kết duyên với đại chúng. 

Như trước đây tôi học giảng ở Đài Trung , Thầy Lý nói với tôi, người giảng Kinh 

hoằng pháp, thì Pháp duyên vô cùng quan trọng. Có người không có Pháp duyên, giảng 

thì  không  tệ,  rất  tốt,  nhưng  người  nghe  rất  ít,  không  được  mấy  người  nghe.  Có  vài 

người giảng không ra làm sao, nhưng pháp duyên tốt, thính chúng đặc biệt đông, Đây 

là đạo lý gì? Thầy Lý nói với tôi là do pháp duyên không giống nhau, quí vị cần phải 

kết duyên với người khác. Kết duyên cách nào?  Khi Thầy giảng kinh đây, giảng kinh 

hôm đó, những người học giảng kinh, ra trước cổng làm tiếp tân. Đặc biệt là nhìn thấy 

người lạ, những người này, hoặc là mới đến, hoặc là từ vùng khác đến. Chúng ta phải 

thân  thiết  tiếp  đãi  họ,  dẫn  họ  tìm  chổ  ngồi,  lo  cho  họ,  đây  chính  là  kết  pháp  duyên. 

Thầy Lý còn nói với tôi, mua một ít kẹo đem theo bên mình, một người đến nghe kinh 

đưa một cái kẹo để kết duyên. Như vậy khiến người khác có thiện cảm. Khi người khác 

đến  đạo  tràng này,  cảm  thấy  người  ở  đây  rất  thân  thiết,  khách  đến  có  cảm  giác  như 

được về nhà mình. Đây đều là đang tu Lục Hoà Kính. Bình thường ở nhà hoặc ở nhà 

láng giềng cũng vậy, đặc biệt là ở nơi chung cư, nhà nhà đều biết lo cho nhau. Trong 

Phật pháp nói là phải biết thăm hỏi. Còn điểm tâm nhẹ, một tuần có thể đưa một hai 

lần, tốn không nhiều, vô cùng có hạn, nhưng vui vẻ. 

Ở đây chúng tôi có đĩa, có những cuốn sách nhỏ để kết duyên. Có thể đem tặng 

cho nơi chúng ta ở. Họ thích thì giới thiệu cho họ, vấn đề là quí vị phải thật có tâm 

giúp đở người khác phá mê khai ngộ, ly khổ đắc lạc. Tâm này là Bồ đề tâm, là tâm độ 

chúng sanh. Có tâm đương nhiên cần phải có hành động, sức một người không đủ thì 

nhờ đoàn thể, nương nhờ đoàn thể, vì đoàn thể có lực. 

Bên dưới nói : “Thị cố nhất năng nhiếp đa, đa tiện nhập nhất, nhất năng nhiếp đa”.  

Chúng ta  nói đến đạo tràng. “Tràng” này có đạo. Đạo là “nhất”, có thể “nhiếp đa”. Rất 

nhiều người có thể đến đây. “Đa năng nhiếp nhất”, “nhất” sẽ “nhập đa”, tự nhiên có thể 

dung nhập đoàn thể này. Đây nghĩa là “đồng thể tương nhập”. 

8-  Đồng thể tƣơng tức nghĩa.  Đông thể tương tức giả, vị bổn nhất đa nhất, đồng 

 thị nhất thể, cố tương tức dã.  

144  Tập 68 



Ví  dụ  chúng  ta  nói  “bổn  nhất”  là  một  người  có  trí  tuệ,  “đa  nhất”  là  đại  chúng. 

Hoặc chúng ta nói trong việc dạy học, dùng ví dụ này cũng được, “bổn nhất” là Thầy 

giáo, “đa nhất” là học sinh, đồng là nhất thể, cho nên nó tương tức. 

“Cái bổn nhất hữu thể”, thể này là trí tuệ, là kỹ năng. “Năng tác đa nhất” là có thể 

cho mọi người, tức là chỉ đạo mọi người. Có năng lực này để dẫn dắt đại chúng. “Đa 

nhất” là đại chúng. “Đa nhất vô thể”, những học sinh này không có trí  tuệ của Thầy, 

cũng không có năng lực kỹ thuật của Thầy. “Do bổn nhất thành”, Thầy giáo chỉ đạo họ, 

dạy dổ họ, học sinh đều thành tựu, tất cả điều này đều thuộc về duyên khởi. “Đa nhất 

tức  bổn  nhất  dã”,  sau  khi học  sinh  học  thành đạt,  năng  lực  trí  tuệ  của  Thầy  và  trò là 

tương đẳng . 

  Cố bổn nhất hữu thể, tắc đa nhất vô thể, đa nhất hữu thể, tắc bổn nhất vô thể. 

Đoạn này muốn nói gì? Mới đầu Thầy giáo dạy học sinh, nhưng kết quả sau cùng 

quá tốt, học sinh vượt qua Thầy giáo. 



Người xưa thường nói:  “Thanh xuất ư lam nhi thắng ư lam”.  Dạy học như vậy là 

đã thành công. Nếu người Thầy giáo giỏi này một đời dạy học, học sinh đều không thể 

vượt qua Thầy, dạy học như vậy là thất bại. Vì sao? Vì thời nay là thời đại lớn, trình độ 

ngày càng thấp, thời đại này không như thời đại trước. vậy thời này không bằng thời 

trước thì trách nhiệm thuộc về ai? Thầy giáo chịu. Vì Thầy giáo không tận tâm tận lực, 

Thầy giáo không giáo dục tốt. 

Quý  vị  xem,  cha  mẹ  kỳ  vọng  con  cái,  luôn  hy  vọng  con  cái    giỏi  hơn  mình,  là 

phước của gia đình. Nếu đời này không như đời trước thì suy yếu rồi. Nhà như vậy thì 

sự  nghiệp  cũng  như  vậy.  Khi  quí  vị  kinh  doanh  một  nghề,  đời  sau  không  được  như 

mình, lại thêm một đời nữa càng không được như vậy, thì sự nghiệp của quí vị coi như 

hết. Làm  cách nào  quí vị phải duy trì đời này hơn đời trước.  Không có nghành nghề 

nào mà không như vậy. Chính trị cũng như vậy. 

Quý vị xem  ngày trước làm quan đội cái mũ, cái mũ đó gọi là “Tấn Hiền Quan”. 

Tầng ở trước thấp, tầng ở sau cao hơn, tượng trưng cho cái gì? Tầng ở trước là tượng 

trưng cho thời đại của tôi, tầng ở sau là tượng trưng cho đời sau, hy vọng thành tựu của 

đời sau vượt qua tôi. Vì Sợ quên, nên cho họ đội mũ đó khi xử lý công vụ để họ nhớ 

lại.  Học  sinh  mà  không  hơn  Thầy,  như  vậy  là  giáo  dục  thất  bại.  Thầy  giáo  cảm  thấy 

xấu hổ. Cho nên học sinh vượt qua thầy giáo là thành tựu nên có. Vì sao? Học trò đạp 

lên trên vai Thầy mà đi lên. Đây mới là Thầy giỏi, thật sự là một người Thầy. 

Tập 68  145 



Nhưng chúng ta cũng từng nhìn thấy, nghe thấy  nhiều là Thầy giáo không thích 

học sinh hơn mình. Học sinh giỏi hơn, Thầy giáo sinh ra đố kỵ. Chuyện này có không? 

Có! Từ xưa đã có rồi. Trong Lịch sử cũng ghi rất nhiều ví dụ, đây không phải là Thầy 

giáo tốt. Nhưng Thầy giáo đó rất có đức hạnh, rất có học vấn, chỉ là phiền não đố kỵ 

quá  nặng,  không  dễ  gì  hoá  giải  được  nó.  Phiền  não  này  sinh  ra  là  có  rồi.  Nó  từ  đâu 

đến? Từ ngã mạn đến. Ngã mạn là một trong bốn đại phiền não của Mạt na thức. Ngã 

mạn là không tốt, là chướng đạo, là tạo tội nghiệp. 



Cha mẹ đối với con cái là trách nhiệm, phải nuôi dưỡng, phải dạy dỗ, phải thành 

tựu cho con cái. Thầy giáo đối với học sinh cũng như vậy. Nhưng ngày nay Thầy giáo 

không dễ tìm được, Thầy giáo của nhà trường là tiệm học. Thầy giáo đều biến thành 

thương nhân, vấn đề là mua bán tri thức. Cầm được tiền mới dạy, không cầm tiền thì 

không dạy. Cầm được tiền nhiều hơn nữa cũng chưa chắc đã thật tâm dạy, thật sự là 

quá khó. Đúng là thời thế đạo đức ngày càng đi xuống. Nên vì sao ngày càng có nhiều 

thiên tai như vậy, thì chúng ta hiểu, sẽ minh bạch. 

Chúng  ta  tự  mình  phải  làm  cách 

nào cũng đã biết rồi, là tận tâm tận lực đi giúp người. Nhưng Thầy giáo muốn tìm một 

học  sinh  thật  sự  muốn  học  là  việc  không  dễ  dàng  gì.  Trước  đây  Thầy  Lý  nói  với  tôi 

mấy lần,  một học sinh hiếu học, muốn tìm một vị Thầy giáo tốt thật sự dạy họ, nhưng 

có thể gặp mà không thể cầu. 



Trong một đời nếu ta thật sự gặp được, thì khẳng định sẽ thành tựu. Có thể nói là 

chẳng thể không thành tựu. Có vị thầy giỏi nào, không hy vọng mình có truyền thừa. 

Mà còn hy vọng người truyền thừa này nhất định phải giỏi hơn mình. Vì sao? Vì Thầy 

giáo  sẽ  đem  tất  cả  kiến  thức  sở  đắc  truyền  trao  cho  học  trò.  Học  trò  ngoài  việc  thừa 

truyền của Thầy, họ còn phải học nhiều thứ khác, nên nhất định sẽ giỏi hơn Thầy. Bất 

luận là tài năng hay đức hạnh, khẳng định phải hơn thầy. Được vậy Thầy giáo sẽ rất 

vui mừng. 

Thầy giáo tìm được một người truyền thừa như vậy rất khó. Đến đâu để tìm? So với 

học sinh tìm Thầy giáo còn khó hơn nhiều. Nên trong quá khứ, một Thầy giáo tốt một 

đời tìm không được người truyền thừa, chỉ có một phương pháp là trước tác “trước thư 

lập thuyết”. Hy vọng hậu thế có người đọc được sách của mình, và học tập theo giáo 

huấn của  mình. Trước  mắt tìm không thấy, thì ký thác vào tương lai. Đây là  ý chính 

của “trước thư lập thuyết”. Chúng ta hãy xem dụng tâm của cổ nhân, lương thiện biết 

bao và thuần chân biết bao, hiện nay thật là tìm không thấy. 

Trong đời tôi, gặp được ba vị Thầy, thật là không dể dàng chút nào. Bình tĩnh mà 

suy nghĩ thì đây là nhân duyên vô cùng thù thắng. Tôi gặp được ba vị Thầy không phải 

146  Tập 68 



là “học thương”_học buôn. Tôi chưa nộp một đồng học phí nào cho ba vị Thầy này, 

nhưng đã theo học  với họ thời gian rất dài,  không nộp học phí. Họ đặc biệt dành thời 

gian để dạy tôi, không bao giờ tìm được những người Thầy như vậy nữa. 

Câu cuối cùng là  “đa nhất hữu thể, tắc bổn nhất vô thể”.  Đa nhất hữu thể, như 

trong số học sinh, có người đắc tam muội, có người khai ngộ, có người chứng quả. Đôi 

khi thầy giáo chưa khai ngộ, chưa chứng quả, nhưng học sinh đã thành tựu. 

   9-   Câu dung vô ngại nghĩa.  Câu dung vô ngại giả, vị dung tiền đồng thể, tương 

 nhập tương tức, nhị chủng giai vô ngại dã. 

Vô  ngại  chủ  yếu  chính  là  vì  không  có  tự  tánh.  Tất  cả  pháp  không  có  tự  tánh. 

Tánh mà vô tánh chính là chân như bổn tánh. Chân như bổn tánh không phải vật chất, 

cũng không phải tinh thần. Chẳng thể nói nó là không, cũng chẳng thể nói nó là có. Sự 

biến hoá của tất cả pháp là do ý niệm, ý niệm chính là suy nghĩ. Suy nghĩ chuyển biến 

rất  nhanh,  cho  nên  không  có  định  pháp.  Thiện  trong  sát  na  có  thể  biến  thành  ác.  Ác 

trong sát na thời gian có thể biến thành thiện. Then chốt là ở nơi ý niệm. Sự việc này 

đã bị giới Khoa học hiện đại phát hiện. 

Các nhà Lượng tử vật lý học, họ cũng đã phát hiện. Chứng minh những điều  cổ 

Thánh tiên Hiền nói là thật chứ không phải giả. Hiểu rỏ đạo lý này có thể thay đổi vận 

mệnh chính mình. Có thể thay đổi vận mệnh gia đình mình. Có thể thay đổi vân mệnh 

của thế giới. Và có thể thay đổi vận mệnh của địa cầu. Chính là nguyện lực này, là suy 

nghĩ này. 

Tại sao ta không nghĩ điều thiện mà phải đi nghĩ điều ác? Nếu ta nghĩ điều ác, thì 

không có một pháp nào là chẳng ác. Nếu ta nghĩ thiện, thì không có một pháp nào là 

chẳng thiện. Nhiễm tịnh, thiện ác chỉ trong một niệm. Một niệm tham sân si mạn nghi 

chính là ma. Một niệm giới định tuệ chính là Phật Bồ Tát. Khi hiểu rỏ được đạo lý này, 

ta  thật  sự  muốn  cầu  được  hạnh  phúc  chơn  chánh  viên  mãn,  niệm  niệm  đều  là  thiện 

niệm, được vậy tốt biết bao. Ý niệm nào là đại thiện? Ý niệm nào là vĩnh hằng? Ý niệm 

nào là phước báo thứ nhất của thế xuất thế gian? Tôi nói với quý vị, chính là ý niệm A 

Di Đà Phật . Vì sao? Vì A Đi Đà Phật là đức hiệu của tự tánh chúng ta chứ không phải 

người khác. 



Rất nhiều người đã tham gia Tam thời hệ niệm. “ Tam thời hệ niệm” do Trung 

Phong Thiền Sư viết ra. Ngài là người sống dưới triều Nguyên. Trong lời khai thị Ngài 

nói : “Tự tánh Di Đà, duy tâm tịnh độ”.  Phật A Di Đà là ai? Là tự tánh của chúng ta! 

Tập 68  147 



Tự tánh của ta gọi là A Di Dà. A Di Đà là phạn ngữ, nghĩa là gì? “A” nghĩa là “vô”, 

“Di Đà” nghĩa là “lượng”_Tự tánh. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn nói,  trong tự tánh có vô lượng trí tuệ, vô 

lượng đức năng, vô lương tướng hảo. Chỉ cần ta nghĩ ra được, có thể nói ra được, toàn 

là vô lượng. Vô lượng vô biên, vô tận vô số. Câu A Di Đà Phật này bao hàm tất cả. Là 

tổng danh xưng. Ta niệm ai? Niệm  A  Di Đà Phật chính là niệm tự tánh. Đạo lý này, 

chân tướng sự thật này chẳng thể không biết. 

Mật  tông  nói  tam  mật  tương  ưng,  trong  đó  có  quán  tưởng.  Câu  A  Di  Đa  Phật 

chính là tất cả.  “Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”_ Nó bao hàm tất cả. Như vậy 

ta sẽ hiểu, khi ta đọc Kinh A Di Đà hay là đọc Kinh Vô Lượng Thọ. Một là tất cả, tất 

cả là một. 

Tất cả Kinh giáo mà mươi phương ba đời tất cả Chư Phật nói, đều ở trong bộ kinh 

này. Nếu ta thật sự thông hiểu bộ kinh này. Thông cái gì? Thông đến tự tánh. Quý vị 

cần phải hiểu, bí quyết khai ngô chính là nhất, đa thì không cách nào khai ngộ. “Đa” là 

gì? là tâm lực của ta không tập trung, tuy học rất nhiều thứ, nhưng lực lượng bị phân 

tán, nên rất khó khai ngộ . Vì thế trước sau nên học một thứ. Cổ nhân nói rất hay, ta có 

thể dùng bao nhiêu thời gian? Ba năm. Quý vị xem “Truyền Đăng Lục”, “Ngũ Đăng 

Hội Nguyên”, trong đó người khai ngộ dùng bao nhiêu thời gian? Cũng chỉ là ba năm 

hoặc năm năm. 3 năm, 5 năm cái gì cũng không nghĩ đến, đều buông bỏ hết, chỉ nghĩ 

một thứ là họ phải định, vì định có thể khai ngộ! Bắt buộc là phải được định trước, sau 

đó mới khai ngộ. Không định thì đến khi nào mới hoát nhiên đại ngộ. 

Nếu học nhiều, nhiều quá là không được. Nhiều quá thì tinh thần phân tán. Ý niệm 

phân  tán,  niệm  lực  không  thể  tập  trung,  thời  gian  cũng  phân  tán.  Vậy  ta  học  được 

những gì? Học cái mà hiện nay người thường giảng là học Phật học, chứ không phải 

học Phật. Phật học là trí thức không phải trí tuệ. Người học Phật là họ cầu trí tuệ. Tri 

tuệ nhất định phải là  “Nhất môn thâm nhập, trương thời huân tu”  mới có thể đạt được. 

Bất luận là Tông Môn hay giáo môn,  Tiểu thừa hay Đại thừa, đạo lý chỉ có một, 

nguyên lý chỉ có một. Tông môn là nói tham ngộ, không dùng Kinh điển. Ngày xưa Tổ 

Sư  Đạt  Ma truyền  đến Trung Quốc là pháp môn “Quán  tâm”. Sau đó Tổ Sư cải  đổi 

thành “tham hoạt đầu”. Giáo môn là một bộ kinh, một bộ luận. Kiên nhẫn, chuyên chú. 

Cứ bền chí một môn như vậy sẽ khai ngộ. Sau khi ngộ rồi lại quảng học đa văn. Chẳng 

phải không học rộng vì pháp môn vô lượng thệ nguyện hoc. Chưa khai ngộ thì không 

được. Chưa khai ngộ họ không thể học, vì khi học  nhiều quá, vĩnh viễn sẽ không khai 

ngộ. Sau khi ngộ  mới  học,  học  thêm  nữa  cũng qúa  dễ  dàng.  Được  như vậy  quí  vị  sẽ 

148  Tập 68 



giống như Long Thọ Bồ . Một bộ “Đại Tạng Kinh” cần bao nhiêu thời gian mới học 

hết? Ba tháng là học xong. Long Thọ Bồ tát như vậy. 

Lục Tổ Huệ Năng cũng như vậy. Vì họ đã kiến tánh. Lục căn vừa tiếp xúc lập 

tức thấu suốt, đâu cần phải phí công sức! Những đạo lý này ta cần phải hiểu. Phương 

pháp đơn giản nhất, phương pháp ổn định nhất và cũng là phương pháp nhanh nhất. Là 

ta không cầu gì cả, ta chỉ nhất tâm nhất ý cầu vãng sanh. Lục Tổ Huệ Năng nói:  “Đãn 

 đắc kiến Di Đà, hà sầu bất khai ngộ”  chỉ cần nhìn thấy được Phật A Di Đà là khai ngộ. 

Điều này là thật chứ không phải giả. Tổ Sư không gạt người khác. 

Ở đây khai ngộ thật không dễ, nhưng đến thế giới Cực lạc để khai ngộ lại rất dễ. 

Vì sao? Một câu A Di Đà Phật niệm ba năm, ta quyết định được sanh Tịnh độ. Nhất 

tâm  nhất  ý,  ngoài  câu  A  Di  Đà  Phật  ra,  cái  gì  cũng  không  nghĩ.  Quý  vị  xem  Hoàng 

Trung Xướng không phải là điển hình cho ta thấy đó sao? 

Trước  đây  vài  năm,  ở  Thẩm  Quyến,  mọi  người  đều  biết  có  một  thanh  niên 

khoảng ba mươi mấy tuổi. Anh ta nghe trong đạo Phật có một vài phương pháp, anh ta 

rất mừng, đến thử, và anh ta đã đến làm thí nghiệm. Nhập thất ở Thâm Quyến, cư sĩ 

Hướng Tiểu Lợi hộ thất cho anh ta. Anh ta định thời gian ba năm. Kết quả mới hai năm 

mười tháng, còn thiếu hai tháng nữa là viên mãn. Nhưng anh ta dự biết được giờ chết 

và đã ra đi. Đi một cách tự tại, rất thoái mái,  không bệnh tật gì. Trong ba năm đó nhất 

tâm niệm Phật. Anh ta mổi ngày đọc một bộ “Vô Lương Thọ Kinh”, niệm danh hiệu 

Phật  không  dán đoạn.  Tôi  giảng  về  phương  pháp  của  Pháp  Sư  Đế  Nhàn,  anh  ta    học 

theo. Pháp Sư Đế Nhàn dạy người thợ hàn, niệm mệt rồi thì nghĩ, nghĩ xong rồi thì tiếp 

tục niệm, không hề bị áp lực. không hề bị ràng buộc, rất tự tại. Hai năm mười tháng đã 

thành công, đã về Thế giới cực lạc  làm Phật. 

Chúng ta ở đây giảng kinh dạy học. Đây là “Khuyến chuyển” trong Tam Chuyển 

Pháp  Luân._Khuyến  khích  mọi  người.  Hoàng  Trung  Xướng  biểu  diễn  chiêu  này  là 

“Chứng Chuyển”. Anh ta đã chứng minh cho chúng ta thấy. Quý vị xem, câu Phật hiệu 

này có lợi ích không. Thật lợi ích! Mổi ngày đọc một bộ kinh, anh ta không nghe nữa. 

Sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà. Vậy còn có pháp nào 

có chướng ngại, còn có pháp nào không thể thành tựu! Chúng ta học anh ta như vậy và 

tự mình cũng thành tựu. Nếu anh ta không vãng sanh thì đạo tràng cũng thành tựu. Một 

vị có tâm như vậy chủ trì đạo tràng, đao tràng có thể không thành tựu sao! Thật sự là trí 

tuệ viên mãn, đức hạnh viên mãn. Quý vị nghĩ xem như vậy có thể cứu được thế giới 

không? Khẳng định có thể tiêu tai giải nạn. Nên ta phải phát đại tâm và phải siêng năng 

Tập 68  149 



thực hành. Sau khi học xong quan trọng nhất là phải thực sự xả thân, học rồi mà không 

ứng dụng cũng như chưa học. 

Người học Tịnh độ, tinh điển của Tịnh độ tông là ít nhất trong các tông phái. Chỉ có 

sáu cuốn “Lục kinh nhất luận”. Nhất luận là “Vãng sanh Luận”. Chúng ta cần phải học 

hết sao? Không nhất định. Có thể học hết thì tốt, còn không thì trong sáu cuốn này chỉ 

học  một  cuốn  là  được.  Mục  đích  học  kinh  giáo  là  gì?  Chính  là  tiêu  nghiệp  chướng. 

Giúp chúng ta tín nguyện. Kinh giáo là giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. Sau khi thực 

sự  đã  tin  thì  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Thật  tin  và    thật  nguyện  sẽ  được  vãng 

sanh. Kinh giáo có thể không cần thiết. Một câu Phật hiệu là được. Mổi ngày phải đọc 

một bộ kinh đó là để nhiếp tâm. Vì chúng ta còn tập khí phiền não. Khi đọc bộ kinh 

này sẽ làm cho tâm định lại, không cho vọng tưởng phân biệt khởi dậy, tác dụng là ở 

đây. 

Kinh Vô Lượng Thọ  phân lượng rất tốt, không nhiều không ít, có thể hàng phục 

được tập khí của ta. Trong ngày đó ta niệm Phật A Di Đà, thì trong đầu không xen tạp 

vọng tưởng,  chính là ý này. Người lớn tuổi đọc “Kinh Vô Lượng Thọ ” có khó khăn, 

phân lương quá nhiều, nên đổi đọc “Kinh A Di Đà ”. “A Di Đà Kinh” ngắn, có thể đọc 

một biến, hai biến, ba biến. Đọc bao nhiêu biến tự mình có thể quyết định. 

Quý vị biết đọc kinh này để làm gì không? Đọc kinh này để hàng phục tập khí. 

Một biến là có thể hàng phục rồi, là được rồi, một biến là được. Nếu đọc một biến vẫn 

còn tập khí, vẫn còn vọng tưởng thì đọc hai biến. Phải nên hiểu vì sao mà tụng Kinh 

này, điều này cần phải hiểu rỏ. Không phải niệm để Phật A Di Đà nghe. Hoàn toàn là 

vì chính mình, cần phải biết điểm này. 

Đồng thể đương nhiên  “tương nhập tương tức”,  đều không chướng ngại,  “cái thể 

 vô bất dụng, tắc hữu đồng thể tương nhập” . Có thể đương nhiên có dụng, ngược lại có 

dụng  dương  nhiên  có  thể.  Thể  và  dụng  không  rời  nhau.  Khẳng  định  nó  có  tác  dụng. 

Nên  nó  có   “đồng  thể  tương  nhập”.   “Nhi  vô  tương  tức  chi  nghĩa” .  Bên  dưới  nói: 

 “Dụng vô bất thể, tắc hữu đồng thể tương tức nhi vô tướng nhập chi nghĩa”.  Hai cái 

này hợp lại ,“kim ký toàn thể toàn dụng, tắc diệc nhập diệc tức dã”.  Có thể có dụng, có 

dụng có thể, nên tương tức tương nhập. 

   “Duyên khởi thập nghĩa”  ở trong nhất thiết pháp đều có thể nhìn thấy, trong thân 

thể của ta cũng có thể nhìn thấy. Ví dụ như trong thân thể, có thể có dụng. Mắt là thể, 

tác dụng của nó là thấy. Mũi là thể, tác dụng là ngửi mùi. Mắt, tai, mủi , lưởi , thân bao 

hàm  trong  lục  phủ  ngũ  tạng.  Mổi  cái  đều  có  thể  của  nó.  Nhưng  cùng  một  thân  thể 

,đồng ở trên một thân, nên tương tức tương nhập, không hề có chướng ngại. Thể có 

150  Tập 68 



dụng là nó có đồng thể tương nhập mà không tương tức. Nhưng có tác dụng gì? Dụng 

nhất định có thể, nó sẽ có đồng thể tương tức. Nên ở trong bất kỳ cơ quan nào, đều có 

thể  nhìn  thấy  tương  dung,  tương  tức,  tương  nhập.  Tất  cả  đều  nhìn  thấy.  Quý  vị  hãy 

quan sát trên nhiều gốc độ, nhiều phương diện mới thực sự có thể nhìn thấy hiện tượng 

của duyên khởi. Toàn bộ hiện tượng ở trong ba loại trí tuệ gọi là Đạo chủng trí, chính 

là nhất thiết pháp, Nguyên tắc nào hiện ra hiện tượng này. Trí tuệ này là trí tuệ của Bồ 

tát. Tam chủng trí là nhất thiết trí. Đạo chủng trí là nhất thiết chủng trí. Nhất thiết trí là 

A La hán chứng được_ tổng tướng của các pháp . Tổng tướng là gì? tổng tướng là bất 

khả đắc. 

Trong Kinh bát Nhã nói:  “Nhất thiết pháp vô sở hữu tất cánh không, bất khả đắc” . 

Đây là nói về tổng tướng, hiện nay trong lượng tử lực học cũng đã phát hiện. Nhất thiết 

pháp là gì? Là tổng tướng. Là hiện tượng do ý niệm liên tục tích luỹ. Nên tất cả tướng 

đều có thể trở về với một loại tần số ánh sáng. Tần số của vận tốc ánh sáng chính là 

lượng tử quần, đều có thể trở về. Điều này nói rỏ vạn pháp giai không. Nên A la hán 

chỉ biết “không” mà không biết “hữu”. Quý ngài biết vạn pháp giai không, nên không 

chấp trước. So với A La hán Bồ tát hiểu hơn một bước nữa về “không”, cũng hiểu nhất 

thiết vạn pháp này, do nguyên tắc nào biến hiện ra, sao lại phức tạp như vậy, sao lại 

nhiều như vậy. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói là vô lượng nhân duyên. Vô lượng nhân 

duyên  quy  nạp  thành  mười  loại  lớn.  Nên  ở  trong  bất  cứ  một  pháp  nào,  ta  đều  có  thể 

nhìn ra. Trong thân thể ta cũng có thể nhìn ra, mà còn rất rỏ ràng. Thậm chí đối với các 

khí quản  trong thân, ở trong một khí quản cũng có thể nhìn thấy hoàn toàn. 

Trong  “Hoàn  Nguyên  Quán”  cũng  vậy.  Hiền  Thủ  Quốc  Sư  cử  nhất  trần  cho 

chúng ta thấy. Nhất trần là gì? Nhất trần chính là một Tiểu quang tử ở trong lượng tử. 

Có lẽ chính là nhất niệm mà Di Lặc Bồ tát đã nói. Nhất niệm đó hữu hình. Hình ở đây 

chính là hiện tượng vật chất,  “Hình giai hữu thức”,  đồng thời nó cũng có hiện tượng 

tinh thần. Trong một niệm này đầy đủ vô lượng duyên khởi. vì sao? Vì trong nhất trần 

đó có vũ trụ, có thế giới. Biến pháp giới hư không giới đều ở trong một vi trần đó. Các 

trần như thế, mổi một hạt vi trần cũng đều như thế, Đây là cảnh giới bất khả tư nghi. 

Sau cùng của Hoa Nghiêm Kinh là “Phổ Hiền Hạnh nguyện Phẩm” . Bốn mươi 

quyển kinh văn, chính là nói cho chúng ta cảnh giới này. Quý vi hãy nhìn đề mục của 

phẩm này  “Nhập bất tư nghị giải thoát cảnh giới Phổ Hiền hạnh Nguyện phẩm”  _đây 

là tựa đề của phẩm này. Phổ Hiền Bồ Tát đã vào cảnh giới này, thế giới trong một vi 

trần. Trong vi trần thế giới còn có vi trần, và vi trần đó có thế giới trùng trùng vô tận. 

Cảnh giới này hiện nay giới khoa học còn chưa nói đến. Chỉ nói đến phát hiện vi trần. 

Trong vi  trần  có  thế  giới,  trong  thế  giới  có  vi  trần.  Trong  vi  trần  còn  có  thế giới,  thì 

Tập 68  151 



điều này các nhà khoa học chưa nói tới. Cho nên một vi trần đầy đủ vô lượng duyên 

khởi. Như vậy chúng ta mới có thể lãnh hội được trí tuệ của Bồ Tát, so với A la hán 

cao  hơn nhiều! 

Trí tuệ của Như Lai gọi là Nhất thiết chủng trí. Nhất thiết chủng trí là gì? A la hán là 

nhất thiết trí, nghĩa là biết “không”. Bồ tát là đạo chủng trí , nghĩa là biết “hữu”. Đạo 

chủng trí và nhất thiết chủng trí hợp lại mới thực sự đạt đến cứu cánh viên mãn. Đó là 

trí tuệ của Phật. Đây mới gọi là trí tuệ cứu cánh viên mãn. Nên cảnh giới Phật chứng 

đắc gọi là Vô Thượng chánh đẳng Chánh Giác. Quý vị nhất định phải biết. 

Đức Phật thường nói thất thiết, đều là nói chính chúng ta. Điều này cũng phải hiểu 

cho rõ ràng. Từ trước đến nay chưa từng nói đến ngoài tự thân ta ra. Trong tất cả kinh 

điển đều là nói chính mình. Chính mình với môi trường sinh hoạt của  mình. Tức là Y 

báo  và  Chánh  báo. Nhưng nhất  định  phải  ghi  nhớ  Đức  Phật  đã  dạy,  y  chánh  là  một 

không phải hai. Câu nói này vô cùng quan trọng! 

Y chánh là một không phải hai, chúng ta mới thật sự thể hội được, biến pháp giới hư 

không giới với chính mình là một thể. 

Trong Lục Hoà Kính,  “kiến hoà đồng giải”,  phải kiến lập trên cơ sơ này. Đó là đại 

Viên Mãn.  Ngày nay tại sao ta phải làm như vậy? Vì nhất thể. Chúng sanh hạnh phúc 

thì ta hạnh phúc. Chúng sanh vui vẻ ta cũng vui vẻ. Chúng sanh chịu khổ ta chịu khổ 

theo_là do nhất thể. Chúng ta mê muội quá sâu nặng, quá lâu, nên không dễ gì lãnh hội 

được. 

Ví dụ duyên giữa mẹ và con. Quý vị xem mẩu thân đối với con cái quan tâm yêu 

thương săn sóc_đó là nhất thể. Trên trực tế vẫn còn hai loại “thể” nữa. Nhưng ở Trung 

Quốc trên quan niệm là nhất thể. Mẩu tử là nhất thể. Mẩu tử nhất thể ở nơi mẩu thân là 

thật. Còn ở nơi con cái thì chưa biết, vì họ chưa lãnh được. Nơi mẫu thân xác thực là 

thật, là nhất thể. Nên tình thương của người mẹ rất vô tư, nghĩa là cho ra mà không cầu 

hồi báo. 

Từ xưa đến nay, nền giáo dục xưa dạy điều gì? Chính là dạy con cái phải biết chân 

tướng sự thật này, như vậy con cái mới biết hiếu thuận phụ mẫu, mới biết cảm ân. Lấy 

tình thương của phụ mẫu đối với họ mà đi đối đãi với cha mẹ. Đây là mục tiêu thứ nhất 

của nền giáo dục truyền thống xưa. Điều này tìm không thấy trong các dân tộc ở nhiều 

quốc gia trên thế giơi. Sanh ở nơi này, làm một con người nơi này. Đối với chính mình 

thì ân đức đó của tổ tông ngàn vạn  năm trước, cái tình cảm đó, không phải ta có thể lý 

giải. Nếu ta không biết nhất thể, thì tình cảm yêu thương này không sanh khởi được, bị 

152  Tập 68 



mê  muội  rồi.  Tình cảm  yêu  thương này  là  nó  vốn  có  trong  mổi  chúng ta.  Nó  vốn  có 

trong tự tánh, không phải từ bên ngoài đến, cũng không phải học được. Thầy giáo chỉ 

dạy dổ ta , gợi ý cho ta, khiến  tánh đức từ trogn tự tánh hiện ra mà thôi. Chứ không 

phải  Thầy  giáo  cho  ta,  Thầy  giáo  chỉ  gợi  ý  và  dạy  ta  từ  từ  trừ  bỏ  chướng  ngại.  Thì  

chân thành, chân tình của nội tâm sẽ hiển lộ. Một pháp như vậy, các pháp đều như vậy. 

10-  Đồng dị viên mãn nghĩa.  Đồng dị viên mãn giả, vị tiền cửu nghĩa hữu đồng hữu 

 dị tổng hợp vi nhất, thành đại duyên khởi.  

Đại duyên khởi này trong Phật pháp nói là pháp giới hư không giới và bây giờ 

một số người gọi là vũ trụ, là đại vũ trụ. Sự xuất hiện của vũ trụ, trong vũ trụ, tất cả vũ 

trụ thông thường Phật pháp gọi là mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Còn giới khoa 

học nói là vô số thiên hà và tinh cầu. Trong tinh cầu có sinh vật. Không có tinh cầu nào 

mà không có, như người ta ra bên ngoài vũ trụ đi thám hiểm, đi đến tinh cầu khác phát 

hiện  không  có  người.  Trong  phật  pháp  nói  không  phải  chẳng  có  người,  mà  bất  đồng 

không gian duy thứ . Trong đó có người, chỉ là ta không nhìn thấy họ, họ không nhìn 

thấy chúng ta. Duy thứ của họ cao hơn mình, thì mình nhìn không thấy họ nhưng họ 

nhìn thấy ta. 

Không  gian  ba  chiều  này  là  cỏi  Thánh  Phàm  đồng  cư.  Trên  địa  cầu  này  có  thánh 

nhân ở trong đó. Chúng ta  không nhìn thấy họ nhưng họ nhìn thấy ta. Họ có thể nhìn 

thấy chúng ta.  Ngũ đài Sơn là đạo tràng của Văn Thù  Bồ Tát, Thánh nhân  ở nơi đó. 

Hàng Phàm phu nhìn không thấy các ngài nhưng các ngài sẽ nhìn thấy chúng ta. Nếu 

có nhân duyên đặc thù, có khi ta sẽ nhìn thấy họ. 

Tổ  Sư  Pháp  Chiếu  đời  thứ  tư  của  Tịnh  Độ  tông, người thời  nhà  Đường.  Ngài  đến 

Ngũ Đài Sơn lễ bái  Văn Thù Bồ Tát, găp được rồi. Nhìn thấy Đại Thánh Trúc Lâm tự, 

đạo tràng thù thắng trang nghiêm. Văn Thù Bồ Tát đang ở đó giảng kinh. Tổ Sư Pháp 

Chiếu đi vào nghe hết một bài giảng, rồi thỉnh giáo Văn Thù Bồ Tát. Bây giờ đã đến 

thời kỳ mạt pháp, chúng sanh, tức là một số đại chúng, nên học pháp môn nào dễ thành 

tựu? Văn Thù Bồ Tát dạy Ngài pháp môn niệm Phật , rồi còn niệm vài câu Phật hiệu. 

Ngài lãnh hội,  truyền lại đời sau gọi là Ngũ hội niệm Phật, tức là phương pháp niệm 

Phật. Hiện nay có cuốn Phổ Ngũ hội niệm Phật. Nhưng cuốn sách này là người đời sau 

biên tập lại. Những điều Ngài Pháp chiếu truyền lại do Bồ Tát văn Thù dạy đại khái đã 

thất truyền, đã không còn người biết đến nữa_Ngũ hội niệm Phật_ Đây là phương pháp 

niệm Phật. Ngài rời Trúc Lâm tự, đi dọc đường Ngài làm ký hiệu. Chuẩn bị để lần sau 

đến lại, không bị lạc đường nữa. Ngài ra đi làm mấy lần ký hiệu, nhưng khi nhìn lại, 

Tập 68  153 



không có, đạo tràng không còn nữa, một rừng núi hoang. Ngài chỉ còn hướng lên trên 

núi lạy vài lạy rồi đi_Có duyên thì gặp được đạo tràng của Bồ tát. 

Trong  Từ  Bi  Tam  Muội  Thuỷ  Sám,  thấy  Ngài  Ngộ  Đạt  Quốc  Sư  đi  tham  bái  Ca 

Nặc  Ca  Tôn Giả, đạo tràng A la hán  ở Tứ Xuyên,  cũng là tình trạng như vậy. Trong 

rừng là một mãnh hoang sơn. Ngài Ngộ Đạt cùng Tôn Giả có duyên. Tôn giả nói với 

Ngộ  đạt  Quốc  Sư  đến  chổ  của  Ngài,  khi  nhìn  thấy  hai  cây  đại  thọ  thì  đứng  một  bên 

chờ, và đạo tràng tự nhiên hiện ra. Vị La hán này giúp Ngài trị mụt mặt người. khi trị 

lành ra đi rồi, Ngài quay đầu nhìn lại, chỉ còn một mãnh hoang sơn, đạo tràng không 

thấy nữa. Cho nên trên địa cầu cũng thế, cỏi phàm thánh đông cư độ. Ở thế gian này có 

thiên tai, nhưng chổ các Ngài thì không. Vì sao? Vì ý niệm không giống nhau. Nhớ đến 

nhà thì tương ưng với tự tánh. Ngày nay chúng ta chỉ tương ưng với phiền não. Vậy 

làm sao được? khởi tâm động niệm đều là tự tư tự lợi. Khởi tâm động niệm đều là danh 

dự lợi dưỡng, đều là ngũ dục lục trần. Đều là tham, sân, si, mạn . Như thế thì hỏng mất. 

Hoàn toàn trái ngược với tự tánh. Trong tự tánh nhũng thứ này tuyệt đối không có. Chư 

Phật Bồ tát dạy chúng ta buông bỏ. Buông bỏ điều gì? Trong tự tánh không còn, hoàn 

toàn buông bỏ là đúng rồi. Trong tự tánh có gì? nói với quý vị, một câu A Di Đà Phật 

bao  hàm  tất  cả  tự  tánh.  Câu  A  Di  Đà  Phật  này  là  tánh đức  viên  mãn  của  tự  tánh.  Là 

tổng danh xưng. Nếu câu A Di Đà Phật này, không rời tâm của ta, không rời miệng của 

ta, thì trên thế gian này, bất luận ở đâu ta đều được bình an, ta đều được chư Phật Như 

lai hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ. Vì sao? Vì ta hoàn toàn tương ưng với tánh 

đức. 

Đứng về lý mà nói, từ  sự mà nói, thì ta thật sự là đệ tử của Di Đà. Phật A Di Đà ở 

mười phương thế giới, không có vị Phật nào không tôn kính ngài, không tán thán Ngài, 

làm đệ tử vinh quang của Di Đà! Mười phương Như Lai tán thán Thầy, đương nhiên 

cũng khen ngợi học trò, đối với học trò đặc biệt long trọng. Ta nên làm hay không? 

Nếu muốn làm, phải làm thật sự. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra,  không có những 

tạp niệm khác. Thân thể còn trên thế gian này, thì tuỳ duyên mà qua ngày sẽ không bị 

phan duyên, tuỳ duyên tự tại. Đối với  người , với việc , với vật tự nhiên như không, 

không để trong tâm. Như vậy ta sẽ chuyển phiền não thành Bồ Đề. Chuyển ác nghiệp 

từ  vô  thỉ  kiếp  đều  biến  thành  thiện  nghiệp.  Trong  sát  na  liền  chuyển  được.  Sau  khi 

chuyển qua rồi, tâm tình của ta không giống nhau nữa. Tự tại vui vẽ vô cùng. Điều này 

là thật không phải giả. 

  “Linh  đa  nghĩa  môn,  đồng  thời  cụ  túc”.   Đa  nghĩa  môn  chính  là  vô  lượng  nhân 

duyên.  Mười    pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  đồng  thời  cụ  túc,  “giai  tất  viên  mãn 

154  Tập 68 



 dã”.  Bất cứ  pháp nào cũng đầy đủ đồng dị viên mãn nghĩa. Lớn thì đến hư không pháp 

giới, nhỏ thì đến một vi trần, đầu sợi lông. 

Duyên khởi thập nghĩa này. Thập nghĩa này đều là giải thích  “huyền môn vô ngại 

 thập nhân”  câu thứ ba  “duyên khởi tương do”.  Chúng ta đọc qua câu này:  “ Vị duyên 

 khởi chi pháp, đệ tương do tịch, nhiên pháp giới duyên khởi, nghi môn vô lượng, lược 

 cử thập nghĩa”.  Đây là Thập nghĩa mà ta đã học ở trước.  “Duyên khởi phương thành, 

 cố vân duyên khởi tương do dã. Cố bỉ thử tất hữu khả viên dung chi lý, hoà dung chi 

 lý” . Nên tự tánh là hài hoà, tự tánh là hoà bình. Bình là bình đẳng, hoà là hoà mục, hài 

hoà. Ta phải thật sự có nhận thức này. Đối với người, với vật, và với sự việc, ta có thể 

hài hoà chăng? Nếu không hài hoà là sai. Vì sao ta không hài hoà? Vì mê mờ tự tánh. 

Vì sao ta hài hoà? Vì tự đã ngộ tánh . Mê là phàm phu, ngộ chính là Phật Bồ tát. Học 

Phật là học cái gì? Học khai ngộ chứ không  học gì khác. 

Phật pháp trong thời đại này, con người trong xã hội ngày nay đã hiểu sai Phật pháp. 

Tại  sao  lại  có  sự  hiểu  lầm  sâu  nặng  như  vậy?  Rất  nhiều  nguyên  nhân,  rất  phức  tạp. 

Chúng ta ngày nay có duyên, thực sự được thiện tri thức dẫn dắt, nên ta hiểu rỏ. Phải 

hiểu Phật giáo cho rõ ràng, hật không dễ_ phải có duyên. Chúng ta thật sự nhận thức 

Phật giáo tức là giáo dục của đức Phật, phải siêng năng học tập cho tốt. Đối với chúng 

ta lợi ích rất lớn! Ở nơi thế gian này không có lợi ích nào có thể so sánh với việc học 

Phật, không có! Lợi ích này thật là ly khổ đắc lạc. 

Người trong thế gian hiện nay đều kêu khổ, vậy tại sao không học Phật? Học Phật 

sẽ  an  vui.  Nhưng  họ  nói  đạo  Phật  là  mê  tín,  là  tôn  giáo,  nên  không  muốn  tiếp  xúc. 

Cũng khó trách họ, vì  sao? Ngày xưa  khi  tôi  chưa gặp thầy Phương Đông  Mỹ  cũng 

nghĩ  như  vậy,  so  với  họ  cũng  không  có  gì  khác,  vô  cùng  cố  chấp.  Người  Thầy  này 

không dễ, thầy muốn trong tâm mình, tôn kính thầy, ngưỡng mộ thầy, là phải thật nghe 

lời thầy. Thầy  sẽ thật dạy quí vị, như vậy mới được. Trong tâm quí vị không cung kính 

thầy giáo thì chẳng được. Thật vây, điều này cũng giống như Ấn Quang Đại Sư thường 

nói:   “một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích.  Thành  kính  mười  phần  thì  được 

 mười phần lợi ích”.  Chúng tôi đối với Thầy giáo có mười phần tâm tôn kính. Thực tế 

mà nói, tôi chưa được mười phần, chắc được khoảng 5-6 phần. Cho nên tôi làm gần 

đến 60 năm rồi. Tín tâm này mổi năm càng thêm sâu, đối với ân đức của Thầy giáo thì 

mổi năm tình nghĩa càng sâu nặng thêm. Nghĩ đến nếu không có Thầy giáo chỉ dẫn thì 

làm sao tiếp xúc được. Mặc dù tiếp xúc rồi, nhưng không hiểu! nhìn không hiểu! Nên 

ân đức này không gì sánh kịp, báo không hết! Phương pháp báo ân duy nhất, là đem 

những điều tốt mà mình học được, chia sẻ với tất cả đại chúng. Đây chính là báo ân. 

Trong đại chúng có người thiện căn thành thục, trong lúc chia sẻ họ cũng đã giác ngộ, 

Tập 68  155 



họ cũng minh bạch và cũng có thể làm được. Chúng tôi luôn hy vọng, trong quí vị có 

người chơn chánh học Phật. Ba năm, năm năm thành tựu hơn tôi, là tôi đã thành công! 

Nếu không giống tôi thì tôi sẽ rất bi ai. Nên từ chổ này “vô ngại thập nhân” đây mới 

điều thứ ba. 



Từ đó chúng ta thật sự có thể hiểu rỏ,  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”,  quan 

niệm này là thật. Biến pháp giới hư không giới. Tât cả nhân sự vật với ta là một thể. 

Quan niệm này quan trọng hơn tất cả, chúng ta mới thật sự có thể hy sinh  ể giúp đở 

những  chúng  sanh khổ nạn.  Xã  thân  vì  người,  như  vậy  sẽ  giống  điều gì?  Mẹ  hiền  vì 

con cái mà không tiếc hy sinh tánh mạng, người mẹ có thể làm được. Trong cơn động 

đất chúng ta có thể nhìn thấy những người mẹ bảo hộ con nhỏ của họ. Dùng thân thể 

mình  bảo  hộ  những  đứa  con  thơ,  họ  đã  chết  nhưng  con  thơ  còn  sống  sót.  Ngày  nay 

chúng ta tu Lục Hoà Kính, giúp đở chúng sanh khổ nạn trên địa cầu. Cần phải có tinh 

thần  này,  cần  phải  có  tình  thương  yêu  này.  Chân  thành  thương  yêu  sẽ  làm  được.  Vì 


sao? Là vì nhất thể. Ta nên biết có sanh tử chăng? Không có! Thường nói sanh tử là 

thân thể, còn thì linh tánh bất diệt. Chúng ta không nói linh hồn, mà nói về linh tánh. 

Linh  hồn  là  mê,  linh  tánh  là  giác  ngộ.  Học  nhiều  năm  rồi,  nên  đem  linh  hồn  chuyển 

biến thành linh tánh, như vậy mới đúng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi.   HẾT TẬP 68 



 

156  Tập 68 



 Tập 69 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 26 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô 

 Lượng  Thọ  Kinh  Giải”.   Hôm  nay  chúng  ta  tiếp  tục  học  “Huyền  môn  vô  ngai  thập 

nhân” điều thứ tư. 

       4- PHÁP TÁNH DUNG THÔNG 

  

 Vị pháp giới chi tánh, viên dung thông  đạt vô ngại, nhiên nhất thiết sự pháp, y 

 tánh kiến lập, bất dị chân tánh. Tánh ký dung thông, sự diệc như chi, cố nhất nhất vi 

 trần, các hàm pháp giới. 

Đoạn  này  nói  rõ  về  chân  tướng    sự  thật,  của  thảy  pháp  tướng  trong  hế  xuất  thế 

gian. Pháp tướng này chính là hiện tượng, nó rất nhiều, vô lượng vô biên, vô tận vô số. 

Nhưng nếu đem nó phân thành ba loại lớn, thì sẽ bao quát tất cả, đều bao hàm rồi. 

Ba loại lớn:  

Loại thứ nhất là hiện tượng tinh thần, đây là pháp tướng. 

Loại thứ hai là hiện tượng vật chất. 

Loại thứ ba là hiện tượng tự nhiên. 

Ba loại lớn này bao quát hết tất cả. Cũng bao quát cả bất đồng không gian duy 

thứ. Đây là thuộc hiện tượng tự nhiên. 

Pháp tánh và pháp tướng là một. Pháp tánh là thể, pháp tướng là hiện tượng. Hiện 

tượng từ đâu sanh ra? Là nương vào thể mà sanh ra. Thể đã là viên dung thông đạt vô 

ngại, vậy trên sự tướng có còn chướng ngại chăng? Trên lý luận mà nói thì không có 

chướng  ngại.  Nhưng  khi  ta  quan  sát  những  sự  tướng  trước  mắt,  thì  nó  thật  có  sự 

chướng ngại. Chướng ngại từ đâu đến? Chướng ngại này là thật hay giả? Đức Phật nói 

không có chướng ngại. Chướng ngại mà chúng sanh thường cảm nhận này nó không có 

thật,  từ vọng tưởng phân biệt chấp trước mà sanh ra. Nói cách khác là chính mình làm 

Tập 69  157 



chướng ngại mình,  trên thực tế tất cả sự vật thật sự không có chướng ngại, nên ta phải 

nói là không có chướng ngại. 

Trong phòng này của chúng ta, vì sao ta không nhìn thấy được phòng bên cạnh? 

Đây không phải là chướng ngại rồi sao? Tại sao khi có một bức tường chắn lại thì ta 

không đi qua được, đây không phải là chướng ngại sao? Không sai, con người chúng ta 

có chấp trước nó sẽ tạo thành chướng ngại. Quý vị xem chúng sanh của U minh Giới, 

chúng sanh của thiên đạo, họ đối với điều này không có chướng ngại, dù cách tường 

như vậy nhưng họ vẫn ra vào tự tại. Chướng ngại của nhân gian này không làm chướng 

ngại được họ. Nhưng trong U Minh giới, họ lại có chướng ngại của chính họ. Do đây 

mà  biết,  chướng  ngại  sanh  ra  từ  phân  biệt  chấp  trước.  Nên  con  người  khi  không  có 

phân  biệt,  không  có  chấp  trước,  còn  có  chướng  ngại  chăng?  Quí  vị  nên  biết  lúc  này 

không còn chướng ngại nữa, dù chỉ là tạm thời hay trong khoảng sát na. Khi trong tâm 

ta không có động niệm, sẽ thấy có kỳ tích xuất hiện. Một số người chúng ta nói kỳ tích 

xuất hiện, trên thực tế rất bình thường. 

Chúng  ta  đọc  bài  tựa   “Viên  Giác  Kinh  Giảng  Nghĩa”   của  Pháp  Sư  Viên  Anh  . 

Trong đời của Pháp Sư Viên Anh  có hai thứ rất giá trị, hai thứ này là tác phẩm sau khi 

Ngài  lớn  tuổi,  chứ  không  phải  tác  phẩm  khi  còn  trẻ_  sau  70  tuổi.  Một  bộ  là   “Lăng 

 Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa”.  Một bộ nữa là  “Viên Giác Kinh Giảng Nghĩa”.   Bộ  “Viên 

 Giác Kinh Giảng Nghĩa”  trong đoạn giảng nghĩa, ngài có kể câu chuyện. Đây là trong 

Tựa  văn   “Viên  Giác  Kinh  Giảng  Nghĩa”   nói,  quyết  định  không  phải  giả,  Lão  Hoà 

Thượng sẽ không bịa đặt sinh sự. Một hôm, Ngài ở trong phòng nơi thất của Phương 

Trượng. Đột nhiên nghĩ ra một việc và lập tức muốn đi làm. Sau khi từ chổ ngồi đứng 

dậy Ngài đi ra. Sau khi đi ra đột nhiên nghĩ lại, cửa phòng của Ngài đang đóng hình 

như không mở, tại sao đi ra được? quay đầu nhìn lại, cửa thật sự đang đóng, đi lui lại 

nhưng bước không vào. Không có chướng ngại, cửa không có chướng ngại. 

Trong một sát na thời gian đó, Ngài không nghĩ đến cửa đóng, Ngài không nghĩ 

đến  cửa  lập  tức  đã  đi  ra.  Ý  niệm  thứ  hai,  ý  niệm  phân  biệt  chấp  trước  khởi  dậy  là 

không được, bước vào không được nữa. Đây chính là ý thức của con người phân biệt 

cái này là nhà, cái này là cửa lớn, còn cái này là cửa sổ. Ta cứ phân biệt như vậy, chấp 

trước như vậy, thì chướng ngại sẽ khởi tác dụng. U Minh Giới và Thiên đạo không có 

quan niệm này như chúng ta, nên họ đến đi tự tại. 

Nhà  của  chính  mình,  chúng  ta  không  có  khái  niệm  này.  Nhà  của  quỷ  ở  chúng  ta 

bước  ra  bước  vào,  giống  như  họ  bước  vào  nhà  nhân  gian  của  chúng  ta  vậy,  không 

chướng ngại, vì ta không nghĩ đến nó có chướng ngại. Thật là người và Quỷ sống lẫn 

158  Tập 69 



lộn, phòng nhà chồng lên nhau. Chướng ngại của họ họ qua không được. Chướng ngại 

của chúng ta ta qua không được. Chướng ngại của ta họ có thể qua được, chướng ngại 

của họ chúng ta cũng vô ngại. Điều này không phải đã nói rõ chướng ngại từ đâu đến 

rồi sao? Từ phân biệt chấp trước mà đến. Không có phân biệt chấp trước thì không có 

chướng ngại . Trong Phật Pháp gọi như vây là thần túc thông. Trong kinh điển Đức 

Phật dạy, người như thế nào được chứng đắc? Tam quả La hán. 

Chúng ta đều biết La Hán có bốn quả là Sơ quả, nhị quả, tam quả, tứ quả. Tam quả 

La Hán không có chướng ngại. Nên năng lực này gọi là Thần Túc Thông. Từ đó cho 

thấy bậc thánh buông bỏ được nhiều chấp trước nên chứng được quả vị thứ ba, nhưng 

vẫn còn một ít chấp trước. Nếu tiếp tục buông bỏ, họ sẽ chứng được tứ quả A la hán. 

Tam quả  là A na hàm, tứ quả là A la hán. Họ còn kém một chút nữa là chứng quả A la 

hán. Khi đến được cảnh giới này sẽ không có chướng ngại. Bồ Tát thì càng không cần 

phải nói nữa rồi. Cảnh giới Bồ tát chứng được vượt qua A la hán. Người cõi trời không 

có chướng ngại ta có thể lý giải, thực sự là không có chướng ngại. 

Nếu phân biệt chấp trước nhạt đi. Đương nhiên nếu bảo ta đừng chấp trước, đây là 

chuyện không thể, nhưng phải nhìn nó nhẹ hơn, đừng coi trọng quá, trước làm nhẹ đi, 

từ từ mới có thể đoạn trừ nó. Phiền não giảm một phần, thì phẩm vị để vãng sanh thế 

giới tây phương cực lạc sẽ tăng lên một phần, chính là đạo lý này. Phiền não giảm hai 

phần, thì phẩm vị đến thế giới Cực Lạc tăng lên hai phần, có lợi ích rất lớn. Còn nếu ta 

thật sự buông bỏ chấp trước, thì được sanh về Thế Giới Cực Lạc chứ không phải ở cỏi 

Đồng  cư,  tức  là  vãng  sanh  vào  cỏi  Phương  Tiện.  Nếu  có  thể  không  phân  biệt  chấp 

trước, đối với tất cả pháp không chấp trước, vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực lạc 

quyết định là sanh vào cỏi Thật Báo Trang Nghiêm, chứ không phải cỏi Phương Tiện 

Hữu  Dư.  Nên  biết  rằng  buông  bỏ  đối  với  chúng  ta  vô  cùng  quan  trọng.  Buông  bỏ 

không phải chỉ là buông bỏ trên sự việc, vì sao? Vì việc làm  không có chướng ngại, lý 

sự vô ngại, sự sự vô ngại. Chướng ngại là ý niệm sai lầm của ta. Vọng tưởng phân biệt 

chấp trước, đây là ý niệm sai lầm,  với việc làm  không liên quan. Đúng là ý niệm làm 

chủ tất cả. 

Quý vị xem, khi ta có loại phân biệt chấp trước là mổi ngày phải ăn ba bửa cơm, 

không ăn một bửa là đói_Đây là chấp trước. Nếu ta một ngày ăn một bửa, thì làm gì 

còn nghĩ đến cơm sáng hay cơm tối, không có. Nhưng có đói chăng? Không đói, không 

có ý niệm này. Trong kinh Đức Phật dạy:  “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”.  

Gần  đây  chúng  tôi  có  xem  qua  một  thông  tin,  hình  như  là  một  người  Ấn  Độ. 

Nghe  nói  có  sáu  bảy  mươi  năm  không  ăn  không  uống,  cũng  không  có  đại  tiểu  tiện. 

Tập 69  159 



Nhưng người vẫn sống rất bình thường. Được chăng? Được! Vì sao? Vì pháp tánh viên 

dung, tánh tướng không chướng ngại. Tại sao anh ta có thể làm được? Anh ta không có 

ý niệm này. Điều này có thể nói là do anh ta thanh tịnh nên tâm hiện tiền. Đối với lục 

đạo phàm phu đức Phật hiểu rõ ràng . Nếu bảo ta hoàn toàn không ăn ta làm không 

đưrợc. Nên Phật thị hiện ngày ăn một bửa_Lúc Đức Phật còn tại thế ngày ăn một bưa. 

Ngày ăn đúng ngọ, tối nghĩ dưới góc cây. Ngày một bửa cơm đủ không? Đủ. Nhưng 

chúng ta bây giờ đủ không? Không đủ. Chắc chắn không đủ. Nguyên nhân gì? Chúng 

ta tiêu hao năng lượng quá nhiều, cần phải bổ sung. Tiêu hao năng lượng nhiều nhất là 

gì? Không phải lao tâm cũng không phải lao lực, mà là vọng niệm. Vọng niệm tiêu hao 

năng lượng nhiều nhất. 

Lúc  trẻ,  khoảng  hai  mươi  mấy  tuổi,  tôi  đã  học  Phật.  Tôi  tập  không  ăn  cơm  tối. 

Phương pháp của tôi là giảm thực, một ngày bớt một chút. Khoảng hơn hai tháng, thì 

buổi tối không ăn, giảm từ từ sẽ trở thành thói quen. Tiết kiệm rất nhiều việc và cũng 

tiết kiệm rất nhiều thời gian. Năm 31 tuổi tôi theo Thầy Lý_theo Lý Bính Nam lão Cư 

Sĩ, biết được Thầy Lý ăm cơm ngày một bửa. Hình như sau khi ở Đài Trung một thời 

gian, tôi theo Thầy Lý học tập, và tôi cũng không ăn cơm sáng nũa, Không khó! Tôi 

ngày ăn một  bữa đến tháng thứ tám,  mới  nói  với  Thầy Lý, Tôi  đã ăn một ngày một 

bữa.  Thầy  Lý  hỏi:  bao  lâu  rồi?  Tám  tháng.  Thầy  Lý  hỏi:  Sao  rồi?  Rất  bình  thường! 

Thầy vỗ bàn một cái nói: cố gắng duy trì như vậy! 

Sinh hoạt đơn giản có thể không cầu người khác. Cổ nhân dạy:  “Nhân đáo vô cầu 

 phẩm tự cao”  Sinh hoạt đơn giản, cần năng lượng rất ít. Nhưng một bửa cơm của tôi, 

so với một bửa cơm của Thầy Lý, Thầy Lý ăn còn ít hơn tôi. Thầy là người Sơn Đông, 

thích  ăn  thức  ăn  làm  bằng  bột  mì,  và  nói  với  tôi  Ấn  Quang  Đại  Sư  cũng  như  vây. 

Trong “Văn Sao” nói: Dinh dưỡng của thức ăn làm bằng bột mì cao hơn dinh dưỡng 

của cơm. Ăn cơm ngày một bửa, tốt nhất là dùng thức ăn làm bằng bột mì. Ấn Quang 

Đại Sư nói rất có đạo lý! Nên trong đời sống hằng ngày Thầy Lý đều dùng thức ăn chế 

biến từ bột mì, vô cùng đơn giản. Đều ở nơi ý niệm, có ý niệm này, vấn đề lập tức xuất 

hiện. 

Sau  khi tôi xuất gia thọ giới. Thọ giới hình như một tháng ba ngày ở nơi giới đàn. 

Rất nhiều bạn đồng học phát tâm ăn cơm đúng ngọ. Thọ giới rất mệt, bài học rất nhiều, 

phải lao tâm lao lực. Khi tôi đang thọ giới, hoàn toàn khai duyên ăn ngày ba bửa. Vì 

sao? Vì cần thể lực để ứng phó Phật sự này_ba mươi ba ngày Phật sự, nên tôi không 

làm. Tôi nhìn thấy họ sơ phát tâm căn bản không có cơ sở, ăn mới chưa được hai ngày 

thì đã đói không nhúc nhích nổi. Nếu ăn lại thì cũng đã sao? Tôi duy trì lâu như vậy, 

gặp trường hợp này tôi không làm. Đây là tôi khai duyên. Nên tất cả sự việc phải xem 

160  Tập 69 



tình huống. Tình huống cho phép sinh hoạt bình thường, thì chúng ta sinh hoạt rất bình 

thường. Sinh hoạt không bình thường ta phải có biện pháp biến thông. Không nên cố 

chấp, cố chấp là sai. Nên thế xuất thế gian pháp đều nói với ta phải thông quyền đạt 

biến, khi có sự thay đổi nhất định phải biết cần phải xử lý như thế nào. Nếu thân thể và 

tinh thần không tốt, thì trong một tháng này, giờ học dày dặc ta làm sao học tập đây? 

Học Phật, Thầy giáo thường nói học Phật là học trí tuệ, không phải học mê hoặc. 

Trong Phật pháp nói rất rỏ ràng, đặc biệt là pháp Đại Thừa, pháp vô định pháp. Chúng 

ta đọc cái này thật sự hiểu rỏ. Quý vị xem đoạn thứ hai nói : “Pháp vô định tánh, tâm 

 hiện thức biến, tùng duyên nhi sanh, ná hữu định pháp?” . Mục tiêu tu hành, điều này 

chẳng thể không biết. Mục tiêu là gì? Ở nơi đề kinh này nói rất rỏ ràng.  “Thanh tịnh 

 bình  đẳng  giác”   là  mục  tiêu.  Trì  luật  rất  tốt,  hình  như  mổi  điều  luật  đều  trì  rất  tốt 

không có sai phạm, nhưng tâm không thanh tịnh, Như vậy có lợi ích chăng? Vô dụng. 

Trì luật thanh tịnh_ tôi thấy nhiều người trì luật rất nghiêm, nhưng cống cao ngã mạn, 

coi thường người khác. Vì cho rằng, họ giới luật thanh tịnh, còn người khác đều không 

trì giới, đều không như họ. Tâm khởi cống cao ngã mạn là sai. 

Giới luật trên hình thức, trên sự tướng nói nhân giới sanh định. Mục đích trì giới là 

gì? Mục đích trì giới là được định. Nếu cống cao ngã mạn thì không được định, vì tâm 

không thanh tịnh. Vì sao tu định? Tu định là khai trí huệ_Định sanh huệ. Trí huệ chưa 

khai thì định đó uổng công tu. Trì giới không đắc định, giới này không có hiệu quả. 

Nên nhất định phải biết, Ta tu như vậy mục đích ở đâu? Trì giới tâm được thanh tịnh, 

tâm thanh tịnh chính là định. Tâm thanh tịnh ở ngay trên đề kinh, là vì được bình đẳng 

tâm. Bình đẳng so với thanh tịnh càng khó. Được bình đẳng tâm là có thể khai trí tuệ, 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Quí vị xem trong kinh có ba tiêu chuẩn tu hành. Thanh tịnh tâm là A la hán, Bích 

Chi Phật. Bình đẳng tâm là Bồ Tát. Giác là Chư Phật Như Lai. Nguyên tắc tổng quát, 

cương lĩnh tổng quát là buông bỏ, không buông bỏ không được. Tu hành thì bất luận tu 

pháp môn nào, tu có giỏi đến đâu, chỉ cần có một chút ngạo mạn là xong. Vì sao? Nếu 

như  vậy  trong  tu  hành  họ  chỉ  có  phiền  não,  không  phải  là  Tam  muội.  Tam  muội  là 

thanh tịnh tâm. Họ không phải Tam muội cũng không phải Trí tuệ, mà sanh phiền não, 

còn  tự  cho  rằng  mình  rất  cao,  cao  hơn  người  một  bậc,  người  khác  không  được  như 

mình. Tâm ngạo mạn sanh khởi, như vậy là sai. 

Phương pháp tu hành này, chính là những gì ngày nay chúng ta nói. Họ đang học 

Phật học chứ không phải là học Phật. Học không tệ, có thể nói huênh hoang khoác lác, 

thậm chí viết về bản thân. Phiền não tập khí một chút cũng không sửa đổi, đây là Phật 

Tập 69  161 



học.  Còn  người  học  Phật  không  như  vậy.  Người  học  Phật  là  phải  chuyển  phiền  não 

thành  Bồ  đề.  Tại  sao  ta  chuyển  không  được?  Buông  bỏ  là  chuyển  được.  Đoạn  pháp 

tánh  dung  thông  này,  hiện  tại  trong  lượng  tử  lực  học  có  nói  đến.  Họ  không  phải  nói 

Pháp tánh viên dung, nhưng ý nghĩa hoàn toàn giống nhau. 

Quan sát của các nhà Lượng tử lực học, đã được khoa học chứng minh, đó là hiện 

tượng  vật  chất,  là  giả  không  phải  thật.  Vật  chất  là  gì?  Vật  chất  chính  là  lượng  tử. 

Lượng tử là Tiểu Quang Tử được gọi là Lượng Tử quần, chứ không phải là một Tiểu 

quang tử. Nhiều tiểu quang tử tích tụ liên tục sanh ra một loại huyễn tướng gọi là vật 

chất. Nên các nhà khoa học  nói, bất luận vật chất như thế nào, đều có thể đem nó trở 

về với quang tử. Quang tử tức là hiện tượng dao động, nên nó không phải thật. Hiện 

tượng vật chất là giả, họ cho rằng hiện tượng dao động là thật. 

Hiện tượng dao động là gì? Hiện tượng dao động là vô minh, vô minh tức là dao 

động. Họ có thể phát hiện hiện tượng này, thật không đơn giản. Loại dao động cực kỳ 

vi  tế,  trong  Phật  Pháp  nói  một  niệm  bất  giác  mà  có  vô  minh.  Đây  là  hiện  tượng  vô 

minh,  cái  này  vừa  mới  phát  hiện,  không  có  gì  giảng  thấu  triệt  như  trong  kinh  Phật, 

giảng một cách vô cùng viên mãn . 

Ở đây đưa ra một ví dụ:  “Nhất nhất vi trần, các hàm pháp giới”.  Điều này ở trước 

chúng  ta  đã  học  rất  nhiều.  Nhất  vi  trần_Quốc  Sư  Hiền  Thủ  trong   “Vộng  Tận  Hoàn 

 Nguyên Quán”. “Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán”  là do ngài viết, nói như hiện nay là 

một  cuốn  luận  văn.  Cuốn  luận  văn  này  không  dài,  ở  trong  có  sáu  đoạn  lớn.  Ba  đoạn 

trước là nói về nguyên khởi của Vũ trụ, Ngài đưa ra ví dụ cũng là nhất trần. Nhất trần 

này không giống hiện nay, các nhà khoa học lượng tử học, họ nói một tiểu Quang tử 

mà hiên nay nói là thứ nhỏ nhất trong vật chất _là tiểu quang tử . Tốc độ sanh diệt của 

nó vô cùng nhanh. 

Trong Kinh Phật, Di Lặc Bồ Tát nói cho chúng ta biết nhất vi trần này tồn tại thời 

gian bao lâu? Chúng ta dùng đơn vị thời gian để tính là giây. Trong một giây thì tiểu 

quang tử chấn động bao nhiêu lần? Chấn động chính là sanh diệt. Một lần chấn động là 

một lần sanh diệt. Phải y theo Kinh điển nói là một ngàn sáu trăm triệu lần sanh diệt. 

Một ngàn sáu trăm, đơn vị là Triệu, chúng ta không cách nào tưởng tượng. Vậy quí vị 

nghĩ phải cần bao nhiêu cái,  Tiểu quang tử này tích luỹ lại  ta mới có thể nhìn thấy nó? 

Bao nhiêu? Dù sao cũng phải nhìn một đồ vật mà mắt thịt có thể nhìn thấy, chí ít là 

trên  một  triệu  tích  tập  vào  một  chổ.  Chúng  ta  mới  phát  hiện  cái  mà  nhục  nhãn  nhìn 

thấy là hiện tượng vật chất. 

162  Tập 69 



Tần suất chậm sẽ biến thành vật chất. tần suất nhanh thì biến thành hiện tượng tinh 

thần. Nhanh hơn nữa là hiện tượng của giới tự nhiên. Như ánh sáng của Mặt trời, Mặt 

trăng và Tinh tú, ánh sáng của chúng phát ra tần suất rất nhanh, nên vô lương vô biên 

hiện tương đều là tần số dao động không tương đồng sanh ra.  “Cố nhất nhất vi trần, 

 các hàm pháp giới”,  đây là nói viên dung vô ngại. Pháp giới là đại vũ trụ, Vi trần là 

tiểu vũ trụ, là vật nhỏ nhất trong vũ trụ. Chúng ta nói một đơn vị, trong một hạt vi trần 

có cả hiện tượng của vũ trụ . Không phải chỉ nói đến hiện tượng tin tức ở trong đó. 

Những thứ này hiện nay khoa học tiến bộ, chúng ta học tập Phật Pháp cũng giúp 

được rất nhiều. Cái lớn này có thể rút nhỏ tại một điểm không? Bây giờ chúng ta đã 

nhìn thấy. Quý vị xem hiện nay đang dùng thẻ nhớ kỷ thuật số, thẻ nhớ này lớn khoảng 

bằng móng tay út. Chắc là chưa bằng, chỉ bằng một phần bốn móng tay út này. Hiện 

nay ta thấy rất nhiều thẻ nhớ, trong đó lưu giữ rất nhiều tư liệu. 

Chúng ta dùng máy ảnh Kỷ thuật số, ở bên ngoài chụp không biết bao nhiêu hình 

ảnh. Nhưng thẻ nhớ đó chỉ lớn tí ti đây thôi, lớn không bằng cái móng tay. Nếu ta đem 

ảnh lưu trong đó, đem nó phóng to để lên trên màn hình, không phải rất giống cảnh thật 

ở bên ngoài sao? Cho nên trong một vi trần cũng có thế giới. Khoa học mà so với Phật 

pháp thì còn kém xa. 

Trong Phật pháp một vi trần là một tí xíu thôi, nhưng trong đó có cả vũ trụ. Điều 

này  khoa  học  kỷ  thuật  còn  chưa  làm  được.  Có  người  tặng  tôi  bộ  đĩa  “Tứ  Khố  Toàn 

Thư”. Một bộ “Tứ Khố Toàn Thư” rất lớn, nó rất dày và giống như một bộ Đại Tạng 

Kinh, một ngàn năm trăm cuốn. Nhưng có thể thu gọn lại thành bao nhiêu đĩa? Mười 

mấy  đĩa.  Mười  mấy  đĩa  một  tay  là  cầm  đi  được.  Một  bộ  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”  này, 

muốn bỏ trong phòng nhiếp ảnh cũng bỏ không hết. Nhưng chỉ cần mười  mấy đĩa là 

chứa đựng toàn bộ và bao hàm ở trong đó, chúng ta cảm thấy thật không thể nghĩ bàn. 

Nhưng trong Phật Pháp dạy, trong một vi trần có hư không pháp giới, so với khoa học 

kỷ thuật hiện nay cao minh hơn rất nhiều. Phát minh của khoa học kỷ thuật không so 

sánh bằng. Tự tánh vốn đầy đủ các hiện tượng này. Cho nên Ấn Độ không làm khoa 

học kỷ thuật. Vì sao? Vì họ cho rằng Thiền định vượt qua khoa học kỷ thuật. Lợi ích 

của thiền định vượt qua khoa học hiện nay không biết bao nhiêu lần. Mà khoa học còn 

có tác dụng phụ, còn có phát sanh sai lầm.Thiền định chắc chắn không có hiện tượng 

này, không có tác dụng phụ. Từ trong Thiền định khai ngộ, sau khi khai ngộ, không chỉ 

là biết hết tất cả. Ở sau còn có một câu:  “Vô sở bất năng”_ không có gì là không thể. 

Có thể đột phá không gian duy thứ, thì cự ly không còn nữa. 

Tập 69  163 



Trong các bạn đồng học có nhiều người từ xa đến, nên quý vị cần đến công cụ giao 

thông như máy bay, thuyền, tàu lửa. Cần nhũng công cụ giao thông này, còn phải bôn 

ba dọc đường rất cực khổ mới có thể đến được đây. Nếu quý vi có Thần túc thông, thì 

không gian không còn nữa, ý niệm vừa nghĩ đến, thì đã hiện thân ở đây rồi. Tốc độ của 

Thần túc thông quá nhanh!  Thân tướng này ở nơi đó diệt rồi, thì ở đây hiện tiền, hầu 

như là nó đến cùng một lúc. Thân thể ở đó không nhìn thấy, thì ở chổ này đã xuất hiện 

rồi. Không có cự ly mà chính là ở tại đây. Không có trước sau, mà ngay lúc này. Thử 

hỏi đây là đạo lý gì? Pháp tánh viên dung chính là đạo lý này. Nó là viên dung, nó là 

thông đạt vô ngại. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Phật dạy : “Hoa tạng thế giới sở hữu trần, nhất nhất trần 

 trung kiến pháp giới” . Trong mổi hạt vi trần đều nhìn thấy pháp giới viên mãn. Nên 

thật đúng một là tất cả, tất cả là một. Một vi trần chính là biến pháp giới hư không giới. 

Mổi  một  hạt  vi  trần  đều  là  biến  pháp  giới  Hư  không  giới.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm 

chúng ta đọc đến, ai có thể đi vào trong thế giới vi trần, để bái phỏng đạo tràng của 

Chư  Phật  Bồ  Tát  nghe  kinh  nghe  pháp?  Trong  Kinh  nói  là  Ngài  Phổ  Hiền  Bồ  Tát. 

Chúng ta nghe câu này rất hưng phấn, rất hoan hỷ, Vì sao? Vì người tu pháp môn Tịnh 

độ, là người nhất tâm muốn cầu sanh Thế giới tây phương Cực lạc. Người này chính là 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Cho  nên  chúng  ta  tu  Pháp  môn  này,  không  phải  tu  gì  khác  mà  là 

đang tu Hạnh Phổ Hiền. 

Quý  vị  xem  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Phẩm  thứ  hai   “Đức  Tôn  Phổ  Hiền”.   Lại  xem 

Hoa Ngiêm Kinh đoạn cuối  “Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện Vương đạo quy Cực 

 lạc”  _là  hạnh  Phổ  Hiền,  tu  Tịnh  độ  là  tu  hạnh  Phổ  Hiền.  Thông  tin  này  cho  ta  biết, 

người của Thế giới Tây phương Cực lạc, mổi người đều có thể nhập vào pháp giới của 

vi  trần.  Ngày  nay  chúng  ta  lạy  Phật  một  lạy  cuối  cùng là  lạy  mười  phương sát  độ  vi 

trần pháp giới. Cung kính lễ bái này mới thật sự gọi là viên mãn. 

Thập  phương  sát  độ,  hiện  nay  khoa  học  gọi  là  Hồng  quan  thế  giới_Đại  thế  giới. 

Pháp  giới  vi  trần  là  Vi  quan  thế  giới.  Hiện  nay  giới  khoa  học  nói  Lượng  tử  lực  học 

chính  là  Vi  quan  pháp  giới.  Trong  mổi  vi  trần  đều  có  thế  giới  viên  mãn,  pháp  tánh 

dung thông. 

5- NHƯ HUYỄN MỘNG 

  Huyễn mộng, huyễn giả, do như huyễn sư. Năng dĩ nhất vật vi chủng chủng vật, 

 huyễn chủng chủng vật nhi vi nhất vật” . 

164  Tập 69 



“Huyễn” chính là hiện nay gọi là ma thuật. “Huyễn sư” chính là người làm ma 

thuật. Người làm ma thuật biến ra những trò này, tôi nghĩ rất nhiều bạn đồng học đều 

thấy  qua.  Đặc  biệt  là  sau  khi  truyền  thông  môi  giới  phát  đạt,  ở  trên  truyền  hình,  ta 

thường nhìn thấy loại ống kính này, họ có thể lấy vật không giống nhau để biến, chúng 

ta đều biết đó là giả. Thủ pháp của họ rất nhanh, chúng ta nhìn không ra sơ hở của họ. 

Cũng có một ít người làm ma thuật, sau khi biến hoá, họ đem cách thức biến hoá 

chỉ  cho  chúng  ta,  chúng  ta  mới  vở  lẽ,  mới  hiểu  rỏ  toàn  là  giả.  “Mọng  giả,  như  nhất 

 mọng  trung  sở  kiến  quảng  đại  sự  nghiệp,  tự  vị  lịch  thời  cửu  viễn”.   Đây  là  nói  nằm 

mộng. Mộng là  mổi người trong chúng ta đều có kinh nghiệm này. Thật ra thời gian 

nằm mọng rất ngắn ngủi, nhưng trong giấc mọng cảm thấy thời gian rất dài. Người xưa 

có một bài văn  “Hoàng Lương Mọng”,  trước đây bài văn này từng có trong sách giáo 

khoa của cấp hai. Chúng ta ngày xưa đọc sách cũng có đọc qua bài văn này. Nội dung 

bài văn này đại khái viết về một vị tú tài, rất nhiều vọng tưởng. Trên đường đi du lịch, 

đi cũng khá mệt rồi, nên vào nghĩ trong một ngôi miếu nhỏ. Lúc này Đạo giáo có một 

Đạo sĩ, Đạo sĩ đang ngồi thiền, bên cạnh ông ta nấu thức ăn. Thức ăn này là hạt cao 

lương. Hoàng lương, hạt cao lương, hạt nhỏ. Nấu hạt nhỏ rất nhanh. Anh ta ngồi một 

bên ngủ gật, trong mộng rất đắc ý, anh ta mộng thấy mình đi thi đậu cử nhân, vài năm 

sau lại thi đậu tiến sĩ và trúng tuyển Trạng nguyên, sau đó làm quan, quan địa phương, 

và  được  thăng  quan  liên  tục.  Rồi  mười  mấy  năm  sau  làm  chức  tể  tướng,  rất  đắc  ý. 

Những người có ân với anh ta, anh ta liền báo ân. Những người không tốt anh ta cũng 

báo thù. Cả  một đời, đến khi cáo lão về quê cũng  mấy  mươi năm. Đến khi tỉnh ngủ, 

Đạo sĩ đó nhìn anh ta không chớp mắt hỏi:  “Anh còn đắc ý không?”.  Đạo sĩ đã nhìn 

thấy tất cả, nhìn thấy hết. Hạt cao lương còn chưa nấu xong, nhưng trong mộng anh ta 

đã trãi qua năm sáu mươi năm. Đây là một giấc mộng Hoàng lương. 

Đích thực đời người cũng như vậy. Đời người mấy mươi năm, thực tế mà nói thì vô 

cùng ngắn ngủi,  chỉ  một  cái  chớp  mắt  là  qua  đi rồi.  Rất  chính xác,  đây  là  hoàn  cảnh 

chân tướng hiện thực, không thể không biết. 

 “Kinh vân: Như nhân thuỳ mọng trung, tạo tác chủng chủng sự, tuy kinh ức thiên tuế, 

 nhất dạ vị chung tận”.  Con người khi đang nằm mộng, tạo tác trong mọng, tình huống 

trong mộng, tạo sự nghiệp có lớn đến đâu. Như   “Hoàng Lương Mộng” đưa ra mọng 

làm  đến  chức  Tể  tướng,  mọng  đến  cả  cuộc  đời  thuận  buồm  xuôi  gió,  cáo  lão  hồi 

hương. Trong mộng thời gian cực kỳ ngắn. Trong kinh Phật dạy, người đọc Kinh Kim 

Cang rất nhiều. Đoạn cuối Kinh Kim Cang có một bài kệ, Phật dạy:  “Nhất thiết hữu vi 

 pháp, như mọng huyễn bào ảnh, như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán”.  Có thể 

nhìn được như vậy chính là cách nhìn của Chư Phật Bồ Tát. Gọi là gì? Là chánh tri 

Tập 69  165 



chánh  kiến.  Chúng  ta  sống  trong  thế  gian  này,  người  lớn  tuổi  cảm  xúc  không  giống 

nhau. Khi còn trẻ thời gian mười năm dường như rất dài, mười năm là thời gian rất dài. 

Khi lớn tuổi rồi nghĩ lại mười năm quá nhanh, sao lại một chút đã qua rồi. Thời gian 

ngắn hay dài có nhất định chăng? Không nhất định. Tuỳ theo cảm xúc của mổi người 

mà nó không tương đồng. Trẻ con thường cảm thấy thời gian dài , vì chờ tết lâu quá! 

Xã hội bây giờ, do khoa học kỷ thuật phát triển. một số người rất giàu có, cảm xúc 

này không như trước nữa. Trước đây là xã hội nông nghiệp, hình như tốc độ vô cùng 

chậm, không thể so với bây giờ. Trước đây trong cảm xúc cái gì cũng chậm. Ra ngoài 

du lịch cũng đi bộ, một ngày có thể đi được bao nhiêu dặm đường? Từ sáng tinh mơ 

thức dậy, bốn năm  giờ xuất phát, khoảng mười giờ tối đến nơi. 120 dặm đường hiện 

nay là 60 cây số, đi rất cực khổ. 

Thời kỳ kháng chiến đi như vậy chúng ta đều đã đi qua. Kháng chiến tám năm, tôi 

nhớ tôi đi bộ qua mười tỉnh, đại giang nam bắc đi bộ hết mười tỉnh. Mổi ngày ít nhất đi 

bộ 30 cây số, như vậy là còn nhẹ nhàng. Có khi phải đi đến 60 cây số, những lúc đó rất 

cực khổ. Hoàn toàn là nhờ vào đi bộ, nên chúng tôi biết cái cực khổ này. 

Quý vị xem hiện nay, 120 dặm đường là 60 cây số, đi xe hơi nửa tiếng là đến nơi, 

bộ  điệu  quá  nhanh,  mất  hết  nhân  tình  thế  thái.  Ngày  xưa  nhân  tình  thế  thái  rất  nồng 

hậu,  người  lạ  căn  bản  không  quen  biết.  Trong  thời  kỳ  kháng  chiến,  chúng  tôi  là  học 

sinh lưu vong, đi vài ngày, bất luận gặp ai, muốn ở nhà họ một đêm, họ đều nhiệt tình 

tiếp đãi. Chúng tôi cảm ân, cảm tạ. Lúc đó không có nhà trọ cũng không có quán cơm. 

Tự mình phải đi tìm chổ ở, tìm chổ ăn. Chỉ có trong thành thị mới có nhà trọ, khách 

sạn, quán cơm. Ở Nông thôn không có, trong thị trấn nhỏ đều không có. 

Bây giờ nhớ lại quá khứ, mấy mươi năm thật như cái gảy móng tay. Thực sự như 

mộng như huyễn. Phật dạy điều này, dụng ý là dạy chúng ta cần phải giác ngộ, vì sự 

thật giống như mộng huyễn bào ảnh vậy. nếu hiểu được ta sẽ buông bỏ. Sau khi hiểu rỏ 

cần phải tìm cái gì? Phải tìm cầu sự vĩnh hằng, vì pháp hữu vi đều là pháp sanh diệt. 

Toàn là mộng huyễn bào ảnh. Vĩnh hằng là gì? Vĩnh hằng là tự tánh. Pháp tánh là vĩnh 

hằng. Pháp tướng là vô thường. Điều  này  cần phải biết. bây giờ chúng ta coi như đã 

tìm được một mục đích cụ thể , đó là Thế Giới tây phương Cực Lạc. 

Thế  giới  Cực  lạc  có  thật  sự  vĩnh  hằng  chăng?  Không ,  vì  nó  cũng  là  hiện  tượng, 

 “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”.  Trong Kinh Điển Đức Phật không nói Thế giới 

Cực  Lạc  là  ngoại  lệ,  ngài  không  nói  như  vậy.  Cũng  không  nói  Thế  giới  Hoa  tạng  là 

ngoại lệ,  phàm có tướng, đều là hư vọng, đều là mộng huyễn bào ảnh. Nhưng ở Thế 

giới Cực lạc có thể chứng được vĩnh hằng. 

166  Tập 69 



Thật vậy, Phật A Di Đà nói chính ta có thể chứng được. Đây là điều vô cùng thù 

thắng, vĩnh hằng là Thường tịch quang. Đến Thế giới Cực Lạc, mổi người đều có thể 

chứng được Thường tịch quang, thực sự đưa chúng ta trở về với tự tánh. Trở về tự tánh 

chính là thành tựu quả Phật viên mãn. 

 6- NHƯ ẢNH TƯỢNG 

  Vị nhất thiết pháp tùng tâm sở hiện, nhi năng hàm minh liểu tánh, do như minh 

 kính, các các hổ hiện chư pháp ảnh tượng dã” . 

Ở  đây  đưa  ra  ví  dụ  rất  hay,  giống  như  tấm  gương  vậy.  Đưa  ra  ví  dụ  như  cái 

gương. Vì sao? Vì từ tâm mà hiện. Tâm có kiến văn giác tri, đây là tự tánh vốn có. Tự 

tánh nên kiến văn giác tri không có sanh diệt. Đây là tánh đức chân thật. 

Khi  mê  không  gọi  là  kiến  văn  giác  tri,  mà  gọi  là  thọ  tưởng  hành  thức.  Nó  biến 

thành A lại da. Quý vị xem A lại da,  năm thức trước là  Nhãn ,  Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân 

chính là thọ, nó có cảm thọ. Tưởng là thức thứ sáu, thức thứ sáu là tưởng. Hành là thức 

thứ  bảy,  hành  là  chấp  trước.  A  lại  da  là  thức,  thức  là  gì?  là  chứa  nhóm  chủng  tử,  nó 

giống như cái kho vậy. Từ vô lượng kiếp đến nay ta tạo ra các tội nghiệp tập khí, đều ở 

trong A lại da. A lại da là cái kho tư liệu, là nhà kho. Khi ta khởi tâm động niệm bất 

luận  là thiện hay là ác, toàn bộ ngôn ngữ tạo tác đều ghi ở trong đó, đó là tài liệu lưu 

trữ. Tuy niên đại lâu rồi, việc làm trong nhiều đời trước, bây giờ không còn nhớ nữa. 

Vì sao thôi miên có thể nói ra được đời quá khứ? Vì có chủng tử trong A lại da, trong 

khi thôi miên khiến ta khởi hiện hành, nó vẫn còn_ chính là cái đạo lý này. 

Chúng ta nhìn thấy báo cáo  của tiến sĩ Nguỵ Tư người Mỹ, ông ta xuất bản bốn 

cuốn sách. Từng có một người thôi miên hồi ức đến tám mươi mấy đời trước, thời gian 

khoảng hơn bốn nghìn năm. Thời đó vẫn còn ở trong hang động trong núi, hỏi anh ta 

tình hình sinh hoạt lúc đó, anh ta đều có thể nói ra. Như vậy nghĩa là sao? Là do tác 

dụng của thức, tức là ta không hề quên, nó đều ở trong đó. Tư liệu lưu trữ này đều có 

thể phân phối ra ngoài. Thôi miên có thể phân phối ra ngoài. Vậy thì quý vị thử nghĩ 

xem, sức mạnh của Thiền định càng thù thắng hơn. Thiền định có thể đột phá thời gian 

và  không  gian  duy thứ.  Ở  đây  hiện  nay  khoa  học  nói  là nhìn xa  .  Có  công phu  thiền 

định, ở đây có thể nhìn thấy nước Mỹ, có thể nhìn thấy Âu Châu. Người ở đó họ đang 

làm việc gì đều nhìn thấy rất rỏ ràng, họ nói những gì cũng nghe rất rỏ ràng. Đây là 

Thiên nhãn thông và Thiên nhĩ thông Thời gian và không gian đã bị đột phá. Nếu ta 

muốn  đến  được  nơi  đó,  không  cần  đến  công  cụ  giao  thông.  Ý  niệm  vừa  mới  khởi  

người đã đến nơi. Đây là nói mọi việc vô ngại. 

Tập 69  167 



Nhưng vì sao có thể thấy? Vì sao có thể nghe? Vì sao có thể hiểu rỏ? Vì kiến văn 

giác tri trong tự tánh đang khởi tác dụng. Phàm phu lục đạo mê, khi mê kiến văn giác 

tri biến thành thọ tưởng hành thức. Cho nên trong tâm tự nhiên có thêm bộ phận tinh 

thần này, mà trong tự tánh còn có trí tuệ viên mãn. 

Đức Phật giảng có ba loại, trí huệ, đức, tướng hảo. Kiến văn giác tri là đức. Tướng 

hảo, tướng hảo nó có thể hiện ra thế giới vật chất. Nên thể của thế giới vật chất là tự 

tánh. Tự tánh biến thành hiện tượng vật chất. Sao lại biến thành hiện tượng vật chất? 

Hiện nay giới khoa học giải thích. Hiện tượng dao động này ta có thể lý giải. Ngày xưa 

học Phật thầy giáo cũng có nói đến  “Nhất niệm bất giác”.  Nhất niệm bất giác là dao 

động rất vi tế, chúng ta có thể lý giải. Nhưng vi tế đến mức độ nào thì còn chưa biết. 

Thực tế mà nói lúc đó lý giải còn rất mơ hồ, không rỏ ràng. Nhìn thấy những báo cáo 

của giới khoa học, chúng ta hiểu được, từ từ cũng đã minh bạch, đã rỏ ràng, mới biết 

rằng tần số dao động không giống nhau. Do nó tích luỹ liên tục hiện tượng này, nên 

bên trong xuất hiện hiện tượng vật chất. Hiện tượng vật chất trên thực tế là tích luỹ của 

ý thức, chính là ý niệm. Không thể nói trong ý niệm không có vật chất, trong ý niệm có 

vật  chất.  Tuy  có  nhưng  mắt  thịt  chúng  ta  nhìn  không  thấy.  Kính  hiển  vi  cũng  không 

nhìn thấy. Cho đến gần đây giới khoa học mới phát hiện, mới đem hiện tượng này nói 

ra, so với trong kinh Đức Phật nói thì gần giống nhau, dùng nó để giải thích Kinh Phật, 

chúng ta sẽ rỏ ràng. 

Cho nên có kiến văn giác tri, kiến văn giác  tri nó như tấm gương sáng vậy,  “các 

 các hổ hiện chư pháp ảnh tượng”. “Các các hổ hiện”,  chúng ta dùng cách giải thích 

của Pháp tướng tông sẽ rỏ. Mắt có thể nhìn thấy cảnh giới bên ngoài, con mắt giống 

như máy ảnh vậy,  nhìn thấy nhưng nó không biết. Vậy ai biết? thức thứ sáu biết. Thức 

thứ sáu là phân biệt thức. Nếu như không có mắt thì thức thứ sáu Ý thức cũng không 

biết. Vậy thức thứ sáu làm sao  mà biết? Thức thứ sáu Ý thức là từ Nhãn thức, Nhãn 

thức có tướng phần, khi nó chiếu là có tướng phần. Như chúng ta chụp hình vậy nó có 

phim ảnh. Thức thứ sáu là nhìn phim ảnh đó mà biết. Thức này có thể tiếp xúc ngoại 

duyên  không?  Không  thể.  Nó  nhất  định  phải  thông  qua  Mắt  mới  có  thể  nhìn  thấy, 

thông qua Nhĩ nó mới có thể nghe. Không có năm thức trước nó không khởi tác dụng. 

Cũng như ta xem ti vi, cảnh trên màn hình  do đầu nhiếp ảnh phát ra. Mắt chúng ta 

giống như là thức thứ sáu, nên chúng ta nhìn hình ảnh đó nhưng không nhìn thấy hiện 

trường. Hiện trường vĩnh viễn nhìn không thấy. Hiện trường là gì? Hiện trường là hiện 

trường của A lại da thức. Đến khi nào mới có thể nhìn thấy hiện trường? Chuyển thức 

thành trí sẽ nhìn thấy hiện trường. Vậy chúng ta phải chấp trước, sau khi nhìn thấy, sau 

khi khởi phân biệt liền khởi ý niệm, tôi muốn khống chế nó, tôi muốn chiếm hữu nó. 

168  Tập 69 



Đây không phải là thức thứ sáu , mà là thức thứ bảy. Thức thứ bảy làm sao mà biết? 

Thức thứ bảy nhìn thức thứ sáu truyền cảnh giới tướng qua, như truyền tin vậy nhưng 

cách một tầng. Nó từ tướng phần của thức thứ sáu, nhìn thấy tướng phần của thức thứ 

sáu, làm động ý niệm phải khống chế, sau đó nó đem ý niệm này truyền cho tiền ngũ 

thức,  truyền  cho  tiền  ngũ  thức  và  tiền  ngũ  thức  chấp  hành,  nghe  mệnh  lệnh  của  nó. 

Nghĩ phương pháp gì đó để đi khống chế, đi chiếm hữu. Từng lớp từng lớp vậy. Tám 

thức và 51 tâm sở. 51 tâm sở giống như cán bộ của nó, nghe mệnh lênh của họ để hành 

sự, còn Tám thức là người lãnh đạo. 

Thông  tin  được  thu  thập  từ  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân.  Những  cái  này  thu  thập  ở  bên 

ngoài. Thu thập ở trong đó có tướng phần, từng tầng từng tầng vây . “Các các hổ hiện 

 chư pháp ảnh tượng”,  nên Duy thức giảng vô cùng kỷ càng. Duy thức là Tâm lý học 

trong Kinh Điển Phật giáo, nếu quý vị xem Kinh Luận của Duy thức. Khoa Tâm lý học 

của Đại học nói về Duy thức, quý vị sẽ không xem nổi, chắc chắn không thể hiểu nổi 

Trong Kinh Phật giảng về Tâm lý học rất tỷ mỉ, giảng rất hay, sau khi hiểu rỏ rồi 

thì toàn là huyễn tướng. Đức Phật dạy : “Nhất thiết hữu vi pháp, như mọng huyễn bào 

 ảnh”.  Ảnh tượng này là ảo ảnh, tướng này vô cùng rỏ ràng, sau khi biết được mới hiểu 

ra, vốn dĩ chúng ta thấy sắc nghe âm thanh là có một cách thức phức tạp như vậy, tuyệt 

đối không phải đơn giản. Mắt có thể nhìn nhưng không thể phân biệt, không thể chấp 

trước. Thấy sắc nghe âm thanh thì  ai  là người  phân biệt? Ý thức phân biệt. Ai chấp 

trước? Mạt na thức là thức thứ bảy. Ai chịu trách nhiệm ghi nhớ, đem tất cả ghi lại? Là 

A lại da thức. A lại da thức là phòng tư liệu, tất cả đều cất dữ trong đó. Nếu muốn điều 

nó ra ngoài, tốc độ của nó rất nhanh. 

Ví dụ như chúng ta gặp người này, lần thứ hai gặp lại vì sao vẫn nhớ anh ta? Vì ở 

trong có tài liệu dự trữ. A lại da thức có tài liệu dự trữ. Bên này nhìn thấy, thì bên kia 

đem tài liệu dự trữ ra đối chiếu, là nó không sai, rất phức tạp. Trình tự rất phức tạp, 

nhưng tốc độ rất nhanh, tốc độ nhanh đến khiếp người_Đây là nói đến Tâm lý học Phật 

giáo. Pháp tướng là nói đến Tâm lý học. 

 “Kinh  vân:  Viễn  vật  cận  vật,  tuy  giai  ảnh  hiện,  ảnh  bất  tuỳ  vật,  nhi  hữu  viễn  cận” . 

Thực sự chúng ta đối với tất cả vật tướng có cự ly xa đều gần ở trước mắt, giống như 

máy quay phim vậy, vừa mở ống kính ra thì xa hay gần tất cả đều chiếu vào hết. “Ảnh 

 bất tuỳ vật”,  Vật là vật tướng ở bên ngoài, ảnh là ta chụp lại. Có tuỳ vật chăng? Không 

tuỳ vật, không có liên quan gì với nó cả, nhưng trong hình ảnh đó có thể nhìn thấy gần 

xa. Quý vị có cảm xúc này, cảm xúc này là vọng niệm, cũng đều không phải là chân 

Tập 69  169 



thực. Đức Phật nói cho ta biết những hiện tượng này, chỉ có một mục đích, là sau khi 

hiểu rỏ, ta tự nhiên biết buông bỏ. Giác ngộ thật sự thì không có vọng tâm. 

Vọng  tâm  là  gì?  phân  biệt  chấp  trước  là  vọng  tâm,  khởi  tâm  động  niệm  cũng  là 

vọng  tâm,  điều  này  quá  khó.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm  vô  cùng  khó,  Pháp 

thân Bồ Tát mới có thể chứng được. Ở trong mười pháp giới đều dùng Tâm ý thức. Tứ 

thánh  pháp  giới  dùng  phải  chánh.  Điều  này  chúng  ta  cần  phải  học  tập.  Tại  sao  dùng 

phải chánh? Chính là phải chân thật, biết nghe lời. Nghe lời của Chư Phật Bồ tát. Hoàn 

toàn y theo lời dạy mà tu hành, đây tức là dùng phải chánh. 

Trong Kinh Điển giảng về lý luận là chánh tri chánh kiến. Trong giới luật định ra 

những điều luật đó là chánh hành_Chánh ngữ, chánh hạnh. Dạy chúng ta không vọng 

ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, đây là chánh ngữ. Chánh hạnh là 

không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  tham,  không  sân,  không  si  là 

chánh hành. Mười điều này đều có thể làm được, làm đến viên mãn. Nói với quý vị là 

được thành Phật. Đại cương chỉ có mười câu. Mười câu đó thì trong mổi câu đều bao 

hàm  chín  câu  kia,  nên  biến  thành  một  trăm  câu.  Trong  một  trăm  câu  đó    mổi  câu  lại 

bao hàm chín mươi chín câu khác. Như ở trước giảng, trong một vi trần đều có pháp 

giới, trùng trùng vô tận. Nên tế hạnh của Bồ Tát là tám vạn bốn nghìn. Tám vạn bốn 

nghìn từ đâu đến? Từ thập thiện nghiệp. Triển khai mười thiện nghiệp chính là tám vạn 

bốn nghìn tế hạnh_Đó là viên mãn. 

Chúng ta hiện nay mới bắt đầu tu là học mười điều. Khi tu tốt mười điều này rồi 

phát triển thành một trăm điều, trong mổi điều lại có  mười điều khác_trùng trùng vô 

tận. Chỉ có tám vạn bốn nghìn thôi sao? Không . Đức Phật giảng Tám vạn bốn nghìn, ở 

sau không nói quí vị cũng tự sẽ biết_trùng trùng vô tận! Hiểu rỏ đạo lý này thì quý vị 

sẽ biết. “Đệ Tử Quy” có một trăm mười ba sự việc. Có phải chỉ có một trăm mười ba 

chuyện?  Không  chỉ  có  thế.  Trong  mổi  sự  việc  đều  có  một  trăm  mười  ba  việc  khác. 

Hiểu được đạo lý này mà hạ công phu, quý vị mới có thể trở thành Thánh nhân. Nếu ta 

chỉ biết,  một trăm  mười ba sự việc này, không thể đem  một sự việc triển khai nó ra, 

trong sinh hoạt hàng ngày không ứng dụng hoạt bát, là vì ta không có trí tuệ. 

Trong  xã  hội  này  có  thể  miễn  cưỡng  nói  ta  là  một  người  tốt,  nhưng  không  phải 

quân tử. Quân tử là đưa ra một mà phản ứng ba, nghe một biết mười. Nói cho quý vị 

biết một việc, trong một việc đó sẽ hiểu được mười việc_đó là quân tử. Hiền nhân còn 

giỏi hơn gấp bội, nhưng đến được Thánh nhân mới viên mãn. Chúng ta xem cổ Thánh 

tiên Hiền, xem Đức Phật thuyết pháp, xem chư vị tổ sư giảng Kinh. Quý vị xem quý 

ngài  chú  giải  rất  đơn  giản,  điểm  đến  là  dừng.  Nhưng  người  bây  giờ  thì  không  được, 

170  Tập 69 



điểm đến là dừng đó của Cổ nhân, chúng ta nhìn không hiểu. Không biết họ đang nói 

gì, nhất định phải dài dòng, nhất định phải nói kỷ mới hiểu. 

Khi  Đức  Phật  còn  tại  thế,  có  cần  phải  đi  giảng  kinh  chăng?  Không  cần  giảng. 

Nhưng trong Kinh ghi chính là Đức Phật giảng. Có cần phải giải thích không?  Thính 

chúng vừa nghe đã hoàn toàn hiểu rỏ. Có thể thấy được đây là căn tánh, đời này không 

như đời trước. Nguyên nhân là gì? Trong xã hội đời này phức tạp hơn so với đời trước, 

nhưng người bây giờ gọi là tiến bộ, thời đại này tiến bộ hơn thời đại trước. Tiến bộ 

nhanh quá khiến đầu óc con người đều hồ đồ hết. 

Ngày xưa khi chưa tiến bộ, đầu óc rất tĩnh táo. Vì sao? Vì họ không có nhiều thứ 

lộn xộn như thế. Quý vị nói bây giờ đầu óc chứa đựng biết bao nhiêu? Mổi ngày xem ti 

vi, lên mạng, xem báo, xem tạp chí. Xem như vậy đầu óc quá phức tạp. Trong xã hội 

ngày xưa hoàn toàn không có. Chúng ta là người nông thôn, sinh trưởng tại thôn quê. 

Người thôn quê chỉ biết cái gì? Thật như Cổ nhân nói  “Nhật xuất nhi tác, nhật một nhi 

 tức”  _Mặt trời lên đi làm, mặt trời lặn thì nghĩ, hỏi gì họ cũng không biết. Đầu óc họ rất 

đơn thuần, nên con người rất chân thật. Người có học nói họ đều tin, đối với người có 

học họ vô cùng tôn trọng, học qua đạo của Thánh hiền. 

Sĩ  nông  công  thương,  trong  vô  hình  đã  hình  thành  giai  cấp.  Người  đọc  sách  tuy 

hoàn cảnh vật chất rất bần cùng, là tú tài nghèo, nhưng rất có địa vị, trong xã hội mọi 

người  đều  đối  với  họ  rất  tôn  trọng,  nghe  lời  họ.  Ngày  xưa  không  có  cảnh  sát,  cũng 

không  có  pháp  quan.  Trong  nông  thôn  có  tranh  chấp,  phát  sanh  vấn  đề  thì  phải  làm 

sao? Tìm người có học đến nói lý lẽ, họ nói là xong, không có ai không phục, xã hội 

mới có thể an định, thiên hạ thái bình. Ngày nay tri thức bộc phát, thiên hạ đại loạn, 

chúng ta kỷ càng nhớ lại, lặng yên để quan sát sẽ nhìn thấy hết. 

7- NHÂN VÔ HẠN 

 Vị vãng tích nhân trung, xưng pháp giới tánh, tu vô lượng thù thắng chi nhân. Cổ 

 kim đắc quả, diệu dụng vô biên” . 

Nhân  này  không  phải  là  nhân  khác,  là  nói  cái  nhân  tu  hành.  Ngày  nay  ta  gặp 

được Phật Pháp, sau khi gặp được có thể sanh tâm hoan hỷ, có thể phát tâm học tập 

kiên nhẫn, do trong quá khứ nhân dày! Không chỉ một đời một kiếp mà là nhân trong 

nhiều đời. Những gì ta tu học đều gọi là pháp giới tánh. Giáo huấn của hánh hiền, khai 

thị của Chư Phật Bồ Tát, đều từ trong tánh đức mà ra. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  giảng  Kinh  hoàn  toàn  là  từ  trong  tự  tánh  mà  ra.  Ý  này  một  số 

người rất khó hiểu. Bây giờ người với người nói chuyện trong sinh hoạt hằng này, khởi 

Tập 69  171 



tâm động niệm không phải từ tự tánh. Pháp giới tánh là tự tánh, không phải từ tự tánh. 

Vậy từ đâu? Từ ý thức. Ý thức là gì? là để tư duy suy xét, điều này nên nói làm sao, 

nên làm như thế nào, đều phải thông qua suy xét. Suy xét là thức thứ sáu, thức thứ bảy. 

Thức thứ bảy chấp trước đối với ta có lợi ích không, đây là thức thứ bảy. Nên nó không 

gọi là tánh. Người được xưng tánh, khi khởi tâm động niệm không có ta là xưng tánh, 

còn ta thì không gọi là tánh. Vì sao? Vì mạt na thức ở trong đó. Nó ở trong làm chướng 

ngại. Khi không có Mạt na, khởi tâm động niệm là đại công vô tư. Vì tất cả chúng sanh 

mà nghĩ, vì tất cả chúng sanh mà làm, tuyệt đối không có vì chút lợi ích nào cho mình 

ở trong đó. Nếu có một chút lợi ích cho mình xen lẫn trong Mạt na thức,  là từ trong 

tình thức mà sanh ra. Từ tình thức chính là trong  A lại da thức sinh ra. Là vọng tâm 

không  phải  chân  tâm.  Chân  tâm  là  tự  tánh.  Nên  tu  nhân  vô  lượng  thù  thắng,  đời  đời 

kiếp kiếp. Bất kể là thành Phật hay không phải một đời thành tựu. 

Một đời của Đại Sư Huệ Năng , sao lại nhẹ nhàng như trở bàn tay. Chỉ vài câu là có 

thể đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tành. Đây do nguyên nhân gì? là do đời dời kiếp 

kiếp trong quá khứ tu tập nhiều. Nên ngay đời này Ngài đã thành thục. Giống như hoa 

quả, chúng ta ở trong vườn trái cây, nhìn thấy trái chín lớn chín rồi ta mới đi hái, còn 

chưa chín, chưa chín thì qua vài ngày nữa. Đợi nó chín rồi mới hái nó. Đều phải thông 

qua  thời  gian,  phải  thông  qua  vô  lượng  nhân  duyên.  Chúng  ta  thấy  Ngài  Huệ  Năng, 

Ngài đã thành thục, không có gì kỳ lạ. 

Chúng  ta  còn  phải  thông  qua  nhiều  đời  nhiều  kiếp,  cũng  sẽ  xuất  hiện  như  Huệ 

Năng Đại Sư. Nhưng chúng ta không cần phải đi đường vòng. Đó là con đường vòng 

không phải đường thẳng. Thành tựu đến thế giới Tây phương Cực Lạc là đường thẳng, 

tuyệt đối không đi đường cong. Bất luận nhân trong quá khứ chúng ta là cạn hay là sâu, 

không cần đếm xỉa đến nó. Chỉ cần gặp được Tịnh độ  nắm bắt pháp môn này, tức là 

mắm bắt Phật A Di Đà là khẩn thiết nhất. 

Biết được tất cả pháp trên thế gian này như mộng huyễn bào ảnh, không phải thật, 

ta sẽ không cần nghĩ về nó, không cần chấp trước nó nữa. Có cũng tốt, không có cũng  

tốt,  rất tự tại. Mất rồi, người khác dùng, tốt thôi. Đồ vật cuối cùng phải có người dùng. 

Họ dùng và tôi dùng chẳng phải giống nhau sao? Hà tất ta phải chấp trước? Như vậy 

tâm lượng sẽ được mở rộng ra. Nếu những lý lẽ và sự việc này không làm cho rỏ ràng 

minh bạch, không dể gì buông bỏ được. Rỏ ràng, minh bạch thì buông bỏ quá dể dàng. 

Bây giờ chúng ta đã biết nó là cần thiết nhất, không có gì ngoài khác. Cứu địa cầu quan 

trọng. Nhưng vãng sanh so với cứu địa cầu còn quan trọng hơn. Nên như thế nào? Đem 

chuyện vãng sanh để ở đầu tiên, cứu địa cầu sắp hàng thứ hai là đúng. Cần cứu độ tất 

cả khổ nạn cho chúng sanh. 

172  Tập 69 



Ta không cứu được chính mình, còn có thể cứu người khác chăng? Chính mình làm 

sao cứu được mình? Chỉ cần trong tâm có Phật A Di Đà, trên miệng có Phật A Di Đà. 

Nơi miệng không quan trọng, trong tâm quan trọng nhất. Thật phải có Phật A Di Đà sẽ 

được cứu. Trong cuộc đời này nhất định được vãng sanh. Trừ Phật A Di Đà ra, cái gì 

cũng đều buông bỏ hết,  “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”,  sau đó mới có thể thật 

sự làm đến tuỳ duyên diệu dụng. Tuỳ duyên diệu dụng là gì? là tuỳ duyên bất biến. Có 

thể tuỳ duyên với tất cả chúng sanh. Bất biến là gì? là Phật A Di Đà, như như bất động. 

Trong  tâm  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật,  ngoài  ra  không  chứa    gì  thêm  nữa.  Đây  gọi  là  tuỳ 

duyên diệu dụng.  “Oai nghi hữu tắc”,  đó chính là Lục Hòa Kính mà chúng ta học. Oai 

nghi có nguyên tắc làm để người khác thấy. Hy vọng mọi người quay đầu là bờ. 

Từ ở đâu quay đầu? Từ mê hoặc điên đảo quay đầu, từ sai lầm quay đầu. Chuyển 

ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ, chúng ta làm cho họ thấy. Phương pháp không gì 

khác. Chỉ cần thực hành Đệ Tử Quy, thực hành “Cảm Ứng Thiên”, chính là một tấm 

gương tốt, có thể cứu xã hội này, cứu những chúng sanh khổ nạn và có thể cứu địa cầu. 

Trong  Lục  hoà  kính,  Thân  đồng  trú,  khẩu  vô  tránh,  ý  đồng  duyệt.  Cần  phải  thực 

hành được như thế. Ba điều này chính là trong tứ đức thường nói là “oai nghi hữu tắc”. 

Thân  thể  chúng  ta  làm  như  thế  nào?  Là  tuỳ  thời  tuỳ  chổ  nuôi  dưỡng  thành  tập  quán 

này. Chân chánh, chân thành, thương yêu tất cả chúng sanh, quan tâm đến tất cả chúng 

sanh, lo lắng cho tất cả chúng sanh, giúp đở tất cả chúng sanh. Chúng ta khởi tâm động 

niệm,  hành vi tạo tác, đều là  giúp đở tất cả chúng sanh, chứ không vì mình. Nếu niệm 

này thật thành tâm, thì tuỳ thời có thể vãng sanh. Vì ta đối với thế gian không còn lưu 

luyến, nên tuỳ thời có thể vãng sanh. 

Cho nên công phu niệm Phật, niệm đến đây là thuần thục. Ở trong Tịnh Độ tông 

nói chúng sanh căn cơ chín mùi, quyết định được vãng sanh. Như vậy là chúng ta còn 

có duyên ,  trể vài ngày rồi đi cũng không sao. Hy vọng mọi người nhìn thấy gương tốt 

này có thể hồi đầu. Như vậy là tốt rồi. Vì sao? Vì chúng sanh với ta là một thể. Không 

cô  phụ  đại  nguyện  phổ  độ  chúng  sanh  của  Phật  A  Di  Đà.  Điều  này  ta  phải  cần  nghĩ 

đến.  Chúng  ta  ở  thế  giới  này  thêm  vài  ngày,  là  giúp  đở  Phật  A  Di  Đà  tiếp  dẫn  đại 

chúng. Nếu công việc này làm viên mãn, thế nào gọi là viên mãn? Chẳng hạn như quý 

vị  ở  đây,  không  làm  được  gì,  mọi  người  không  tin  tưởng,  không  nghe  theo,  đây  là 

không  có  duyên,  lúc  này  có  thể  đi.  Nếu  vẫn  còn  một  người  có  thể  tin,  có  thể  phát 

nguyện, thì đệ tử của Phật không bỏ một ai, sẽ vì người này ở thêm vài ngày. Nếu một 

người cũng không có thì có thể ra đi, không cần phải ở nhiều. Nhân duyên là vô hạn 

cần phải hiểu. 

Tập 69  173 



Ngày nay chúng ta phát nguyện này, nguyện chân thành, nguyện khẩn thiết, không 

đi không được. Tôi nói với quý vị, ngày nay quý vị tu nhân thù thắng này chính là nhân 

viên mãn. Nếu sanh trong quá khứ ta tu ít, thì nhất niệm này có thể bổ túc. Nên pháp 

vô  định  pháp_không  có  pháp  nào  nhất  định.  Có  thể  tăng  có  thể  giảm.  Nếu  còn  một 

niệm tham đắm thế gian,  chưa muốn đi, thì nhân này lập tức lại thiếu, lại bị giảm ít. Ý 

niệm khẩn thiết  lập tức được gia tăng, tăng giảm thêm bớt, không phải pháp nhất định, 

không cần hoài nghi. Đại khái trong quá khứ ta tu nhân thù thắng ít, không nhiều như 

người  khác. Nếu ta thường nghĩ  thì càng nghĩ  càng ít. Vì sao? Vì ý niệm của tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh ra, phải nghe hiểu đạo lý này. Không nên có mặt trái của tư 

tưởng, có mặt trái của tư tưởng quý vị sẽ đoạ lạc trong mặt trái đó. Có mặt chánh của 

tư tưởng sẽ nâng cao thành mặt chánh_nhớ rằng tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Không 

có trước sau, không có nhiều ít, một niệm kiên định đầy đủ viên mãn_phải hiểu đạo lý 

này. Ai làm cho rỏ ràng thì người đó minh bạch. Tín nguyện thành tựu họ được cụ túc, 

mà còn được phẩm vị vãng sanh. 

Thiện Đạo Đai Sư nói rất hay:  “Tứ độ cửu phẩm tổng tại ngộ duyên bất đồng”,  cây 

này nói quá hay. Có liên quan đến việc tu nhân trong quá khứ chăng? Không có quan 

hệ, chỉ do đời này gặp duyên không giống nhau. Nếu gặp được duyên tốt, có thiện tri 

thức đem sự tình nói rõ ràng, minh bạch, thì ngay lập tức được đề cao. Ngày nay chúng 

ta gặp được duyên này thật quá may mắn. 

Phật Pháp trong mấy nghìn năm trước, mọi người đều không gặp được. Vì duyên gì? 

Hạ Liên Cư Sĩ sưu tập một bộ kinh, đến năm dân quốc mới làm xong, duyên này quá 

thù  thắng.  Tập  đại  thành  năm  loại  nguyên  bản  dịch,  khẳng  định  hoá  độ    chúng  sanh 

thời  mạt  pháp  trong  chín  nghìn  năm,  đều  dựa  vào  cuốn  sách  này.  Cái  thứ  hai  là  gặp 

được Hoàng Niệm Tổ lão Cư sĩ, quý vị xem, chú giải này làm quá tốt. Cuốn sách nay 

làm xong chú giải, không bao lâu thì Ông ra đã đi. Duyên này là hy hữu khó gặp, trong 

tay tôi còn giữ một cuốn. 

Hạ  lão  Cư  sĩ  ban  đầu  sưu  tập  nguyên  bản,  bản  này  đính  chính  mười  lần  mới  trở 

thành  sách  cố  định.  Cuốn  sách  lần  thứ  nhất  trong  tay  tôi  có  một  bộ.  Tôi  đã  nhờ  bạn 

đồng tu ở Đài Loan in ra một nghìn cuốn, để làm gì? để làm kỷ niệm. Quý vị xem ban 

đầu lão Cư sĩ phân ra ba mươi bảy phẩm. Tôi nghĩ đại khái Ông dùng ba mươi bảy đạo 

phẩm. Dùng số chữ ba mươi bảy phẩm, nhưng sách cố định cuối cùng lại phân thành 

bốn mươi tám phẩm. Hợp với bốn mươi tám lời nguyện của Phật A Di Đà. 

Lúc  trước,  Từ  Châu  Pháp  Sư  và  Hạ  lão  Cư  sĩ  là  người  cùng  thời  đại,  từng  ở  Tế 

Nam  dùng  cuốn  sách  sưu  tập  ban  đầu  của  Hạ  Liên  Cư  sĩ  giảng  qua  một  lần,  còn  có 

174  Tập 69 



nhận xét. Phần nhận xét này, Hoàng Niệm Tổ Lão cư sĩ tặng cho tôi. Bây giờ tôi in một 

nghìn  cuốn, đem  lời  nhận  xét này  in  ở  trước.  Lời  nhận  xét  là  của  Từ  Châu  Pháp  Sư, 

còn sưu tập là Hạ Liên Cư, bảo tồn nguyên diện mạo để làm kỷ niệm. Rất hiếm! 

Chúng  tôi  gặp  được  duyên  này,  đến  cả  Ấn  Quang  Đai  Sư  cũng  không  gặp  được, 

không dể dàng, phải trân trọng! Đọc Kinh này, xem đến phần chú giải, mới hoàn toàn 

minh  bạch.  Hiện  nay  có  thêm  báo  cáo  của  giới  khoa  học,  chỉ  cần  đối  chiếu  thì  thật 

không phải giả. Đầy đủ tín tâm kiên định, nguyện vọng khẩn thiết. 

Con người từ vô thỉ kiếp đến nay tu tập thiện căn, chúng ta có thể trong một niệm 

bổ túc toàn bộ. Nhất niệm là bổ túc rồi. Không cần hâm mộ người khác, chúng ta có 

thể còn vượt qua họ. Đây đều là thật không phải giả. 

Hiện  nay  con  người  nói  đến  tâm  thái,  thì  trong  Phật  Pháp  nói  là  tâm  niệm.  Sức 

mạnh này thật không thể nghĩ bàn. Các nhà khoa học nói một câu như vậy, ý niệm của 

con người có thể làm dao động một ngọn núi lớn_nó có sức mạnh lớn như vậy. Lời nói 

này chúng ta tin. Nên ý niệm phải thuần, ý niệm phải chánh. 

 “Kinh vân: Vãng tu thắng hạnh vô hữu duyên, kim hoạch thần thông diệc vô lượng”.  

Thần thông của chúng ta thông đến thế giới Cực Lạc, không nên coi thường mình. 

       8- PHẬT CHỨNG CÙNG 

  Phật chứng cùng giả, vị Phật chứng quả cùng cực” , chính là ta đã thành Phật. 

Những gì ta chứng được, chính là những gì ta thấu triệt để đạt đến cứu cánh viên mãn. 

 “Cố tam giác viên minh, lục thông tự tại, xưng pháp giới tánh, thuyết viên mãn kinh”.  

Viên mãn kinh chính là “Đai Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”,  cũng chính là 

 “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh” . Kinh Vô Lượng Thọ và Kinh Hoa Nghiêm hoàn toàn 

tương đồng. Kinh Hoa Nghiêm nói tỷ mỷ, Kinh Vô Lượng Thọ là lược thuyết, nhưng 

nội dung hoàn toàn tương đồng. Kinh này là do Phật thuyết. Tam giác viên mãn. 

Tam giác là tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn. A la hán chứng được là tự giác. 

Bồ Tát chứng được là tự giác, giác tha, nhưng còn chưa viên mãn. Đến Phật mới thật 

sự viên mãn. Tam giác viên minh, lục thông tự tại. Thiên nhãn thông, Thiên nhĩ thông, 

Tha tâm thông, Túc mạng thông, Thần túc thông, Lậu tận thông, được đại tự tại. Cho 

nên  “xưng pháp giới tánh, thuyết viên mãn kinh”.  Biến pháp giới hư không giới, nhất 

thiết sự lý, nhân quả, tánh tướng, đều nói một cách rỏ ràng minh bạch. 

 “Kinh  vân:  Phật  trụ  thậm  thâm  chân  pháp  tánh,  sở  lưu  viên  mãn  tu  đa  la,  thị  dã”.  

Thâp huyền môn, ở trong tất cả kinh điển, chỉ có Kinh Hoa Nghiêm có. Còn các kinh 

Tập 69  175 



khác không có ý nghĩa của thập huyền. Nhưng trong kinh Tịnh độ có, Kinh Vô Lượng 

Thọ có, Kinh Di Đà cũng có. Thật quá tuyệt vời! 

Chúng  ta  xem   “Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao”   của  Liên  Trì  Đại  Sư,  chính  là  chú  giải  của 

Kinh Di Đà. Liên Trì Đại Sư dùng Hoa Nghiêm Thập Môn khai mở để giảng giải Kinh 

Di Đà. Nên ba bộ kinh này, trước đây chư vị cổ đức gọi là đại bổn, trung bổn, tiêu bổn. 

Đại bổn Hoa Nghiêm, trung bổn Vô Lượng Thọ, tiểu bổn A Di Đà. Ba cuốn này là một 

bộ  kinh.  Sao  lại  một  bộ  kinh?  Vì  nó  cùng  một  phương  hướng,  cùng  một  mục  tiêu  là 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Cuối cùng của Kinh Hoa Nghiêm Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy 

Cực lạc, nhìn thấy Thiện Tài Đồng Tử năm mươi ba lần đi tham cầu học đạo. Lần thứ 

nhất là bái phỏng Đức Vân Tỳ Kheo. Ngài tu gì? Ngài tu pháp môn Tịnh độ. Điều này 

rất quan trọng không thể không biết. Người xưa nói  “tiên nhập vi chủ”_ vào trước là 

chủ. Vị thầy đầu tiên của Thiện tài, ra đi tham học vị thầy đầu tiên là pháp môn Tịnh 

độ, chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

Lần tham học cuối cùng, quý vị xem lần đầu lần cuối. Cuối cùng là Phổ Hiền Bồ 

Tát thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc. Thiện Tài học cái gì? Thiện tài chắc chắn 

là chuyên tu pháp môn Tịnh độ. Vậy năm mươi ba lần tham học thì sao? Năm mươi ba 

lần tham học là vì tuỳ hỷ công đức, quảng độ hữu tình. Nên pháp môn nào Thiện tài 

cũng học qua, Ngài đều thấu triệt, đều thông đạt, một chút chướng ngại cũng không có. 

Muốn học cái gì thì dạy cái đó, cuối cùng chỉ quy về Tịnh độ. Đã hiển thị ý nghĩa này 

ở  trong  đó.  Tu  pháp  môn  đó  mà  có  chướng  ngại  thì  không  thể  thành  tựu,  nên  phải 

nhanh quay đầu. Ta đi con đường này không có ai là không thành tựu. Đây là Thiện 

Tài Đồng Tử làm gương, chứng minh cho chúng ta thấy. 

Hôm nay hết giờ rồi,  ở sau còn hai đoạn nữa. Ngày mai chúng ta cùng nhau tiếp 

tục học. 















HẾT TẬP 69 



 

176  Tập 69 



 Tập 70 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 27 tháng 06 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem “ Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải” trang 60 hàng thứ 3. Nhưng chúng ta cần phải học tiếp “ Huyền môn 

vô ngại thập nhân”, vì còn 2 điều nữa. Bây giờ chúng ta xem điều thứ 9  

 

9- THÂM ĐỊNH DỤNG 

Thâm định dụng giả, vị nhập thậm thâm đại định, nhi khởi diệu dụng dã, cái dĩ 

hải  ấn  đẳng  chư  tam  muội  lực,  linh  nhất  thiết  pháp,  bĩnh  nhiên  tề  hiện,  vô  ngại  viên 

dung”, chúng ta xem đến đoạn này. 

“Thâm định” chính là thanh tịnh bình đẳng tâm, là chân tâm. Khi Ngài Huệ Năng 

khai ngộ, Ngài đem Tự tánh chính là Chân tánh mà ngài ngộ được và dùng 5 câu để 

miêu tả, cái hình dáng của Chân tánh này. Trong đó câu thứ tư nói: Đâu ngờ tự tánh 

vốn không dao động. Ngài đã nhìn thấy chân tâm, tự tánh chính là chân tâm, chân tâm 

không bao giờ bị dao động, như như bất động. Do đây mà biết, Ý niệm của ta không 

phải là chân tâm. Quý vị hãy quan sát ý niệm, niệm trước diệt đi thì niệm sau liền sanh 

khởi, nó vĩnh viễn không gián đoạn. Gián đoạn là tốt, cắt đứt là tốt. Nhưng nó không 

đoạn, phiền phức chính là nó không đoạn. Nó không đoạn được thì phiền phức ở chổ 

nào? Không đoạn được chính là luân hồi lục đạo. Khi đã đoạn được thì lục đạo luân 

hồi tự nhiên cũng không còn nữa. Từ đó cho thấy, trong tự tánh chân tâm không có lục 

đạo. Chẳng những không có lục đạo, mà đến mười pháp giới cũng không có. 

Ở trên nói Mười pháp giới, Lục đạo tức là nói đến Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát và Phật. Đến Phật cũng không có, đây mới là chân thật. Cho nên mười pháp giới 

đều là duyên khởi, đều là nhân duyên sanh pháp, toàn là vọng tâm, toàn là hư vọng. 

Trong kinh Kim Cang Phật dạy rằng: “ phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”. 

Vì vậy học Phật thực tế mà nói, không chi Phật pháp mà thế xuất thế gian, bất cứ 

pháp  nào,  quý  vị  cũng  cần  phải  hiểu  một  cánh  rõ  ràng  minh  bạch,  nghĩa  là  cần  phải 

định tâm. Cho nên tu định trong thời cổ Ấn Độ, Tôn giáo tu định, học thuật cũng tu 

Tập 70  177 



định, nên thành tựu của họ mới thù thắng như vậy. Nếu không tu định, thì sự thành tựu 

đó chỉ có giới hạn mà thôi. Giống như Triết học và Khoa học cận đại vậy, vì họ không 

tu định, nên dù phát minh ra rất nhiều thứ. Trong này có thể nói là Toán học đã cung 

cấp một cống hiến lớn lao. Trong toán học phát hiện ra nguyên lý, khả năng tánh, sau 

đó lại dùng cơ giới tinh vi đi cầu chứng tìm tòi. Dùng phương pháp này cũng phát hiện 

không ít. Nhưng những phương pháp này trong kinh điển Đức Phật dạy là nó có giới 

hạn. Họ có thể hiểu được vũ trụ, hồng quan thế giới cũng hiểu được vũ trụ, vi quan thế 

giới có thể hiểu được vi trần. Nhưng hiện tượng trong vi trần, họ không thể nào hiểu 

được, không biết được. Ngoài hồng quan thế giới ra họ cũng không hiểu được gì. 

Ngoài ra đó chính là tự tánh, cho nên họ có thể duyên. Tức là đối với bên ngoài 

có  thể  duyên  hư  không  pháp  giới,  còn  bên  trong  thì  duyên  A  lại  da  thức,  mà  không 

duyên được tự tánh. Tự tánh nhất định cần định công,  bắt buộc phải buông bỏ tất cả 

mọi ý niệm, thì chân tướng lập tức hiện tiền. Nó là chân thực cho nên không cần tìm 

kiếm, ta tự nhiên mà hiểu rỏ. Trong phật pháp thường nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

vô  lượng  pháp  môn,  quý  vị  nhất  định  phải  biết.  Pháp  là  phương  pháp,  môn  là  con 

đường vào cửa. Có rất nhiều phương pháp để minh tâm kiến tánh, chứ không phải một. 

Con đường để vào cửa rất nhiều, nhiều đến mức độ nào? Điều này chúng ta không cách 

nào tính lường được. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  chỉ  là  cách  nói  quy  nạp  trong  khi  Đức  Thế  Tôn 

thuyết pháp mà thôi, còn trên thực tế thì vô lượng. Vô lượng từ đâu có? Vô lượng từ 

vọng  niệm  của  A  lại  da  mà  có.  Tức  là  nói  khi  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp 

trước vô lượng vô biên mà có. Đức Phật nói câu này, dần dần chúng ta có thể lãnh hội 

được. 

Vô  lượng  vô  biên  tạp  niệm,  bây  giờ  trong  khoa  học  nói  tần  suất  dao  động,  tần 

suất vô lượng vô biên. Bất cứ tần số nào, chỉ cần quí vị bất động tức là kiến tánh. Còn 

khi ta chấn động, dù chỉ một cái động vô cùng vi tế hay là vô cùng nhanh chóng, đều 

không  được.  Quí  vị  nhìn  thấy  hiện  tượng  này  là  hiện  tượng  dao  động,  giống  như  ta 

đang nhìn nước biển vậy. Những gì ta nhìn thấy là sóng biển cuồn cuộn, nhưng thật ra 

những đợt sóng đó chính là nước biển. Vậy đem nước biển so sánh với tự tánh và đem 

sóng biển so sánh với A lại da thì thích hợp vô cùng. Thật vậy nó là một không phải 

hai. A lại da nương vào tự tánh mà sanh khởi, cũng như sóng nương vào nước mà sanh 

khởi  vậy.  Khi  nào  mới  có  thể  nhìn  thấy  biển  lặng?  Khi  sóng  không  còn  thì  tự  nhiên 

biển lặng, chính là đạo lý này vậy. Cho nên không học định là không được. 

178  Tập 70 



Chúng  ta  niệm  Phật  có  phải  là  tu  định  không?  phải.  Khi  ta  niệm  một  câu  Phật 

hiệu sẽ làm cho tâm mình định lại. Vì thế bất luận là khởi ý niện gì, thiện niệm cũng 

tốt,  ác  niệm  cũng  tốt,  điều  này  không  cần  biết.  Chỉ  cần  có  ý  niệm  là  tâm  liền  động, 

không phải tịnh. Ý niện dập tắt thì tâm liền tịnh. Bất kể chúng ta dùng phương pháp gì? 

Trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  chúng  ta  dùng  phương  pháp  trì  danh  hiệu  Phật. 

Điều này quý vị phải biết, bất luận ý niệm nào trỗi dậy. Như cổ nhân dạy: không sợ 

niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm.  Giác  là  gì?  Là  cần  phải  dập  tắt  ý  niệm_  đây  là  giác. 

Chúng ta là người niệm Phật, bất kể là khởi ý niệm nào, chỉ cần ý niệm vừa khởi, phải 

cảnh giác được rằng, ý niệm tôi đang sanh khởi. Ý niệm thứ hai phải đổi thành A di đà 

Phật, chỉ cho phép có một ý niệm duy nhất là A di dà Phật, chứ không cho  phép bất cứ 

tạp  niệm  nào  xen  vào.  Đây  gọi  là  biết  niệm  Phật,  biết  dụng  công.  Cứ  không  ngừng 

dùng câu A di đà Phật để đè bẹp tất cả những ý niệm. Cuối cùng câu A di đà Phật cũng 

không  còn  nữa  là  kiến  tánh,  nếu  còn  câu  A  di  đà  Phât,  thì  không  thể  nhìn  thấy  tánh 

được. Vì sao? Vì nó còn dao động, dù là một dao động nhỏ. Nhưng dao động này rất 

có trật tự, rất bình tĩnh, rất ôn hoà và rất có trật tự, chứ không phải lộn xộn. 

Kiến tánh, tức chúng ta tu hành đã viên mãn rồi. Tuỳ theo ý niệm này của chúng 

ta, cũng chính là công phu thiền định. Tiểu định thì nhìn thấy tiểu bộ phận, đại định thì 

nhìn thấy được rộng lớn hơn. Cứu cánh viên mãn của định thì quí vị sẽ nhìn thấy được 

tất cả. Tuỳ theo công phu sâu hay cạn, mà cảnh giới của quí vị không giống nhau. Nhất 

định phải đến thậm thâm đại định. Đây chính là cảnh giới Đức Phật chứng được_ cứu 

cánh viên mãn. 

Ta thấy Huệ Năng Đại Sư thường nói, đó mới là cứu cánh viên mãn. Cứu cánh viên 

mãn khi nào chứng được? Trong kinh Hoa Nghiêm nói: bậc sơ trụ Bồ tát liền chứng 

đắc. Hoa Nghiêm là viên giáo, còn biệt giáo là bậc sơ địa Bồ tát chứng đắc. Cảnh giới 

chứng đắc của các vị Bồ tát này định công là giống nhau, nhưng trí huệ thì bất đồng. 

Trí huệ của viên giáo cao, trí tuệ của biệt giáo kém hơn một. So sánh hai bên thì 

công phu giống nhau, nhưng trí huệ thì nông cạn bất đồng. Cho nên viên đốn căn tánh 

vô cùng đáng quý. Căn tánh cũng là trải qua thời gian rất dài huân tu mới thành tựu 

được. Tại sao tác dụng của định thù thắng như vậy? Các nhà khoa học hiện đại đều 

biết, sự tồn tại của không gian duy thứ xác thực là bất đồng. Từ trên lý luận mà nói, 

không gian duy thứ là vô hạn. Trước đây Hoàng Niệm lão nói với tôi, Ông ta học khoa 

học, trên thế giới khoa học chứng minh, ít nhất có mười một loại không gian duy thứ 

không  giống  nhau,  điều  này  đã  được  chứng  minh.  Còn  những  điều  chưa  chứng  thực 

trên lý luận là không có hạn lượng. Trong Phật pháp đại thừa chúng ta có thể lãnh hội 

được điều này. 

Tập 70  179 



Tại sao? Không gian duy thứ từ đâu đến? Điều này giới khoa học không nói ra. 

Nhưng chúng ta học Phật đã thể hội được nó đến từ đâu. Nó đến từ vọng tưởng phân 

biệt chấp trước. Chỉ cần có vọng tưởng phân biệt chấp trước, liền có không gian duy 

thứ. Vì nó là chế tạo, nên khi buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước thì không gian 

duy thứ tự nhiên không còn nữa. Nếu ta buông bỏ một bộ phận, đối với nhất thiết pháp 

không còn chấp trước. Đây là buông  bỏ một bộ phận rất nhỏ, không chấp trước nữa, 

không gian duy thứ trong lục đạo cũng không còn. Nhưng bên ngoài lục đạo thì có, chỉ 

là ta không nhìn thấy, điều này trong Phật pháp có nói. Định mà tiểu thừa A la Hán, 

Bích  Chi  Phật  chứng  được,  đó  là  thâm  định.  Vì  trong  lục  đạo  cũng  tu  định,  tứ  thiền 

thiên cũng tu định. Nếu không có định công, thì nhìn không thấy nó có không gian duy 

thứ. Nếu định công có thể đột phá sơ thiền, thì ta nhìn thấy sơ thiền, còn đột phá được 

Nhị  thiền,  thì  nhìn  thấy  nhị  thiền.  Định  công  của  tứ  thiền  thiên  có  bốn  cấp  bậc.  Cao 

hơn một chút là vô sắc giới thiên cũng có bốn cấp bậc gọi là Tứ thiền, hợp lại gọi là bát 

định. Phật dạy đây là Thế gian thiền định, chính là trong lục đạo, không có cách nào 

đột phá lục đạo. Nếu sâu hơn một chút, sẽ đột phá được. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nói đến định thứ chín. Tứ thiền bát định vẫn còn trong 

lục đạo, nhưng định thứ chín thì đột phá vượt ra ngoài lục đạo. Định thứ chín đi đến 

đâu?  Đi  đến  tầng  thấp  nhất  của  tứ  thánh  pháp  giới_  Thanh  Văn  pháp  giới. Cao  hơn 

định công này một tầng_ Duyên Giác pháp giới, cao hơn nữa_Bồ tát pháp giới, và cao 

hơn thêm nữa_ Phật pháp giới. Tất cả đều không đi ra ngoài thập pháp giới. Ra khỏi 

lục đạo nhưng không ra khỏi mười pháp giới. Nếu ra khỏi thập pháp giới, ở giai đoạn 

này gọi là thậm thâm đại định. Đây là  gì? là tự tánh bổn định. Định công này đã đạt 

đến tự tánh bổn định. 

Huệ Năng đại  sư nói “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, Ngài đã đến cảnh 

giới này rồi. Cảnh giới này là viên giáo sơ trụ trở lên. Trong Hoa Nghiêm kinh sơ trụ 

Bồ tát đã thoát ly thập pháp giới. Họ đi đâu? Đến cỏi thật báo trang nghiêm của Chư 

Phật Như Lai. Các ngài chứng được quả vị hoàn toàn tương đồng với cứu cánh quả địa 

Phật quả, chỉ là tập khí vô thỉ vô minh còn vướng lại một ít chưa đoạn trừ sạch. Nếu 

đoạn sạch hoàn toàn rồi, thì họ không còn ở nơi cỏi thật báo nữa. Cho nên cõi thật báo 

cũng không phải thật. Cỏi thật báo từ đâu đến? Từ A lại da hiện ra. Thế giới đó với 

thập pháp giới của chúng ta không giống nhau. Thập pháp giới có biến dị và biến hoá, 

nhưng thế giới đó không có biến hoá. Các vị nên nhớ rằng, vào trong thế giới đó, thân 

tướng được trẻ mãi, vô lượng thọ, không già yếu. Con người không có biến hoá, sơn hà 

đại địa cũng không biến hoá, cây cỏ hoa lá cũng không biến hoá. Đúng là cảnh giới 

trường sanh bất lão trong tâm tưởng của những kẻ phàm phu như chúng ta, cảnh giới 

180  Tập 70 



bất sanh bất diệt, đây là cỏi thật báo. Tập khí vô thỉ vô minh đoạn trừ rồi, họ lại bước 

cao thêm môt bậc. Sanh vào chổ nào? Vào trong thường tịch quang độ. 

Đây có thể là điều mà giới khoa học đề cập đến. Vũ trụ này, tại sao đến cuối cùng 

thì không còn thấy nữa. Theo cách nói của giới khoa học, giả sử vũ trụ này có một trăm 

phân tử, hiện tại các nhà khoa học có thể lý giải, quan sát được chỉ có  một trên mười 

phần  trăm,  mười  trên  một  trăm  phần  trăm  của  vũ  trụ,  còn  chín  mươi  phần  trăm  thì 

không nhìn thấy. Không biết nó ở đâu? Đại khái 90 % của vũ trụ này đã trở về thường 

tịch  quang  rồi.  Thường  tịch  quang  không  phải  vật  chất,  cũng  không  phải  tinh  thần, 

không có bất cứ hiện tượng nào. Nên bất cứ điều gì, đều đo lường không đến. Chỉ có 

tập khí vô thỉ vô minh đoạn sạch rồi, ta tự nhiên hoàn toàn thông suốt. Tuy thường tịch 

quang cái gì cũng không có, nhưng không thể nói là không. Vì trong thường tịch quang 

có vô lượng trí tuệ, vô lượng đức tướng. Trong kinh điển Đại thừa đức Phật thường tán 

thán, tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí tuệ Như lai, đó chính là tán thán thường 

tịch  quang,  tán  thán  tự  tánh  của  con  người,  cũng  chính  là  tự  tánh  của  mổi  người,  tự 

tánh của mổi chúng ta. Đây là cảnh giới cứu cánh viên mãn của Phật. 

Dưới đây giải thich: “cái dĩ hải ấn đẳng chư tam muội lực”, Hải ấn chính là Như 

Lai sở chứng. Đem cái sở chứng của mình ví thành đại hải. Đại hải này là tánh hải, tức 

là tự tánh, tự tánh đại hải. Ấn tức là chúng ta giống như mặt nước, nước khi bình lặng 

thì như tấm gương vậy. Nó có thể đem cảnh giới bên ngoài, cảnh giới tướng này tất cả 

đều chiếu vào trong gương một cách rõ ràng. Chữ ấn này có nghĩa là như vậy. Loại 

Tam muội lực này chính là cứu cánh viên mãn của đại định, có thể đem cảnh giới của 

tự tánh biến hoá, chính là thập pháp giới y chánh trang nghiêm chiếu soi tất cả, rõ ràng 

minh bạch, thấu suốt hoàn toàn. “Linh  nhất thiết pháp, bỉnh nhiên tề hiện, vô ngại viên 

dung”. Không chỉ hiện tiền đều chiếu vào trong đó, mà quá khứ vị lai đều ở trong đó, 

đây gọi là vô ngại. Cho nên trong đó có thể nhìn thấy quá khứ, có thể nhìn thấy tương 

lai. Trong nhà Phật thường nói: “ hoành biến thập phương, thụ cùng tam tế”, nghĩa là 

nhìn thấu tất cả, không có chút chướng ngại nào. 

Câu  ở  dưới  là  dẫn  chứng  kinh  điển,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Đức  Phật  dạy: 

“nhập vi trần số chư tam muội, nhất nhất xuất sanh trần đẳng định”, ngày nay gọi là thế 

giới vi quan. 

Dùng  vi  trần  làm  số  lượng,  số  này  đếm  không  hết  số  vi  trần  tam  muội.  Mổi  vi 

trần tam muội xuất sanh trần đẳng định, đại định của vi trân số. Câu này có ý nghĩa gì? 

Như loại vi trần vô cùng nhỏ, ngày nay nói về tiểu quang tử trong lượng tử lực học. 

Lượng tử quần vô cùng nhỏ, cái định vô cùng yếu ớt như vậy, đều không nhiễu loạn, 

Tập 70  181 



nó đều bất động, huống gì là lớn, sống to gió lớn? Như vậy con sóng nhỏ rất vi tế đều 

bất động, giống như Ngài Huệ Năng đã nói, nó vốn không dao động, thực sự nhìn thấy 

chân tánh, cái mà quí vị nhìn thấy nó dao động đó là a lại da, là vọng tâm. Vọng tâm từ 

chổ vô cùng vi tế, tức là dao động của vi trần này đến toàn bộ đại vũ trụ, đều không thể 

nào nhiễu loạn được nó, đây là tác dụng của thâm định, điều này vô cùng quan trọng. 

Chúng ta cần phải tu định. Tu ở đâu? Tu ngay trong cuộc sống hằng ngày. Tu trong lúc 

làm  việc,  trong  những  lúc  đối  nhân  xử  thế.  Tu  bằng  cách  nào?  Tu  không  chấp 

trước_Tiểu  Thừa  định,  tu  không  phân  biệt_  Bồ  Tát  định,  tu  không  khởi  tâm  không 

động niệm_ Như Lai định. 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng tam muội, đều không tách rời nguyên tắc 

này.  Nắm bắt được nguyên tắc này, thì  ứng dụng của ta vô cùng linh hoạt. Mắt nhìn 

thấy cảnh giới bên ngoài nhưng không vì ngoại cảnh mà dao động, lúc này nhãn căn ở 

trong sắc trần mà đắc tam muội, không bị sắc trần làm nhiễu loạn. Nếu có định công, 

sẽ  nhìn  thấu  suốt  cảnh  giới  bên  ngoài.  Chân  tướng  của  cảnh  giới  tướng  là  gì?  Chân 

tướng như Phật thường nói: “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”.Ta có thể ở trong 

cảnh  giới  tướng  nhìn  ra  được  điều  mà  ngày  nay  các  nhà  lượng  tử  học  đã  nói.  Tất  cả 

những  vật  chất  hiện  tượng  là  do  ý  niệm  liên  tục  tích  luỹ  thành  một  loại  ảo  giác,  nó 

không phải thật. Mổi loại hiện tượng đều có thể quay về trạng thái dao động. Đây là 

gì? là trong tướng ta đã nhìn thấy tánh. Tánh tướng nhất như, tánh tướng bất nhị_Trong 

tướng nhìn thấy tánh. 

Tai  nghe  âm  thanh.  Tai  ở  đây  không  goi  là  nhĩ  thức  mà  gọi  là  tánh  nghe.  Tánh 

nghe ở nơi âm thanh đắc được tam muội, thành tựu tam muội. Khi ta ăn thức ăn, vị căn 

ở nơi vị trần nhập định, nhập định có biết gì không? biết rất rõ ràng. Đó là gì? Đó là trí 

tuệ. Như như bất động, đó là đại định. Thật diệu dụng! Điều này không thể không biết, 

cần phải tinh tấn. Trong cuộc sống hằng ngày, nếu thực hành được thì quí vị sẽ biết. 

10- THẦN THÔNG GIẢI THOÁT 

Trong  mười  điều  này  cũng  có  thứ  tự, không  được  lộn xộn.  Sau  khi  được  định 

mới có thần thông, thần thông chính là diệu dụng_thần thông giải thoát. “Giải thoát tức 

tự  tại  chi  nghĩa”.  Tự  tại  đương  nhiên  không  có  chướng  ngại,  mà  có  chướng  ngại  thì 

không có tự tại. 

“ Vị Phật dĩ thần thông bất tư nghị giải thoát chi lực, linh nhất thiết pháp ư nhất 

pháp trung kiến lập, hiển hiện viên dung tự tại”. Đây là thật. Nếu chúng ta nói thật có 

thể lãnh hội, thật không hoài nghi nữa, khẳng định Đức Phật nói câu này, và đây cũng 

là điều Phật đã nói. 

182  Tập 70 



Chư vị tổ sư thường dạy rằng: “nhất kinh thông, nhất thiết kinh thông”, một pháp 

môn thành tựu, thì tất cả pháp môn đều thành tựu.  Trong đây nói là, chúng ta đưa ra ví 

dụ để giải thích nhất kinh thông này, nó không phải trong kinh điển Phât giáo, tất cả 

kinh điển của cổ Thánh tiên Hiền đều thông hết. Vì sao? Vì trong một pháp đã kiến 

tánh. Pháp pháp đều là tự tánh không có ngoại lệ. vậy thì làm sao không thông? Đương 

nhiên thông. Do đó phương pháp học tập sẽ thực sự đạt được. Thế mới biết các vị cổ 

đức thường nói “ nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, kỳ lai hữu tự”, Họ rất có 

đao lý, chứ không phải nói tuỳ tiện. Đây không phải là kinh nghiệm, mà là thông đạt tự 

tánh. Chân tướng sự thật tác dụng tánh tướng. Nó là như vậy. Nhưng bạn cần phải thật 

sự kiến tánh, quí vị chỉ nên chọn một đường duy nhất, nếu đi hai đường sẽ rất khó, đi 

ba con đường lại càng khó hơn và không có hy vọng, còn đi bốn con đường sẽ gặp ngã 

tư, khiến quí vị càng đi càng thêm mê muội. Đạo lý thật sự ở chổ này 

Cho nên chỉ cần quí vị kiến tánh, quí vị trong một pháp, kiến lập nhất thiết pháp  

trong một pháp, một pháp cũng là nhất thiết pháp_ “nhất pháp không, nhất thiết pháp 

không”, được như vậy tâm của bạn mãi mãi định. Cảnh giới của định là gì? Chưa có ai 

hỏi  bạn,  thỉnh  giáo  bạn,  lúc  này  tâm  của  bạn  là  một  mãng  trống  không,  cái  gì  cũng 

không. Đó là gì? Là Bát nhã hiện tiền, là thể của Bát nhã, chính là đại định. Trong kinh 

Bát nhã nói Bát nhã vô tri toàn là định cảnh. Nếu có người đến hỏi bạn, thì giống như 

ném hòn sỏi vào trong nước vậy, sẽ gợi lên những gợn sóng lăn tăn. Quí vị  lập tức trả 

lời, không gì là không biết, hiểu hết các pháp trong thế xuất thế gian. Hàng phàm phu 

chúng ta tập khí nhiểm ô sâu nặng, nhìn thấy người trong thế gian này học rộng hiểu 

nhiều, chúng ta cũng muốn đọc qua và học hỏi tất cả. Kết quả thì sao? Đã làm lãng phí 

rất nhiều thời gian và tinh lực, nhưng không hiểu thêm được gì. Những điều học được 

là tri thức, những tri thức này trong nhà Phật gọi là sở tri chướng. Quí vị xem, ngoài 

phiền  não  chướng  ra,  lại  có  thêm  một  loại  chướng  ngại  nữa.  Chướng  ngại  điều  gì? 

chướng ngại minh tâm kiến tánh của quí vị. 

Đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  từ  bi,  lúc  chưa  xuất  gia  Ngài  thể  hiện  cho  chúng  ta 

thấy. Ngài là người thông minh hiếu học, người trong thế gian đều tán thán. Năm 19 

tuổi  ra  đi  tìm  đạo,  học  đao  12  năm,  cho  đến  năm  30  tuổi.  Các  tôn  giáo  đương  thời, 

những  bậc  cao  nhân  trong  giới  học  thuật  Ngài  đều  thân  cận  học  hỏi.  Đức  Thích  Ca 

Mâu Ni lúc đó đúng là quảng học đa văn. Ngài đã cho chúng ta thấy, đi theo con đường 

này là sai lầm, không giải quyết được vấn đề. Các Tông giáo Ấn Độ đương thời, giới 

học thuật đều coi trọng định công, không ai không tu thiền định, Cho nên tứ thiền bát 

định trong thời kỳ ấy là hiện tượng phổ biến, không chỉ đạo Phật mới có. Trong kinh 

điển giảng tứ thiền bát định là nói về thời đại đó, một số người phổ biến cũng đang 

Tập 70  183 



học.  Lục  đạo  đã  nhìn  thấy,  không  gian  duy  thứ  đã  đột  phá  rồi.  Bên  trên  là  trời  phi 

tưởng phi phi tưởng, ở dưới đến A tỳ địa ngục, chướng ngại này đột phá rồi, nhưng vẫn 

còn vấn đề là lục đạo từ đâu đến? Tại sao có lục đạo? Ngoài lục đạo ra còn có thứ gì 

nữa không? Vấn đề này các Tông giáo chưa người nào trả lời được, giới học thuật cũng 

như vậy. 

Cho  nên  Đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thể  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  khi  Ngài  nhập 

định dưới cây Bồ đề, đã đem sở học của 12 năm tham cứu buông bỏ tất cả. Ngài buông 

bỏ sở tri chướng rồi hoát nhiên đại ngộ. Điều này trong kinh đã ghi chép: khi sao mai 

vừa mọc, ngài hoát nhiên đại ngộ. Đây mới là minh tâm kiến tánh, mọi vấn đề đã được 

giải quyết. Đã hiểu rỏ lục đạo từ đâu đến, cũng đã biết tại sao có lục đạo, ngoài lục đạo 

còn có thế giới không? Thế giới rộng lớn vô cùng. 

Chúng  ta  cũng  đọc  thấy  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Như  “Hoa  Tạng  Thế  Giới 

Phẩm”_  Hồng  quan  thế  giới.  “  Thế  giới  thành  tựu  phẩm”_  Thế  giới  tại  sao  mà  đến, 

Điều này chính là nói ở đây, “linh nhất thiết pháp, bỉnh nhiên tề hiện”, nhất thiết pháp 

kiến lập trong một pháp, đây là cảnh giới mà Đức Phật Thích ca Mâu Ni đã thành tựu 

khi tròn ba mươi tuổi. Sau khi đạt được thành tựu này, Ngài bắt đầu đi giáo hoá. Suốt 

cuộc đời giáo hoá độ sinh, cho đến năm 79 tuổi ngài viên tịch. Trong kinh thường nói: 

hơn  ba  trăm  hội  giảng  kinh,  49  năm  thuyết  pháp.  Suốt  49  năm  giáo  hoá,  Ngài  chưa 

từng ngơi nghĩ, một người cũng dạy, hai người cũng dạy, thường niên giảng kinh thanh 

văn tại ngoại, người mộ danh đến học đạo càng không thể đếm kể. Đệ tử tuỳ tùng có 

một ngàn hai trăm năm nươi lăm người, số đệ tử này không rời xa ngài, Đức Phật đến 

đâu đều theo đến đó, cuộc sống thật  thà đơn  giản không phiền đến ai. Họ không có 

phòng  nhà,  buổi  tối  ở  đâu?  Các  ngài  ở  dưới  góc  cây.  Thời  đó  rừng  nguyên  thuỷ  rất 

nhiều, đến đâu cũng đều nhìn thấy, cho nên các ngài buổi tối toạ thiền dươi góc cây, 

ban ngày thì đi khất thực, ăn ngày một bửa, cuộc sống đơn giản thong dong tự tại. 

Thật giống như hai câu đầu trong Luận Ngữ nói: “Học nhi thời tập chi, bất diệc 

thuyết hồ. Hữu bằng tự viễn phương lai, bất diệc lạc hồ?”. “Bằng” ở đây là gì? là học 

sinh, là người đến tham vấn. Mổi ngày đều có người đến tham học, thỉnh giáo Ngài, 

thời gian ngắn thì chỉ vài giờ rồi đi, còn thời gian dài thì cũng vài tháng, nhưng cũng có 

người theo Ngài một hai năm mới đi. Ai muốn học điều gì thì Ngài dạy điều đó, muốn 

hỏi Ngài cái gì ngài đều biết tất cả, không hề chướng ngại, đúng là hiển hiện viên dung 

tự tại. Kinh dạy rằng: “ư nhất trần trung kiến lâp tam thế nhất thiết Phật pháp”. Tam 

thế là quá khứ, hiện tại và vị lai. Nhất thiết phật pháp tức là đối với nhất thiết pháp giác 

mà không mê, đối với nhất thiết pháp thật sự đã chứng đại viên mãn. 

184  Tập 70 



Đoạn này là “huyền môn vô ngại thập nhân”, chúng ta học đến đây. Bây giờ  ta 

xem  tiếp  đoạn  văn  bên  dưới,  ở  trang  60  hàng  thứ  3.  Bổn  kinh  “  tích  công  luỹ  đức 

phẩm”,  phẩm thứ 8. 

Kinh  văn  nói:  “Pháp  Tạng  tỳ  kheo  trụ  chân  thật  huệ,  dõng  mãnh  tinh  tấn,  nhất 

hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ”. Chương này nói về lịch sử của thế giới cực 

lạc. Cực lạc thế giới làm sao mà có? Chính là thành tựu từ nguyện lực của Phật A Di 

Đà, tức là nói Ngài ở trong đại thế giới. Đại học Phật giáo Biện Nhất Sở_trường đại 

học Phật giáo này như một con rồng vậy, tức là nói từ trường mầm non phật giáo, cho 

đến Nghiên cứu sở. Làm sao mà biết được? vì nó có bốn cỏi, có cỏi  phàm thánh đồng 

cư. Cỏi phàm thánh đồng cư là hạ hạ phẩm, hạ trung phẩm, hạ thượng phẩm. Nó có 

chín phẩm, giống như bậc tiểu học vậy. 

Phương tiện hữu dư độ, có thể so với trung học và đại học. Thanh văn và Duyên 

giác  là  trung học.  Bồ  tát  và  Phật  là  đại  học.  đây  là  nói  Phương  tiện  hữu  dư độ  trong 

phẩm  thứ  chín.  Cao  hơn  nữa  là  thật  báo  trang  nghiêm  độ  của  A  Di  Đà  Phật_đó  là 

nghiên cứu sở, cho nên nó rất hoàn chỉnh. Họ ở đó học tập và được mười phương chư 

Phật tán thán. Học sinh từ đâu đến? là mười phương chư Phật Như Lai đều đem đệ tử 

của họ đến đây học, là cũng như đưa đệ tử đến Cực lạc thế giới vậy. Chúng ta làm sao 

biết  được,  là  Đức  Phật  Thích  ca  mâu  Ni  giới  thiệu.  Đức  Phật  Thích  Ca  nếu  không 

giảng cho chúng ta những điều này, không giới thiệu cho chúng ta, chúng ta làm sao 

biết có Thế giới cực lạc? Hơn nữa thật sự muốn đến thế giới cực lạc để tu học. Không 

khó! 

Điều kiện cơ bản có ba điều_ tín nguyện hạnh. Quí vị thật sự tin, thật sự muốn đi 

và thật sự dám buông bỏ tất cả nhất tâm niệm Phật là được rồi, thì điều kiện này đã đạt 

được, được sanh vào phàm thánh đồng cư độ, đây là ưu điểm lớn nhất của thế giới đó, 

mà các bậc cao tăng  thường nói. Đức thứ nhất của cõi Di Đà tịnh độ là gì? là thọ mạng 

dài lâu. Phật vô lượng thọ và mổi người đều vô lượng thọ. Ở tha phương thế giới cũng 

giống  như  thọ  mạng  của  chúng  ta  ở  cỏi  này,  nó  rất  ngắn.  Chưa  học  thành  công  thọ 

mạng  đã  đến  rồi,  đời  sau  lại  được  thân  người  và  tiếp  tục  học,  ít  nhất  phải  bỏ  lở  hai 

mươi năm. Quí vị thử nghĩ xem thành tựu đó khó khăn đến đâu. Những gì học được 

trong quá khứ, thì trong A lại da có một vài chất liệu của sự tu học này, khi đầu thai 

chuyển thế thời trong 20 năm đó đã chịu rất nhiều ô nhiểm. Nhưng vì có duyên nên đến 

lúc đó nhất định có thiện tri thức đến giúp đỡ cảnh tĩnh, quí vị lại đến học tập một lần 

nữa, học tập chưa thành tựu thọ mạng lại đến rồi, đời đời kiếp kiếp đều như vậy, mấy 

mươi kiếp cũng không thể thành tựu. 

Tập 70  185 



Nếu  đối  với  pháp  môn  Tịnh  độ  không  có  niềm  tin,  không  chịu  tiếp  nhận,  một 

chút biện pháp cũng không. Gặp được pháp môn này, phải tin tưởng, phải phát nguyện 

và  chịu  buông  bỏ  tất  cả  pháp  môn,  thì  không  có  gì  là  chẳng  thành  tựu.  Vì  vậy  pháp 

môn này gọi là pháp môn khó tin. Rất khó tin, nhưng thành tựu thì thật dễ dàng. Khó 

tin mà dễ hành trì, vững vàng, bảo đảm quí vị sớm thành tựu. Đây là nói đến Phật A di 

Đà kiến tạo đạo tràng này, trường học này. Quí vị trú trong chân thật tuệ, dõng mãnh 

tinh tấn, đây gọi là trí tuệ tự tánh bát nhã. Dõng mãnh tinh tấn cũng có người hướng 

đẫn, thầy giáo hiểu rõ học sinh này, có hoài bảo, có cái nhìn xa, tâm lượng rất lớn, Tự 

Tại Vương Như Lai. Họ cũng đi tham học, tham học bao nhiêu nơi? Biến pháp giới, hư 

không giới, tất cả đạo tràng của Chư Phật, không thiếu chổ nào. Như Đức Phật Thích 

ca Mâu Ni năm xưa ở Ấn Độ tham học vậy, tất cả các Tông giáo học phái đều học qua, 

đây là dõng mãnh tinh tấn. Ngài có một phương hướng một mục tiêu, chuyên chí trang 

nghiêm diệu độ, chính là thế giới Tây phương cực lạc. Ngài nắm bắt dược điểm then 

chốt trong các đạo tràng của Chư Phật, nếu có khuyết điểm, có giới hạn, ngài liền xả bỏ 

hết,  cho  nên  đã  kiến  lập  nên  một  hoàn  cảnh  tu  học  cực  kì  hoàn  mỹ  chứ  không  phải 

ngẫu nhiên mà có. 

“Cố  tri  cực  lạc  y  chánh  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  giai  chân  thật  huệ  chi  sở  lưu 

hiện”. Câu này rất quan trọng! chánh báo của Cực Lạc Thế Giới, trong toàn bộ thế giới, 

chánh báo là Phật A di Đà, ngoài ra là y báo. Y báo chính là mười phương ngưỡng mộ 

Phật  A  Di  Dà,  nên niệm  Phật  để  được vãng sanh về  đó.  Người  từ  nơi  chúng ta  vãng 

sanh đi, tôi đi rồi, đến cực Lạc Thế Giới, tôi là chánh báo, A Di Đà Phật là y báo của 

tôi. Ý nghĩa của y chánh này, cần phải hiểu rõ ràng, minh bạch. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói chủ bạn viên dung. Tôi là chủ, còn A Di Đà Phật là 

bạn của tôi. Quí vị là chủ, tôi và A Di Đà Phật là bạn của bạn. Bất cứ ai cũng đều làm 

chủ, và bất cứ người đều là bạn_chủ bạn viên dung. Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, như 

“ Vãng Sanh Luận” nói: “tam chủng trang nghiêm nhập nhất pháp cú, nhất pháp cú giả 

thanh tịnh cú, thanh tịnh cú giả chân thật trí huệ vô vi pháp thân, cố tri diệu thủ trang 

nghiêm, tức thị thanh tịnh pháp thân, vô nhị vô biệt”. 

Trong Vãng Sanh Luận nói tam chủng trang nghiêm. Thứ nhất là Phật trang nghiêm, 

thứ hai là Bồ tát trang nghiêm, thứ ba là quốc độ trang nghiêm. Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc là như vậy. Vãng Sanh Luận tán thán Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Phật là 

A Di Đà Phật. Bồ tát, hạ hạ phẩm vãng sanh, thánh phàm đồng cư độ là hạ hạ phẩm 

vãng sanh, sanh đến cực lạc thế giới chính là Bồ Tát, còn không phải là phổ thông Bồ 

tát, được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Dà gia trì, mỗi mỗi đều là A Duy Việt Trí 

Bồ tát, thật tuyệt! 

186  Tập 70 



Pháp  môn  này  gọi là  pháp khó  tin,  là  chính  câu  này.  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  là 

người thế nào? Trong kinh Hoa Nghiêm nói là bậc sơ trụ trở lên, vượt qua Thập pháp 

giới. Vượt qua thập pháp giới thật không đơn giản! chúng ta ở nơi thế gian này tu, cần 

tu bao nhiêu năm? Luận kiếp mà tính. Tại sao khi vãng sanh thì làm A Duy Việt Trí 

BồTát? Có rất nhiều Bồ Tát không tin, sao có chuyện dễ vậy? nhưng đó là sự thật, là 

do oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Phàm đến  thế giớiCực Lạc đều làm 

A Duy Việt Trí Bồ Tát. “ Tam chủng trang nghiêm nhập nhất pháp cú”, nhất pháp cú 

chính là thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú là gì? là “chân thật trí huệ vô vi pháp thân, cố tri 

diệu  độ  trang  nghiêm  tức  thị  thanh  tịnh  pháp  thân,  vô  nhị  vô  biệt”.  Vậy  chứng  đắc 

thanh tịnh pháp thân, chỉ cần sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, thì sợ gì phàm 

thánh  đồng  cư  độ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  đến  Thế  Giới  Cực  Lạc  thì  đều  chứng  đắc 

thanh tịnh pháp thân, đạt được lợi ích thù thắng này. 

Suốt 49 năm thuyết pháp độ sanh, Đức Thế Tôn nói tất cả kinh nhưng chưa nói 

đến điều này. Chỉ có trong kinh Vô Lượng Thọ nói với chúng ta như vậy, nói đến Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Trong  thập  phương  chư  phật  quốc  độ  không  có  đề  cập. 

Trong “ Thọ Lạc Vô Cực Phẩm”  kinh, phẩm thứ 32 có một đoạn kinh văn: “ nhất đán 

khai đạt minh triệt”. Khai là tâm khai, liễu đạt, chúng ta nói khai ngộ, thông đạt, minh 

bạch, thấu triệt rồi. “Tự nhiên trung tự nhiên tướng”, tự nhiên là tất cả hiện tượng, nhất 

thiết  hiện  tượng  là  tướng  tự  tánh  bổn  nhiên,  nó  ở  đâu?  ở  ngay  đây.  Do  chúng  ta  mê 

muội không biết tất cả hiện tượng là tướng tự tánh bản nhiên, không hề biết. Tự nhiên 

có căn bản, tự nhiên quang sắc tham hồi chuyển biến tối thắng. Căn bản của nhất thiết 

hiện tượng tự nhiên. Căn bản chính là nói chắc chắn là có tự tánh. Căn bản là tự tánh, 

là tất cả hiện tượng tự nhiên. Chúng ta thường nói các pháp không có tự tánh. Tánh của 

vô tự tánh chính là căn bản, là chân như tự tánh, nó không có tự tánh của chính mình. 

Tánh của nó là chơn như tự tại, mà chân như tự tại thì ai cũng có, như trên mặt biển, 

nổi lên rất nhiều bong bóng, mổi cái bong bóng đều không có tự tánh. Căn bản là gì? 

căn bản là nước biển. Tất cả bóng nước đều nương nước biển mà hiển hiện, rời nước 

biển bóng nước làm sao tồn tại? Chúng ta đem bong bóng nước so sánh với nhất thiết 

vạn pháp, nước biển tức là căn bản. Cho nên tất cả hiện tượng tự nhiên khẳng định có 

căn bản. Căn bản này là chân tánh. 

“ Tự nhiên quang sắc tham hồi”. Cái tự nhiên thứ nhất là nói về chúng sanh, chúng 

duyên hoà hợp mà sanh khởi hiện tượng. Hiện tượng quang minh sắc tướng này gọi là 

quang sắc. Tham hồi là tham nhập hồi chuyển. Những điều này hiện nay  giới khoa học 

đang nghiên cứu. Hiện tượng của vật chất và tinh thần, cái mà họ phát hiện với những 

Tập 70  187 



gì trong kinh nói hoàn toàn tương đồng. Chuyển biến tối thắng tức là biến hoá vô cùng, 

ở trong Hoàn Nguyên Quán với những gì chúng ta nói là xuất sanh vô tận. 

“Uất đơn thành thất bảo”, “Uất đơn” là Bắc Châu. Chúng ta nói đến tứ đại châu: 

đông, nam, tây, bắc. Địa cầu này là Nam Diêm Phù Đề châu, nó không ở trên địa cầu 

chúng  ta,  nó  là  một  tinh  cầu  khác_  Bắc  châu.  Tự  nhiên  sanh  ra  y  thực  quý  báu,  là 

những  cái  mà  cuộc  sống  của  chúng  ta  vô  cùng  cần  thiết.  Đây  là  gì?  là  Bắc  Câu  Lô 

Châu, ở châu này không có Phật pháp. Người sống ở đó rất tự tại, phước báo cũng rất 

lớn, nên nhà Phật thường nói phú quý học đạo là khó. Người ở Bắc Câu Lô châu không 

tiếp thu Phật pháp, thọ mạng của họ đến một nghìn tuổi, hầu như không có yểu mệnh. 

Những hưởng thụ vật chất là tuỳ tâm sở nguyện, muốn cái gì được cái đó. Cuộc sống 

rất tự do thoải mái, phước báo quá lớn nhưng không có Phật pháp. Cho nên Bồ Tát Vi 

Đà , quý vị xem trong tự viện thường nói  tam  châu cảm  ứng. Bắc Châu không cảm 

ứng, người Bắc Châu không cần. Cho nên Ngài hộ trì ba châu. Đó là Đông Thắng Thần 

Châu, Tây Ngưu Hoá Châu và Nam Thiệm Bộ Châu, ba châu này cảm ứng, nhưng Bắc 

Câu Lô Châu thì không. Bắc Châu phước báo rất lớn! 

“Hoành lãm thành vạn vật”. Hoành là không gian, lãm là ôm lấy. Nhất thiết pháp 

đều là tự nhiên sanh. Thế giới này của chúng ta có không ít thứ, nhưng phải cần công 

nhân đi trồng trọt. Nhưng nó không cần, hoàn toàn là tự nhiên, đến đâu cũng thế, cho 

nên không thiếu gì. Đây gọi là Thọ Lạc Vô Cực, chính là Thế Giới Tây  Phương Cực 

Lạc . 

Trong  kinh  nói:  “nhất  đán  khai  minh,  kỳ  sở  khai  minh  giả,  đương  nhơn  chi  tự 

tâm dã, thất bảo dự vạn vật, Phật chi quốc độ dã, do tự nhất tâm, nhi hiện diệu độ”. 



Đây là giải thích trong kinh văn nói về đoạn này.“ Nhất đán khai minh” tức là 

nói hoát nhiên đại ngộ. Ngộ, khai minh là gì? là tâm của chính mình, minh tâm kiến 

tánh. Khi đã minh tâm kiến tánh, thì thất bảo và vạn vật, cõi Phật tự nhiên mà hiện. cõi 

Phật làm sao mà hiện? là tự tâm hiện, không phải đến từ bên ngoài. Sau khi khai ngộ 

quí vị mới biết “tự tánh Di Đà, duy tâm tinh độ”. Thế giới Cực lạc, A Di Đà Phật từ 

đâu đến? từ trong tự tánh của chúng ta biến hiện ra, liên quan mật thiết với chúng ta  . 

Quí vị hiển rõ chân tướng sự thật này rồi, mà muốn vãng sanh thế giới cực lạc, làm gì 

có lý không được vãn sanh? Cho nên hai câu này cũng ở trong tam thời hệ niệm của 

Trung Phong Thiền Sư. Di Đà chính là Di Đà trong tâm của mình, tịnh độ là tịnh độ tự 

tánh biến hiện. Tâm ta chính là A Di Đà Phật và ngược lại A Di Đà Phật chính là tâm 

ta. Quí vị thật sự hiểu được sự liên quan của chúng ta với Phật và Cực Lạc Thế giới  

rồi,  mới thấy có rất nhiều người dần dần giác ngộ. Nói một cách khẳng định rằng: quê 

188  Tập 70 



hương của mình ở Cực Lạc Thế Giới, vãng sanh là trở về nhà. Cả một thời gian dài mãi 

lưu lạc bên ngoài, cực khổ trăm bề, bây giờ muốn hồi đầu. Quý vị thử nghĩ xem, lưu 

lạc bên ngoài dễ hay trở về nhà dễ. Trở về so với lưu lạc đương nhiên dễ, những lời 

này đều là thật. 

“Do  tự  nhất  tâm,  nhi  hiện  diệu  độ”,  đây  là  tâm  hiện.  “Do  tâm  hồi  chuyển,  dĩ 

thành thế giới, thị cố sự sự vô ngại, viên minh cụ đức”. Ý niệm của tâm, ngày nay các 

nhà khoa học cũng phát hiện, sức mạnh của ý niệm rất lớn. Thế giới của ý niệm có thể 

chuyển biến vũ trụ. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm là do tâm xoay chuyển biến 

hiện ra. Cho nên nếu minh bạch nguyên lý này và biết rõ tính duyên khởi, thì ta hiểu sự 

sự vốn vô ngại, vốn là viên minh cụ đức. Viên là viên mãn, minh là quang minh, các 

đức đầy đủ, không thiếu thứ gì. 

Trong kinh dạy: “khai hoa hiển thị chân thật chi tế. Chân thật chi tế giả, chân như 

thật tướng chi bổn tế”. tức là sự thật chân tướng mà ngày nay chúng ta đề cập. “ Cố tri 

sở hiển hiện giả, đương tương tức đạo, tức sự nhi chân, nhất nhất vô phi chân như thật 

tướng”. Ở đâu?  Ở ngay trước mắt. Trong đại thừa giáo đức Phật thường nói: Ngoài 

tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp  không  có  tâm.  Pháp  là  thập  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm, đều là tâm hiện thức biến, đã minh bạch, khẳng đinh và hiểu rõ rồi. Quí vị sẽ 

khẳng định và tin tưởng hai câu này. “Sở hiển hiện giả”, lục căn của chúng ta đối với 

cảnh giới lục trần , nó hiển hiện một cách rõ ràng minh bạch. “đương tướng tức đạo, 

tức sự nhi chân”, “đạo” và “chân” ở đây là chỉ tự tánh, các bậc cổ đức đã khai ngộ đã 

kiến tánh. Tánh này như thế nào? ở trong hiện tướng tuỳ tiện chỉ một tướng, tất cả là tự 

tánh.  Giống  như  Thầy  giáo  gật  đầu  đông  ý,  rồi  ấn  chứng  cho  họ  .  “tức  sự”,  trong  sự 

tướng cũng như vậy, Các bậc cổ đức, khi bị thầy giao tra vấn, học trò giơ tay và thầy 

giáo đồng ý, cũng khai ngộ rồi. 

Đây là câu chuyện của thiền môn, nói về công án. Khi mới học Phật pháp, tôi rất 

thích đọc những sách này. Bây giờ đã nhiều năm chưa đọc lại nó, đã quên tên rất nhiều 

người, tên triều đại cũng quên. Chỉ nhớ được câu chuyện như vậy: Ngày xưa có một 

tiểu  Hoà  thượng,  rất  nghịch  ngợm  nhưng  cũng  rất  thông  minh.  Một  hôm  Lão  Hoà 

thượng hỏi mọi người, Ngài đưa một ngón tay. Thời đó người xuất gia trên người đem 

theo giới đao, lão Hoà thượng liền rút giới đao ra, một nhát chặt đứt ngón tay, tiểu Hoà 

thượng liền được khai ngộ. Quí vị xem đưa lên một ngón tay mà được khai ngộ, cắt đứt 

một  ngón  tay  mà  khai  ngộ  rồi.  Ngài  chỉ  bắt  chước,  học  người  khác,    quý  vị  xem  đó 

chính là pháp không định pháp, quí vị giúp người khác khai ngộ như thế nào? Đó chính 

là trí huệ chân thật, thật sự có đức hạnh. Hiểu được điểm then chốt này, thì chỉ cần một 

Tập 70  189 



cử động là lập tức khai ngộ. Quán căn cơ đó là đại học vấn. Chạm đến, trong một sát 

na  là khai ngộ. 

“Nhất nhất vô phi chân như thật tướng”, bất cứ pháp nào,  cảnh giới mà lục căn tiếp 

xúc,  không  có  pháp  nào  chẳng  phải  chân  như,  không  có  pháp  nào  chẳng  phải  thật 

tướng, cũng không có pháp nào chẳng phải tự tánh. “Diệc tức nhất nhất vô phi tự tâm”, 

tức là chân tâm của minh. 

“Thị  cố  siêu  tình  ly  kiến,  viên  cụ  thập  huyền  dã”.  Hai  chữ  này  rất  quan  trọng. 

“Siêu tình ly kiến”mới khai ngộ được. Nếu có tình chấp thì không thể khai ngộ, nếu 

còn kiến giải cũng không thể khai ngộ, vì kiến giải là sở tri chướng, mà tình chấp là 

phiền não chướng. Nếu không buông xả hai thứ này, hoặc không buông hết, đều không 

cách  nào  khai  ngộ  được.  Cho  nên  điều  kiện  để  khai  ngộ  là  “siêu  tình  ly  kiến”.  Phải 

vượt qua tình chấp, điều này rất khó. Ở đây muốn nói rằng khó khăn nhất của phiền 

não chướng là thân tình. Làm sao để có thể buông bỏ tình thân, buông bỏ thân tình có 

phải là vô tình chăng?_không phải. Sau khi xả bỏ thân tình mới có chân tình, vì thân 

tình này là giả, gọi là hư tình giả ý, làm gì có thật? Nó luôn thay đổi. Điều này chúng ta 

nên biết. Chân tình là vĩnh hằng bất biến, vì tự tánh không thay đổi mà. Khi chúng ta 

mê thất tự tánh, chân tình sẽ trở thành hư tình giả ý. Cái mà mọi người đang chấp trước 

là không thật, là hư tình giả ý. Khi chân tình xuất hiện, gọi là đại từ đại bi, vô duyên 

đại bi, đồng thể đại bi, đây thật là vĩnh hằng bất biến. 

Tình thương của Chư Phật Bồ Tát đối với tất cả chúng sanh, vượt trên tình mẫu 

tử rất nhiều, không cách nào so sánh được. Vì sao? Vì nó là tự tánh, từ trong tự tánh 

lưu xuất ra, vĩnh hằng bất biến, cho nên viên mãn thập huyền. Chúng ta học qua Thập 

Huyền Môn, viên mãn cụ túc. Tất cả pháp, bất cứ pháp nào, cũng đầy đủ Thập Huyền. 

Như vậy mới nói về tánh tướng lý sự nhân quả của tất cả pháp một cách viên mãn, bất 

kể pháp nào cũng đều viên mãn, bình đẳng. 

Trong kinh nói một vi trần với pháp giới hư không giới đều bình đẳng, huống gì 

các pháp khác? 

Pháp  giới  hư  không  giới,  ngày  nay  gọi  là  hồng  quan  thế  giới.  Một  vi  trần  là  vi 

quan thế giới. Vi quan và hồng quan là một không phải hai. Một là tất cả, tất cả là một. 

một là vi quan, tất cả là hồng quan. Hồng quan đầy đủ “thập huyền”, vi quan cũng đầy 

đủ “thập huyền”. 

“Hoa Nghiêm chi  độc thắng, đoan tại  thập huyền”. Trong tất  cả các kinh, Hoa 

Nghiêm vượt lên tất cả. Thù thắng chổ nào? Vì kinh Hoa Nghiêm rất viên mãn rất thấu 

190  Tập 70 



triệt. Còn các kinh khác phần nào quan trọng thì Đức Phật giảng chi tiết, phần còn lại 

thì không. Một thể có rất nhiều mặt, ví dụ như chúng tôi dở nắp ly này ra, quí vị nhìn 

từ  bên  này  thì  thấy  cái  nắp  này  tròn,  nhô  ra.  Nếu  nhìn  từ  bên  kia  thì  cũng  thấy  tròn, 

nhưng  lõm  xuống,  nhìn  từ  phía  này  lại  thấy  như  vầy,  hình  dáng  không  giống  nhau. 

Điều này nói lên rằng, Đức Phật nói những bộ kinh khác là giảng về một mảng nào đó, 

chứ không phải đầy đủ mọi mặt. Nhưng Hoa Nghiêm nói đủ mọi mặt, nên Kinh Hoa 

Nghiêm vượt lên tất cả là ở chổ này. Tất cả các kinh hợp lại chính là “ Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” 

Kinh Hoa Nghiêm triển khai tất cả các kinh. Trong Kinh Hoa Nghiêm có nói từng 

bộ phận, giảng mặt này. Nhưng ngoài ra khi Đức Phật giảng thì dạy đặc biệt rõ ràng, 

nhưng  nó  không  hoàn  chĩnh.  Còn  Hoa  Nghiêm  thì  hoàn  chĩnh,  nên  nói  Kinh  Hoa 

Nghiêm vượt lên tất cả là vậy. 

Kinh Hoa Nghiêm đầy đủ Thập Huyền, Kinh Vô Lượng Thọ cũng đầy đủ Thập 

Huyền.  Đoạn  này  chúng  ta  thấy  chư  vị  Tổ  sư  dẫn  chứng  kinh  văn  trong  bổn  kinh. 

Trong Thập Huyền Môn, mỗi môn đều có trong kinh văn. Cho nên bên dưới nói: “Kim 

bổn  kinh  diệc  cụ”.  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  cũng  đầy  đủ  Thập  Huyền  Môn,  chứng  bản 

minh bổn kinh không khác Hoa Nghiêm, nghĩa là bộ kinh này với Hoa Nghiêm không 

khác. 

“ Hoa Nghiêm mạt hậu dĩ Thập Đại Nguyện Vương đạo quy Cực Lạc. Kim bổn 

kinh toàn hiển tịnh tông đạo dẫn phàm thánh đồng quy cực lạc. Cố xưng bổn kinh vi 

trung bổn Hoa Nghiêm thành hữu cứ dã”. 

Có căn cứ. Trong lúc Đức Phật giảng dạy Đại Thừa giáo, trong kinh có nói Bồ 

Tát không tu hạnh Phổ Hiền, thì không thể viên thành Phật đạo. Nói cách khác, chư vị 

Bồ  tát  muốn  thành Phật,  nhất  định  phải  tu  hạnh  Phổ  Hiền.  Còn  người  tu  Tịnh  độ  thì 

sao? Họ cũng đều tu hạnh Phổ Hiền. 

Quý vị xem cuốn kinh này của chúng ta, 48 phẩm của Hạ Liên Lão Hội Tập, phẩm 

thứ hai, quý vị xem đề mục “ Đức Tôn Phổ Hiền”, phẩm này nói rõ nhập môn của Tịnh 

Độ Tông là tu hạnh Phổ Hiền, trong kinh cũng đã nói rất rõ ràng. Ở trang 114, câu đầu 

tiên: “Hàm cộng tôn tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức, cụ túc vô lượng hạnh nguyện, an trú 

nhất thiết công đức pháp trung”. Đây là cảnh giới của người tu Tịnh độ, câu đầu tiên 

của phẩm thứ hai. Cho nên Hạ Liên Lão dặt đề mục cho phẩm này là “Đức Tôn Phổ 

Hiền”.  Sự  liên  quan  của  Tịnh  độ  với  Phổ  Hiền  Bồ  tát  vô  cùng  mật  thiết.  ở  nơi  Hoa 

Tạng thế giới Bồ tát Phổ Hiền là tượng trưng của hành môn. 

Tập 70  191 



Quý vị! gia đình chúng ta thờ Phật, tượng Phật là tượng trương, không thể coi như 

là một vị thần được,  như vậy là sai lầm, là mê tín. Tượng Phật là để cảnh tĩnh chính 

mình. Thờ Phật công đức rất lớn, vì sợ chúng ta quên tánh Phật, nên sớm tối đến trước 

Phật đường lễ Phật để cảnh giác  mình. Chúng tôi  ở đây giảng kinh, đằng sau là Hoa 

Nghiêm Tam Thánh. Ở giữa là Tỳ Lô Giá Na Như Lai, còn hai bên là Văn Thù và Phổ 

Hiền bồ tát, ngồi trên đại tượng là ngài Phổ hiền, còn trên sư tử là ngài Văn Thù. Ngài 

Văn Thù tượng trưng cho giải môn, trí tuệ. Phổ hiền tượng trương cho thực tiễn, thật 

sự tu tập. 

Bồ tát Phổ hiền dạy chúng ta tu hành mười đại cương, cần ghi nhớ! Điều thứ nhất 

dạy ta lễ kính Chư Phật, đối với mọi người mọi việc và mọi vật cần có lễ phép, phải 

biết lễ kính. Khi đối nhân, tâm chân thành phải phát xuất từ nội tâm, phải cung kính. 

Tại sao mà đối với người phải cung kính, vì họ vốn là Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm 

Đức Phật dạy như vậy, “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Bây giờ họ là một vị Phật hồ 

đồ, vì đang mê mờ chưa giác ngộ, nhưng họ là Phật, chẳng thể nói họ không phải Phật. 

Cho nên chúng ta chỉ có thể nói họ là vị Phật hồ đồ. Chúng ta cung kính đối với Đức 

Phật Thich Ca và Phật di Đà như thế nào, thì cũng dùng tâm như thế đối mọi người. 

Xem tất cả mọi người là Phật Thích ca là Phật Di Đà. Như thế là chúng ta biết học. 

Kính lễ chư Phật chúng ta đã làm được rồi, nhưng còn đối với mọi vật như bàn, 

ghế, tấm ván, đèn thì ta không thể nhìn thấy nó cũng xá chào 90 độ, nếu nghĩ vậy thì ta 

đã sai, cung kính nó bằng cách nào? Bằng cách đem nó để chĩnh tề rồi lau chùi sạch sẽ, 

như vậy là cung kính với nó rồi. Vì thế ta nên biết đối với tất cả vạn vât, cỏ cây hoa lá, 

đều phải chăm lo chu đáo. Đối với sơn hà đại địa cũng cần có tâm cung kính. Vì sao? 

vì tất cả đều là chân tánh, đều do tự tánh biến ra, những thứ đó đều là tự tánh. Tự tánh 

ở đâu? chổ nào cũng có, lúc nào cũng có, thiên biến vạn hoá. Tại sao có thể thiên biến 

vạn hoá? Nó tuỳ theo tâm niệm của chúng ta mà biến hoá ra. Khi ta khởi niệm thiện thì 

không có thứ gì là không phải thiện, chúng ta niệm niêm bất thiện, thì không có thứ gì 

là không bất thiện, chính là đạo lí này. 

Tây Phương Cực Lạc  Thế Giới tốt, cũng không có nguyên nhân nào khác. Đức 

Phật A Di Đà dạy  giỏi, ngày ngày giảng kinh dạy học, tất cả  mọi người đều tiếp thụ 

giáo dục ,đây là ưu điểm lớn nhất, nó là một quốc độ mới xuất hiện. Nơi này lịch sử 

chưa lâu. Trong kinh dạy Cực Lạc Thế Giới từ kiến lập đến nay mới chỉ có mười kiếp, 

cho  nên  thời  gian  không  dài.  Phàm  muốn  đi  đến đó phải  có  điều kiện  của  nó,  không 

hợp điều kiện thì không thể đi được. Điệu kiện là gì? là thiện căn, phước đức và nhân 

duyên. Trong kinh Di Đà Đức Thế Tôn dạy rằng: “ bất khả dĩ thiểu thiện căn phước 

đức nhơn duyên đắc sanh bỉ quốc”, kinh dạy quá rõ ràng. Phàm sanh đến cỏi Cực Lạc 

192  Tập 70 



đều phải là nhiều thiện căn, phước đức, nhơn duyên, thêm nữa là Tín Nguyện Hạnh. 

Khi đã có thiện căn phước đức nhơn duyên, thì có thể Tin, có thể Nguyện và có thể 

Hành và quyết định được sanh Tịnh độ. Đơn giản như vậy thôi! 

Thiện căn là gì? là năng tín, năng giải. Khi tiếp xúc với một pháp môn mà có thể 

tin tưởng lý giải không hoài nghi gọi là thiện căn. 

Phước đức là gì? Phước đức là năng hạnh, nghĩa là thật sự tu. 

Còn nhân duyên?  Nhân duyên của người là gặp được thiện hữu. Đức Thế Tôn đã 

dạy cho chúng ta biết pháp môn này. Nếu gặp được kinh điển, gặp được đạo tràng tu 

tập như vần, đều là nhờ nhân duyên. Cho nên nói năng tín, năng giải, thật tu, chân thật 

niệm Phật, cọng thêm môi trường tu học tốt như vậy thì sao không thành tựu? 

Chúng ta học qua kinh Hoa Nghiêm, thấy Thiện Tài Đồng Tử, ngài là biểu pháp, 

làm tấm gương của một đời tu hành thành Phật để chúng ta noi theo. Thành tựu một 

đời của Ngài là chứng đắc cứu cánh viên mãn. C húng ta thấy trong kinh Hoa Nghiêm , 

Thầy của Ngài là Văn Thù Sư Lợi Bô Tát, và ngài đã khai ngộ trong hội thuyết pháp 

của  Văn  Thù  Bồ  tát.  Như  chúng  ta  thường  nói  minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt đại  ngộ. 

Ngộ rồi khởi tu, sau khi ngộ mới khởi tu. Khởi tu là gì? là tuy đã ngộ rồi, nhưng tập 

khí phiền não vẫn tồn tại, phải trừ sạch những thứ này, mới có thể chứng quả. 

Hai vị Bồ Tát này, chúng ta dùng cách nói đơn giản nhất, nghĩa là Bồ Tát Văn 

Thù  dạy  ta  nhìn  thấu,  Bồ  Tát  còn Phổ Hiền  dạy  chúng  ta buông  xả.  Cho  nên Bồ  Tát 

Văn Thù là huệ giải- lý giải, Bồ Tát Phổ Hiền là thật tu. Sau khi Thiện Tài khai ngộ, 

Bồ Tát Văn Thù kêu Thiện Tài đi tham học, năm mươi ba lần di tham vấn cầu học thì 

thành tựu. 

Năm  mươi  ba  tham  là  gì?  chính  là  xã  hội  thực  tế  hiện  tại.  Trong  cuộc  sống sinh 

hoạt hàng ngày như công việc, đối nhân xử thế. Năm mươi ba tham là tượng trưng cho 

nam  nữ  già  trẻ,  các  nghành  các  nghề  trong  xã  hội,  và  tất  cả  đều  tiếp  xúc.  Người  tốt 

cũng tiếp xúc, người xấu cũng tiếp xúc,và tiếp xúc với bất cứ người nào. Đó là gì? là 

qua sự việc để luyện tâm. Ở trong cách đối nhân, xử thế, tiếp vật để rèn luyện, xem quí 

vị có thể  thông qua các cửa này hay không? Đây là chân thật trí tuệ. 

Ngày  xưa  thầy  Phương  giới  thiệu  kinh  Hoa  Nghiêm  cho  tôi,  nói  đây  là  chân  trí 

huệ, đã thông qua kiểm nghiệm. Tức là các nghành các nghề trong xã hội đều tiếp xúc 

qua, từ Đế vương cho đến phàm phu tiểu tốt. Từ người học rộng phẩm đức cao sang, 

cho  đến  người  tạo  các  ác  nghiệp  không  biết  một  chữ  đều  tiếp  xúc  hết.  Tiếp  xúc  để 

luyện gì đây? Luyện không khởi tâm, không đông niệm, không phân biệt, không chấp 

Tập 70  193 



trước. Luyện như vậy thành tựu được gì? Trong kinh nói là thành tựu thanh tịnh bình 

đẳng giác. Nếu không thông qua thử thách thực tế này, thì làm sao biết được tâm thanh 

tịnh  bình  đẳng  giác?  Cần  thông  qua,  điều  này  không  dể.  Giải  ngộ  dể  dàng,  nhưng 

chứng ngộ thì rất khó, ải nào cũng phải thông qua. 

Người  mà Thiện Tài đi tham học lần thứ nhất là một vị xuất gia -Tỳ Kheo Kiết 

Tường Vân, vị Tỳ Kheo này tu pháp môn gì? là chuyên niêm A di đà Phật cầu sanh 

tịnh độ. Người Trung Quốc thường nói “ tiên nhập vi chủ”. Đây là vị thiện tri thức đầu 

tiên,  do  Bồ  Tát  Văn  Thù  giới  thiệu  để  Thiện  Tài  đến  tham  học.  Chúng  ta  cũng  biết, 

Thầy của Thiện Tài là Văn Thù Sư Lợi, Văn Thù Sư Lợi từ pháp môn này mà thành 

tựu. Thiện Tài là môn sinh đắc ý được thừa truyền đại pháp của thầy mình, khẳng định 

không thay đổi  pháp môn của Thầy. “Tứ Thập Hoa Nghiêm” quyển thứ 39 nói  Văn 

Thù và Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tây Phương Cực Lạc. 

Kiết Tường Vân Tỳ kheo giảng pháp khai thị cho Thiện Tài, nói về 21 loại pháp 

môn niệm Phật. Hai mươi mốt không phải đơn thuần là con số, mà nó tượng trưng đại 

viên mãn, Mật tông cũng tượng trưng cho đại viên mãn. Vì tượng trưng của Mật tông 

là  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Hiển  giáo,  Mật  giáo,  Tông  môn  giáo  tất  cả  đều  có.  Cho  nên 

Thầy Phương cho rằng đây là khái luận triết học trong Phật Kinh . 

Vì  thế  21  pháp  môn  này  là  đem  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp 

môn thâu tóm quy nạp vào pháp mônTịnh độ. Toàn là pháp môn niệm Phật, không có 

pháp  nào  chẳng  phải  là  pháp  môn  niệm  Phật.  Đúng  là  một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một. 

Chúng  ta  đã  thấy  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đây  là  Thập  Huyền  Môn,  thật  không  thể 

nghĩ bàn! 

Đến lần học đạo cuối cùng, Bồ tát Phổ Hiền thập đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc, thì chúng ta hiểu rỏ. Đầu và cuối là Tịnh độ, chúng ta sẽ biết được ở giữa.  Ở giữa 

là  năm  mươi  mốt  tham.  Ta  thấy  Thiện  tài  đi  tham  học,  có  lễ  bái,  tức  là  lễ  kính  chư 

Phật. Có tán thán, cúng dường, sám trừ nghiệp chướng. Sám trừ nghiệp chướng ở đâu? 

Là nghe Thiện tri thức khai thị, gạt bỏ lo lắng của mình, đó là nghiệp chướng. Và cảm 

ân đối với vị thiện tri thức này. Cuối cùng là luyến đức lễ từ, có nghĩa là gì? tôi đã đến 

đây tu học, và cám ơn sự chỉ dạy của ngài. “ Lễ từ” là gì? Nghĩa là tôi không học pháp 

môn này, mà chỉ học pháp môn niệm Phật. Pháp môn nào Ngài cũng đều đi tham học 

và  hiểu  rõ  tất  cả,  nhưng  cuối  cùng  chỉ  chọn  cách  niệm  Phật.  Cám  ơn  sự  chỉ  dạy  của 

người -luyến đức. Lễ từ là lễ bái, từ chối không học pháp môn này. Quí vị nhìn xem, 

cuối cùng vẫn là “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”. Nhất môn thâm nhập là 

không nghi, không trở ngại, đi tham học khắp nơi. Thành tựu hậu đắc trí cho mình một 

194  Tập 70 



cách viên mãn, chính là vô sở bất tri. Tuy vô sở bất tri, nhưng tâm của Ngài như như 

bất động, vẫn niệm Phật cho đến cùng. 

Cho nên lần tham vấn thứ 53 trong hội Phổ Hiền, Ngài chứng đắc cứu cánh viên 

mãn Phật quả. Điều này gợi cho chúng ta biết rất nhiều. Đương nhiên học tập không 

dể, vì sao? Vì được khai ngộ rồi mới có thể học, còn chưa khai ngộ thì trước phải học 

cho khai ngộ, sau khi khai ngộ phải trãi qua việc luyện tâm. Như vậy mới thật sự khởi 

đại dụng, ở đây tức nói là “ diệu dụng vô phương”. 

Phần  cuối  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  lấy  thập  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  lạc”. 

“Kim bổn kinh toàn hiển tịnh tong, đạo dẫn thánh phàm, đồng quy cực lạc. Cố xưng 

bổn kinh  vi  trung  bổn  Hoa  Nghiêm,  thành  hữu  cứ  dã”.  Điều  này  xác  thực  là  có  kinh 

điển làm căn cứ, không phải  tuỳ tiện nói ra. Gọi kinh này là “ trung bổn Hoa Nghiêm”, 

là Bành Tế Thanh cư sĩ thời Càn Long nhà Thanh nói. Bành cư sĩ cũng không phải là 

người phổ thông, ông ta thông tông thông giáo, hiển mật viên dung, thông minh tuyệt 

đỉnh. Ông thi đổ tiến sĩ, nhưng chưa từng ra làm quan, nhất tâm niệm Phật, trong Phật 

pháp có thành tựu rất lớn. Ông có một trước tác “Hoa Nghiêm Niệm Phật Tam Muội 

Luận”, cho nên Ông ta là người đầu tiên nói ra câu này:   “Kinh Vô Lượng Thọ  tức là 

trung bổn Hoa Nghiêm”. 

“Hựu cứ “Yếu Giải” phán tiểu bản viết: Hoa Nghiêm áo tạng, pháp hoa bí tuỷ, 

nhất thiết Chư Phật chi tâm yếu, Bồ Tát vạn hanh chi từ nam, giai bất xuất ư thử hỷ”. 

Đây là điều mà Ngẫu Ích Đại Sư nói vào cuối thời nhà Minh. Ngẫu Ích Đại Sư là 

Tổ Sư đời thứ 9 của tông Tịnh độ . Ngài viết cuốn “Yếu Giải” này chính là chú giải 

cho kinh Di Đà, đơn giản chăt chẽ và viết trong 9 ngày là hoàn thành. Cuối sách Ngài 

có viết một đoạn bạt văn ngắn, ghi lại thời gian viết sách này. Ấn Quang Đại Sư thời 

cân đại đối với cuốn “Yếu Giải” này đã viết lời bình rằng: “Cho dù cổ Phật tái sanh, để 


viết  chú  giải  cho  kinh  A  Di  đà,  cũng  không  thể  hơn  cuốn này”.  Lời  tán  thán  của  Ấn 

Quang Đại Sư là tán thán đến tối đa, tán thán đến đỉnh điểm. 

Trước đây vài năm, Tôi ở Singapore, có một hôm Diễn Bồi Pháp Sư người bạn cũ 

của tôi hỏi tôi: “ Sự tán thán của Ấn Quang Đại Sư đối với cuôn Yếu Giải có phải là 

hơi quá đáng không?”. Tôi nói với Pháp Sư: “ vừa đúng mức, không có gì quá đáng”. 

Đây là sự thật không giả dối đâu 

“  Hoa  Nghiêm  áo  tạng,  Pháp  Hoa  bí  tuỷ”  đều  ở  trong  Tịnh  độ.  Là  tâm  yếu  của 

nhất thiết chư Phật, là chỉ nam của vạn hạnh Bồ tát. Một cuốn kinh Di Đà nho nhỏ mà 

đầy đủ tất cả. Vậy kinh Vô Lượng Thọ đương nhiên càng đầy đủ. Chúng ta muốn học 

Tập 70  195 



Phật, bộ kinh này là đủ rồi, là viên mãn rồi. Nếu sợ phiền phức, muốn đơn giản một 

chút thì học kinh Di Dà. Còn khi muốn học nhiều một chút, hiểu nhiều một chút, thì 

học Kinh Vô Lượng Thọ . “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, chắc chắn có 

thể đắc niệm Phật tam muội, chắc chắn có thể khai ngộ. Khai ngộ vãng sanh sẽ sanh về 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm, còn đắc Tam muội vãng sanh thì sanh về cõi Phương Tiện 

Hữu Dư, đều không  ở cõi Đồng Cư.  Ở cõi Đồng Cư là  chổ chưa khai ngộ, chưa đắc 

Tam muội, chúng ta cần phải biết điều này. Hơn nữa, Cực Lạc không xa rời Hoa Tạng 

Thế giới, Di Đà tức là Tỳ Lô Giá Na. 

Tôi  ở  Singapore  giảng  kinh  này,  Tôi  nhớ  lúc  đó  tôi  nương  vào  cuốn  chú  bên  lề 

của  Thầy  Lý  để  giảng.  Có  người  hỏi  tôi  sự  liên  quan  giữa  Cực  lạc  Thế  giới  và  Hoa 

Tạng  thế  giới.  Tôi  đưa  ra  ví  dụ:  Hoa  tạng  thế  giới  là  Singapore,  Cực  Lạc  thế  giới  là 

đường Ô Tiết, đây là con đường phồn hoa nhất Singapore. Thật vây, vì Hoa Tạng thế 

giới là một con đường rất phồn hoa, rất náo nhiệt. Di Đà là báo thân, còn Tỳ Lô Giá Na 

là pháp thân. Như vậy Báo thân Phật tức là Pháp thân Phật, cho nên nói bổn kinh này 

là Viên giáo, ai nói không phải. Người xưa phân tịnh tông,  kinh A Di Đà,  kinh Vô 

Lượng Thọlà viên giáo, giống như Hoa Nghiêm vậy. Nhưng sự phân giáo này tướng 

sai biệt trong bình đẳng, nếu người đạt đến chỗ viên mãn, thì pháp pháp đều viên mãn, 

bình đẳng, không cao thấp, đây là tướng bình đẳng trogn sai biệt. Điều này không phải 

giảng trong khi dạy, mà ở nơi người học tập như chúng ta. Chúng ta là người học tập, 

nếu là viên đốn căn tánh, thì không có gì để nói. Còn không phải viên đốn căn tánh, thì 

đây cũng là viên giáo. Vì trong Viên giáo cũng có sai biệt. 

Hôm  nay  chúng  ta  giảng  đoạn  này  một  cách  viên  mãn.  Còn  bên  dưới  là  trong 

cương yếu, đoạn thứ bảy của “bộ loại sai biệt”. Nhưng rất quan trọng, rất tinh hoa, đều 

ở trong đoạn này. Đoạn này chúng ta cần dùng thời gian dài hơn. Hôm nay xin giảng 

đến đây. 





 

 

196  Tập 70 



Tập 71 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 06 tháng 07 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang sáu mươi mốt, hàng thứ tư. 

7. Bộ Loại Sai Biệt 

Đoạn cuối của mục thứ sáu nói về phân giáo. Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ, đưa ra lời dạy 

của chư vị tổ sư để dẫn chứng. Ý nghĩa này vô cùng thâm sâu. Khi chưa giác ngộ, chúng ta 

thấy  có  tướng  sai  biệt  trong bình  đẳng. Ai  thấy  như  vậy?  Hữu  tình chúng sanh trong  mười 

pháp giới, đều không ngoại lệ. Sau khi giác ngộ, trong tướng sai biệt sẽ thấy được tướng bình 

đẳng. Hai câu này trong kinh đức Phật có nói. Trong kinh Kim Cang nói rằng: “thị pháp bình 

đẳng vô hữu cao hạ”. Thị pháp là tất cả pháp. Tất cả pháp thật sự là bình đẳng. Là thể bình 

đẳng, thể tự tánh thanh tịnh viên minh, hiện ra. Tướng cũng bình đẳng, dụng cũng bình đẳng. 

Thấy được tướng bình đẳng  trong muôn ngàn sai biệt. Giống như những điều Bồ Tát Di Lặc 

nói, ngài nói về tất cả hiện tượng. Một khảy móng tay có ba mươi hai ức bá thiên niệm, niệm 

niệm thành hình, hình giai hữu thức. 

Từ  đây  cho  thấy,  nếu  quí  vị  nhìn  mỗi  niệm,  nó  sinh  ra  hiện  tượng  vật  chất  và  hiện 

tượng tinh thần, hầu như là sinh diệt đồng thời, hầu như đều là sanh diệt đồng thời.  Nói cách 

khác, giống như kinh Kim Cang nói: “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, “nhất thiết hữu 

vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”, cho nên thể-tướng-dụng đều bất khả đắc, bất khả đắc ở 

đây là bình đẳng. 

Suốt 49 năm đức Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp, trong đó có 22 năm đức Phật nói về 

Bát Nhã, 22 năm. Bát Nhã là gì? Là trí huệ chân thật vốn sẵn có trong tự tánh. Nói thiệt, đó là 

vĩnh hằng, bất sanh bất diệt mới là chân thật. Có hiện tượng sanh diệt thì không phải là chân 

thật.  Trí  huệ  bát  nhã  và  đức  tướng  trong  tự  tánh, bát  nhã  chính  là  trí  huệ.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm đức Phật dạy, tất cả chúng sanh đều có đầy đủ, không ngoại lệ, hữu tình chúng sanh 

có đầy đủ, vô tình chúng sanh cũng có đầy đủ. Hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa, hiện tượng của 

đại tự nhiên, không có gì là chẳng đầy đủ. Đây là chư pháp thật tướng, nghĩa là chân tướng 

của các pháp. Đức Phật đã nói điều này một cách rõ ràng. 

Chư  vị tổ sư  phân giáo,    bộ  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ kinh  này,  trong  tứ giáo tạng- 

thông- biệt- viên của tông Thiên Thai, chư vị tổ sư phân nó thuộc viên giáo. Trong ngũ giáo 

Tập 71  197 



tiểu- thỉ-chung- đốn- viên của tông Hiền Thủ, cũng phân là viên giáo. Chẳng những là viên 

giáo mà còn là đốn giáo. Vì sao là đốn giáo? Bởi một đời thành tựu, không cần chờ đến kiếp 

thứ  hai, trong  một  đời  có thể  chứng được  cứu  cánh  viên  mãn. Đây  là  pháp  môn  không  thể 

nghĩ bàn. 

Chúng ta xem đoạn thứ bảy- bộ loại sai biệt. Đầu tiên giới thiệu sơ lược qua, vì sao có 

đoạn này. Lý do chính là vì thâm cứu bổn kinh. Nếu muốn nỗ lực nghiên cứu, để hiểu rõ về 

bộ kinh này, thì cần nên biết, đồng bộ, đồng loại kinh luận. 

Tất cả kinh điển mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm, những bộ kinh 

nào đồng bộ với kinh này, những bộ kinh nào đồng loại với kinh này. Và  những điển tích đới 

thuyết về tịnh độ, để tiện cho việc tham cứu. 

Trong đại thừa giáo thường gọi là tham cứu. Nghiên nghĩa là nghiên cứu, trên thực tế 

ha  chứ  này  có  thể  thông  dụng, nói  tham  cứu  cũng  được, nói  tham  nghiên  cũng được, cùng 

một ý nghĩa thôi. 

Người đời, nếu thâm nhập nghiên cứu một học thuật, một môn học, thông thường đều 

là  nghiên  cứu. Dùng  phương  pháp  nào  để  nghiên  cứu?  Dĩ  nhiên  phải  dụng  tâm  rồi. Tâm  ở 

đây là tâm ý thức, thông thường gọi tâm này là phân biệt chấp trước. Phân biệt là thức thứ 

sáu, chấp trước là thức thứ bảy, gọi là tâm thức. Trong giáo pháp đại thừa nói tâm thức không 

phải là chân tâm, nhưng công năng của nó rất lớn, dùng tâm thức. Tâm sở của thức thứ sáu, 

trong  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận nói, có  51  tâm  sở, thức  thứ  sáu  đều  tương  ưng  hết. Hầu 

như không có pháp nào chẳng nằm trong phạm vi nghiên cứu của nó. Nó có năng lực hiểu rõ 

ràng minh bạch. 

Chúng ta thấy các nhà khoa học, triết học trên thế giới hiện nay, phạm vi và kết quả 

nghiên cứu của họ, có thành tích tương đối khả quan. Nhưng nghiên cứu thì không thể duyên 

đến tự tánh. Bản thể mà triết học nói, không thể duyên đến, cho nên rốt cuộc bản thể là gì, 

đến nay vẫn là một vấn đề lớn. 

Phật pháp có cách nghiên cứu đến bản thể, vì sao? Vì Phật Pháp dùng chân tâm chứ 

không  dùng  vọng  tâm.  Chân  tâm  gọi  là  tham,  tham  nghiên.  Tham  cứu  và  nghiên  cứu  khác 

biệt nhau chỗ nào? Vừa rồi nói, nghiên cứu không rời tâm ý thức. A lại da là tâm, mạt na là ý, 

thức  thứ  sáu  là  thức,  họ  đã  dùng  tâm-  ý  -thức  này.  Tham  cứu  thì  không  dùng  tâm  ý  thức. 

Phương pháp hoàn toàn không giống nhau. Không dùng thức thứ sáu nghĩa là không phân 

biệt,  không  dùng  tâm  phân  biệt.  Không  dùng  thức  thứ  bảy  nghĩa  là  không  dùng  tâm  chấp 

trước. Không dùng A lại da nghĩa là không khởi tâm không động niệm. Quí vị nghĩ thử xem, 

không  khởi  tâm  động  niệm,  không  phân  biệt  chấp  trước.  Tất  cả  đều  buông  bỏ  hết,  khi  đó 

chân tâm hiện tiền, đạo Phật nói chân như bổn tánh hiện tiền. Nếu dùng tâm ý thức thì tự tánh 

sẽ không hiện tiền. Đạo Phật gọi là ẩn hiện, tự tánh ẩn đi, vũ trụ hiện tiền. 

198  Tập 71 



Các nhà khoa học thời cận đại nói: năng lượng, vật chất, thông tin, đều hiện tiền. Vũ 

trụ này vô cùng phức tạp, đến cuối cùng quy nạp lại không ngoài ba thứ này- năng lượng, vật 

chất, thông tin. 

Năng lượng chính là nghiệp tướng của a lại da.Vật chất là cảnh giới tướng của a lại 

da.Thông tin là  chuyển tướng của a lại da, cũng chính là kiến phần của a lại da. Vật chất là 

tướng phần,  đây là hiện tượng tinh thần. Cho nên giữa tham cứu và nghiên cứu khác nhau rất 

nhiều. 

Trong Phật pháp, chư vị tổ sư thường nhắc nhở mọi người: “lìa tâm ý thức mà tham”, 

gọi là tham cứu. Nhất định không được dùng tâm ý thức. Từ đó cho thấy, từ xưa tới nay, trên 

thế giới này, có rất nhiều nhà khoa học và triết học, họ có lìa tâm ý thức chăng? Không, tất cả 

dùng tâm ý thức. Phát hiện được những bí mật trong vũ trụ. Khoa học ngày nay  đang phát 

triển theo hai phương diện, họ đều phát hiện những bí mật trong vũ trụ. Thế giới hồng quan, 

nói về vũ trụ là lớn vô hạn. Phương diện ngược lại, họ nghiên cứu về thế giới vi quan, vũ trụ 

vi  quan  là  lượng  tử  lực  học.  Nghiên  cứu  về  cái  nhỏ  nhất  như  nguyên  tử,  điện  tử,  lạp  tử. 

Lượng tử lực học ngày nay còn nói quang tử , đại khái là vật nhỏ nhất. 

Những hiện tượng này từ đâu  mà có? Chúng ta cũng chẳng thể không thán phục các 

nhà khoa học, những điều họ nói hoàn toàn giống trong kinh Phật. Là hiện tượng dao động. 

Dao động là năng lượng. Sự dao động cực kỳ yếu ớt nhưng rất nhanh, trong Phật pháp gọi là 

một niệm bất giác. Bất giác là động, giác tâm bất động. Điều này quí vị cần nên biết. Giác là 

bất động, động là bất giác. Một niệm bất giác, thì a lại da xuất hiện. 

Đạo Giáo nói:  “đạo sanh nhất, nhất sanh nhị, nhị sanh tam, tam sanh vạn vật”. Đạo 

Phật nói nhất niệm bất giác mà có vô minh. Nhất niệm bất giác là nhất. Nhất biến thành nhị, 

nhị  chính  là  âm  dương.  Âm  dương  biến  thành  tứ  tượng.  Tứ  tượng  sanh  bát  quái.  Bát  quái 

sanh vạn vật. Đạo giáo nói như vậy. Đạo Phật nói nhất niệm bất giác, từ tự tánh biến ra một 

thứ gọi là a lại da. Tam tế tướng của a lại da nghĩa là vũ trụ xuất hiện. 

Quí  vị  quan  sát  kỹ  từ  những  điều  này,  bình  đẳng  sai  biệt,  sai  biệt  bình  đẳng,  là  một 

chẳng phải hai. Cho nên phải thâm nhập một bộ kinh lớn, thật sự thâm nhập rồi, sẽ thấy rằng 

trong tất cả kinh đều cùng  một nguyên lý. Làu thông một bộ kinh sẽ làu thông được tất cả 

kinh,  phải  là  người  thật  sự  khai  ngộ  mới  làm  được  như  vậy.  Nếu  chưa  thật  sự  khai  ngộ  sẽ 

thấy có khác biệt. Sự khác biệt này, nghiên cứu càng thâm nhập thì sự khác biệt càng nhỏ. 

Đến cuối cùng, đến đỉnh điểm cuối cùng là một. Giống như đi  đến điểm giữa của hình tròn 

vậy, chỉ có một điểm giữa, chưa đến điểm giữa thấy còn khác biệt, càng tiếp cận điểm giữa 

của hình tròn thì sự khác biệt càng nhỏ. Thật sự hiểu rõ ràng minh bạch chân tướng sự thật 

này rồi, thì tánh đức viên mãn của quí vị sẽ hiển lộ. 

Tập 71  199 



Trục tâm của tánh đức, từ trước đến nay chư vị cổ đức, đều nói cho chúng ta biết rằng, 

trục tâm đó chính là tình thương. Trong Ngũ Luân nói phụ tử hữu thân, thân ở đây chính là 

tình thương. Đó là trục tâm của tánh đức, tất cả chúng sanh đều có, con người có, động vật 

có, thực vật có, khoáng vật có, sơn hà đại địa cũng có. Quí vị dùng chân tâm yêu thương nó, 

nó sẽ dùng chân tâm đáp lại quí vị. Điều này không tồi! Nhưng nếu con người có tâm tự tư, 

thì  tình  thương  sẽ  không  còn  nữa.  Tình  thương  bình  đẳng,  tình  thương  chân  thành,  tình 

thương thanh tịnh sẽ không còn nữa. Vì sao? Bởi mê lầm. Ý niệm mê đầu tiên, là chấp trước 

có ta. Mê từ đâu? Mê từ chỗ có ta, cho rằng ngã là thật có, ngã chính là ta, đó là sai lầm. Đức 

Phật dạy chúng ta có chân ngã, nhưng chân ngã không phải thân này, chân ngã cũng không 

phải là vọng tưởng. Chân ngã là gì? Chân ngã là chân tâm, chân tâm là chân ngã. 

Chân tâm là gì? Trong Phật pháp gọi chân tâm là pháp tánh, đôi khi chúng ta gọi là tự 

tánh,  đó là thật. Nó là bản thể của muôn sự muôn vật, vạn vật đều do nó biến hiện ra, nó 

năng sanh năng hiện. A lại da năng biến. A lại da là vọng tâm, vọng tâm thì năng biến. Còn 

chân tâm năng hiện năng sanh. Vậy chân ngã là gì? Chân ngã là pháp thân. 

Đạo Phật nói, đức Phật có ba thân. Thứ nhất là pháp thân, pháp thân là chân ngã. Báo 

thân và ứng hóa thân không phải chân ngã, chân ngã là pháp thân. 

Thiền tông có câu: bản lai diện mục khi cha mẹ chưa sanh. Đó là chân ngã. Đạo Phật 

có nói đến chân ngã. Tứ tịnh đức –thường lạc ngã tịnh. Trong tự tánh sẵn có thường lạc ngã 

tịnh. Ngã ở đây có nghĩa là gì? Có rất nhiều ý nghĩa nhưng chủ yếu có hai: là chủ tể và tự tại. 

Năng hiện năng sanh là chủ tể. Năng ẩn năng hiện là tự tại. Mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm với ta là một thể, đây là chân ngã. 

Ai thừa nhận? Pháp thân Bồ Tát thừa nhận, vì sao? Bởi họ đã chứng được. Vì sao họ 

chứng được? Bởi lục căn đối với lục trần khởi tác dụng, các ngài buông bỏ khởi tâm động 

niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  nên  các  ngài  chứng  được.  Nếu  chưa  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trước, là lục đạo phàm phu, hoàn toàn mê muội. 

Trong kinh điển đại thừa đức Phật dạy, buông bỏ chấp trước, nhưng còn khởi tâm động 

niệm, còn phân biệt, chỉ không chấp trước thôi. Không còn chấp trước tất cả pháp của thế và 

xuất thế gian, người này gọi là A La Hán, họ đã giác ngộ. Nhưng có sự khác biệt, bởi họ giác 

ngộ ít, thật sự giác ngộ. Giác ngộ rồi thì không còn lục đạo nữa. Bởi lục đạo là giả, “phàm sở 

hữu tướng giai thị hư  vọng”, giống như quí vị nằm  mộng, trong  mộng có lục đạo, khi tỉnh 

dậy  không  thấy  có  lục  đạo  nữa.    Tuy  không  có  lục  đạo,  nhưng  quí  vị  thấy  được  gì?  Thấy 

được pháp giới tứ thánh- Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, cảnh giới này hiện tiền. Như 

thế nghĩa là vẫn chưa thật sự tỉnh dậy, vẫn còn trong mộng. Nói cách khác, lục đạo là mộng 

trong mộng. Tỉnh dậy, pháp giới tứ thánh hiện tiền. 

200  Tập 71 



Sao có pháp giới tứ thánh? Vẫn còn mê. Từ sự khởi tâm động niệm phân biệt mà có. 

Khởi tâm động niệm là vô minh. Trong kinh Hoa Nghiêm gọi là vọng tưởng. Nếu buông bỏ 

được điều này, không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, thì tứ thánh cũng không 

còn. Tỉnh ngộ từ pháp giới tứ thánh. Khi tỉnh ngộ rồi đó là pháp giới gì? Là nhất chân pháp 

giới. Đây là chân chứ không phải giả. 

Định nghĩa chân giả trong đạo Phật, có biến hóa thì chẳng phải là chân, không còn thấy 

biến hóa nữa, ví dụ thân người, thân người này  miên viễn không già, đây là chân, nếu mỗi 

năm  một  già  đi, đó là  giả  chẳng  phải  chân.  Lá  cây  này  miên  viên xanh,  vĩnh viễn  thường 

xanh, đây là chân. Có thế giới như vậy chăng? Có! Cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật 

Bồ Tát, là như vậy. Con người ở cõi đó vĩnh viễn không già nua, hoa cỏ cây cối nơi đó vĩnh 

viễn thường xanh, không hề thay đổi. Vì sao? Bởi đó là tự tánh sở sanh sở hiện, không có a 

lại da. A lại  da sẽ biến đổi, nơi đó không có a lại da nên nó bất biến. Thế giới đó thật sự vô 

lượng thọ chứ không giả đâu. Con người vô lượng thọ, hoa cỏ cây cối vô lượng thọ, sơn hà 

đại địa cũng vô lượng thọ, vĩnh viễn không bao giờ biến đổi. Cho nên chúng ta gọi nơi đó là 

nhất chân pháp giới. 

Ai  chứng  được  cảnh  giới  này?  Như  vừa  nói,  người  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước chứng được. 

Mười pháp giới là thế giới có biến hóa, bởi nó có a lại da. A lại da là năng biến. Thân 

thể này và môi trường chúng ta  sống đều đang thay đổi, thay đổi trong từng sát na. Buông bỏ 

được vọng tưởng phân biệt chấp trước rồi, sẽ sanh về thế giới tự tánh năng sanh năng hiện, 

không có sự thay đổi. Thế giới đó rất đẹp. Thế giới đó là gì? Kinh Hoa Nghiêm gọi là Hoa 

Tạng thế giới. Kinh Vô Lượng Thọ gọi là thế giới cực lạc, nơi đó vĩnh hằng bất biến. 

Nhiều tôn giáo trên thế gian này, họ nói đến thiên đường. Hồi giáo gọi là thiên viên, 

gần giống nhất chân pháp giới mà Phật giáo nói. Vì sao? Họ nói người ở thế giới đó là vĩnh 

sanh. Vĩnh sanh nghĩa là bất sanh bất diệt, họ biết được điều này. Nhưng có vào được đó hay 

không,  thì  phải  xem  cách  tu  tập  của  mỗi  người.  Trong  việc  tu  tập  quan  trọng  nhất  là  định 

công. Phật pháp nói Tam muội phải có định công, cũng có nghĩa là phải có tâm thanh tịnh, có 

tâm bình đẳng, cuối cùng quan trọng nhất là tâm giác, giác mà không mê. Trên đề kinh này 

nói Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Thanh tịnh bình đẳng đến một trình độ nhất định nào đó, tự 

nhiên khai ngộ, sẽ vào được cảnh giới này. Sau đó chúng ta mới biết được, thì ra nhiều tôn 

giáo  cao  cấp,  mục  đích  cuối  cùng  là  tương  đồng.  Chỉ  là  chúng  ta  gọi  là  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm, còn họ gọi là thiên đường, thiên viên, nhưng cùng một nơi, không hề khác biệt. Cho 

nên việc thâm nhập kinh tạng giúp cho chúng ta, những kinh giáo khác thật sự có thể giúp 

chúng ta. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói đồng bộ, đồng loại. Nếu chúng ta không ngừng 

đem lời dạy của đức Phật quảng bá rộng rãi, quí vị sẽ biết được, tất cả tôn giáo, tất cả triết 

học và khoa học, không phải đồng bộ với ta thì cũng là đồng loại. Thật sự thâm nhập rồi mới 

Tập 71  201 



triệt để hiểu rõ, đối với muôn sự muôn vật trong biến pháp giới hư không giới, Phật pháp nói 

duy nhất là dùng tâm đại từ đại bi. Tinh bi chính là tình thường, tình thương vô điều kiện, 

dùng tâm như thế đối với muôn sự muôn vật trong vũ trụ, vì sao? Bởi nó cùng một cội rễ. 

Lão tử nói: “Trời đất đồng căn với ta, vạn vật đồng thể với ta.” Đây là cảnh giới Hoa 

Nghiêm, cũng là cảnh giới của kinh Vô Lượng Thọ. Khi Lão tử nói ra hai câu này, thì Phật 

pháp chưa truyền vào TQ, nhưng những điều ông nói hoàn toàn tương đồng với kinh Phật. 

Cái hay của kinh Phật là nói tỷ mỉ, nói rốt ráo. 



Thâm cứu cần phải có tham nghiên thì mới có thể thâm nhập được. 



Dưới đây trước tiên nói về đồng bộ. 



Bổn  kinh  và  tiểu  bổn  Kinh  Di  Đà  là  đồng  bộ.  Bổn  kinh    này  bản  dịch  vào  đời  Ngô. 

Nước Ngô vào thời Tam Quốc, là đông Ngô. Thời Đông Ngô có vị cư sỹ tên là Chi Khiêm, 

bổn này do ông phiên dịch. 



 Tằng  dị  danh  A  Di  Đà  kinh.   Ngài  phiên  dịch  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Ở  TQ,  kinh  Vô 

Lượng Thọ có 12 bản dịch. Ngài dùng kinh Di Đà làm đề kinh này. Trùng tên với tiểu bổn 

được ngài La Thập dịch vào đời Tần. Đời Diêu Tần, Pháp sư Cưu Ma La Thập phiên dịch 

tiểu bổn kinh A Di Đà, Ngài Chi Khiêm dịch Kinh Vô Lượng Thọ, cũng mang tên là kinh A 

Di Đà, tên gọi tương đồng. Cho nên gọi kinh này là đại bổn, kinh A Di Đà dịch vào đời nhà 

Tần gọi là tiểu bổn. 



Sớ  Sao  nói,  Sớ  Sao  ở  đây  là  Kinh  Di  Đà  Sớ  Sao  của  đại  sư  Liên  Trì.  Trong  đó  nói 

rằng: “đại tiểu nhị bổn, văn hữu phồn giản, nghĩa vô thắng liệt, phán thuộc đồng bộ.” 



Thật sự hai bộ kinh này đều nói về một sự việc. Một bộ nói tỉ mỉ, kinh Vô Lượng Thọ 

nói tỉ mỉ, kinh Di Đà nói lược. Hoàn toàn tương đồng, cùng một bộ. 



Tiểu bổn kinh Di Đà hiện nay có ba loại. Kinh A Di Đà hiện nay, đời Diêu Tần tam 

tạng pháp sư Cưu Ma La Thập dịch. Thứ hai là Kinh Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ, đời 

Đường tam tạng pháp sư Huyền Trang dịch. Thứ ba là Kinh A Di Đà hội tập bổn hai bản dịch 

vào đời Diêu và đời Đường, đây là hội tập của cư sỹ Bồ Tát giới Hạ Liên Cư hiện nay. Hạ lão 

cư sỹ, đã hội tập kinh Vô Lượng Thọ, đồng thời cũng hội tập luôn kinh A Di Đà. Hai bổn này 

ông đều hội tập hết. Đây là nói về đồng bộ 



Dưới  đây  giới  thiệu sơ lược.  Tần  Đường  lưỡng dịch, đại thể tương đồng. Đoạn này 

giới thiệu cho chúng ta  kinh Phật Thuyết A Di Đà, là tiểu bổn kinh, do ngài La Thập phiên 

dịch. Đời Đường đại sư Huyền Trang phiên dịch. Hai bổn này đều có trong đại tạng kinh. 

 Đại thể tương đồngsảo hữu xuất nhập.  Nghĩa là phương pháp dịch không giống nhau. 

202  Tập 71 



 Tần dịch tinh yếu lưu sướng, chúng sở tông hướng.  Bản dịch của ngài La Thập, thật sự 

là tinh tế vắn tắt, văn tự lưu loát, đọc rất dễ chịu, cho nên lưu thông rộng rãi. Người tu theo 

pháp môn tịnh độ chẳng ai không đọc qua bộ kinh này, đặt nó làm thời công phu tối. 

Bổn  dịch  của  pháp  sự  Huyền  Trang  đời  Đường,  không  có  ai  đọc,  không  phải  người 

nghiên cứu kinh giáo thì hầu như chẳng ai đọc bổn này. Ngài dịch rất hay.  Đường dịch tắc 

 chuẩn xác tượng bị, lực bảo nguyên diện.  Nghĩa là bản lai diện mục của nó- phạm văn. 

Ngài La Thập dịch là ý dịch, chứ không phải trực dịch, hoàn toàn nương vào ý nghĩa 

trong kinh, dùng khẩu ngữ địa phương dịch ra. Cho nên người TQ đọc họ cảm thấy như đọc 

văn chương của mình vậy. 

Huyền Trang đại sư phiên dịch hoàn toàn là phạm văn, ngài trực dịch từ phạm văn, vẫn 

duy trì những thứ vốn sẵn có, nhưng chúng ta đọc sẽ thấy không suông, đó là văn pháp nước 

ngoài, đọc thấy không suông. Ngài dịch rất hay, chính xác, không sai tí nào. Đáng tiếc đó là 

văn pháp nước ngoài, chúng ta không dễ gì tiếp nhận. Cho nên đại đa số đều đọc bản dịch 

của ngài La Thập. Nguyên nhân là ở chỗ này. 

 Tiên sư hội tập lưỡng dịch, hiệt kỳ tinh yếu. “Tiên sư”, Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ chú 

giải. Thầy của ông là cư sỹ Hạ Liên Cư. Hội tập hai bản dịch, nghĩa là của ngài La Thập và 

ngài Huyền Trang. Đem hai bản dịch này hội thành một bản. 

 Hiệt  kỳ  tinh  yếu,  cánh  cứ  lục  triều  thạch  kinh,  bổ  túc  Tần  dịch  sở  dịch  chi  nhị  thập 

 nhất tự. 

“Lục triều”, ở đây nói sơ lược cho chúng ta về niên đại. Niên đại này bắt đầu từ thời 

Tam Quốc. Đông Ngô thời Tam Quốc, lập kinh đô ở Nam Kinh ngày nay. Sau này là thủ đô 

của Đông Tấn. Về sau đời Tống Tề Lương Trần, thành đô của bốn đời này đều ở Nam Kinh. 

Cho nên gọi Nam Kinh là kinh sư của sáu triều đại. 

“Lục triều” ở đây, vào khoảng thế kỷ thứ 3 đến thế kỷ thứ 6 công nguyên. Chúng tôi 

nói  công  nguyên,  khái  niệm  này  sẽ  rõ  ràng  hơn  một  chút.  Hiện  nay  là  công  nguyên  năm 

2010. Chắc  công  nguyên  năm  300 đến năm  600. Hơn  300  năm  này  ở  TQ  là  thời Nam  Bắc 

triều.  Sáu triều đại của Nam triều, đều xây dựng thành đô ở Nam Kinh, cho nên gọi là lục 

triều. Ý nghĩa lục triều ở đây là nói về thời đại. 

“Thạch kinh”, dưới đây nói rằng: “án tương dương thạch kinh”, ở Tương Dương. Kinh 

ở đây là kinh A Di Đà, được khắc ở trên đá. Chữ này do ai viết? Người Lục triều viết,  ai là 

người viết thì không biết được, họ không lưu tên, nên chẳng biết được, chỉ biết được vào thời 

đó mà thôi. Khắc trên đá, gọi là “thạch kinh”. 

Tập 71  203 



Người dùng tay khắc lên đá đây, nhất tâm bất loạn, nhưng vẫn còn  21 chữ.  Kinh hiện 

nay  không  có,  nhưng  kinh  A  Di  Đà  khắc  trên  đá,  nhiều  hơn  21  chữ.  21  chữ  này  rất  quan 

trọng, ở đây viết ra cho chúng ta xem. 

Có ở chỗ nhất tâm bất loạn . Chuyên trì danh hiệu, dĩ xưng danh cố, chư tội tiêu diệt. 

 Tức thị đa thiện căn phước đức nhân duyên.  Chính là 21 chữ này. 21 chữ này thật sự vô cùng 

quan trọng. Trong kinh Di Đà hiện nay không có 21 chữ này. Nhưng trong bản hội tập của cư 

sỹ Hạ Liên Cư có, ông đã thêm 21 chữ này vào trong đó. 

Nếu chúng ta hỏi rằng:  nhất tâm bất loạn chuyên trì danh hiệu được chăng? Diệt tội 

được chăng? Cổ đức từng nói, một câu Phật hiệu, niệm Phật một tiếng, có thể diệt được trọng 

tội sanh tử trong 80 ức kiếp. Tôi nghĩ, hàng đệ tử Phật học theo tông tịnh độ đều có nghe qua 

câu này. Đây là lời tổ sư dạy, là thật không giả đâu. Chúng ta suy nghĩ thử xem, nó có sức 

mạnh lớn như vậy sao? Đọc đoạn văn này rồi, trong đây có phương pháp. Vì sao? Một tiếng 

niệm Phật đó phải niệm như thế nào? Nhất tâm bất loạn chuyên trì danh hiệu, sẽ có sức mạnh 

lớn như vậy. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật rất nhiều vọng tâm, xem tạp vọng niệm thì công lực của 

chúng ta bị phá hoại mất rồi. Khi niệm Phật nếu niệm thành tâm thành ý, không có một vọng 

niệm nào, sức mạnh đó giống như trong đoạn này nói vậy- “chư tội tiêu diệt”. Vì sao? Trong 

kinh đức Phật thường dạy, ngài đã nói lên một nguyên lý nguyên tắc: “tất cả pháp tùng tâm 

tưởng sanh”. Chúng ta tạo tội là ý niệm bất thiện, ngày nay niệm một danh hiệu Phật là thiện 

niệm.  Hơn  nữa  câu  Phật  hiệu  này,  từ  tánh  đức  viên  mãn  lưu  xuất  ra,    thì  tội  gì  không  diệt 

được? Ngày xưa chúng ta không hiểu được đạo lý này, ta niệm Phật hiệu sức mạnh đó rất yếu 

ớt. vì sao? Bởi đối với câu Phật hiệu này chúng ta có nhiều nghi vấn, hoài nghi. Sự hoài nghi 

này đã phá hoại công đức niệm Phật. 

Cho nên Đại Thế Chí Bồ tát dạy ta niệm Phật: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế”, 

có đạo lý của nó. Công đức niệm một tiếng Phật không thể nghĩ bàn. “Đô nhiếp lục căn”, mắt 

chúng ta thấy sắc, tai nghe tiếng, thức thứ sáu ở chỗ lục căn duyên ra ngoài, “đô nhiếp” nghĩa 

là kéo nó trở lại. Kéo cách nào? Mắt thấy sắc không động tâm, không khởi tâm không động 

niệm. Tai nghe âm thanh không khởi tâm không động niệm. Lục căn tiếp xúc cảnh giới lục 

trần, đều  làm  được  đến  chỗ  không  khởi  tâm  không  động  niệm, đó  gọi  là  đô  nhiếp lục  căn. 

Người như thế quá giỏi! Đó là bậc thánh nhân chứ không phải hàng phàm phu. Hàng phàm 

phu làm sao có thể khống chế được? Tâm của họ luôn hướng ra ngoài. Ngày nay chúng ta 

dùng tâm gì? Dùng tâm tán loạn niệm Phật. Nếu chúng ta nhất tâm niệm Phật, thì quá giỏi 

rồi. Niệm Phật giống nhau, nhưng dụng tâm không giống, cho nên hiệu quả bất tương đồng. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

204  Tập 71 



Chúng  ta  học  giáo  lý  nhiều  năm  như  thế,  hiểu  điều  này,  không  còn  hoài  nghi  nữa. 

Công đức của nhất tâm niệm Phật thật sự rất lớn. Cho nên nói “nhất niệm tương ưng nhất 

niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật”, tương ưng mà. Tương ưng với ai? Tương 

ưng với tự tánh, tương ưng với tánh đức. Tương ưng với tánh đức chính là tương ưng với 

Phật A Di Đà. Tương ưng cách nào? Đồng tâm, đồng đức, đồng nguyện, đồng hạnh với đức 

Phật A Di Đà. Làm được đến chỗ bốn điều đồng này, thì ta và đức Phật A Di Đà là một thể. 

Quí vị nghĩ xem tội gì không diệt được? 

Xưng danh ở đây, ngày nay chúng ta gọi là chấp trì danh hiệu. Chúng ta niệm câu nam 

mô A Di Đà Phật, hoặc niệm A Di Đà Phật. Đứng về hành môn mà nói, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn. Trong tứ hoằng thệ nguyện nói: “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. Trong vô 

lượng vô biên vô tận pháp môn, thì niệm Phật là đức thứ nhất. 

Danh hiệu của đức Phật A Di Đà, là đức hiệu của chân như tự tánh, chứ không phải 

điều gì khác. Niệm Phật A Di Đà là niệm tự tánh của ta. 

Danh  hiệu  này  có  thể  dịch  thành  tiếng  Hán.  Không  dịch  là  vì  tôn  trọng.  Dịch  ra  có 

nghĩa là gì? A là Vô, Di Đà là Lượng, Phật là Giác. Vô Lượng Giác. Vô lượng giác là tự 

tánh, là tánh đức. Ngạn ngữ có câu: “vô sở bất tri vô sở bất năng”, có nghĩa là như vậy, danh 

hiệu này có nghĩa là như vậy. Tự tánh mới được tôn xưng như vậy- vô sở bất tri vô sở bất 

năng. 

Ngày nào chúng ta cũng niệm, niệm niệm không ngừng, lâu ngày chày tháng thì minh 

tâm kiến tánh. Quí vị nghĩ xem công đức lợi ích này có lớn không, bất giác kiến tánh. Đến 

khi nào thì kiến tánh? Chuyên trì danh hiệu nhất tâm bất loạn thì kiến tánh. Ngày nay chúng 

ta niệm Phật hiệu quả không nhiều, là do chúng ta không nhất tâm, mà là tạp tâm niệm Phật, 

loạn  tâm  niệm  Phật  chứ  không  phải  nhất  tâm.  Vấn  đề  là  ở  chỗ  này.  Chẳng  phải  Phật  hiệu 

không linh, mà do chúng ta không biết dụng tâm. 

Nghiệp chướng của chúng ta rất nặng. Không cần nói đến quá khứ, nghiệp do đời này 

tạo,  chúng  ta  dùng  phương  pháp  nào  để  tiêu  trừ?  Đời  đời  kiếp  kiếp  trong  vô  lượng  kiếp, 

không biết tạo bao nhiêu nghiệp tội. Chắc chắn tạo thiện nghiệp ít, tạo ác nghiệp nhiều. Vì 

sao? Quí vị thấy hiện tượng này, dụng tâm tư duy quan sát sẽ thấy, con người học điều hay 

khó, học điều xấu rất dễ dàng. Từ đó quí vị có thể nhận ra, vô lượng kiếp, chúng ta tạo thiện 

nghiệp nhiều hay ác nghiệp nhiều? Chắc chắn là ác nghiệp nhiều. 

Trong kinh đức Phật nói cho ta biết một sự thật. Trong Bách Pháp Minh Môn Luận 

nói, A lại da của chúng ta tương ưng với thiện, thiện tâm sở có 11, ác tâm sở có 26. Nhiều 

hơn quá một nửa, cho nên khởi tâm động niệm, dĩ nhiên sức mạnh của ý niệm rất lớn, sức 

mạnh của thiện yếu ớt, không mạnh như ác niệm. Huống nữa là môi trường bên ngoài, cám 

dỗ chúng ta. 

Tập 71  205 



Học thánh hiền, học Phật Bồ tát, nhân duyên này rất thù thắng. Bởi đây là môi trường 

rất tốt, có thể dẫn khởi thiện tâm sở của quí vị. Rời điện Phật, đi vào xã hội, sự nhiễm ô của 

xã hội sẽ dẫn khởi ác tâm sở của quí vị. Ác tâm sở có 26. Nên biết rằng thiện tâm sở chỉ có 

11. Sức mạnh nào lớn? 

Người học Phật ở trong điện Phật cũng không tồi, đến nghe kinh hai tiếng đồng hồ. 

Nhưng  ra  ngoài  2-3  phút,  thì  hiệu  quả  của  hai  tiếng  đồng  hồ  sẽ  không  còn  nữa.  Cho  nên 

những sự và lý này, chúng ta cần nên hiểu rõ ràng minh bạch. Sau đó mới thật sự tin tưởng 

không nghi ngờ nữa. Thật sự tin tưởng công đức niệm Phật thù thắng không gì sánh bằng. 

Người xưa có câu: “đọc kinh không bằng đọc chú, đọc chú không bằng niệm Phật”. Có 

lý đấy! Vì sao đọc kinh không bằng đọc chú? Bởi kinh dài, chú ngắn, chú ngắn nên dễ nhiếp 

tâm.  Đọc  chú không  bằng  niệm  Phật, bởi  chú vẫn dài. Một  câu  Phật  hiệu  chỉ  có bốn  chữ, 

không có gì ngắn hơn nữa. Càng ngắn càng dễ nhiếp tâm. 

Đức Phật dạy chúng ta tịnh niệm tương kế, đặc biệt là lâm mạng chung mười niệm ắt 

vãng sanh. Một ý niệm tiếp một ý niệm, cứ như thế 10 niệm. Thời gian 10 niệm rất ngắn, thời 

gian khoảng 1 phút là đủ rồi. A Di Đà Phật A Di Đà Phật, một phút là đủ rồi. Trong đó thật 

sự không có một tạp niệm. Từ phương diện này, quí vị dụng tâm quan sát, lãnh hội. Quí vị sẽ 

biết được sự thù thắng của pháp môn niệm Phật. Vì sao đức Phật Thích Ca Mâu Ni đặc biệt 

giới thiệu cho chúng ta, trong đời nhiều lần ngài tuyên giảng bộ kinh này. Ngài thật sự từ bi 

đến tột cùng. Khiến cho chúng ta chư tội tiêu diệt, thành tựu đa thiện căn phước đức nhân 

duyên. Đây là điều kiện tối quan trọng để vãng sanh về thế giới tây phương cực lạc. 

 Tống đại Nguyên Chiếu sư tải nhập Linh Chi Sớ.  Pháp sư Nguyên Chiếu có chú giải 

kinh A Di Đà, có trong đại tạng kinh, tên là Linh Chi Sớ. Trong cuốn sớ đó có 21 chữ này. 

 Minh triều Cừ Am pháp sư diệc thôi sùng thạch bổn.  Chính là thạch kinh, đều chỉ về 

21 chữ này. 

 U Khê đại sư ư Viên Trung Sao. Đây là một trong ba bản chú giải quan trọng về kinh 

Di Đà. Chư vị cổ đức chú giải kinh Di Đà. Một là Sớ Sao của đại sư Liên Trì. Hai là Yếu 

Giải của ngài Ngẫu Ích. Thứ ba là Viên Trung Sao của đại sư U Khê. Học kinh Di Đà chẳng 

thể không đọc những tác phẩm này- ba bộ cổ chú. 

Trong Viên Trung Sao nói: “Kim truyền ngoa thuyết, phàm độc tập giả, ưng y cổ bổn, 

 nhi tăng chánh chi.”  Ngài kiến nghị như thế, nghĩa là nói ngày nay chúng ta học tập, bổn 

kinh Di Đà của ngài Cưu Ma La Thập, trong đó thiếu 21 chữ, cần nên thêm 21 chữ này vào. 

Có nghĩa là như vậy. 

 Hội bổn y tiên đức ý bổ nhập thử nhị thập nhất tự.  Hội bổn này của cư sỹ Hạ Liên Cư, 

hội tập bổn kinh A Di Đà, thêm vào đó 21 chữ này. 

206  Tập 71 



 Ư thị hội bổn ký bị lưỡng dịch chi trường, phục bổ Tần dịch  chi dật thánh ý bị hiển, dị 

 khải chánh giải. 

Mấy câu này là Niệm lão tán thán thầy mình. Hội bổn của thầy mình, vẫn giữ nguyên 

những ưu điểm của hai bản dịch. Còn thêm vào đó 21 chữ trong  thạch kinh của lục triều. 

“Thánh ý bị hiển”, thánh ý ở đây chỉ cho đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Thánh là đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Ý của đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng bộ kinh này, là viên mãn, đều 

hiển thị ra. Khiến cho hàng hậu học chúng ta, dễ dàng đạt được sự lý giải chính xác. 

 Ư thị Tần dịch nguyên văn. Đây là điều Niệm lão nhắc nhỏ chúng ta. Nguyên văn của 

kinh Di Đà hiện nay, phải là “nhất tâm bất loạn chuyên trì danh hiệu”. Ông đặc biệt chú giải, 

tám chữ này phải đọc một hơi, “nhất tâm bất loạn chuyên trì danh hiệu”. 

 Chánh đồng ư Đường dịch chi hệ niệm bất loạn. “ Hệ niệm bất loạn”, ngài La Thập 

dịch là “nhất tâm bất loạn. Ngài Huyền Trang dịch là “hệ niệm bất loạn”. Hai câu này có sự 

khác biệt rất lớn. Không dễ đạt được nhất tâm bất loạn. Cho nên nhiều người mới học, đọc 

trong kinh Di Đà câu này, liền nghĩ rằng mình làm không được. Niềm tin không còn nữa. 

Nếu thấy được bản dịch của ngài Huyền Trang, là nguyên bản tiếng Phạn. Nguyên bản 

tiếng Phạn không phải là “nhất tâm” mà là “hệ niệm”. Hệ niệm bất loạn, chúng ta suy nghĩ 

nếu nỗ lực một chút thì còn có thể làm được.  Thật sự giúp cho hàng sơ học xây dựng được 

niềm tin. 

 Diệc phục dữ bổn kinh chi nhất hướng chuyên niệm đồng chỉ.  Trong kinh Vô Lượng 

Thọ,  Đức Phật không nói là “nhất tâm bất loạn”, mà nói “nhất hướng chuyên niệm”. Ý nghĩa 

của “nhất hướng chuyên niệm”, gần giống “hệ niệm bất loạn”. Một phương hướng, chuyên 

niệm Phật A Di Đà. Nhất định phải có niềm tin, không được thường xuyên thay đổi, thường 

thay đổi sẽ bị mất hết công phu. 

 Di hiển trì danh diệu pháp, tùng quả khởi tu, quả giác nhân tâm. Tha lực minh gia bất 

 khả tư nghì. 

Mấy câu này hay quá. Phương pháp chấp trì danh hiệu vi diệu quá, từ quả khởi tu. Quả 

là gì? Là xưng tánh, quả là tự tánh. A Di Đà Phật là danh hiệu của tánh đức, cho nên không 

phải từ nhân, mà dùng quả làm nhân. Trực tiếp từ chân tâm bổn tánh. Quốc sư Hiền Thủ nói: 

“tự tánh thanh tịnh viên minh thể”. Danh hiệu Phật A Di Đà là “tự tánh thanh tịnh viên minh 

thể.” 

“Quả giác nhân tâm”, lấy quả giác làm nhân tâm để chúng ta tu tập. Nhân quả là một 

thể, chứ không phải là hai. Không giống với những phương pháp tu tập khác, những phương 

Tập 71  207 



pháp  khác  là  tu  nhân  chứng  quả,  ở  đây  nhân  quả  là  một.  Thật  sự  thù  thắng  không  gì  sánh 

bằng. 

Đạt được “tha lực minh gia”. Thực tế mà nói tha lực ở đây chính là tánh đức. 

Mấy năm gần đây, một số học trò của tịnh tông làm kỳ siêu bạt độ, chúng tôi đề xướng 

tam thời hệ niệm, do thiền sư Trung Phong viết vào thời đại triều Nguyên. Pháp sự hệ niệm 

này, trong bài khai thị của thiền sư Trung Phong đã nói rất rõ ràng: “ngã tâm tức thị A Di Đà 

Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm. Thử phương tức tịnh độ, tịnh độ tức thử phương.” Hai 

câu này nương vào những điều đức Phật nói trong kinh: “Duy tâm tịnh độ, tự tánh Di Đà.” 

Nhân quả đồng thời, nhân quả không hai. Pháp môn thù thắng như vậy tìm ở đâu? Tìm không 

ra! 

Cho nên niệm danh hiệu Phật này, chẳng những đức được Phật A Di Đà gia hộ, mà tất 

cả chư Phật Như Lai cũng gia hộ cho quí vị. 

Việc gia hộ này, giới khoa học ngày nay đã chứng minh cho chúng ta thấy. Khoa học 

lượng tử thời cận đại phát hiện ra. Họ phát hiện ý niệm của chúng ta, gọi là tâm thái, ý niệm. 

Bất luận là thiện niệm hay ác niệm, bất luận là vô tình hay cố ý, ý niệm vừa động là chu biến 

pháp giới. Sự dao động của nó lập tức biến khắp vũ trụ. Giống như làn điện lưới vậy, thông 

được hết. Các nhà khoa học đã chứng minh. Cho nên chúng ta khởi tâm động niệm, phải hết 

sức cẩn thận. Hy vọng rằng tất cả đều là thiện niệm, không nên có ác niệm. 

Đừng tưởng rằng chúng ta khởi ý niệm không ai biết. Như thế là sai lầm! Ta vừa khởi 

ý niệm, biến pháp giới hư không giới đều biết hết. Chỉ có một số chúng sanh nghiệp chướng 

sâu nặng, tuy tiếp xúc đến, tiếp xúc đến nhưng họ không cảm nhận được, chẳng phải không 

tiếp xúc đến. Nhưng những người tâm địa thanh tịnh, họ hoàn toàn hiểu rõ. Có thể nói rằng, 

từ bậc A La Hán trở lên, chẳng ai là không biết. Hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa cũng đều biết 

hết. 

Giống  như  quốc  sư  Hiền  Thủ  nói  ba  loại  chu  biến,  trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên 

Quán.  Thứ  nhất  là  chu  biến  pháp  giới.  Ý  niệm  đó,  khởi  lên  ý  niệm  là  chu  biến  pháp  giới. 

Xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu. 

Khoa học lượng tử ngày nay đã phát hiện được ba loại chu biến này. Họ nói đó là sự 

thật chứ không phải giả. 

Chúng ta với pháp giới hư không, với chư Phật Như Lai, với bất đồng không gian duy 

thứ. Thông tin chúng ta phát đi, vì sao không phát thông tin thiện? Thân này khởi tâm động 

niệm, là đài phóng xạ, đồng thời cũng tiếp nhận. Chẳng những có thể phóng đi, mà còn có thể 

tiếp nhận thông tin của biến pháp giới hư không giới. Chúng ta có năng lực tiếp nhận. Bởi 

tiếp nhận nhiều, nên đã làm phá hoại từ trường của chính mình, làm loạn hết. 

208  Tập 71 



Phương pháp giữ gìn từ trường của chính mình, đó chính là chánh niệm. Niệm Phật A 

Di Đà thù thắng hơn bất cứ điều gì khác. Nếu công phu niệm Phật A Di Đà đắc lực, từ trường 

bất  thiện  trong  mười  phương  thế  giới,  chúng  ta  sẽ  không  bị  ảnh  hưởng.  Từ  trường  thiện 

chúng ta đều có thể tiếp nhận. Từ trường bất thiện ta không bị ảnh hưởng. Đây chính là công 

phu của chư Phật Bồ Tát. Lý luận tu tập của đạo Phật, có thể dùng khoa học thời cận đại để 

chứng minh. Không hề giả tí nào. 

Ở đây nói về oai thần gia hộ của chư Phật Bồ tát- tha lực minh gia. Việc này khoa học 

ngày nay đã chứng minh rồi, nó không phải giả đâu. 



Thế giới hiện nay, người ta thường nói quả địa cầu bị bệnh, bị bệnh rất nặng, sợ nó sụp 

đổ mất. Nhiều người đưa ra câu hỏi làm thể nào để cứu quả địa cầu? Làm thế nào phục hồi lại 

nếp sống xã hội? Đây là vấn đề lớn chứ không phải vấn đề nhỏ đâu. 

Ở phương tây nhiều tôn giáo dùng phương pháp cầu nguyện. Cầu nguyện- ý thức tập 

thể,  có  thể  sinh  ra  một  sức  mạnh  rất  lớn.  Sự  việc  này  cũng  được  các  nhà  khoa  học  khẳng 

định, họ chứng minh cho chúng ta thấy đây là sự thật chứ không phải giả. 

Chúng ta thấy tôn giáo lớn nhất trên thế giới, thứ nhất là đạo cơ đốc, đạo cơ đốc bao 

gồm cả đạo thiên chúa. Tín đồ của họ trên thế giới, có khoảng gần 20 ức người, đông như thế 

đó. Tôn giáo lớn thứ hai là Hồi giáo, tín đồ của họ có khoảng 15 ức người.  Phật giáo trên 

toàn  thế  giới,  có  khoảng  hơn  6  ức  người,  chưa  đến  7  ức,  xếp  vào  hàng  thứ  ba.  Tín  đồ  của 

những tôn giáo này. Hồi giáo mỗi ngày cầu nguyện 5 lần. 

Đầu tháng sáu, tôi đến tham vấn Phạm  Đế Cương, giáo chủ của đạo thiên chúa. Họ 

phát động tín đồ trên toàn thế giới, hàng ngày cầu nguyện vì thế giới hòa bình. Việc này tốt 

đấy! 

Trong đạo Phật chúng ta, tụng kinh bái sám, làm pháp hội, bao gồm cả tam thời hệ 

niệm  của  chúng  ta.  Đều  thuộc  về  hình  thức  cầu  nguyện.  Có  hiệu  quả  chẳng?  có  hiệu  quả! 

Tâm địa càng chân thành thì hiệu quả càng lớn. Thật sự có thể hóa giải thiên tai. Thiên tai lớn 

hóa thành thiên tai nhỏ, thiên tai nhỏ hóa thành không còn thiên tai. 

Cho nên những nhà dự ngôn trên thế giới nói, quả địa cầu của chúng ta sẽ có đại thiên 

tai. Điều này có chính xác chăng? Chúng tôi có thể nói rằng họ nói rất chính xác. Tương lai 

có xảy ra như những điều họ nói chăng? Không nhất định! Vì sao không nhất định? Bởi tất cả 

pháp tùng tâm tưởng sanh. Nếu tâm chúng ta hiện nay, chỉ nghĩ về điều thiện, không nghĩ về 

điều ác, thì dự ngôn của họ sẽ không còn linh nghiệm nữa. Chẳng phải dự ngôn không linh 

nghiệm, mà chúng ta thay đổi nó. Phải hiểu đạo lý này. 

Vận mệnh của một con người cũng như vậy, có thể thay đổi được vận mệnh. Thế mệnh 

cũng có thể thay đổi được. Gia vận của quí vị cũng có thể thay đổi được. Chẳng có điều gì là 

Tập 71  209 



không thay đổi được. Thay đổi từ đâu? Thay đổi từ tâm hành. Hiểu được đạo lý này rồi, sẽ 

thấy không khó thay đổi. Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện là thay đổi rồi đó. Việc xấu sẽ biến 

thành việc tốt. Nếu không có nhiều người thiện tâm, thật sự cầu sám hối, thật sự đoạn ác tu 

thiện, thì kết quả sẽ giống như những nhà dự ngôn nói. 

Nhưng chúng ta  bình tâm quan sát, người có thiện tâm trên thế gian này không ít. Rất 

nhiều người biết được sự việc này nghiêm trọng. Mọi người đều thành tâm cầu sám hối. Việc 

tốt! Chúng tôi nhìn thấy vô cùng hoan hỷ. 

Tôi qua lại với họ rất mật thiết . Chúng tôi cũng đề cập đến nền văn hóa truyền thống 

xưa, và những điều Phật pháp đại thừa nói. Cầu nguyện là việc làm rất tốt, đáng được tán 

thán, nhưng nó là trị ngọn chứ không phải trị gốc. Vì sao? Nếu như ba tháng, nửa năm ngừng 

không cầu nguyện nữa, phiền phức lại xuất hiện ngay. Bởi nó không trị gốc, chỉ trị ngọn thôi. 

Trị gốc là gì? Trị gốc là giáo dục. Lão tổ tông của chúng ta dạy, đây hoàn toàn là trị 

gốc - “kiến quốc quan dân, giáo học vi tiên.” Quí vị thấy dạy một con người. Ngày nay thì 

sao? Ngày nay không dạy nữa. 



Ngày xưa đứa trẻ vừa chào đời, cha mẹ có trách nhiệm phải dạy nó. Đây là giáo dục. 

Người xưa có câu: “dạy con từ thửa còn thơ, dạy vợ từ thửa bơ vơ mới về”. Quí vị 

cưới vợ về, bước vào cửa là phải dạy cô ấy rồi, mới về mà. Dạy con cái phải dạy khi còn nhỏ, 

vừa chào đời là dạy rồi. Quí vị không được xem thường. Đứa trẻ chào đời, mở mắt ra nó đã 

thấy, lỗ tai biết nghe, nó bắt đầu bắt chước theo đấy. Cho nên cha mẹ, người lớn ở trước mặt 

đứa trẻ, nhất cử nhất động đều phải có quy củ, để đứa trẻ học được những điều hay. 1000 

ngày từ khi chào đời cho đến năm 3 tuổi, gọi là cội rễ giáo dục, quan trọng hơn bất cứ điều gì 

khác. Ngạn ngữ có câu: “tam tuế khán bát thập”, có lý đấy! 1000 ngày này, những điều thấy, 

những điều nghe, những điều tiếp xúc được đều là thiện. Những điều nó học được, đến năm 

80 tuổi cũng không thay đổi. Cội rễ vững chắc. 

Người thời nay không hiểu đạo lý này nên đã bỏ qua. Không dạy cho đứa trẻ, cho nên 

trẻ con bây giờ rất khó dạy. Quí vị xem 1000 ngày này là thời khắc quan trọng nhất. Bây giờ 

ai dạy nó? Ti vi dạy nó. Ngày nào cũng xem ti vi, trên ti vi diễn gì? Bạo lực sắc tình, sát đạo 

dâm vọng. Nó học được hết. Quí vị phải làm sao đây? Đó chẳng phải là thiên tánh, mà là tập 

tánh. Người lớn đã bỏ qua. 

Chúng ta học tập nền giáo dục của thánh hiền, tốt hơn được một chút, hàng ngày đọc 

sách thánh hiền. Tuy lúc nhỏ bị bỏ qua, bây giờ từ từ bù đắp lại. Vẫn còn có thể quay đầu. 

Chúng ta nghĩ đến, những người không có duyên tiếp nhận sự dạy dỗ của thánh hiền. 

Họ trở nên tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm tổn người lợi mình. Những tư tưởng và hành vi 

sai lầm này, tuyệt đối không được trách họ, họ không có lỗi. Nhân tố này vô cùng phức tạp. 

210  Tập 71 



Nếu chúng ta trách họ, đó là hành vi vô đạo đức. Trong đạo Phật nói, chư Phật Bồ tát thương 

xót họ, chứ không trách họ đâu, các ngài chỉ sanh lòng thương xót. Vì sao? Bởi họ tạo nghiệp 

này, tương lai họ sẽ phải chịu quả báo. Nghiệp nhân quả báo không ai trốn khỏi. 

Muốn  giúp  người  khác  phải  bắt  đầu  từ  đâu?  Bắt  đầu  từ  bản  thân  mình.  Trước  mình 

phải làm tốt, thì mới có thể ảnh hưởng đến người khác. Bản thân mình không làm tốt, mà đi 

khuyên người khác, thì người khác sẽ không tin. 

Xã hội ngày nay, việc tốt nhiều trở ngại, người tốt khó làm. Làm người tốt thật sự nơi 

nào cũng bị trở ngại. Làm việc xấu có người giúp, có người đồng tình, làm việc tốt rất nhiều 

chướng ngại. Nhưng nhiều chướng ngại cũng phải làm. Tín tâm kiên cố. Sống một ngày làm 

một ngày. Làm vì ai? Vì để nâng cao cảnh giới của chính mình. Như thế là đúng! Đời này 

làm người, đời sau không bị đọa lạc xuống dưới mà hướng thượng vươn lên, như thế là đúng. 

Thân tâm thanh tịnh, thân cận chư Phật Bồ tát. Trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày, 

phải thực hành những lời dạy của chư Phật bồ tát và thánh hiền. Thực hành trong cuộc sống, 

thực hành trong công việc, thực hành trong cách đối nhân xử thế tiếp vật. Thì “tha lực minh 

gia” sẽ gia hộ cho quí vị. Điều này không thể nghĩ bàn. 

 Yếu Giải vân:  Nhược chấp trì danh hiệu, vị đoạn kiến tư, tùy kỳ hoặc tán hoặc định, ư 

 đồng cư độ phân tam bối cửu phẩm. 

Đây là lời dạy của ngài Ngẫu Ích. Chúng ta niệm Phật, chấp trì danh hiệu niệm Phật. 

Chưa đoạn phiền não kiến tư hoặc. Khi niệm Phật hoặc tán niệm, hoặc  là định niệm. Định là 

công phu sáng tối, công phu cố định. Tán là bình thường, có thời gian là niệm Phật, đây gọi 

là tán niệm. Nhưng chưa đoạn phiền não kiến tư hoặc. Trong kinh Hoa Nghiêm gọi phiền não 

kiến tư hoặc là chấp trước. Trong cuộc sống sinh hoạt, chúng ta đối với ngươi, với việc, với 

vật, vẫn còn chấp trước. Chưa buông bỏ chấp trước. Công phu niệm Phật như thế, vãng sanh 

về thế giới tây phương cực lạc, ở cõi phàm thánh đồng cư. Tùy theo công phu niệm Phật của 

quí vị sâu hay cạn, và chấp trước buông được nhiều hay ít, mà phân thành tam bối cửu phẩm. 

Chúng ta hiểu được đạo lý này, nghiêm chỉnh thực hành, nâng cao chính mình, cái này 

là mang theo được. Quí vị nên biết, danh văn lợi dưỡng của thế gian không mang theo được. 

Giàu  có  bao  nhiêu, khi  chết  cũng  chẳng  mang  theo  được  đồng  nào, địa  vị  cao  cũng  không 

mang theo được, người thân của mình cũng không mang theo được. Người xưa có câu: “mọi 

thứ mang không được, chỉ có nghiệp theo  mình”. Công phu niệm Phật của chúng ta có thể 

mang theo được, nó giúp cho chúng ta nâng cao phẩm vị ở thế giới cực lạc. Cái mang theo 

được chúng ta làm nhiều một chút, nghiêm chỉnh làm, những thứ không mang theo được thì 

đừng làm. 

Tập 71  211 



Mấy hôm nay tôi đi tham vấn Ni Tây Á ở Ấn độ, tham dự luận đàm thế giới tôn giáo 

hòa bình. Tôi báo cáo với mọi người, và cùng khuyên mọi người nhất định phải làm thật sự. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm bậc mô phạm cho chúng ta. Ở Indonesia, tôi có gặp 

một số vị xuất gia của đạo Phật. Một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp. 

Điều này quí vị phải nên biết. 

Khi đức Phật còn tại thế ngày nào ngài cũng giảng kinh thuyết pháp, nhưng không có 

sách. Điều này quí vị đều biết mà. Kinh điển từ đâu mà có? Sau khi đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni niết bàn, học trò của ngài tập hợp lại, trong ký ức của mỗi người, nhớ lại và viết ra những 

điều đức khi Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế giảng dạy, lưu lại, gọi đó là kinh điển. Một 

đời đức Phật dạy chúng ta những gì? Kinh điển ngày nay chính là lời dạy của ngài. Cho nên 

không phải bảo quí vị đọc kinh, mà dạy quí vị sống như thế nào, làm người như thế nào, làm 

việc như thế nào Ngài dạy quí vị những điều này, chứ không bảo quí vị nghiên cứu nó, chẳng 

có gì để nghiên cứu cả. 

Khi đức Thế Tôn còn tại thế, ngài xuất thân từ bậc vương tử, nếu không xuất gia ngài 

sẽ làm quốc vương. Ngài xả bỏ vương vị, theo công việc giảng dạy. Khi đức Thế Tôn còn tại 

thế chức vụ của ngài là thầy giáo, suốt đời dạy học. Năm 30 tuổi khai ngộ, ngài bắt đầu dạy 

học. Năm 79 tuổi ngài niết bàn, dạy học suốt 49 năm. Thời đó không ghi chép lại, đức Phật 

không soạn bài giảng, cũng không ghi chép, học trò cũng không ghi chép. 

Tôn giả A Nan kiết tập kinh tạng. Tôn giả A Nan là vị thị giả của đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, hàng ngày theo hầu bên đức Phật. Cho nên tất cả kinh điển đức Phật giảng ngài đều 

được nghe. Ngài có trí nhớ rất tốt, nghe qua một lần là không bao giờ quên. Cho nên kiết tập 

kinh tạng để lưu truyền cho đời sau, tôn giả A Nan đã phụ trách việc này. Ngài giảng lại, mọi 

người cùng nghe, nghe rồi không ai phản đối gì nên ghi chép lại, có một người phản đối thì 

câu đó được bỏ đi. Làm niềm tin cho đời sau. 

Kinh điển ngày nay chúng ta thấy, là những lời dạy của đức Phật Thích Ca Mâu khi 

còn tại thế, ngài dạy cho mọi người, đó chính là tài liệu giảng dạy. Chúng ta nương vào kinh 

điển học tập là đúng, nương vào kinh điển tu tập, thì sẽ không khác gì khi đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni còn tại thế! 

Một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni không xây dựng một đạo tràng nào. Ngài nhập niết 

bàn ở trong rừng, chứ không phải ở trong nhà. Vì sao? Ngài muốn xây dựng đạo tràng cũng 

chẳng khó khăn, dòng họ ngài là đế vương. Xây dựng đạo tràng chẳng phải là việc dễ dàng 

sao? Trong khoảng thời gian  ngài dạy học, Ấn độ bấy giớ có 16 đại quốc vương, họ đều là 

học trò của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

212  Tập 71 



Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học vô cùng hoạt bát, ngài không hề cố chấp. Cho nên 

một  số  quốc  vương  đại  thần,  họ  có  biệt  thự,  có  hoa  viên.  Họ  mời  đức  Phật  dẫn  theo  đệ  tử 

ngài, những người này phát tâm cúng dường, đức Phật tiếp nhận. 

Như bộ kinh này được giảng ở rừng Kỳ Đà vườn Cấp Cô Độc. Là do thái tử Kỳ Đà và 

trưởng giả Tu Đạt Đa, đây là vị đại phú trưởng giả. Hai vị đó cúng dường khu vườn này, đức 

Phật đã tiếp nhận. Tiếp nhận ở đây như lời người thời nay nói, đức Phật tiếp nhận quyền sử 

dụng, chứ không tiếp nhận quyền sở hữu. Quí vị nói con có khu vườn này cúng dường cho 

Phật, Phật sẽ không nhận đâu. Đức Phật có thể ở đó mấy năm, ở đó dạy học mấy năm, sau đó 

ngài ra đi, vật trả lại chủ, trả lại cho quí vị. Vì sao? Bởi không tranh chấp. Chỉ cần có tài sản 

sẽ khiến cho con người khởi ác niệm. Họ muốn chiếm lấy, muốn khống chế số tài sản này. 

Đó là tạo nghiệp tội. Sao đức Phật có thể khiến cho người khác tạo nghiệp được? Cho nên 

một đời đức Phật không cần tài sản, ngài không có gì hết. Ngài ở đâu? ở dưới gốc cây. Ngày 

ăn một bữa, ngủ dưới gốc cây. Ngài đã sống một đời như thế. Không tranh với người, không 

tranh với đời. Tự tại biết bao! 

Ngài  làm  bậc  mô  phạm  cho  chúng  ta, là  điển  hình  viên  mãn  nhất, là  tấm  gương  hay 

nhất. Phải như thế chúng ta mới thật sự học được, cái hay của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Nếu như có tài sản, sẽ không học được gì, sẽ học sai lệch, chắc chắn tạo nghiệp. 

Phật giáo truyền vào TQ, đạo tràng ở TQ do ai xây dựng?  Đầu tiên là do đế vương xây 

dựng, tài sản này thuộc về quốc gia, chứ không thuộc về tư nhân. Sau này đại phú trưởng giả 

hộ trì Phật pháp, họ xây dựng tự viện am đường, gọi là thập phương đạo tràng, chứ không 

phải của riêng ai. Họ cúng dường cho người xuất gia, có nơi tu học để thành tựu đạo nghiệp, 

gọi là thập phương tòng lâm. 

Người  xuất  gia  không  có  của  riêng.  Ngày  nay  bị  biến  chất  rồi.  Người  xuất  gia  thời 

nay, xuất ra khỏi nhà mình, nhập vào căn nhà khác, căn nhà này còn lớn hơn nhà của mình 

nữa. Trong môi trường như vậy, làm sao tu tâm thanh tinh? Làm sao tu tâm bình đẳng? 

Tôi từ La Mã trở về, thấy được một hiện tượng, đây cũng là sự thật, chân tướng sự thật 

trước  mắt.  Trên  thế  giới,  người  tín  ngưỡng  tôn  giáo  càng  ngày  càng  ít.  Người  không  tín 

ngưỡng tôn giáo ngày càng đông. Tôi suy nghĩ, nếu cứ tiếp tục như thế, 30 năm sau, trên thế 

gian này còn tôn giáo hay không? Người trẻ không tin, người trẻ họ tin khoa học, họ nói tôn 

giáo là mê tín. Có đúng là như vậy chăng? Đúng là như vậy, tôn giáo đúng là mê tín. Chẳng 

phải bản thân tôn giáo mê tín, mà hiện này những người chịu trách nhiệm về tôn giáo mê tín, 

chứ bản thân tôn giáo không mê tín. Nếu nó mê tín thì làm sao có thể truyền đến ngày nay? 

Quí vị xem kinh điển mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng. Năm xưa ngày nào ngài 

cũng giảng, chẳng lẽ là mê tín sao? Người mê tín có thể nói được đạo lý hay như vậy sao? 

Tập 71  213 



Điều này đã cho tôi sự nhắc nhỏ rất lớn. Nếu tôn giáo không trở về với việc giáo dục, thì 

khoảng 30 năm nữa tôn giáo sẽ không còn. 

Tôi đến Indonesia tham dự hội nghị lần này, chủ yếu tôi nói về một vấn đề, “giáo dục 

tôn giáo cứu quả địa cầu”. Tôi đã nói về chuyên đề này. Hy vọng tôn giáo có thể giống như 

những người khai sáng ra nó. Những người đó nếu dùng cách nói ngày nay thì phải gọi họ là 

nhà giáo dục xã hội. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học suốt 49 năm. Mô-ha-mét dạy học 27 năm. Chúa 

Giê-su dạy học 3 năm, bị người ta hại chết. Quí vị nghĩ xem, ai trong số họ là người không 

dạy học? Kinh điển đều do những vị này giảng dạy khi đó. Cho nên người ngưỡng mộ nhiều, 

người theo đuổi  nhiều, người theo học với họ cũng nhiều. Đời đời kiếp kiếp truyền đến ngày 

nay. 

Ngày nay chúng ta cầm cuốn kinh biết đọc, chứ không biết giảng. Không hiểu ý nghĩa 

của kinh, đó chính là mê tín. Không đem đạo lý trong kinh, biến thành tư duy chính xác của 

chính mình - chánh tri chánh kiến. Không lấy những lời dạy trong kinh, để sửa đổi hành vi 

sai lầm của chúng ta. Việc này không liên quan gì đến Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và Chúa 

Giê-su, cũng không liên quan đến kinh điển được lưu truyền lại. Chính bản thân chúng ta đã 

làm sai. Do bản thân tông giáo đồ chúng ta, nhất là những người làm công việc truyền giáo, 

chúng ta đã làm sai. 

Nhất là danh văn lợi dưỡng thời nay, điều này thật đáng sợ! Trong tôn giáo tranh danh 

trục lợi. Những hành vi này không khác gì người thế gian. Người thế gian nói, chỉ có hơn chứ 

không có kém. Tôn giáo như thế còn có thể tồn tại được chăng? 

Cho  nên  lần  này  tôi  đặc  biệt  nhắc  nhở  mọi  người,  trở  về  với  việc  giáo  dục,  mỗi  tôn 

giáo đều là nhà giáo dục xã hội. Giáo dục tôn giáo dạy điều gì? Dạy luân lý, đạo đức, nhân 

quả. Đúng lúc giáo dục xã hội hiện nay thiếu những điều này. Giáo dục tôn giáo bù đắp lại, 

thì xã hội này có thể phục hồi trở lại an định, thế giới phục hồi hòa bình. Đó là tôn giáo cống 

hiến cho xã hội. Ngoài việc này ra, tôn giáo đối với xã hội, đối với nhân loại có lợi ích gì? 

Hàng ngày bảo mọi người cầu nguyện, việc cầu nguyện người thường không biết, họ 

cho rằng đó là hành vi mê tín. Cũng may khoa học ngay nay đã chứng minh, việc cầu nguyện 

thật sự có lợi ích, họ đã chứng minh cho ta thấy. Nhưng đại đa số con người vẫn chưa tin. 

Nhất định phải dạy học, phải phục hồi nền giáo dục, giáo dục tôn giáo. Những năm gần đây 

chúng tôi làm việc giáo dục tôn giáo. 

Tôi xuất gia rất may mắn được Chương Gia đại sư hướng dẫn, học theo đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. Suốt đời tôi đi theo con đường này, học tập theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm. năm 30 tuổi ngài bắt đầu giảng 

214  Tập 71 



dạy.  Còn  tôi  33  tuổi  xuất  gia,  vừa  xuất  gia  là  đi  dạy  ở  phật  học  viện,  bắt  đầu  giảng  kinh. 

Giảng đến nay là 52 năm rồi. Học theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni, không có đạo tràng, hai 

bàn tay trắng. 

Đạo tràng nhỏ này, do một số cư sỹ ở Hongkong, phát tâm xây dựng, do hội quản trị 

quản lý. Khi chúng tôi ở Hongkong thì mượn nơi này làm chỗ giảng kinh. Tôi ở Bào Mã Địa, 

do lão cư sỹ Trần, cũng là người ở đây phát tâm. Đạo tràng 11 tầng này do ông ấy mua và 

cúng dường, tôi ở phòng của ông ấy. Ông ấy cho tôi mượn, tôi có quyền sử dụng, ông ấy có 

quyền sở hữu. Tôi không ở nữa thì trả lại cho ông ấy, rất tự tại. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có trí huệ, chúng ta học với ngài cũng là hưởng phước rồi. 

Tôi ở phòng của ông ấy, ông đưa cho tôi chiếc chìa khóa, tất cả mọi chi phí đều do ông quản 

lý, tôi không phải lo. Tôi cũng không biết mỗi tháng  chi tiêu hết bao nhiêu tiền điện nước, 

tôi không biết gì hết, tốt! Đi ra khóa cửa, khi về mở cửa, quí vị nghĩ xem tự tại biết bao! 

Nếu ông ấy tặng cho tôi căn nhà này tôi có nhận không? Không! Vì sao? Mệt lắm! Có 

nhà rồi có cần chi tiêu chăng? Phiền phước biết bao! Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tối ngủ dưới 

gốc cây. Sáng suốt cực kỳ! 

Cho nên nhất định không được lụy vào thế duyên, như thế là sai lầm. Phải nhảy ra khỏi 

hầm lửa này. Bản thân mình phải nhảy ra khỏi, không bị nó làm phiền. Tâm chúng ta an định 

ở kinh giáo. Hàng ngày học tập, hàng ngày chia sẻ cùng các bạn học. Điều này năm xưa thầy 

Phương Đông Mỹ có nói với tôi, là sự hưởng thụ tối cao của con người. 

Chúng ta đọc tiếp mấy câu dưới. 

 Khả kiến chúng sanh đản năng tín nguyện trì danh, quyết khả vãng sanh bỉ quốc phàm 

 thánh đồng cư độ, thật bất đãi trì chí sự nhất tâm bất loạn, hoặc lý nhất tâm bất loạn. 

Mấy câu này rất quan trọng. Sự nhất tâm bất loạn, nghĩa là đoạn được kiến tư phiền 

não.  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  là  đoạn  được  vô  minh  phiền  não.  Không  dễ  dàng  đâu.  Chỉ  cần 

chúng ta đạt đến cõi phàm thánh đồng cư. Những điều chúng ta làm ngày nay chắc chắn có 

thể đạt được, tín nguyện trì danh. Chúng ta thật tin, thật sự phát nguyện cầu sanh về thế giới 

cực lạc, chắc chắn được vãng sanh. 

 Trì danh pháp môn diệu dụng, hòa bàn thác xuất, túc chứng hội bổn thật đại hữu công 

 ư thánh giáo dã. 

Thánh giáo là lời chỉ dạy của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Hội bổn có hai hội bổn. Cư 

sỹ Hạ Liên Cư đã cống hiến cho chúng ta rất lớn. Tiểu bổn hội bổn và hội bổn đại bổn kinh 

Vô Lượng Thọ. Chúng ta nương vào hai bổn này để học tập, tu hành. Tu hành nghĩa là sửa 

Tập 71  215 



đổi quan niệm sai lầm của chúng ta, sửa đổi ngôn ngữ hành vi sai lầm của chúng ta, thì đời 

này chắc chắn chúng ta được vãng sanh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

Tập 72 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:7 tháng 7 năm 2010 

Địa Điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hong Kong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem "Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải" hai hàng cuối cùng trang 62. 

 Ât.  Đồng  loại,  phàm  xướng  đạo  ức  niệm  Di  Đà  nguyện  sanh  Cực  Lạc  chi  kinh  điển  quân 

 thuộc đồng loại, kỳ trung diệc hữu thân sơ, dĩ trì danh niệm phật vi thân, kỳ tha vi sơ. 

Trước nói rõ, cùng một bản kinh ngoài đồng bộ ra còn có đồng loại. Dưới đây  Hoàng 

lão cư sĩ nêu ra cho chúng ta thấy.   



Bộ thứ nhất trong đồng loại "  Phật thuyết quán Vô Lượng Thọ Kinh",  kinh này cùng với 

2 kinh Đại bản, Tiểu bản ở trên gọi chung là Tịnh Độ Tam Kinh, là kinh điển quan trọng  

nhất của Tịnh Độ tông, gọi chung là Tịnh Độ Tam Kinh. 

        “Nãi  Tịnh  Tông  cơ  bản  kinh  điển  cụ  đàm  thập  lục  diệu  môn”.   tức  là  16  pháp  quán, 

“khuyến đạo quán tưởng niệm Phật dữ trì danh niệm Phật”.  „Thập Lục Quán kinh‟ là 1 bộ 

kinh quan trọng nhất của Tịnh Độ tông, chúng ta có thể nhận định như vậy. 

“Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh” là khái luận Tịnh Độ tông, từ các phương diện đến 

giới thiệu pháp môn này, kinh A Di Đà là bản  kinh nhỏ, rất tiện để thọ trì, cho nên hơn 1000 

năm nay, người tu Tịnh Độ đều đem bản kinh này làm thành khóa tụng buổi sáng và tối, vô 

cùng giản đơn, đây là từ bi vô lượng của đức Thế Tôn, đích thực cho chúng ta 1 pháp môn, 1 

phương pháp rất dễ tu học. 

„Thập  Lục  Quán kinh‟  tức  là  Vô  Lượng Thọ  Phật  kinh, trong  kinh  giảng về 16  loại 

quán pháp, trong đó có quán tưởng niệm Phật, có quán tượng niệm Phật, có trì danh niệm 

Phật.    Cuối  cùng  quán  thứ  16  là  trì  danh  niệm  Phật,  càng  ở  sau  cùng,  pháp  môn  này  càng 

quan trọng. Thời xưa Trung Quốc và Ấn Độ đều có quan điểm này, cái tốt nhất, cái thù thắng 

216  Tập 72 



nhất là đặt ở sau cùng. Trong biểu diễn văn nghệ như tuồng hát, vở kịch hay nhất thường xếp 

ở sau cùng, khiến khán giả càng xem càng có hứng thú. Nếu như vở kịch hay nhất diễn trước, 

xem xong rồi, vở sau không bằng vở trước thì mọi người không xem mà bỏ đi, cái hay nhất 

nên xếp ở sau cùng. 

Vậy chúng ta hiểu rằng trong 16 quán, đem trì danh niệm Phật xếp ở sau cùng, như 

thế biết được phương pháp tu học của Tịnh Độ tông, trên thực tế trì danh thù thắng hơn quán 

tưởng và quán tượng. Vì sao vậy? những kinh này trước đây tôi đã giảng qua rồi. Khi tôi học 

quán kinh, đã từng hỏi thầy Lý, hỏi ông ấy về quán tưởng, quán tượng trong 16 quán, còn 

thật tướng niệm Phật thì chưa đề cập đến. 

Quán tưởng có 14 loại, Trí Giả đại sư đời nhà Đường tu quán tưởng Niệm Phật mà 

được  vãng  sanh,  cho  nên  pháp  môn  này  cũng  được  truyền  đến  Hàn  quốc  và  Nhật  Bản.  Ở 

Trung Quốc tu pháp môn quán tưởng không nhiều, tôi hỏi Thầy tại sao như vậy? Thầy  nói 

với tôi rằng, vì quán tưởng không dễ thành tựu! ví dụ quán thứ nhất, quán tưởng mặt trời, cái 

gì gọi là thành tựu? bạn mở mắt nhìn buổi hoàng hôn mặt trời xuống núi, vậy thì mặt trời ở 

trước  mặt  quí  vị, quí  vị  thật sự  nhìn  thấy  được, khi nhắm  mắt  lại,  cảnh  tượng này  cũng  ở 

trước mặt bạn, thử xem đến lúc nào bạn mới quán thành được? thật sự quán thành rồi vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc Tây Phương, thì phải đem các thứ này bỏ đi, không đem nó bỏ đi, 

không đem nó bỏ đi thì ta chấp tướng rồi “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” quí vị phải 

bỏ  nó  đi,  bỏ  các  thứ  này  đi  thành  tựu  hơn  quán  tưởng,  khỏi  phải  mất  công,  khỏi  phải  khó 

khăn. 

Thầy  nói, niệm  Phật  tốt, niệm  Phật  chỉ  cần  1  câu  danh  hiệu,   muốn  buông  bỏ  thì  rất 

đơn giản, buông bỏ dễ hơn quán tưởng nhiều.Thiết nghĩ cũng có  lý, cho nên cần ghi nhớ, câu 

nói  này  trong  kinh là  nguyên  tắc  chung, cương lãnh  chung, phàm  sở  hửu tướng  giai  thị hư 

vọng. 

Tại  sao  bảo  ta  phải  tu  quán?  Nghĩa  là  bảo  ta  phải  đem  các  tạp  niệm  khác  trừ  bỏ  đi, 

giống như chúng ta nhứt tâm xưng niệm, nhứt tâm này mới có thể vãng sanh, nhưng không 

phải nói là nhứt tâm bất loạn, nhứt tâm bất loạn đương nhiên là phẩm vị cao rồi. Sự nhất tâm 

bất loạn sanh Phương Tiện Độ, lý nhứt tâm bất loạn sanh Thật Báo Độ. Chúng ta ngày nay là 

người mới học đạo, có thể sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ đã là thành công rồi, cho nên đại 

sư Ngẩu Ích ở trong Yếu Giải khuyên chúng ta, đại sư lấy bản thân mình làm ví dụ: tôi một 

đời cầu sanh Tịnh Độ chỉ hi vọng được vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ hạ hạ phẩm thì 

tôi đã rất hài lòng rồi, đây là Ngài thị hiện cho chúng ta xem, vãng sanh Phàm Thánh Đồng 

Cư Độ hạ hạ phẩm không khó. Đại sư Thiện Đạo nói “vạn tu vạn nhân khứ”, một người cũng 

không rớt lại. 

Tập 72  217 



Niệm pháp như thế nào? Vẫn là cần nhứt tâm xưng niệm, điều này cũng rất quan trọng, 

tức là khi niệm Phật không để vọng tưởng xen lẩn, không thể có vọng niệm, đây gọi là nhứt 

tâm, khi đạt được nhứt tâm, không nghi ngờ, không xen lẩn,  gọi là nhứt tâm. Cho nên thật sự 

muốn cầu sanh về thế giới Tây phương Cực Lạc, chúng ta nhất định phải biết thế giới này, 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật A Di Đà khuyên chúng ta, tất cả chư Phật trong 10 phương 

3 đời đều dị khẩu đồng âm khuyên chúng ta, nếu không phải hết sức thù thắng, thì Phật có 

khuyên  chúng  ta  không?  Cơ  hội  khó  gặp!  chúng  sanh  ngu  si  cho  rằng  pháp  môn  này  đơn 

giản, đại khái không cao siêu lắm, cần cầu pháp môn khác, cho rằng pháp môn khác cao siêu 

hơn  pháp  môn  này,  vậy  là  sai  rồi,  càng  thù  thắng  càng  đơn  giản,  cổ  kim  trong  ngoài  đều 

không ngoại lệ, đơn giản nhất là tối thắng nhất. 

Ở trước trong phần khái yếu đã giảng tường tận rồi. Trì danh niệm Phật là xưng tánh 

khởi tu. Lấy quả địa giác của Như Lai làm nhân địa tâm của chúng ta, nhân quả không hai, 

điều này quá thù thắng . Chúng ta nhất tâm hướng đến thì có thể buông bỏ thế gian, danh văn 

lợi dưỡng, ngũ dục lục trần trong  thế gian này, như người xưa đã nói, đây là mùi vị của thế 

gian, thông thường mọi người tham luyến, vị thế gian không đậm bằng pháp vị ! đậm nhất 

trong  vị  pháp  là  trì  danh  niệm  Phật.  Tại  sao  bạn    niệm  không  được?    trì  danh    mà  không 

thưởng thức được mùi vị của pháp, không thưởng thức được mùi vị, vì thế quí vị thoái tâm. 

Tại sao  không thưởng thức được mùi vị của pháp? Vì khi niệm Phật có nghi ngờ có xen tạp, 

nghi  ngờ  pháp  môn  này  có  phải  là  thù  thắng  nhất  hay  không?  Pháp  môn  này  có  thật  hay 

không?  Tôi  có thật được  vãng  sanh không?  Thật có  thế giới Cực  Lạc  không? do nghi  ngờ, 

hoài nghi. 

Điều thứ hai là tham luyến danh văn lợi dưỡng của thế gian không bỏ được. Cho nên 

quí vị siêng năng niệm Phật, nếu niệm bao nhiêu năm mà không đạt được pháp hỷ, mà không 

nếm được pháp vị, thì nguyên nhân ở chổ này. 

Đề kinh của“Vô Lượng Thọ kinh” hay, nửa đoạn trên là nói về quả báo, nửa đoạn dưới  

nói về tu nhân. Ta tu như thế nào? Tu nhân nói đến 5 chữ “thanh tịnh bình đẳng giác”, người 

học Phật chúng ta tu gì? Tu thanh tịnh tâm. Dùng phương pháp nào? 8 vạn 4 ngàn pháp môn 

đều là tu thanh tịnh tâm, đều là tu bình đẵng tâm, đều là tu giác.  Đạt được thanh tịnh tâm thì 

quí vị chứng được quả vị A La Hán. Đạt được bình đẳng tâm là thành Bồ Tát rồi. Đại triệt đại 

ngộ, đó tức là giác, nghĩa là đã thành Phật. Quí vị tu nhân, quả báo đạt được là gì? Đại thừa, 

đại thừa là trí huệ. “Hoa Nghiêm kinh” nói: „tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí huệ của 

Như Lai‟. Đại thừa là trí huệ, vô lượng thọ là đức, trang nghiêm là tướng, ta hoàn toàn đạt 

được. Đạt được thanh tịnh tâm, vãng sanh thế giới Tây phương Cực Lạc là ở Phương Tiện 

Hữu Dư độ, thanh tịnh tâm không dễ gì đạt được, đạt được bình đẳng tâm thì phá được 1 màn 

vô minh, chứng được 1 phần pháp thân, sanh về thế giới Cực Lạc Thật Báo Trang Nghiêm 

218  Tập 72 



độ. Trong Hoa Nghiêm kinh, Bồ Tát Sơ Trụ trở lên, pháp thân đại sĩ, giống như thành Phật 

rồi, điều này khó, đây đều cần phải niệm đến nhất tâm bất loạn. 



Sự thù thắng nhất của Tịnh Độ tông là Phàm Thánh Đồng Cư độ, vô cùng thù thắng. 

Nếu  chúng  ta  thật  sự  muốn  cầu  vãng  sanh  đến  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  thì  mỗi  người 

quyết định đều có thể đạt được, thù thắng nhất là chổ này. 



Thế giới Cực Lạc và các thế giới khác không giống nhau, thật giống Hoa Nghiêm kinh 

nói “nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”, sanh đến Đồng Cư độ đồng thời cũng giống như 

sanh đến Phương Tiện độ và Thật Báo độ. Vì sao? Vì ở nơi ấy không có không gian duy thứ, 

không giống các quốc độ của chư Phật khác, các quốc độ của của chư Phật khác thực sự có 

không gian duy thứ, không đồng không gian duy thứ thì quí vị nhìn không thấy, thế giới Cực 

Lạc không có. Cho nên mặc dù chúng ta sanh đến Đồng Cư độ, hạ hạ phẩm vãng sanh đến 

thế giới Cực lạc, ta cũng có thể nhìn thấy Bồ Tát Quan Âm và Bồ Tát Thế Chí, ta cũng có thể 

nhìn thấy Bồ Tát Văn Thù và Bồ Tát Phổ Hiền. Các vị ấy ở đâu? Họ ở Thật Báo độ, các vị 

đại Bồ Tát này ở Thật Báo độ cùng với Phàm thánh Đồng Cư độ hạ hạ phẩm, cũng luôn luôn 

ở chung 1 chổ, nhân duyên  này khó có được lắm! ta thường thân cận các Ngài, thường nghe 

các Ngài dạy bảo thì tiến bộ rất nhanh, sẽ không thối lui, không có nguyên nhân thối lui, chỉ 

có hướng lên cao thêm mà thôi. Chư Phật Như Lai là  Thầy giáo, chư đại Bồ Tát là học trò, 

quí vị đi đâu tìm cho ra môi trường tu học như thế này được? 



Sanh đến thế giới Cực lạc quyết định 1 đời thành Phật, thọ mạng dài- vô lương thọ, quí 

vị nghĩ xem nhân duyên này thù thắng quá, không gặp được là không có phương pháp, sau 

khi  gặp  rồi  mà  ta  còn  luyến  tiếc  thế  gian  này  thì  sai  rồi.  Ở  thế  gian  này  chỉ  cần  một  việc 

không buông bỏ thôi thì cơ duyên một đời này luống qua vô ích. Cho nên chúng ta phải triệt 

để buông xã, một mảy may cũng không luyến tiếc. 



Chúng ta sống ở thế gian này, điều quan trọng nhất là cầu được vãng sanh, trước khi 

chết, thân thể vẫn chổ này. Cần học Bồ Tát, cố gắng cố gắng khuyên bảo người khác. Phật độ 

người  có  duyên,  quí  vị  khuyên  người,  họ  chịu  tin  tưởng,  chịu  phát  nguyện,  thì  người  này 

được độ rồi, quí vị đã giúp họ thành Phật . Quí vị  đã thành tựu cũng giúp được người khác 

thành tựu, quí vị giúp người khác càng nhiều càng tốt. Bồ tát Đại Từ dạy chúng ta rằng: ta có 

thể thật sự  khuyên được 2 người vãng sanh, mạnh hơn tự mình niệm Phật. Nếu quí vị có thể 

khuyên 10 người, 20 người,bạn đến thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà cần lời nói của người 

nhân gian chúng ta, nhất định khen ngợi quí vị. Mang theo càng nhiều càng tốt, đây là trong 

kinh Phật nói không giả chút nào. 



Ngoài việc tự mình niệm Phật cầu vãng sanh ra, hãy cố gắng giúp người khác, khuyên 

bảo người khác, khuyên như thế nào? Phải hiện thân thuyết pháp, khi chết không bệnh hoạn, 

Tập 72  219 



biết trước giờ chết, không bị đau đớn, mình vãng sanh như vậy,  mọi người nhìn thấy, đây là 

thật chứ không phải giả. 



Hồi trẻ trước khi tôi còn chưa đến Đài Loan, Ở Hong kong mẫu thân của Hà Thế Lễ, 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Phụ thân tước sĩ Hà Đông ở Hong kong rất có địa vị, toàn bộ 

gia đình họ là tín đồ Cơ Đốc giáo thuần thành, dẫu sao họ còn chịu ảnh hưởng nền văn hóa 

truyền thống xưa, cho nên đối với mẫu thân rất hiếu thảo. Trong nhà có lập bàn Phật, người 

nào tu người đó, người mẹ hằng ngày niệm Phật, họ thì ngày chủ nhật đến giáo đường, gia 

đình này rất hòa thuận, có sự giáo dục của truyền thống xưa, khiến họ sống với nhau hòa 

thuận vui vẽ,  khi người mẹ qua đời, liền mở 1 đại hội vãng sanh, bà lão biết trước giờ chết, 

khi chết bà chết trong tư thế ngồi, báo cho giới báo chí Hong kong những tin tức này, ngày bà 

chết, ai cũng đến xem, thật đã chết rồi, cho nên các đài phát thanh đều phát tin, thời đó chưa 

có ti vi như bây giờ, đó là hơn 30 năm về trước. bà ấy chết đi, cả gia đình Hà Thế Lễ niệm 

Phật. Quí vị thấy đó, không cần nói năng biểu diễn cho họ xem, quí vị thấy đây là thật chứ 

không  phải  giả,  sau  đó  họ  đem  nhà  cửa  của  mình  hiến  dâng,  tức  là  Đông  Liên  Giác  Uyển 

ngày nay, Đông Liên Giác Uyển là nhà của tước sĩ Hà Đông hiến cúng làm đạo tràng Phật 

giáo.  Cả  đời  bà  lão  không  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nhưng  lần  biểu  diễn  này  độ  được  bao 

nhiêu người! khiến cho bao nhiều người niệm Phật nhìn thấy sanh khởi lòng tin, không giả 

chút nào. Giống  như  loại phương  pháp này, tự  mình  thành  tựu  cũng  thành  tựu  người  khác, 

đâu đâu cũng như vậy. 



Đây là khoảng hơn 40 năm trước, tôi dạy học ở Phật Quang Sơn, Ở đó có một công 

nhân, công trình của họ là kết thúc trong 1 năm  không gián đoạn, công nhân làm việc ở Phật 

Quang Sơn là người bản xứ. Một hôm buổi tối chúng tôi dẫn theo mấy học trò, ánh trăng rất 

đẹp, chúng tôi ngồi trên bãi cỏ thảo luận Phật pháp, người công nhân này đến chổ chúng tôi, 

cũng đến nghe pháp, nghe một lúc anh ta nói với chúng tôi, khuyên chúng tôi niệm Phật, anh 

ta nói niệm Phật là thật, không  giả chút nào, anh ta đã tận mắt nhìn thấy láng giềng của anh 

ta, là 1 bà lão niệm Phật 3 năm, vãng sanh trong tư thế đứng, người bà lão rất từ bi, có lòng 

quan tâm, vui vẻ giúp đở người khác, bà ấy không đi học, không biết chữ, bà lạy Phật, lạy Bồ 

Tát, cũng lạy thần, bà lạy hết cả, thường thường đi miếu hội. 3 năm trước bà cưới về đứa con 

dâu, người con dâu này có hiểu đôi chút Phật pháp liền khuyên mẹ chồng chuyên tâm niệm A 

Di Đà Phật, không cần đi đâu lễ lạy cả, bà mẹ chồng có thiện căn, bà nghe theo lời khuyên 

của con dâu, liền thiết lập bàn Phật ở trong nhà, mỗi ngày đều niệm A Di Đà Phật. Niệm “A 

Di Đà Phật”, không tham gia các miếu hội nữa, chuyên tu Tịnh Độ 3 năm. Bà mất vào buổi 

tối, khi ăn cơm bà lão nói với những trong nhà nói rằng, các con ăn cơm trước, đừng đợi mẹ 

nghe, rồi bà đi tắm, bà thật sự đã đi tắm, nhưng con trai và con dâu rất hiếu thuận nên vẫn đợi 

bà, đợi rất lâu mà không thấy bà ra liền đi vào xem sao, thấy mẹ đã tắm xong rồi, gọi thì 

không nghe tiếng trả lời nên đi tìm bà, cuối cùng thấy bà đứng trước bàn Phật, mặc áo tràng 

ngay ngắn, trên tay cầm tràng hạt, mặt đối trước tượng Phật, gọi bà không trả lời liền đến bên 

220  Tập 72 



cạnh nhìn kỷ, bà đã mất. người công nhân này nói với chúng tôi là tận mắt nhìn thấy, không 

chút giả dối, khuyên chúng tôi phải niệm Phật, phải cầu sanh Tịnh Độ. 



Ở Đài Nam, người ở làng Tướng Quân , bây giờ chúng tôi nhắc đến sự việc này, vẫn 

còn rất nhiều người biết, còn nhớ rất rỏ ràng. Cho nên tự mình làm là cảm hóa người khác, 

quyết  định  không  để  bỏ  lở  cơ  hội.  Trì  danh  niệm  Phật  là  quán  cuối  cùng  trong  Thâp  Lục 

Quán kinh. Thứ 16 là trì danh niệm Phật, khuyên chúng ta trì danh niệm Phật, cho nên thù 

thắng hơn quán tưởng và quán tượng niệm Phật. dễ dàng mà vẫn thù thắng. 



Thứ 2  A Di Đà Phật Cổ Âm Thanh Vương Đà La Ni kinh,  khuyến đạo  trì danh.  trong 

kinh cũng dạy người trì chú, chú này là chú vãng sanh, có người học. Lúc trẻ tôi giảng kinh ở 

Đài Bắc, có 1 lão cư sĩ, tuổi trẻ đã học Phật, lúc đó tôi ra giảng kinh là khoảng trên 30 chưa 

đến 40 tuổi, lão cư sĩ này khoảng hơn 15 tuổi, cậu ta nhìn thấy trong kinh giảng đọc  đủ 30 

vạn biến chú vãng sanh là có thể thấy được Phật A Di Đà, cậu ta làm thật, mất một khoảng 

thời gian rất dài, đọc đủ 30 vạn biến, cậu ta đến nói với tôi rẳng, Pháp sư Tịnh Không, trong 

kinh nói đọc 30 vạn  biến thì có thể nhìn thấy Phật A Di Đà, tôi đọc  đủ 30 vạn biến rồi sao 

vẫn chưa thấy Phật? cậu ta đã khởi sanh vấn đề, phương pháp đcọ 30 vạn biến như thế nào. 

Điểm này quí vị phải chú ý , niệm Phật, đcọ chú , đcọ kinh đều là 1 tiêu chuẩn. 



Chí  Bồ  Đại  Thế  Tát nói  “  đô  nhiếp  lục  căn, tịnh  niệm  tướng  đoạn”, đây  gọi  là  niệm 

Phật, ta niệm 30 vạn biến chú vãng sanh, khi niệm chú vẫn còn vọng tưởng, khi niệm chú còn 

nghĩ xem có linh hay không linh, như vậy là có vấn đề rồi, làm hỏng hết công phu niệm chú 

của  quí  vị  rồi,  cho  nên  người  xưa  nói:  đcọ  kinh  không  bằng  đcọ  chú, đọc  chú  không  bằng 

niệm Phật. vì sao? Càng đơn giản càng dễ nhiếp tâm. Kinh văn rất dài, niệm 1 biến từ đầu 

đến cuối có thể không khởi vọng niệm được không? thật sự không khởi vọng niệm mới gọi là 

công phu. Trong khi đọc bộ kinh này có rất nhiều tạp niệm trong đó, làm hỏng hết công đức 

của quí vị, không phải hoàn toàn không có giảm từ từ, cho nên lời chú ngắn, dễ dàng nhiếp 

tâm,  nhưng  danh  hiệu  Phật  ngắn  nhất,  chỉ  4  chữ  A  Di  Đà  Phật,  hy  vọng  trong  4  chữ  này 

không có tạp niệm, cái này dễ hơn chú vãng sanh nhiều, chú vãng sanh khó hơn niệm Phật. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, nhất định phải yêu cầu chính mình, thời khóa sáng chiều cũng 

tốt, ngày thường tán niệm cũng cần chú ý không xen tạp, phải chú ý điều này. 



Khi suy nghĩ vấn đề gì nên dừng niệm Phật, sau khi suy nghĩ xong rồi thì niệm danh 

hiệu Phật trở lại, không thể vừa niệm Phật vừa nghĩ đến sự việc, vừa niệm Phật vừa làm việc, 

nếu  công  việc  đó  không  cần  trí  óc  thì  được,  không  trở  ngại  gì,  nếu  phải  suy  nghĩ  thì  ảnh 

hưởng đến việc niệm Phật, điều này chẳng thể không biết được. 



Tuyệt đối không được nói: pháp môn có vấn đề, kinh chú có vấn đề, cái đó không có 

vấn đề, mà là chính chúng ta dụng tâm không đúng, vấn đề phát sanh là ở chổ này. Đây là nói 

Tập 72  221 



đến trì chú, trên thực tế người xưa nói rất hay, 4 chữ A Di Đà Phật này là tiếng Phạn, không 

có dịch ra, giống như chú vậy! đạo lí này không thể không biết được. 



Thứ 3  “Hoa Nghiêm kinh Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm”,thập đại nguyện vương, đạo 

 quy  cực  lạc,  cho  nên  người  hậu  sanh  này  là  Ngụy  Nguyên,  tức  là  Ngụy  Mặc  Thâm  đem 

quyển Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm -quyển cuối cùng, rút ra từ “Hoa Nghiêm kinh” phụ ở 

phía sau Tịnh Độ Tam kinh, gọi là Tịnh Độ Tứ kinh. Nếu như sau này quý vị ở đâu đó thấy 

Tịnh Độ Tứ kinh thì biết rằng vì sao có thêm 1 kinh, có thêm Hạnh Nguyện phẩm. Thời đại 

Hàm Phong cư sĩ Ngụy Mặc Thâm thêm vào trong đó. 



Thứ 4  “Hậu Xuất A Di Đà Phật Kệ kinh”,  bộ này toàn bộ là kệ tụng, gồm có 56 câu, 

trong ấy có hai câu thế này:  Phát nguyện dụ chư Phật, thệ nhị thập tứ chương.  Phát nguyện 

này là Phật A Di Đà Phát nguyện. Dụ tức là nói với tất cả chư Phật Như lai, trên thực tế tức là 

hôm  nay  chúng  ta  nói  Ngài  làm  báo  cáo,  báo  cáo  với  chư  Phật.  ngài  phát  nguyện  lớn,  24 

nguyện.  Dữ bản kinh Hán Ngô lưỡng dịch trung, A Di Đà nhị thập tứ nguyện tương đồng. 

    

Thứ 5  “Thủ Lăng Nghiêm Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông chương”khuyến 

 đạo chúng sanh ức Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai tất định kiến Phật, dĩ niệm Phật tâm, 

 nhập vô sanh nhẫn.  Ngài dạy chúng ta phương pháp niệm Phật “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương tục”, đều là trong chương Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thôngdạy. 



Thứ 6  “Bát Châu Tam Muội kinh”hậu Hán Nhụct Chi tam tạng Chi Lâu Ca Sấm dịch, 

kinh này còn có 1 tên khác gọi là  “Đại Phương Đẳng Đại Tập Hiền Hộ kinh”  đây là bộ kinh 

dị dịch, cũng là đồng 1 bản tiếng Phạn nhưng không đồng bản dịch. 



 Kinh chủcửu thập nhật vi nhất kỳ, bất tọa bất ngọa, tu Phật lập Tam muội. Pháp môn 

này  không  dễ  tu, vì  sao  vậy?  một  kỳ  là  90  ngày  tức  là  3  tháng.  3  tháng  không  ngủ,  không 

được ngồi, chỉ đi, nhiểu Phật, được đi , được đứng , không  ngồi, không nằm . Tu pháp môn 

này phải có sức khỏe tốt, trẻ tuổi có thể được, tuổi lớn rồi thì rất khó khăn, khoảng dưới 40 

tuổi thì được. 40 tuổi trở lên thể lực không tốt, quí vị sẽ không  tu được. 



Chúng ta thấy trong kinh Hoa Nghiêm Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham vấn, tham vấn, 

vị thứ nhất là tỳ kheo Cát Tường Vân, Ngài tu là pháp môn này, gọi là “Phật lập tam muội”, 

chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh tây Phương Tịnh Độ. Cho nên xem 53 lần tham vấn này 

dụng ý rất sâu! Trung Quốc và Ấn Độ đều có khái niệm như vậy, vào trước là chủ. Thiện tài 

trong hội Văn Thù Bồ Tát thành tựu trí tuệ căn bản, thành tựu trí tuệ căn bản như thế nào? 

chấp trước được buông xã, đắc tâm thanh tịnh. Phân biệt được buông xã, đắc tâm bình đẳng, 

vọng tưởng được buông xã, khởi tâm động niệm được buông xã, thành vô thượng chánh đẳng 

giác. Trên đề kinh này, ngài đạt đã được thanh tịnh bình đẳng giác. Người xưa nói: đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trong hội Hoa Nghiêm đây là sơ trụ Bồ Tát, pháp thân đại sĩ. 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  trong  hội  Bồ  Tát  Văn  Thù  chứng  được  quả  vị  này,  là  Sơ  trụ  của  Viên 

222  Tập 72 



Giáo, cho nên thầy giáo biểu Ông đi tham học, quí vị phải biết, điều kiện chân chánh tham 

học là chổ này, chưa kiến tánh thì không có tư cách để tham học, minh tâm kiến tánh mới có 

tư cách tham học. 



Dụng ý tham học ở chổ nào? Tham học là phá trừ tập khí vô minh, vô minh được phá 

rồi,  khởi  tâm  động  niệm  được  buông  xã  rồi,  vẫn  còn  tập  khí,  tập  khí  phải  làm  sao?  Trong 

tham học phải đoạn trừ tập khí, cho nên tham học gọi là trải sự luyện tâm, lúc đó phải chịu 

được sự khảo nghiệm. không kể thuận cảnh hay nghịch cảnh, thầy giáo khích lệ quí vị đi tiếp 

xúc, cảnh giới bên ngoài không ảnh hưởng bạn. Ở trong tất cả cảnh giới, có thể đem tập khí 

vô thỉ vô minh của quí vị tự nhiên loại bỏ đi. Thành tựu Phật quả cứu cánh viên mãn. Cho 

nên  53  lần  tham  vấn,  53  vị  đó  đều  là    Bồ  Tát,  là  Phật  cả.  Vậy  thiện  tri  thức  không  phải  1 

người bình thường, là chư Phật Như Lai hóa thân đến. Hóa thân thế nào? Nam nữ lớn nhỏ, 

các ngành các nghề. Trong đó có thiện có ác. Trên thực tế thì xã hội ngày nay, chúng ta bước 

vào  xã hội, từ sáng đến tối tiếp xúc với những người này, đó là 53 lần tham vấn. Mắt chúng 

ta thấy sắc, tai nghe tiếng có thể không động tâm chăng? Nếu có thể không động tâm, không 

khởi tâm, không động niệm thì mới có tư cách tham học. nếu một khi khởi tâm động niệm lúc 

đó  bị  cảnh  giới  chuyển  rồi.  Cho  nên  tham  học  không  phải  là  chuyện  đơn  giản.  Tham  học 

thành tựu hậu đắc trí, căn bản trí là bát nhã vô trí, đó là gì? Đó là định công, đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, căn bản trí. Tham học thì sao? Tham học là hậu đắc trí, vô sở bất tri. Có 

phải học vô sở bất tri ở trong cảnh giới hay không? không phải vậy, cảnh giới hiện tiền, trí 

tuệ ta sanh khởi, không có cảnh giói, tâm địa trong sạch, một chút suy nghĩ cũng không có, 

không phải học từ bên ngoài, không phải vậy, cái này không được nghĩ sai. Khi đối diện với 

tất cả các cảnh giới, tự nhiên ta phát sanh trí huệ để đối ứng nó, Quyết định không sanh phiền 

não. Phiền não là gì? Là thất tình ngũ dục, thuận cảnh sanh tham ái, ngịch cảnh sanh oán hận, 

không sanh cái này, nó sanh trí tuệ, chúng ta không thể không biết những đạo lý này. 



Ngày nay chúng ta có tham học chăng? không có, chúng ta tùy duyên tùy biến. Thiện 

Tài Đồng Tử tức là trong “Hoàn Nguyên Quán”, trong tứ đức nói tùy duyêndiệu dụng, diệu 

dụng là sanh trí huệ, quyết định không sanh phiền não. Cho nên lần cuối cùng trong 53 tham 

vấn là đạo sư Cực Lạc, thập đại nguyện vương Bồ Tát Phổ Hiền, chúng ta xem biểu pháp của 

Ngài- thỉ chung, đây nói rõ ,Thiện Tài Đồng Tử học pháp môn gì? Từ đầu đến cuối tu pháp 

môn niệm Phật, giống như thầy giáo niệm A Di Đà Phật cầu sanh tịnh Độ, nói cho chúng ta 

sự việc như vậy. tiếp xúc với tất cả thế giới Ngài mới có thể  rộng độ chúng sanh, không có 

pháp môn nào mà Ngài không biết, chỉ cần tiếp xúc là hiểu rõ. Sanh trí huệ không sanh phiền 

não. 



 “ Thiên Thai xưng chi vi thường hành tam muội”, đây là lời Trí Giả đại sư xưng tán 

họ. “ xướng danh quán niệm”, xướng danh tức là niệm Phật, quán niệm Phật A Di Đà. 

Tập 72  223 





Thứ  7,  Vãng  Sanh  Luận,  Bồ  Tát  Thiên  Thân  tạo,  xướng  Ngũ  Niệm  pháp  môn,  cầu 

 sanh Tịnh Độ, Tịnh Độ tông Tam kinh nhất luận, Nhất luận là bộ này, đây là kinh điển cơ bản 

của Tịnh độ tông. 



Trong “Vãng Sanh luận” nói rằng:  tu ngũ niệm môn, thành tựu giả tất cánh đắc sanh 

 An Lạc quốc độ, Quốc độ An Lạc này tức là thế giới Cực lạc.  “kiến bỉ a Di Đà Phật”. 

    

Ngũ niệm là gì? 



Thứ nhất là  “lễ bái”,  lễ bái là tu tâm cung kính, cho nên phải biết rằng cung kính tâm 

là tánh đức. Cùng 1 ý nghĩa với lễ kính chư Phật trong thập đại nguyện vương Bồ Tát Phổ 

Hiền. Trong lễ kính chư Phật giảng tam thế, Phật quá khứ, Phật hiện tại và Phật vị lai. Phật 

quá khứ, Phật Thích Ca Mâu Ni đã giới thiệu cho chúng ta. Có “ Quá khứ Thiên Phật Danh 

kinh”. Phật hiện tại, như Phật Lô Xá Na. Trong “ Hoa Nghiêm Kinh” nói, A Di Đà Phật của 

thế giới Cực lạc là Phật hiện tại. Thế Tôn cũng giới thiệu cho chúng ta Tam Thiên Tôn Phật 

danh, Phật hiện tại, Phật vị lai. Những vị nào là Phật vị lai? Tất cả chúng sanh đều là Phật vị 

lai, chúng ta phải dùng thái độ như thế nào để đối đãi với tất cả chúng sanh? chúng ta dùng 

thái độ như thế nào để đối với Phật A Di Đà thì nên dùng tâm thái đó đối đãi với tất cả chúng 

sanh, đây gọi là lễ kính chư Phật. Chúng ta nhìn người này không thuận mắt, nhìn người khác 

thấy ghét, thì nhìn thấy Phật chúng ta thấy ghét. Nhất định phải biết họ vốn là Phật, hiện tại 

thì sao? Hiện tại họ vẫn là Phật, chẵng qua họ còn điên đảo mê hoặc mà thôi. Chúng ta không 

nên nhìn cái mê hoặc điên đảo của họ, phải nhìn tự tánh của họ, họ vốn là Phật, điểm này vô 

cùng quan  trọng, làm  cho  cái tâm  cung kính  này  của  chúng  ta sanh khởi, tâm  cung kính  là 

tánh đức, chúng ta mê thất tự tánh cho nên mới phân  các loại sai biệt, giác ngộ rồi là  bình 

đẳng. 



Thứ  hai  là   “xưng  tán”,   quý  vị  xem  giống  với  Hoa  Nghiêm  kinh  Thập  Đại  Nguyện 

Vương.  Xưng  tán  Như  Lai,  lễ  kính  không  phân  biệt,  cúng  kính  tất  cả.  Tán  thán  thì  khác, 

tương ưng với tánh đức thì tán thán, không tương ưng với tánh đức thì không tán thán. Cho 

nên trong 53 lần tham vấn của Thiện Tài, có vài vị thiện hữu hành vi không tốt, tham sân si, 

quí vị xem Thiện Tài cung kính, có cúng dường nhưng không tán thán. Thiện pháp tương ưng 

với tánh đức, ông có lễ kính, có tán thán, có cúng dường, khác biệt nhau ở chổ này, vì vậy 

chúng ta phải tu tập. 



Người này là người xấu, người xấu làm việc tốt, việc là việc tốt thì nên tán thán họ, 

tán thán họ 1 công việc. Họ làm là việc xấu, không tán thán, không nói, không phê bình, nếp 

sống xã hội mới có thể đoan chánh. Người làm những việc bất thiện này, họ sẽ hổ thẹn, bạn 

xem tôi làm chút việc tốt, mọi người tán thán tôi, nhưng khi làm việc xấu thì họ không nói gì 

cả, họ đều có thể bao dung, có thể tha thứ cho tôi, thì họ sẽ quay đầu. 

224  Tập 72 





Nhất định phải có thiện tâm thiện nguyện, giúp đở người khác, quay đầu là bờ, không 

nên chỉ trích, khi chỉ trích họ sẽ khởi ác cảm. Chẳng những không thể tiếp nhận mà càng sanh 

khởi tâm oán hận, việc đó phiền phức rồi , mình đã gây oán kết với họ, sau này ở trong lục 

đạo oan oan tương báo không bao giờ dứt. Tuyệt đối không được gây oán kêt với người khác, 

nếu bị hại, bị hại cũng không oan kết. Hai ngày trước tôi ở in-do-nê-xi-a, có mội vị đồng học 

hỏi tôi, đại khái là có người lừa gạt anh ta, đã gạt anh ta không ít tiền, anh ta muốn tìm luật sư 

tố cáo để đòi tiền lại, anh ta hỏi tôi : Con làm như vậy đúng không? tôi nhìn anh ta, anh ta là 

một nhà xí nghiệp rất giàu có, tôi nói chút tiền đó đối với anh thì không là bao, anh sử dụng 

hay họ sử dụng đều như nhau cả, hà tất phải tính toán? Đây mới gọi là học Phật. Nếu thật sự 

anh không có tiền mà bị người ta lừa gạt, có chút ảnh hưởng đến cuộc sống của anh, tôi thấy 

anh không  giống vậy, anh là trưởng  giả đại phú, gạt  anh vài  trăm  vạn  không bao nhiêu cả, 

thôi đi, đừng truy cứu nữa, nếu thật sự anh không bỏ được thì kiếp sau họ cũng sẽ trả lại cho 

anh.  Cho  nên  chân  chánh  hiểu  được  nghiệp  nhân  quả  báo,  tâm  của  mình  sẽ  buông  bỏ  hết. 

Người thế gian có chịu thiệt thòi không? không có, một cái thiệt thòi cũng không có, Có bị 

lợi dụng không? một người cũng không lợi dụng được. Không  bị lợi dụng cũng không  bị 

thiệt thòi. Đời này mình lợi dụng họ, đời sau phải trả lại cho họ, phải trả thêm lợi tức nữa. 

làm gì có bị lợi dụng! hiểu rỏ đạo lý này thì tâm anh sẽ định, không bị ảnh hưởng cảnh giới 

bên  ngoài,  anh  sẽ  vui  sống  vẽ  hạnh  phúc.  Khi  nhìn  thấy  họ,  anh  hỏi  họ  dạo  này  có  khỏe 

không, việc lừa gạt số tiền đó, một câu cũng không nhắc đến giống như không có chuyện gì 

cả,  là anh đã có chút trí huệ. Nhìn thấy liền nổi giận, là anh chưa bỏ được phân biệt chấp 

trước. cảnh giới này đang khảo nghiệm công phu của anh, anh không đạt tiêu chuẩn, anh còn 

nhớ mái cái chuyện này, không đạt tiêu chuẩn. 



Thứ ba là  “phát nguyện”  phát nguyên sanh về thế giới Cực Lạc. 



Thứ tư là  “quán sát”  



Thứ năm là  “hồi hướng”.  



Ngũ niệm môn. Quan sát tức là tác quán trong chỉ quán, cũng là thông thường chúng ta 

nói, chúng ta đã hiểu rõ sự thật chân tướng rồi, hết thảy nhân, hết thảy sự, hêt thảy vật, tánh 

tướng lý sự nhân quả, đều rỏ ràng, đều tường tận. đây gọi là đã khai mở trí huệ, đem công 

đức sở tu của mình, hồi hướng cho tất cả chúng sanh, hôm nay đặc biệt hồi hướng các chúng 

sanh khổ nạn trên toàn thế giới, hóa giải thiên tai, bất luận tín ngưỡng tôn giáo nào cũng tốt, 

pháp môn bình đẵng không có cao thấp, nên đem tích lũy công đức tu hành của mình hồi 

hướng,  cầu  nguyện.  Trong  tôn  giáo  nói  cầu  nguyện,  cầu  nguyện  thế  giới  hòa  bình,  cầu 

nguyện hóa giải thiên tai. 



Thứ 8  “Vãng Sanh Luận Chú” , đây là cổ chú .  Bắc Ngụy sau thời Nam Bắc triều, Đàm 

Loan đại sư thời Bắc Ngụy viết . Hiện tại đều thu thập trong sách Tịnh Độ Tông, học Vãng 

Tập 72  225 



Sanh Luận, chú này tham khảo vô cùng quan trọng. Trước kia tôi giảng vãng sanh Luận cũng 

xem bộ chú giải này. 



Thứ  9   ”  Du  Tâm  an  Lạc  Tập” ,  đây  cũng  là   Đường  triều  Đạo  Xước  đại  sư  đại  đích 

 trước tác,  cũng đồng loại với bộ kinh này của chúng ta. 



Dưới  đây  là  giảng   “Đới  Thuyết  Tịnh  Độ  Kinh  Luận” đây  là  bổ  sung  thêm,  đây  thì 

nhiều quá, có khoảng hơn 100 loại, ở đây lão cư sĩ lược ra 20 loại, luận này nổi tiếng hơn, 

cũng là các đại đức tổ sư của Tịnh Độ tông, thường trích dẫn khi giảng kinh thuyết pháp. 



 Phục  hữu  chư  kinh  luận,  tuy  bất  chuyên  luận  Tịnh  Độ,  đãn  diệc  đới  nhiếp  xưng  tán 

 Cực lạc, khuyến đạo vãng sanh, kỳ trung chiếu trước giả, minh hiển đích,  chúng sở châu tri, 

 giá lược cữ kỷ chủng Ở đây lược cử vài loại,  như “Pháp Hoa kinh”. “Bi Hoa Kinh”, “Tùy 

 Nguyện  Vãng  Sanh  kinh”,  “Văn  Thù  Thuyết  Bát  Nhã  Kinh”,  “Mục  Liên  Sở  Vấn  kinh”, 

 “Thập Vãng Sanh kinh”, “Quán Phật Tam Muội Kinh”,Phật ký Văn Thù đương sanh Cực 

 lạc, “ Văn Thù Phát Nguyện Kinh” cầu sanh Cực Lạc thế giới,“Nhập Lăng Nghiêm kinh”, 

 Phật  ký Long  Thọ, sanh  Cực lạc quốc. Long  Thọ  Bồ  Tát  cũng vãng  sanh thế  giới  Cực  lạc. 

 “Tỳ Bà Sa luận”  là tác phẩm của Long Thọ đại sư,  “Đại Trí Độ luận”  cũng là Bồ Tát Long 

Thọ trước tác.  “Đại Thừa Khởi Tín Luận” Mã Minh Bồ Tát tát vân vân. 



Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ viết quyển chú giải này, trích dẫn kinh có 83 loại, luận trước 

có 110 loại, tổng cộng là 193 bộ, trong chú giải này, cho nên chúng ta học chú giải này, lần 

này phát tâm học chú giải này, cũng bằng học 193 loại kinh luận, không dễ chút nào! Lão cư 

sĩ viết bộ chú giải này, được làm tài liệu tham khảo rất nhiều. Tôi nghĩ đó cũng là nhờ Phật 

Bồ Tát gia trì, quá khó quá khó! Cần phải có rất nhiều người sưu tập tài liệu tham khảo khắp 

nơi tặng cho ông ta, tôi đến nhà của ông ta, nhìn vào trong phòng sách nhỏ, thấy chất đầy 

sách, rất nhiều sách đều là sách cổ xưa, tôi nói ông từ đâu đến ông ta cũng không biết, thật là 

Tam bảo gia trì. 



  “Tịnh Độ Kinh Luận Ước bách số thập bộ”  ở đây ông ta trích dẫn là 193. 

 “Dĩ thượng tựu bổn kinh bộ loại”,  đồng loại, đồng bộ. “dữ đới thuyết Tịnh tông kinh luận 

 lược cử kỳ yếu,  chí ư mật bộ hữu quan tịnh tông chi điển tịch, vi sô thượng đa, quân vị liệt 

 nhập” . lão cư sĩ Hoàng là Kim Cang thượng sư của mật tông, trong Mật tông có tu tịnh Độ, ở 

đây không  trích dẫn. 



Đoạn thứ tám dưới đây “Dịch hội hiệu thích”  , trong này nói 4 việc. „Dịch‟ là phiên 

dịch “chỉ cho bản dịch gốc ”. „Hội hiệu‟, hội là hội tập, “chỉ cho các bản do căn cứ các bản 

dịch góc mà hội tập”, đây gọi là bản hội tập. Hiệu là hiệu đính, có 1 loại là của cư sĩ Bành Tế 

Thanh. “Thích” là giải thích, tức là chú giải, chỉ cho các bản chú thích của kinh này, tức là 

chú giải. 

226  Tập 72 





Đoạn thứ nhất dưới đây,  “Giáp, bản kinh dịch bản”  bản phiên dịch. “   kinh nãi ngã 

 Phật  lũ  thuyết.  chư  sư  cạnh  dịch, đông lai  tối tảo, dịch bản độc  đa” . Bốn  câu này  là  cư sĩ 

Mai  Quang  Hi  nói  trong  lời  tựa.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  không  phải  một  lần  mà  nhiều  lần 

tuyên giảng, sau đây giới thiệu cho chúng ta, nhiều lần tuyên giảng. Sau khi lưu truyền đến 

Trung Quốc, pháp sư dịch các kinh này nhìn thấy đều rất hoan hỉ, đều làm công việc này, cho 

nên từ nhà Hán đến nhà Tống 8 triều đại, cũng khoảng 800 năm, gồm có 20 loại phiên dịch, 

có  thể  nói  phiên  dịch  Vô  Lượng  Thọ  kinh  nhiều  nhất,  có  20  loại  gọi  là  „đông  lai  tối  tảo‟, 

truyền  đến  Trung  Quốc  vào  triều  đại  nhà  Hán.  „Dịch  bản  độc  đa‟  là  riêng  mình  nó  có  rất 

nhiều bản dịch. Có thể nói Vô Lượng Thọ kinh là thứ nhất. 



“Tự Hán ngật Tống, phàm thập nhị dịch, Tống nguyên nhi giáng, cẩn tồn ngũ chủng”  

cũng tức là nói, trong 20 loại đó có 7 loại bị thất truyền. Người xưa biên dịch bộ Đại Tạng 

kinh, bắt đầu từ triều Tống mới thu thập lại 1 chổ. Trước đó không có thu thập, cho nên rất dễ 

thất lạc, bởi vì quá ít bản. Lúc đó kinh bản toàn là sao chép bằng tay, không có máy in. 



Dưới đây là giới thiệu bản dịch này. Loại thứ nhất, đây là giảng trước cái hiện còn,  “ 

 „Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác kinh‟.Hậu Hán Nhục Chi” , Nhục Chi là tên của 1 

nước,  là  Tân  Cương  bây  giờ.  “Sa  môn”     là  người  xuất  gia,    Chi  Lâu  Ca  Sấm  dịchư  Lạc 

 Dương, dĩ hạ giản xưng “Hán dịch”,  bộ kinh này bây giờ có trong Đại tạng kinh, bảo tồn có 

5 loại, dựa theo triều đại trước sau mà xếp theo thứ tự. 



Thứ nhất  là, “Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác kinh”. 



Thứ 2 “ „ Phật thuyết A Di Đà Tam Da Tam Phật Tát Lầu Phật đàn Quá Độ Nhân Đạo 

 kinh‟. Nhất danh „Vô Lượng Thọ kinh‟. Nhất danh „A Di Đà kinh‟” .  “Ngô” , nước Ngô là 

thời Tam quốc Ngụy Thục Ngô. Nước Ngô thời Tam quốc, cũng là 1 cư sĩ tại gia, ưu bà tắc 

là cư sĩ, ông là người Nhục Chi,  là Tây Vức  “ „Chi Khiêm Tự Cung Minh‟  phiên dịch.Dĩ hạ 

 giản xưng „Ngô dịch‟” . Đề kinh của bộ kinh này, đều là dùng Phạn văn âm dịch. 



„Phật thuyết Chư Phật A Di Đà‟ A Di Đà Phật trên tất cả chư Phật, đây là có ý nghĩa. 

Vì sao? „ A Di Đà thị nhất thiết Phật đích tổng danh hiệu‟. quý vị nghĩ xem, A Di Đà không 

phải không thể dịch, có thể dịch được. A dịch là Vô, Di Đà dịch là Lượng, Phật dịch là giác, 

Vô Lượng Giác. Quí vị nói xem có vị Phật nào không phải là Vô Lượng Giác chăng?  Hiểu 

rõ rồi niệm 1 câu A Di Đà Phật này, là niệm đầy đủ đến hết thảy chư Phật, một vị cũng không 

sót , không những Phật quá khứ mà Phật hiện tại  và cũng ở vị lai Phật. Thập phương tam thế 

nhất thiết chư Phật Như Lai  là tổng danh xưng, lại là tự tánh danh xưng. 



„Tam Da Tam Phật Tát Lầu Phật Đàn‟ đây là 1 trong 10 hiệu của Như Lai ,  10 hiệu nay 

phần sau trong kinh văn sẽ giảng đến, trong 10 hiệu có Chánh biến tri, dịch thành chữ Hán là 

chánh biến tri. Chánh là chánh giác, không sai chút nào. Biến là biến tri, như chúng ta nói, 

hậu đắc trí trong trí huệ, bát nhã vô tri, vô sở bất tri, đây là ý nghĩa vô sở bất tri. 

Tập 72  227 





„ Dã  hữu  đẳng  giác  chánh  địch  ý  tư‟,  chánh  đẳng  giác  này,  trên  thực  tế  chúng  ta 

thường nói. Vô thượng chánh đẳng chánh giác,  có ý nghĩa này ở trong đây. 



Hai chữ „quá độ‟ dưới đây,  là ý nghĩa tự độ độ tha. Mình tự độ mình rồi cần phải độ 

người. Cho nên nói „Quá độ Nhân đạo kinh‟. Nói cách khác. Kinh này là  một bộ kinh điển 

nói về  A Di Đà Như lai tế độ. Cứu tế, độ hóa chúng sanh, đây là đại ý đề kinh. 



Loại  thứ  ba  gọi  là   “Vô  Lượng  Thọ  kinh”.   “Tào  Ngụy”,   đây  cũng  là  thời  Tam  Quốc, 

thời Tam quốc nước Ngụy , “Ấn Độ sa môn Khương Tăng Khải dịch ư Lạc Dương Bạch Mã 

 tự,  dĩ  hạ  giản  xưng  „Ngụy  dịch‟,hiện  tồn  ngũ  chủng  nguyên  dịch  bản” ,  bản  này  lưu  thông 

rộng nhất, ông dịch rất tốt. 



Loại thứ tư  “ „Vô Lượng Thọ Như Lai Hội‟,  Đường triều nam Ấn Độ tam tạng pháp sư 

 Bồ Đề Lưu Chí phiên  dịch” , bản này trích từ “Bảo Tích kinh ” , cho nên một hội trong Bảo 

Tích kinh, là Vô Lượng Thọ Như Lai. “dĩ hạ giản xưng „ Đường dịch‟ ”. ở  sau giảng đến 

Đường dịch đều là nói bộ này. 



Loại thứ năm  “ „Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Kinh‟Tống triều 

 thời hâu Tây Vức sa Môn Pháp Hiền dịch, dĩ hạ giản xưng „Tống dịch‟ ” , đây là “hiện tồn 

 ngũ chủng” . chúng ta có thể thấy được 5 loại bản dịch góc “Vô Lượng Thọ Kinh”. 



“Chí  ư  dật  chi  thất  chi  thất  chủng.  cứ  „Khai  nguyên  thích  giáo  lục‟  ”,„Khai  nguyên 

thích giáo lục‟ ,  „thích‟ là Thích Ca Mâu Ni, „Thích giáo‟ tức là Phật Giáo,  là mục lục của 

kinh  tạng.  Đây  là  mục  lục  kinh  tạng  sớm  nhất.  Trong  mục  lục  có  nhưng  sách  không  có, 

không tìm thấy sách, cho nên trong mục lục thu lại vẫn còn 7 loại. Dưới đây liệt kê ra. 



Loại thứ nhất gọi là  “ „Vô Lượng Thọ Kinh‟  nhị quyển.  Hán triều An Tức quốc sa môn 

 An Thế Cao dịch”,  bộ kinh này thất truyền thật đáng tiếc. vì sao? An Thế Cao dịch rất tuyệt 

vời!  thời kỳ  đầu  khi dịch  kinh, Ngài  thật  là  giỏi  nhất, dịch  rất  hay. Người  ngoại quốc  đem 

kinh Phật dịch thành chữ Hán, khiến ngươi Trung Quốc thấy vô cùng hoan hỉ, trước kia là An 

Thế cao. Sau này là Cưu Ma La Thập. Kinh này mất đi thật đáng tiếc. 



Loại thứ hai là : “ „Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh‟nhị quyển” . đây cũng 

là “Tào Ngụy”Tam Quốc thời đại. thời đại Tam Quốc, Tào Ngụy.  “sa môn”  người xuất gia 

này,  “Bạch Diên dịch ư Lạc Dương Bạch Mã Tự”.  



Loại thứ ba là  “ „Vô Lượng Thọ Kinh‟nhị quyển,  Tấn triều, sa môn Trúc Đàm Ma La 

 Đa”,  Tấn ngôn, tiếng Trung quốc gọi là Pháp Hộ, là ngài dịch vậy. 



Loại thứ tư  “ „Vô Lượng Thọ Chí Chơn Đăng Chánh Giác Kinh‟nhị quyển” . có tên gọi 

khác là  “Lạc Phật Độ lạc Kinh”. “ Nhất danh „Cực Lạc Phật Độ Kinh‟. Đông Tấn Tây Vức 

 sa môn Trúc Pháp Lực dịch”. 

228  Tập 72 





Loại  thứ  năm   “  „Tân  Vô  Lượng  Thọ  Kinh‟hai  quyển,  Đông  Tấn  Ca  La  Vệ  Laquốc” , 

đây là người Ấn Độ, “sa môn Phật Đà Bạt Đà La,Tấn ngôn Giác Hiền dịch ư Đạo Tràng 

 tự”.  Các vị pháp sư này ở Trung Quốc dịch rất nhiều kinh, nhưng Vô Lượng Thọ kinh đã bị 

thất truyền. 



Loại thứ 6 cũng là“ „  Tân Vô Lượng Thọ Kinh‟ lưỡng quyển,Tống Lương Châu sa  môn 

 Bảo Đàm dịch ư Đạo Tràng tự”. 



Loại thứ bảy  cũng là  “ „Tân Vô Lượng Thọ Kinh‟ nhị  quyển”  cũng là  “Tống Kế Tân 

 quốc”  tức là Tân Cương ngày nay. Chổ này là Tân Cương ngày nay, Đây là người xuất gia  “ 

 Đàm Ma la Mật Đa”. Pháp Tú dịch thành chữ Hán, là ngài dịch vậy.  “dĩ Thượng khuyết thất 

 giả thất” , đây là 7 loại bản dịch. 



 Liên tiền tồn thế dĩ ngũ,  thế xương thập nhị đại dịch, thật tắc bát đại, là 8 triều đại 20 

loại phiên dịch. 



Phía dưới ngài nói, “kế Hán đại , hậu Hán nhị chủng. thời Tam Quốc,  Ngô hữu nhất 

 chủng, Ngụy  hữu nhị  chủng, Tây  Tấn hữu  nhất  chủng, Đông hữu nhị  chủng, Lưu  Tống nhị 

 chủng. Đường Triều nhất chủng, Triệu Tống hữu nhất chủng.  cái dịch thời, phân tại bát đại, 

 dịch  bản  tắc  vi  thập  nhị  chủng” ,  Đây  là  đem  bản  dịch  Vô  Lượng  Thọ  kinh,  giới  thiệu  sơ 

lược. 



 “ „Chân Giải‟ vân”,  “ Chân Giải” là pháp sư Đạo Ẩn người Nhật Bản , làm chú giải 

“Vô Lượng Thọ kinh”, tên là “Chân Giải”, trong đây có mấy câu như thế này, “Phàm ư chư 

 kinh trung truyền dịch thạnh vô như kim kinh, tư nãi dĩ xuất thế chánh ý, lợi ích vô biên cố 

 dã” . Các vị pháp sư người Nhật  này, họ dùng kinh bản Vô Lượng Thọ kinh, phần lớn đều là 

bản của Khương Tăng Khải , cho nên Ngài nói „kim kinh‟, đều là chỉ bản dịch của Khương 

Tăng  Khải,  Ở  Nhật  bản  rất  thịnh  hành.  Hai  câu  trong  này  vô  cùng  quan  trọng   “  xuất  thế 

 chánh ý, lợi ích vô biên” , đây là nói pháp môn Tịnh Độ hết sức thù thắng. 



 “ „Hội Sơ‟ dã thuyết”,  „Hội Sơ‟ cũng là pháp sư Tuấn Đế người Nhật Bản , chú giải 

của Ngài, “Phàm ư chư kinh trung truyền dịch thạnh nhiên vô như kim kinh, tư nãi đạo lý u 

 thúy lợi ích tối thượng cố dã.  „ lưỡng sơ đồng nhất trác kiến‟ ” , câu nói này là lời bình của 

Thầy Hoàng Niệm Tổ. Nhật Bản 2 loại chú giải có cùng một nhận định „Lợi ích tối thượng, 

lợi ích vô biên‟ . 



  “Tồn thế ngũ chủng, sai dị giảo trước”  tức là hiện tại trong đại Tạng kinh, có 5 loại 

bản dịch gốc, nội dung sai biệt rất rõ. 



“  Bất tợ A Di Đà kinh chi lưỡng dịch dữ Kim Cang kinh chi lục dịch,  kỳ văn chi tường 

 lược tuy sao hữu dị nhi nội dung thật thị tương đồng”.  Lấy ví dụ,,Kinh Kim Cang ở trong 

Đại tạng kinh có 6  bản dịch, 6 bản phiên dịch, hiện tại lưu thông rất rộng rãi , mọi người rất 

Tập 72  229 



hoan hỉ đọc là của Đại sư Cưu Ma La Thập dịch, La Thập dịch rất hay, ý dịch, Ngài không 

phải trực tiếp chiếu theo văn tự dịch, lấy ý nghĩa của kinh văn dùng ngôn ngữ của mình, cũng 

chính là dùng ngữ khí của người bổn địa để dịch. Cho nên chúng ta xem đặc biệt lưu loát, 

không khác gì  văn của mình viết vậy. 



 “kim kinh ngũ dịch”  tức là 5 loại bản dịch này, “bất đản văn tự tường lược sai biệt 

 huyền  thù,  thả  nội  dung  thâm  quảng  diệc  phục  hữu  dị.  liệt  như  Di  Đà  Nhân  Địa  Đại 

 Nguyện” . đây là điều vô cùng vô cùng quan trọng. 



“Hán  Ngô  lưỡng  dịch  nhị  thập  tứ  nguyện.  Tống  dịch  vi  tam  thập  lục,nguyện.  Ngụy 

 Đường lưỡng dịch thì vi tứ thập bát nguyên” . sai biệt lớn như vậy. 

    

 “Thảnguyện chi nội dung, các dịch diệc phục bất đồng, khả kiến xuất nhập chi cự”.  cự 

là to lớn. 



 “hiện thế lưu truyền, Ngụy dịch giảo quảng”  bản này của Khương Tăng Khải lưu rất 

rộng rãi. 



“ „ Chân Giải‟ chỉ xuất,  dĩ  Hán Ngô lưỡng dịch, đối hiệu Ngụy bản, thô cử đại giả, kế 

 hữu bát dị”  tức là chổ bất đồng, rõ ràng 8 điểm không giống nhau. 

     “Như dữ Dường bản đối kiệm lược hữu thất dị, kim bất tường lục” , đây tức là nói rõ trong 

5 loại  bản dịch  gốc sai biệt rất lớn. 



“chí ư Tống dịch, dữ chư dịch sai dị cách đại” . Đây là vấn đề lớn, nếu như bản gốc 

tiếng Phạn là một loại, người phiên dịch phải là đại thể tương đồng, không khác nhau nhiều. 

Có khác  nhau nhiều, vấn đề này ở đâu?  “chư dịch hà dĩ bấtđồng”,  „chư dịch‟ này là nói 5 

loại bản dịch hiện còn của chúng ta, vì sao không đồng. 



“Thanh Trầm Thiện Đăng cư sĩ „Báo Ân luận‟ viết”, ông trước tác 1 bộ sách “Báo Ân 

luận”, bây giờ giảng là luận văn, luận văn học Phật của ông. Trong đó có một đoạn như thế 

này: “kỳ sở dĩ bất đồng chi cố, lược khảo chư kinh, ước hữu tam đoan” . Khảo là khảo sát 5  

bản kinh này, chúng ta gọi là khảo cứ, 5 bản kinh này, ít nhất có 3 nguyên có thể nói rõ:  



Thứ nhất  “dịch thủ xảo chuyết bất đồng ”  đây là nói người phiên dịch. 



Thư hai  “Phạn bản truyền tả bất đồng” , đó tức là không phải một bản tiếng Phạn. 



Thứ  ba  là   “bản  sư  tiền  hậu  đa  thứ  tuyên  thuyết  bất  đồng”,   điều  này  vô  cùng  quan 

trọng . Bổn sư tam bách dư hội pháp, ký đa chỉ quy Tịnh Độ, tắc tự nhiên lũ thuyết bất nhất 

 thuyết.   nhi diệc tùy thời tùy cơ, khai thong đại ý, y nghĩa bất y ngữ, hiển nhiên khả tri cố tri 

 Vô Lượng Thọ kinh nãi Phật đa thứ tuyên thuyết, Phạn bản bất nhất, dịch giả sở cứ bất đồng, 

 thả dịch bút chi xảo chuyết hữu sai, ư thị dịch văn tự nhiên sai dị dã. Đây là quan điểm của 

230  Tập 72 



cư sĩ Trầm Thiện Đăng, trong này ông nói  điểm thứ 3 vô cùng quan trọng, là người phiên 

dịch căn cứ  bản gốc  tiếng Phạn khác nhau, cho nên mới có sai lầm lớn như vậy, nếu như là 

1 bản tiếng Phạn, thì có lẽ không có hiện tượng này. 



Phía trước nêu kinh Kim Cang có 6 loại phiên dịch,  bản gốc là 1 loại, quí vịxem hiện 

tại 6 loại phiên dịch nội dung đại thể tương đồng, không có sai khác lớn như thế. 4 bảnVô 

Lượng Thọ kinh này, trong đó khác  nhau rất nhiều, cho nên phán đoán ít nhất ba bản không 

giống nhau. 



Đây là nói khi Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, giảng kinh thuyết pháp đều là giảng 

1  lần,  không  có  giảng  lại  lần  thứ  hai,  chỉ  riêng  bộ  kinh  này,  bây  giờ  xem  như  vậy  ít  nhất 

giảng  qua  3  lần,  mất  rồi  vẫn  còn  7  loại.  Nếu  như  bây  giờ  còn  7  loại  đó,  có  thể  còn  có  sai 

khác. Đây là nói rằng Phật Thích Ca Mâu Ni nói ít nhất 3 lần trở lên. Đó biểu thị tánh quan 

trọng  của  bộ  kinh  này,  có  thể  phổ  độ  hết  thảy  chúng  sanh.  đệ  nhất  pháp  trong  tất  cả  pháp 

pháp  môn,  hết  sức  thù  thắng,  cho  nên  thường  nói,  mỗi  một  lần  giảng  không  thể  hoàn  toàn 

tương đồng, giống như chúng ta học Vô Lượng Thọ kinh, tôi học bản này tức là bản hội tập 

của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, tôi dùng bản này giảng bộ kinh này. Trước đây đã giảng qua mười 

lần, mỗi một lần không giống nhau. Cho nên có học trò đến nói với tôi, cần đem những điều 

trước đây tôi giảng viết thành giảng ký, tôi nói được, tốt nhất là hội tập, đem 10 loại bản của 

tôi trước đây, mọi người đều xem xem, chổ không giống nhau đều trích ra , vậy thì viên mãn 

hơn, lần này là lần thứ 11, lần thứ 11 chúng tôi thay đổi phương pháp, giảng chú giải, giảng 

chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cũng là kỷ niệm trước đây ngày chúng tôi quen nhau, 

rất không dễ dàng. Khi đó, ở trong nước giảng bản này chỉ một mình ông, không có người 

thứ hai. Ở hải ngoại giảng bản hội tập này chỉ có một mình tôi, cũng không có người thứ hai, 

chúng tôi gặp mặt nhau vô lượng hoan hỉ. Chúng tôi trao đổi tâm đắc về tu học, giảng thuật, 

tôi biết ông khổ cực chú giải bộ kinh này, thân mang trọng bệnh ngày đêm không nghỉ, đem 

bộ kinh này chú giải hoàn thành, sau khi hoàn thành không bao lâu thì ông mất, ở trong hoàn 

cảnh như thế quả thật không dễ, đây là oai thần Tam bảo gia trì. 



Bản Hội Tập này, bộ chú giải này, khẳng định lưu thông đến cùng khi Phật pháp trên 

thế gian này mất hẳn. 



Ở trong kinh Pháp Diệt Tận Phật bảo chúng ta, pháp vận của Phật một vạn hai ngàn 

năm, tính từ ngày Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, một vạn hai ngàn năm. Chiếu theo sự ghi 

chép của người Trung Quốc đại đức ngày xưa, Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến năm nay là 

3 ngàn 37 năm, với người ngoại quốc nói không giống nhau, người ngoại quốc nói là hơn 2 

ngàn 5 trăm năm, 2 ngàn 5 trăm năm mươi mấy năm. Năm 2006 là 50 năm, ngày nay phải là 

54 năm, 2 ngàn 5 trăm 54 năm, chư tổ sư của chúng ta ghi lại là 3 ngàn 37 năm, trong này 

khác nhau xấp xĩ 5 đến 6 trăm năm, những cái này chúng ta không cần đi khảo chứng, việc 

Tập 72  231 



này ai cũng nói không rõ ràng, trừ khi tìm lại Phật Thích ca Mâu Ni, người khác nói là không 

rõ ràng, đều có căn cứ. 




Chúng ta nghĩ đến truyền thừa của pháp môn này, lợi ích vô biên. Từ thời đại  hiện 

nay về sau, chân chánh học Phật có thể đắc độ, tiêu chuẩn đắc độ này, vượt qua luân hồi lục 

đạo, vượt qua thập pháp giới, chỉ có pháp môn này, nói cách khác chỉ có bộ kinh này, chú 

giải này, những kinh luận khác tuy  nhiều, pháp môn tuy nhiều, không đoạn được phiền não, 

đây là sự thật, không cần nói phiền não vi tế, phiên não thô trọng nhất, 88 phẩm kiến hoặc, 

bạn  có  thể  đoạn  trừ  được  không?  Có  thể  đoạn  88  phẩm  kiến  hoặc  mới  chứng  quả  Tu  Đà 

Hoàn,  chưa  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  nhưng  quyết  định  không  đọa  vào  ba  ác  đạo.  Tu  Đà 

Hoàn, bảy lần trở lai thiên thượng nhân gian. Đây nói tu hành phải trãi qua thời gian dài như 

vậy. Chứng quả A La Hán  mới được vượt qua lục đạo, còn chưa được vượt qua thập pháp 

giới. Vượt qua Thập pháp giới thì còn phải thời gian rất dài. 



Chúng ta thấy trong kinh Hoa Nghiêm, tiểu thừa Tu Đà Hoàn đoạn phiền não, tầng này 

với  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  bằng  Thập  Tín  vị  Bồ  Tát  Sơ  Tín  đoạn  chứng,  quí  vị  thấy  đó 

không  dễ  dàng  đâu. Cái  đầu  tiên  trong  kiến  hoặc  là  thân  kiến.  Thân  kiến  lấy  gì  làm  tượng 

trưng? nói rất đơn giản, tự tư tự lợi, có người nào có thể đoạn được cái này? Không chấp 

trước thân này là ta nữa. 



Thứ hai, đoạn biên kiến. Biên kiến là gì? Đối lập, cái này mọi người dễ hiểu, quí vị có 

thể không đối lập với ngươi , không đối lập với việc , không đối lập với tất cả vạn vật . 



Thứ  3  là  thành  kiến,  hôm  nay  chúng  ta  giảng  chủ  quan  quán  niệm,  không  có  rồi, đã 

buông bỏ. Có thể hằng thuận chúng sanh , không đơn giản! một điều cũng rất khó. 



Cho nên lão Hoàng Niệm nói với tôi, tu thiền khó khai ngộ, cũng khó đạt được thiền 

định. Trước đây còn có thể đạt thiền định, thời nay thiền định khó đạt được. Tu Mật, tam Mật 

không thể tương ưng, chỉ có Tịnh Độ, cho nên ông đã tham thiền qua, Thầy của ông là là Hư 

Vân lão hòa thượng. Học qua Mật, thượng sư Mật tông- thầy của ông là Cống Cát lão nhân. 

Cuối cùng ông niệm A Di đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nói với tôi, một ngày 14 vạn tiếng danh 

hiệu Phật, vạn duyên buông bỏ, ngày đêm không nghỉ, mệt quá rồi thì chợp mắt ngủ một tý, 

tĩnh dậy thì tiếp tục danh hiệu Phật, 1 ngày 4 vạn tiếng, nghe lời của thầy! Thầy của ông la 

Hạ Liên Cư. Khi Thầy Hạ qua đời cũng là niệm Phật vãng sanh, lão cư sĩ Hạ Liên Cư cũng là 

thông  tông  thông  giáo,  Hiển  Mật  viên  dung.  Đến  cuối  cùng  toàn  bộ  đều  chọn  Tây  Phương 

Tịnh  Độ.  Cho  nên  lần  này  tôi  chọn  giảng  chú  giải  này,  kỷ  niệm  lão  cư  sĩ,  ông  vất  cả  cực 

nhọc, chú giải này cần phải truyền đi, giảng kỹ 1 lần thì có thể truyền đi rồi. cho nên chúng ta 

đặt tên đề mục là “Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa”, tôi đặt tên đề mục này. 



Câu nói này của cư sĩ Trầm Thiện Đăng, chúng ta xem qua rồi. Xem ông nói dưới đây 

“  trầm thị phục minh Phạn bản dị ngộ chi nhân viết” , trong bản tiếng Phạn này dễ xuất sai 

232  Tập 72 



lạc. nguyên nhân gì ? “ Cái phạn giáp giai tả bản, dị chí thoát ngộ” , Ấn Độ truyền qua là bản 

gốc tiếng Phạn, tại Cố Cung Bác Vật viện có bảo tồn, có cơ hội quý vị nên xem. Nó được viết 

ở lá cây Bối Đa La, đem lá cây này, loại lá cây ấy giống như cây chuối tiêu của chúng ta, 

đem nó cắt từng miếng từng miếng lớn giống nhau, hai bên khoét cái lổ, dùng sợi dây xâu lại, 

đại khái 1 mặt có thể viết được 5 hàng, viết thêm trên đỉnh được 6 hàng, hai bên đều viết, cho 

nên dùng dây xâu lại, rất dễ dàng, dây đứt thì nó rãi ra, rất dễ mất đi. Đây là dễ sai sót. 

    

 “NhưHán dịch Đại bản kinh, nãi nhĩ kiếp thời hạ, thoát ngộ số thập tự, hán nghĩa bất 

 quán”,  văn nghĩa này liên kết không được, đây nêu ví dụ, tình hình này rất nhiều. 



“ Hựu Tứ Thập Nhi chương tạng bản, tựu thị Tứ Thâp Nhị Chương kinh”.  Đây là bộ 

kinh điển thứ nhất dịch tại Trung Quốc, phiên dịch sớm nhất, là từ các kinh trích ra, nó không 

phải là một bộ kinh, rất nhiều kinh, những điều quan trọng Phật nói, từng điều từng điều ghi 

chép lại, gồm có 42 đoạn. Ma Đằng và Trúc Pháp Lan, ban sơ họ đến trung Quốc phiên dịch 

ra. Bản này đều viết bằng tay. 



“Dữ  Thạch  Khắc  Triệu  Văn  Mẫn  tả  bản  cập  tạng  ngoại  lưu  thông  các  bản,  chương 

 tiết tiền hậu đa quả các các bất đồng” .Cái này sai biệt quá lớn rồi. Chúng ta thấy rất nhiều 

“Tứ Thập Nhị Chương kinh”, cầm xem nội dung không giống nhau. Lúc bấy giờ lưu truyền 

lại , rất nhiều người sao chép, có người chép sót đi, có người chép nhiều thêm mấy chữ, đây 

cũng là việc thường có. Cho nên Phạn văn lúc bấy giờ truyền đến Trung Quốc, cũng có tình 

trạng này, không phải một người viết dài như vậy, một người viết một chút, rất nhiều người 

viết, có khi có thể liên kết lại với nhau, có khi không liên kết được, nếu trong đó nó mất đi 

một trang, thì ta không liên kết được rồi. 



“Sở  dĩ„Tứ  Thập  Nhị  Chương  kinh‟  nhi  dữ  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  sở  dẫn  hựu  bất 

 đồng”.  Pháp Uyễn Châu Lâm là trước kia thông thường người đọc sách không có thời gian 

xem kinh Phật,  nhất định xem bộ sách này. Đây bằng như nói là Phật Giáo Bách Khoa Toàn 

Thư, trong đó phân thành 100 loại. Ở trong mỗi kinh luận thì sao chép lại các thứ. Quí vị cần 

trích dẫn vô cùng tiện lợi, chúng ta tự tra kinh rất khó, người tra được đều là người biên tập 

triều Đường, đây thuộc về sách loại. 



“Thả  hữu  „Nhất  Thiêt  Kinh  Âm  Nghĩa‟  sở  trích  tự,  nhi  chư  bản  giai  vô  giả,  đại  để 

 thông tâp đa, tắc truyền tả đa, nhi đắc thất dị đồng diệc đa”.  Đây là nói rõ nguyên nhân, 

nhiều người sao chép. Đồng một bản gốc, chúng ta 2 người sao chép, chúng ta đem bản sao 

đối  chiếu,  thì  của  hai  người  có  thể  không  giống  nhau,  bản  gốc  giống  nhau,  sao  thì  không 

giống nhau. Sao sót mất, làm không cẩn thận, hoặc là khi sao chép, âm đọc chúng ta viết chữ 

khác, cho nên sai chữ, việc này khó tránh được. Đây cũng là nghiên cứu vì sao có những sai 

lầm lớn như vậy. 

Tập 72  233 





“Hựu viết „Chân Giải‟ vân, dĩ thẩm chư dịch, thị Phạn bản quảng đa, chí sử truyền 

 dịch văn nghĩa, tồn một tường lược bất đông nhỉ”.  Đây là “Chân Giải” ông ta  cũng cảm thấy 

đại khái nguyên bản Phạn văn truyền đến Trung Quốc, không chỉ 1 loại. cho nên mới phát 

sanh  tình trạng này. 



 “Tổng minh bản kinh vi Phật đa thú tuyên thuyết,”   là suy đoán từ kinh điển phiên dịch 

lưu lại hiện nay, khẳng định kinh này, Phật không chỉ giảng 1 lần. 



 “thả tụng tập giả đa”  là nhiều người đọc tụng, học tập. 



“Phạn  bản  truyền  tả  giả  đa,  Phạn  bản  hữu  đa  chủng,  tồn  một  tường  lược  hữu  bất 

 đồng,  Phạn giáp ta bản hựu dị thoát lạc, cố kim chư dịch bản thậm hữu sai dị”.  Trong này 

có một câu chúng ta cần đặc biệt lưu ý-„ tụng tập‟,  thời đại hiện tại này, Phật giáo suy yếu, 

suy đến mức độ nào? Phật giáo đã biến thành tôn giáo, chúng ta hậu thế đệ tử Phật, không kể 

tại gia hay xuất gia đều có tội! 



Khi Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, 37 tuổi khai ngộ liền dạy học, day suốt một đời 

mãi đến khi già chết, không bỏ qua một ngày nào. Ngài dạy học lúc đó dạy học không có văn 

tự, không có sách vở, các kinh điển này là sau khi Phật điệt độ, chúng đệ tử mọi người cùng 

đề cử tôn giả A Nan, đem kinh mà Phật còn tại thế đã giảng, đọc lại một lần. Trí nhớ của A 

Nan rất tốt lại nghe hết toàn vẹn, thị giả của Phật Thích Ca Mâu Ni không rời xa một ngày, 

phụng dưỡng Phật Đà. Thỉnh Ngài đọc lại, 500 đồng học làm  chứng, nghe A Nan đọc  mọi 

người đều gật đầu, đích thực là Phật có nói như vậy, ghi chép lại. Nếu có một người đề xuất ý 

kiến, hình như không phải như vậy, thì câu nói này không dùng nữa, làm niềm tin cho đời 

sau. Cho nên kinh điển là gì? Là Phật thích Ca Mâu Ni lúc bấy giờ giáo huấn cho đại chúng. 

Nghe xong lời Phật dạy phải y giáo phụng hành, y giáo phụng hành là tập, học là lúc thực 

hành nó, chúng ta mới chân chánh đạt được lợi ích, cho nên kinh không phải để cho chúng ta 

đọc, đọc là một phương tiện để ghi nhớ nó. 



Quan trọng là ở tập, Tập là gì? Biến nó làm thành hành vi sinh hoạt của chính chúng 

ta, làm thành kiến giải, tư tưởng của chính chúng ta, cái này quan trọng, mọi người chúng ta 

ngày nay xem Phật như Thần. Sai rồi! Phật không phải Thần, Phật là người, ở trên cách xưng 

hô rất rõ ràng, chúng ta xưng Phật Thích Ca Mâu Ni là bổn sư, thầy giáo căn bản. Chúng ta 

tự xưng mình là đệ tử, chúng ta với Phật Thích ca Mâu Ni có quan hệ như thế nào? Quan hệ 

thầy trò. Trong tôn giáo không có quan hệ thầy trò, Đạo Phật không phải tôn giáo. Học trò 

bất tài chúng ta đã biến nó thành tôn giáo. Có lỗi với Ngài, như vậy thì có tội lỗi. Ở Trung 

Quốc lịch sử Phật giáo biến thành tôn giáo rất ngắn. Thầy Lý đã từng nói với tôi, không vượt 

qua 300 năm, trong lịch sử ghi lại, thời đại Càn Long. Gia Khánh vẫn chưa thay đổi. Tất cả 

các đạo tràng tự viện am đường này của Phật giáo đều dạy học, đều lên lớp. Cho nên tự viện 

am đường là trường học, nó với tự viện không liên can. Cho nên nhà Phật gọi là chùa, chùa 

234  Tập 72 



không phải là miếu, trong miếu là tôn giáo, đó là cúng Thần, Phật không gọi miếu, Phật gọi 

là chùa. Chùa là gì? Chùa là cơ quan làm việc của chính phủ, cơ cấu này trực tiếp thuộc về 

vua quản lý gọi là chùa, bây giờ nếu có cơ hội quý vị đến Bắc Kinh đến Cố Cung xem, sẽ 

thấy trong Cố Cung rất nhiều cơ cấu làm việc, treo cái bảng đó cũng là dùng chữ chùa. Cho 

nên Phật giáo gọi chùa, trực tiếp thuộc về vua quản lý. Giáo dục Phật Đà, từ Hán Minh Đế về 

sau, Trung Quốc là hai thể hệ giáo dục, một là giáo dục của nhà Nho, thuộc tể tướng quản lý, 

cơ cấu này gọi là bộ lễ, lễ bộ là bộ giáo dục, lễ bộ thượng thư tức là trưởng bộ giáo dục. Chùa 

là giáo dục Phật giáo. Thời đó ngôi chùa thứ nhất là chùa Bạch Mã. Nhớ công của bạch mã, 

bạch  mã  chở  tượng  Phật,  có  công  chở  kinh  sách,  người  xưa  hiền  lành,  với  súc  sanh  cũng 

không quên, nó có công với Phật, cho nên lấy tên của nó đặt là chùa Bạch mã. Đây là giáo 

dục của đức Phật. Giáo dục của Phật  thuộc vua quản lý, không thuộc tể tưởng quản, quí vị 

xem thể lệ này mãi đến giai đoạn đầu triều nhà Thanh, Khang Hi, Ung Chính, Càn Long đến 

Gia Khánh, họ đối với Nho Thích Đạo đều thật sự bỏ nhiều công sức. Trong cung đình những 

tài liệu giảng kinh này, đều ở trong “Tứ khố”. Tôi thấy Tứ khố, thường thường đem các thứ 

này lật lại xem coi lúc bấy giờ trong cung đình nói như thế nào, đều tồn tại, giảng nghĩa đều 

tồn tại, đối với Phật giáo đặc biệt tôn trọng, cho nên Phật giáo giảng nghĩa không ở Tứ khố, 

tại “Đại tạng kinh”, đặc biệt biên soạn một bộ “đại tạng kinh”. 



Của Đạo giáo thì ở “Tứ khố”, Nho và Đạo đều ở trong “Tứ khố”, chỉ có Phật giáo là 

ngoại lệ, đây đối với Phật giáo đặc biệt tôn trọng. Ngày nay chúng ta có sứ mạng, chân chính 

làm đệ tử Phật  phải đem nền giáo dục Phật giáo khôi phục, cho nên chúng ta gọi là giáo dục 

của đức Phật.  Gọi Phật giáo, mọi người sẽ  nhầm sẽ nói Phật giáo là tôn giáo, thêm hai chữ, 

đây là bất đắc dĩ , giáo dục Phật Đà. Chúng ta ngày ngày cùng nhau học tập, đây không phải 

mê tín. Bây giờ trở thành như thế nào? Người học tập quá ít. Người mang danh nghĩa Phật 

giáo buôn bán nhiều quá rồi,  cái này chúng ta cũng không cần nói nữa, không cần nhắc lại 

nữa, tự mình siêng năng nỗ lực làm là được. Nhất định phải tìm người cùng chung chí hướng 

làm hi sinh phụng hiến, làm đệ tử chân thật của Như Lai, sứ mạng công đức này không thể 

nghĩ bàn. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

Tập 73 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 08.07.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Tập 73  235 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô Lượng 

 Thọ Kinh Giải”,  bắt đầu xem từ hàng thứ hai trang 86. Đoạn văn này là Hoàng lão cư sĩ đem 

năm bản dịch gốc kinh Vô Lượng Thọ, trong năm loại sách này sai biệt rất lớn. Nói cách 

khác, khi phiên dịch chắc chắn không phải dùng đồng một nguyên bản phạn văn, mới xuất 

hiện tình hình này. 

Căn cứ khảo chứng của chư vị cổ đức ngày xưa, nguyên bản phạn văn chí ít có ba loại 

không đồng nhau. Tại sao có ba loại? Đương nhiên có khả năng nhất là lúc Đức Thế Tôn còn 

tại thế giảng qua ba lần, thậm chí trên ba lần. Vì sao? Bởi cuốn sách này đã thất truyền bảy 

bản phiên dịch. Nên bộ kinh này truyền đến Trung Quốc rất sớm. Thời nhà Hán nó đã có bản 

dịch của An Thế Cao, chúng ta cũng biết niên đại đó rất sớm. Thời kỳ sớm đã đến Trung 

quốc. 

Cho đến Nam Tống tám triều đại, cũng gần 800 trăm năm. Trong thời gian dài đó, tổng 

cộng phiên dịch mười hai lần. Nguyên bản phạn văn từ Ấn Độ truyền sang, không ngừng lưu 

thông vào Trung quốc. Mổi lần truyền vào có thể không giống  với lần trước, và toàn bộ đều 

phiên dịch. Đây là căn cứ hiện tại đang tồn tại năm loại sách, phán đoán ít nhất có ba loại 

nguyên bản. Ngoài ra bảy loại đã thất truyền thì không bàn đến nữa. Nếu có bảy cuốn này, có 

thể vẫn còn phát hiện những cái bất đồng. 

Đức Thế Tôn lúc còn tại thế, một đời giảng kinh giáo hoá. Trong kinh điển ghi chép, ngài 

ba mươi tuổi khai ngộ. Một số người gọi là thành đạo, thành đạo chính là khai ngộ. Sau khi 

khai ngộ ngài bắt đầu giáo hoá cho đến già chết. 79 tuổi ngài niết bàn. Giảng kinh hơn ba 

trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm. Hội này giống như hiện nay chúng ta mở lớp, một 

hội là giảng một phần. Một phần này có lớn có nhỏ. Một phần lớn có thể giảng vài năm, cũng 

có thể giảng một bộ kinh. Như “Đại Bát Nhã Kinh”, đây là một mục lớn. Còn nhỏ thì một hai 

người đến tìm Thế Tôn thỉnh giáo, đưa ra vấn đề và ngài giảng. Nhỏ thì có thể nói là một hai 

giờ đồng hồ. Như vậy cũng tính là một hội. 

Trong  A  Hàm  chúng  ta xem  thấy  một  bộ  kinh  nhỏ, có  văn  tự  của  một  vài  bộ kinh  nhỏ 

khoảng ba bốn trăm chữ. Đó cũng là một bộ kinh. Như “Bát Nhã Tâm Kinh” đó cũng là một 

bộ kinh, hai trăm sáu mươi chữ. Nên to có nhỏ có hợp lại cũng có mấy ngàn bộ kinh. 

Mấy  ngàn  bộ  kinh  này,  chúng  ta  biết  lúc  Đức  Thế  Tôn  giảng  kinh  giáo  hoá,  không  có 

sách, không có văn tự, đến bản thảo không có , đề cương cũng không có. Nguồn gốc của kinh 

điễn là sau khi Thế Tôn diệt độ. Đệ tử của ngài đã nghĩ đến giáo huấn của Thế Tôn, những 

lời dạy này đáng trân quý, nếu không truyền cho hậu thế thì thật đáng tiếc. Nên từ trong ký 

ức, trong này cũng có người truyền pháp. Tôn Giả A Nan truyền pháp. Trong tất cả người tu 

học A Nan là người có ký ức tốt nhất, hầu như sau khi nghe qua một lần, Ngài có thể hoàn 

toàn nhớ lại không hề quên. Nên thỉnh A Nan phức giảng, đem tất cả những gì Đức Thế Tôn 

giảng tuyên lại một lần. Năm trăm tỳ kheo làm chứng, năm trăm A la hán nghe. Nghe và mọi 

người đều đồng ý. Không sai, Đức Thế Tôn đã nói như vậy. Như vậy mới ghi lại. 

236  Tập 73 



Nếu có một người phản đối đều không được. Chỉ cần có người nói hình như câu này Đức 

Phật không nói như vậy, thì câu đó phải xoá đi. Làm như vậy để đặt niềm tin cho hậu thế, nên 

kết tập kinh điển đã nghiêm khắc như vậy, và lưu truyền về sau. Những tài liệu Phật giảng 

lúc tại thế vô cùng trân quý. Lưu lại những thứ này, chúng ta đều biết Đức Thế Tôn lúc đó 

giáo hoá, dạy người hiểu lý lẽ, minh bạch đạo lý. Dạy người hiểu nhân quả. Dạy người làm 

sao làm người, làm sao xử thế, làm sao đối nhân tiếp vật. Ngài dạy người như vậy, và truyền 

đến hôm nay kinh điển biến thành tụng. Nó vốn không phải để chúng ta tụng. Nếu để tụng, 

thì năm đó Thế Tôn nên viết vài bộ kinh để mọi người tụng, không có. 

Nên chúng ta nhất định phải hiểu rỏ, Đức Thế Tôn là thân phận gì, giống như Không Tử 

Trung quốc vậy. Địa vị là thầy giáo, chức vụ là thầy giáo. Chức vụ thầy giáo này của Ngài, 

không thu học phí của người khác, chính là thầy giáo tình nguyện. Làm thầy giáo tình nguyện 

suốt 49 năm. Người học với ngài rất đông, và sau đó kết tập thành kinh tạng. Tài liệu phong 

phú này được lưu truyền về sau. Khi truyền đến Trung quốc không phải là hoàn chỉnh, vì lúc 

đó giao thông không phương tiện. Kinh điển là viết tay, viết trên lá cây Bối Đa La, vô cùng 

quan trọng. Nên cao tăng Ân độ đến Trung quốc, Cao tăng Trung quốc đến Ấn độ đi thỉnh 

kinh, chọn lựa rất kỷ càng tỷ mỷ. 

Sách phiên dịch chữ Hán, là tuyển chọn tinh hoa nhất, tốt nhất trong kinh điển phạn văn 

của Ấn độ. Đương nhiên cũng phải thích hợp với nhu cầu của người đông phương chúng ta. 

Không đem về được tất cả, thật đáng tiếc vô cùng. Và những thứ còn lại đó hiện nay đã thất 

truyền toàn bộ. Hiện nay bảo tồn hoàn chỉnh nhất vẫn là bản dịch chữ Hán. Tiếng Tây Tạng 

bảo tồn một bộ phận. Bản chữ Hán bảo tồn hoàn chỉnh nhất. Nên chúng ta phải hiểu, những 

kinh điển này Đức Thế Tôn giảng dạy khi còn tai thế. 

Chúng ta học Phật là tiếp nhận giáo dục của Phật đà, cần phải hiểu điều này, với Tôn giáo 

không  có  tương  can  gì.  Đức  Thế  Tôn  không  phải  thần,  cũng  không  phải  tiên,  ngài  là  con 

người. Phật nghĩa là gì chúng ta phải hiểu cho rỏ ràng. Người Ấn độ xưng là Phật đà, người 

Trung quốc gọi là Thánh nhân. Phật và Thánh ý nghĩa tương đồng. Định nghĩa của Thánh là 

thấu triệt chân tướng sự thật . Hay nói cách khác, Thánh nhân là một người minh bạch, phàm 

phu chúng ta là người hồ đồ. Thánh nhân là người minh bạch, ý nghĩa của “Phật” là giác ngộ. 

Giác ngộ không phải chính là minh bạch sao? Nên Ấn độ xưng Phật đà với Trung quốc gọi 

Thánh nhân, ý nghĩa này có thể nói là vô cùng tương đương. Nên ngài không phải thần cũng 

không phải tiên. 

Hiện nay những học sinh hậu thế này có lổi với thầy giáo. Vì sao? Đem giáo dục của Phật 

Đà biến thành Tôn giáo. Quý vị nói có hỏng bét rồi không? Tôn giáo là mê tín. Trong nhà 

Phật lễ Phật lễ Bồ Tát, còn chúng ta lễ tổ tiên ý nghĩa tương đồng. Thận chung truy viễn, ý 

nghĩa tức là kỷ niệm. Với lễ bái thần trong Tôn giáo hoàn toàn không như nhau. Chúng ta kỷ 

niệm vị thầy giáo này, Chư vị Bồ Tát là học sinh trước đây, là sư huynh của chúng ta. Là 

những sư huynh vô cùng thành tựu. Như 72 vị hiền của Khổng lão phu tử vậy. Trong ba ngàn 

Tập 73  237 



đệ tử, có 72 nhân tài kiệt xuất. Đó là hiền nhân, trong Phật pháp gọi là Bồ Tát, không thể 

không biết. 

Giáo dục tốt như vậy, nội dung tốt như vậy không người biết. Người y theo giáo dục này 

để học tập quá ít. Chúng tôi thật may mắn khi đã gặp được thầy Đông Phương Mỹ, mới thấu 

triệt được vấn đề này. Vốn dĩ chúng tôi đều không tin tưởng, vì cho rằng nó là Tôn giáo, là 

mê tín, bây giờ đã hiểu rỏ ràng minh bạch. Sau này tôi gặp được Chương Gia Đại sư, ngài 

khuyên tôi xuất gia, khuyên tôi phải thật sự làm. Trách nhiệm này rất lớn, sứ mạng này vô 

cùng thiêng liên, không dể dàng gì. Chúng ta phải đem Phật pháp trở về với giáo dục. Đức 

Thế Tôn là một nhà tư tưởng, một nhà triết học, là một nhà giáo dục. Phải hiểu rỏ ràng minh 

bạch điều này. 

Giáo dục này xác thực có thể cứu xã hội, có thể cứu thế giới này. Lời này không phải tôi 

nói. Niên đại 70, tiến sĩ Thang Ân Tỷ nước Anh đã nói. Lời này nói là thật, hoàn toàn không 

phải giả. Ông ta nói cần phải giải quyết vấn đề của xã hội thế kỷ 21. Vấn đề này hiện nay vô 

cùng nghiêm trọng, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh với Phật pháp đại thừa. Mới biết đúng 

đắn và thấu triệt điều này thật không dể! Nhưng không tinh tấn tu học, thì không thể y giáo 

phụng hành. Những giáo huấn trong kinh điển không nhìn ra được, huống gì hầu như tuyệt 

đại bộ phận là kinh được phiên dịch hoàn thành trước triều đại Nam Tống. Nhưng vẫn được 

xem là rất khó gặp. Các đại sư phiên dịch kinh đều có trí tuệ cao độ. Dùng văn tự rỏ ràng 

nhất, gần như là văn bạch thoại. Ngày xưa dùng văn bạch thoại này, khiến giáo dục Phật giáo 

tuyên truyền phổ biến khắp nơi. Nên lối hành văn của văn tự trong kinh Phật này, trong văn 

tự học được xưng là biến văn. Biến của biến hoá, so với cổ văn hoàn toàn không giống nhau, 

dể hiểu hơn cổ văn rất nhiều. 

Quý vị xem  văn chương thời Hán Đường. Quý vị xem Kinh Phật, Kinh Phật này phiên 

dịch từ thời Hán . Chúng ta so với cổ văn, thì rất dể hiểu. So ra cổ văn khó hơn rất nhiều. Nên 

người dịch kinh cũng rất dụng tâm. Tuy rất rỏ ràng, nhưng bây giờ không có cơ sở văn học, 

nên vẫn rất khó khăn. Nên chúng ta học Phật không thể không học thể văn cổ. Bây giờ thầy 

giáo dạy thể văn cổ cũng không có. Chúng ta rất cảm kích các chuyên gia học giả đời trước, 

bây giờ họ không còn cũng không có người học. Nhưng tư liệu mà họ lưu lại, nếu chúng ta 

quả nhiên dụng công, có thể đem những bài học này bổ túc thêm. 

Nhật báo quốc ngữ Đài Loan, xuất bản bộ sách “Cổ Kim Văn Tuyển”. Đây là tâm huyết 

của các chuyên gia học giả đời trước, họ phiên âm rất chính xác, chú giải cũng rất kỷ càng 

tường tận. Hiện nay toàn tập hình như có mười sáu mười bảy cuốn, bìa cứng. Nếu chúng ta 

học tập từ chổ này, chỉ mất thời gian hai năm, sau đó đọc kinh Phật sẽ không có chút chướng 

ngại nào. Việc này không thể không làm, phải cần dùng hai năm công phu, để tìm cổ văn 

đem trở về lại. Nó sẽ giúp chúng ta đột phá văn tự trong kinh Phật, chướng ngại văn tự không 

còn. Chúng ta có thể xem hiểu, mới có thể biết học như thế nào. 

238  Tập 73 



Kinh điển, kinh Vô Lượng Thọ phiên dịch rất đặc thù. Mấy bản dịch này,  nội dung trong 

đó sâu cạn sai biệt rất lớn. Hoàng lão cư sĩ trong chú giải này nói rất tường tận, văn tự không 

khó hiểu. Bây giờ chúng ta đọc tiếp đoạn sau. 

 “Nhật bản nhật khê sư”,  tên của Pháp sư này.  “Diệc đồng trầm thị chi thuyết”  . Ở trước là 

nói Trầm Thiện Đăng cư sĩ thời nhà Thanh. Ông ta là người dưới thời Đồng Trị, cũng là sau 

Hàm Phong. Trong “Báo Ân Luận” Ngài đã đưa ra vấn đề này. Trong đó Ngài quan trọng 

nhất, chính là cho rằng người phiên dich, căn cứ nguyên bản phạn văn không phải một cuốn, 

mới có xuất hiện vấn đề như bây giờ. Cách nhìn của Đại sư Nhật Khê người Nhật bản với 

Trầm cư sĩ tương đồng.  “Y vân, dị dịch văn cú, dữ kim kinh, chỉ Nguỵ dịch bản” . 

Cuốn sách của Khương Tăng Khải, cuồn này dịch rất tốt. Nên xưa nay, Trung quốc , Nhật 

bản,  Hàn  quốc  học  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đều  thích  dùng  cuốn  của  Khương  tăng  Khải. 

Khương Tăng Khải là thời đại Tào Nguỵ tam quốc Trung quốc, là người của thời đó, cũng 

dịch vào thời đại đó. 

       “Sảo sai dị giả bất thiểu”,  y cứ theo bốn cuốn sách khác, với kinh hiện nay họ đang áp 

dụng học tập sách của Khương tăng Khải. Vừa so sanh đã phát hiện trong đó sai biệt rất lớn, 

sai biệt không ít. “Tư phu, đa dị bản”,  tư phu ở đây, chúng ta thử suy nghĩ, nhiều cuốn sách 

bất đồng như vậy. “Truyền giả bất nhất”,  người truyền nhiều . “Cố tri tư dị”,  vì thời đó đều 

là viết tay, không phải in ấn. viết tay có khi viết sai, viết sót, viết thành chữ khác, điều này 

không thể tránh khỏi. Kinh nghiệm này chúng ta đều có . “Diệc hoặc phi nhất thời thuyết, lệ 

 như Bát Nhã Chư Kinh”. Đây chính là Phật nói không phải cùng một lúc mà nhiều lần tuyên 

giảng.  “Dĩ thử kinh Như Lai bổn hoài, xứ xứ dị thuyết, trí thử đa bổn. Cái thử đại bi chi cực 

 xứ dã”.  Mấy câu này nói rất hay, vì Phật dạy chúng sanh trong một đời tu hành chúng quả. 

Ở trong tất cả các kinh, bộ kinh này là thù thắng nhất. Có lý luận, có phương pháp. Từ 

xưa  đến  nay,  người  y  theo  bộ  kinh  này  tu  hành  thành  tựu  rất  nhiều.  Đây  là  đại  từ  đại  bi, 

không phải nói một lần mà nói rất nhiều lần. Nên nguyên bản phạn văn có mấy loại bất đồng. 

Mổi lần nói không thể hoàn toàn tương đồng. Tôi y theo cuốn kinh này, cuốn hội tập của Hạ 

Liên Cư lão cư sĩ. Tôi y theo cuốn sách này giảng bộ kinh này mười lần. Tôi giảng mười lần 

đó hiện thu vào băng đĩa, mổi lần đều không giống nhau. Có người muốn đem nó viết thành 

giảng ký, hỏi tôi căn cứ vào lần nào. Tôi nói tốt nhất cả mười lần đều nghe, quý vị cũng làm 

cuốn sưu tập. Đây là lần thứ mười một. Lần thứ mười một chúng tôi sẽ hoàn toàn giảng giải 

chú giải của Hoàng Niệm Tổ lão cư sĩ. Đây cũng là lần quen biết giữa tôi và Hoàng lão cư sĩ. 

Ông ta lớn hơn tôi khoảng mười mấy tuổi, khi viết chú giải này ông ta đang bệnh, vô cùng 

đau khổ. Nhưng ngày đêm không nghỉ, đem chú giải này viết hoàn thành. Thật là hy hữu, 

không dể dàng gì. 

Đây là chư Phật Bồ tát, chư vị tổ sư đại đức từ bi vô lượng.  “Dĩ thượng chư đức”,   chính 

là chư vị đại đức ở trên.  “Giai chủ bổn kinh nãi Thế Tôn đa độ tuyên thuyết chi pháp thật hữu 

 sở cư”.  Ngày xưa chư vị đại đức này chủ trương, Kinh Vô Lượng Thọ xác thực là Thế tôn 

nhiều lần tuyên giảng. Không phải như các kinh khác chỉ giảng một lần, không giảng trùng 

Tập 73  239 



lặp lại. Bộ kinh này rất đặc thù, nhiều lần tuyên giảng. Bên dưới họ đưa ra một ví dụ.  “Lệ 

 như bổn kinh „Đường Dịch‟ bổn danh „Vô Lượng Thọ Như Lai Hội‟, nãi „Đại Bảo Tích Kinh‟ 

 trung nhất hội chi văn. Túc chứng Phật thuyết „Bảo Tích Kinh‟ thời, diệc tuyên thuyết bổn 

 kinh dã”. 

“Đại Bảo Tích” là một mục lớn, trong mục này phân thành hai mươi mấy hội. Mổi hội là 

một mục nhỏ. Hơn hai mươi hội hợp lại thành một mục lớn. Trong mục lớn này ngài giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ. Đề kinh này gọi là Vô Lượng Thọ Như Lai hội, một hội trong Kinh Đại 

Bảo Tích, đây chính là chứng cứ của nhiều lần tuyên giảng.  “Trầm thị hựu vân, Nguỵ dịch 

 văn từ tường đảm, nghĩa lý viên túc. Cố tự lai giảng gia đa cứ chi. Đường dịch sai dữ tương 

 cận, cái đồng nhất phạn bổn dã”. Đường dịch này chính là “Vô Lượng Thọ Như Lai Hội” 

trong Kinh Đại Bảo Tích, với bản dịch lưu thông rộng nhất hiện nay của Khương Tăng Khải 

thì giống nhiều sai biệt ít. Họ phán định đây là một nguyên bản. Một nguyên bản nhưng hai 

loại phiên dịch. 

Họ  nói   “Tống dịch diệc  thậm  minh sướng nhi  từ  cú  tiền hậu đại dị hựu nhất phạn  bổn 

 dã”.   Ở  đây  khẳng  định không  cùng  một  cuốn.  “Hán  ngô  nhị  dịch,  văn  từ  chuyết  sáp,  nhi 

 nghĩa hữu tướng bổ bị giả tắc hựu nhất phạn bổn dã”.  Đây là xem năm loại bản dịch hiện 

nay, ít nhất có ba bản tiếng phạn bất đồng. Điều này nói cũng rất có lý.  “Trầm thị tuy vị năng 

 trực tùng cổ phạn giáp thủ chứng, đãn kim nhược tế cứu  tồn thế chi ngũ dịch, khả thôi tri 

 đương niên phạn giáp chí thiểu hữu tam chủng, Cố tri trầm thị chi thuyết khả tin”.  Truyền 

đến Nhật bản, Nhật bản có mấy vị pháp sư cũng có cách nhìn này.  “Chí ư tha sư hữu nhận vi 

 ngũ dịch chỉ thị đồng bổn dị dịch, các bổn sai dị chỉ nhân dịch giả ý lạc bất đồng”.  Lãnh ngộ 

và cảm thọ của mổi người không giống nhau. Nên nói nguyên bản hình như là một, có người 

cũng có cách nhìn này. 

Hoàng lão cư sĩ cho rằng: “Thật vị năng phục nhân” . Cách nói này không có cách nào 

bảo người tâm phục khẩu phục.  “Lệ như bổn kinh tiểu bổn Tần Đường lưỡng dịch” . Tiểu bổn 

này là kinh A Di Đà. Kinh A Di Đà có hai cuốn, La Thập đại sư dịch “La Thập đại sư nhân 

 Tần nhân thượng giản” . Lúc đó đại sư đến Trung Quốc là thời đại Diêu Tần. Diêu Tần kiến 

quốc hiện nay là hành lang ranh giới của Cam Túc Hà Tây. Người xưa thích đơn giản dể hiểu 

chứ không thích phiền phức.  “Nãi nhiếp thập phương Phật vi lục phương Phật, thử thành 

 dịch giả ứng cơ chi diệu, văn giản ứng cơ, nhi kinh nghĩa vô thất. Thị thỉ vi dịch giả chi ý lạc 

 dữ thiện xảo dã”.  Điều này có thể nói thông được. 

La Thập đại sư dịch Kinh A Di Đà. Huyền Trang đại sư phiên dịch là trực dịch. Trong đó 

nói về mười phương Phật. La Thập đại sư dịch thành sáu phương Phật, lược bớt bốn phương. 

Đây là do người phiên dịch có sở thích và cách nhìn không giống nhau. Nhưng nghĩa trong 

kinh hoàn toàn không thay đổi . “Chí ư bổn kinh chư dịch chi sai biệt đại dị ư thị, bất đản 

 tường lược bất đồng, thả nghĩa lý chi thâm quảng diệc dị. Cố bất ứng thị dịch nhân ý lạc bất 

 đồng dã” . Thử xem các kinh điển khác, cùng một bản dịch nhưng khác người dịch. 

240  Tập 73 



Chúng  ta  hãy  xem  năm  bản  không  giống  nhau  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Hay  nói  cách 

khác, khẳng định đây không phải là một bản phạn văn. Bên dưới đưa ra một ví dụ nói, ví như 

Di Đà đại nguyện. Điều này rất quan trọng. Nói cách khác đại nguyện này là tin tức quan 

trọng mà Phật A D Đà truyền cho thế nhân. Trong bộ kinh này đoạn trọng yếu nhất chính là 

đại nguyện. 

 “Lệ như Di Đà đại nguyện, nãi tịnh tông chi duyên khởi  dữ bản kinh chi cương tông. Nhi 

 thập niệm tất sanh chi nguyện”.  Câu này quá quan trọng. Chúng ta làm sao để vãng sanh đến 

thế giới tây phương Cực Lạc? Khi sắp mạng chung đầu óc phải tỉnh táo, có người nhắc nhở 

họ niệm Phật cầu sanh tịnh độ. Mười niệm là có thể vãng sanh. Cơ duyên này là mấu chốt, 

một đời không gặp Phật pháp, khi sắp mạng chung, trước khi tắt thở có người nói với họ, 

buông bỏ tất cả niệm Phật cầu vãng sanh. Cầu vãng sanh là cầu tịnh độ, họ nghe sẽ có thể tin. 

Và họ phát nguyện muốn đi. Điều kiện đầu tiên là đầu óc tỉnh táo. Nếu người bị bệnh ngờ 

nghệch thì không còn cách nào khác. 

Sau khi nghe sẽ hoan hỷ, tin tưởng, phát nguyện. Đây là thiện căn phước đức của chính 

họ. Mọi người đứng bên cạnh dẫn họ niệm Phật. Niệm mười tiếng Phật hiệu họ tắt thở khẳng 

định vãng sanh Cực Lạc. Đây là bổn nguyện của Phật A Di Đà, điều này quan trọng biết bao! 

Đây là tinh tuý “Di Đà đại nguyện chi tuỷ ”. “Thử nguyện kiến ư Nguỵ Đường lưỡng dịch”,  

đây  là  vừa  đưa  ra  một  ví  dụ,  sách  của  Khương  Tăng  Khải.  Cuốn  Đại  Bảo  Tích  kinh  Vô 

Lượng Thọ Như Lai hội, có mười niệm tất sanh. Mà nguyện văn trong hai bản dịch thời Hán 

Ngô  không  có  mười  niệm  tất  sanh.  Sao  lại  có  sai  biệt  lớn  như  vây?  Đây  hầu  như  là  việc 

không thể có. 

 “Nhược vị Nguỵ Đường lưỡng dịch chi tứ thập bát nguyện, dữ Hán Ngô lưỡng dịch chi nhị 

 thập  tứ  nguyện.  Giáp  thị  dịch  bút  khai  hợp  chi  bất  đồng,  tắc  thật  nan  tự  viên  kỳ  thuyết”.  

Nguyện văn này có bốn mươi tám nguyện, có hai mươi bốn nguyện. Người phiên dịch chắc 

chắn không thể đem bốn mươi tám nguyện biến thành hai mươi bốn nguyện. Cũng nhất định 

không thể đem hai mươi bốn nguyện này phân khai thành bốn mươi tám nguyện. Điều này 

không thể được, đây khẳng định là do hai bản phạn văn bất đồng. Cũng nói rỏ khẳng định 

Đức Phật thuyết hai lần, chứ không phải một lần. 

Cho nên nói:  “Thế gian yên hữu như thị đại đảm chi dịch nhân, cảm suất tự ý vọng san 

 đại nguyện chi tâm tuỷ”.  Đây là cách nhận định của Hoàng Niệm Lão: “Cố tri tất thị sở cứ 

 chi nguyên phạm bổn bất đồng phương hữu thử dị nhĩ”.  Đại nguyện này,  trong năm cuốn 

sách thì có ba loại bất đồng, bất đông qúa lớn. Không thể có sai lầm như thế. Có hai mươi 

bốn nguyện, có bốn mươi tám nguyện, có ba mươi sáu nguyện. Nên căn cứ thuyết này ít nhất 

có ba loại bất đồng. Phật tại thế tuyên giảng ít nhất ba lần. 

 “Hựu như „Ngô dịch‟ nhị thập tứ nguyện trung, hữu quốc vô nữ nhân, dữ liên hoa hoá sanh 

 chi thắng nguyện”.  Điều này rất quan trọng.  “Nhi Nguỵ Đường lưỡng dịch tuy cụ tứ thập bát 

 nguyện”.   Không  có hai nguyện  này,  không  có  nước  không  nữ  nhân và  liên hoa hoá  sanh, 

không có hai nguyện này.  “Nhược vị nguyên bản thị nhất chư dịch chỉ thị khai hợp bất đồng. 

Tập 73  241 



 Tắc thỉnh vấn „Ngô dịch‟ thử nhị nguyện tùng hà nhi lai. Hà dĩ nhị thập tứ nguyện trung hữu 

 chi tứ thập bát nguyện chi bổn cánh nhiên vô chi. Khả kiến chư dịch sở cứ chi nguyên giáp 

 bất nhất”.  Chính là nguyên bản phạn văn không phải một cuốn. 

       “Chánh như Trầm Thiện Đăng thị sở thuyết bản kinh mong Thế Tôn đa độ tuyên thuyết. 

 Hựu nhân phạn giáp dị thoát lạc nãi hữu bất đồng chi nguyên bản nhĩ. Tùng thượng chi lệ, 

 khả kiến hội tập chư dịch thật hữu tất yếu”.  Trong năm cuốn sách này khác  biệt rất lớn, sâu 

cạn không giống nhau. Đây là lúc Thế Tôn tại thế, vì căn cơ thính chúng bất đồng, nên tuyên 

giảng thiện xảo phương tiện cũng không tương đồng. Khi kết tập kinh tạng, tất cả đều kết tập, 

nên nguyên bản không đồng, không phải cùng một bản. Và cả năm bản đều lưu truyền. 

Hôm nay chúng ta phải học tập, cần phải đọc cả năm bản này. Vì sao? Trong đó có rất 

nhiều điều quan trọng. Chẳng hạn như cuốn này có mà cuốn kia không có, nếu ta đọc một 

bản, thì sẽ không đạt được tin tức viên mãn. Chúng ta nên nghe cả năm lần, mới thật sự thấu 

triệt. Như vậy đối với người sơ học không tiện lợi. Học Kinh Vô Lượng Thọ phải học cả năm 

bản.  Nên trải qua  nhiều  thời đại  học tịnh  độ  đều học  Kinh  A  Di  Đà  .  Người học kinh  Vô 

Lượng Thọ không nhiều, nguyên nhân là như vậy. Kinh Vô Lượng Thọ quá nhiều bản, không 

có bản nào hoàn thiện cả. Nên cổ nhân mới nghĩ đến sưu tập các bản dịch quan trọng thành 

Tập Đại Thành. 

Tập Đại Thành của năm loại nguyên bản dịch, biên tập thành bản mới. Điều này rất cần 

thiết. “Thị dĩ tùng Tống chí kim” , Vương Long Thư nhà Tống là người đầu tiên làm. Tên của 

Vương Long Thư là Nhật Hưu. Nhật của nhật nguyệt, Hưu của hưu tức, gọi là Vương Nhật 

Hưu. Long Thư là địa danh, địa danh này ở Thư thành An Huy, cạnh bên Lô Giang chúng tôi. 

Ông ta người Đồng Thành Phái, người ở địa bàn này, ông là người Thư thành. Là người làm 

sách sưu tầm đầu tiên. Người đầu tiên làm sách sưu tầm là một nhà học vấn. Đại thiện tri 

thức phát tâm này. Năm loại nguyên bản dịch, ông ta chỉ xem bốn bản. Bản dịch đời Đường 

“Bảo Tích Kinh”, trong đó mục Vô Lượng Thọ ông không nhìn thấy. 

Nói cách khác, bộ sưu tập này của ông vẫn bị sót, không thể gọi là hoàn chĩnh. Nhưng bộ 

sưu tập này rất tốt. Đích thực thì sau khi xuất bản, được nhập vào “Long Tạng”. Nhật Bản thu 

nhập vào “Đại Chánh Tạng”. Học tập Kinh Vô Lượng Thọ, người dùng cuốn sưu tập của ông 

ta rất nhiều, so với người đọc bản của Khương Tăng Khải còn nhiều hơn. Đến Liên Trì Đại 

Sư chú giải Kinh Di Đà sớ sao, dẫn dụng kinh văn của Kinh Vô Lượng Thọ, đều dùng bản 

sưu tập của Vương Long Thư. Có thể thấy nó ảnh hưởng rất lớn. 

Thứ hai là Bành Nhị Lâm, chính là Bành Tế Thanh. Bành Tế Thanh làm cuốn này là hiệu 

chính. Là dùng bản của Khương Tăng Khải, trong bản của Khương Tăng Khải có rất nhiều 

chổ khó đọc, nên ông ta đem văn tự chĩnh lý lại, cũng đồng nghĩa là lược bớt_ hiệu đính, 

lược bớt. Ông ta dùng một bản, không thể gọi là hội tập. 

Lần thứ hai hội tập là Nguỵ Mặc Thâm_Nguỵ Nguyên, là người nhà Thanh niên đại Hàm 

Phong. 

242  Tập 73 



Lần thứ ba là cư sĩ Hạ Liên Cư, và tiên sư Hạ Liên Cư là lần thứ ba hội tập, vào năm đầu 

của dân quốc. Thật không dể. Bản hội tập này của ông xuất bản lần đầu tiên, trong tay tôi còn 

có một bộ, là bản tuyến trang. Không giống với bản chúng ta hiện nay. Bản của chúng ta hiện 

nay phân thành bốn mươi tám phẩm. Nguồn gốc sớm nhất của hội tập này là ba mươi bay 

phẩm. Đại khái lấy ý nghĩa ba mươi bảy đạo phẩm để hội tập. 

Từ Châu Pháp Sư ở Tế Nam, Bắc Kinh từng giảng qua, mà còn làm qua khoa phán. Khoa 

phán này của ông, Hoang Niệm lão tặng tôi một phần, Hoàng Niệm Lão in ra một phần tặng 

tôi. Tôi vẫn còn bộ tư liệu này. Bản hiện tại là sau khi Hạ Lão cư sĩ hội tập đã cải sửa mười 

lần. Sửa đổi mười lần mới hoàn thành định bản này. Định bản này tôi cũng làm khoa phán 

cho nó, làm rất tường tận. Nên chúng ta có khoa hội. Ở đây có lưu thông, chư vị đều có thể 

xem được. Khoa hội phân rất kỷ càng. Toàn kinh tư tưởng hệ thống, văn chương mạch lạc, 

xem qua là hiểu. Ta có thể xem hiểu bản này, thì đối với kinh Phật mới sinh tâm bội phục 

kính ngưỡng. Tâm này tự nhiên sanh ra. 

Đoạn này giảng về năm loại nguyên bản dịch. Bên dưới sẽ nói về bốn loại hội tập và hiệu 

chính. 

“Dĩ  thượng  ngũ  dịch, hổ  hữu  ưu  liệt  chương  hối”.   Cũng  chính  là  năm  loại  nguyên  bản 

dịch,  đều  có  sở  trường  và  đều  có  khiếm  khuyết.  “Liệt  như  thập  niệm  đắc  sanh  chi  bản 

 nguyện dữ nhất hướng chuyên niệm chi yếu chỉ. Ư Hán Ngô lưỡng dịch tắc vị chương”.  Hai 

bản dịch thời nhà Hán, Ngô  “thập niệm đắc sanh”,  bản nguyện này ở đây không có.  “Nhất 

 hướng chuyên niệm”  cũng không có nhắc đến.  “Chí ư ngũ ác ngũ thống ngũ thiêu chi hồng 

 văn,  nãi  Thế  Tôn  khổ  khẩu  bà  tâm  chi  cáo  giới.  Ư  Đường  Tống  lưỡng  dịch  tắc  bất  cụ”.  

Trong hai bản dich của Đường Tống không có đoạn văn này. Đoạn văn nay vô cùng quan 

trọng. 

Chúng ta hôm nay vì các bạn học tịnh độ, tuyển chọn và quyết định khoá tụng sáng chiều. 

Còn thời buổi tối thì đọc đoạn văn này. 

Nguỵ dịch là bản của Khương Tăng Khải, bản này phiên dịch hoàn bị hơn, “vi chư dịch 

quán”,  và  lưu  thông  rộng  nhất.  “Đản  ư  quốc  vô  nữ  nhân,  dữ  liên  hoa  hoá  sanh  lưỡng 

 nguyện”.  Hai nguyện này nó không có, trong bản dịch này không có.  “Cố Tống Long Thư 

 Vương Nhật Hưu luận chư dịch vân. Kỳ đại lược tuy đồng  nhiên kỳ trung thậm hữu sai hổ”. 

Ở đây chính là nói năm bản dịch  này, đem nó so sánh đối chiếu, và nhìn thấy sự sai biệt . 

 “Hựu kỳ văn hoặc thất ư thái phồn nhi sử nhân yếm quan” . Văn tự này rườm rà.  “Hoặc thất 

 ử thái nghiêm, nhi tang kỳ bổn chân, hoặc kỳ văn thất trung, nhi kỳ ý tắc thất chi”.  Có rất 

nhiều khuyết điểm . “Do thị Thích Ca Văn Phật sở dĩ thuyết kinh, A Di Dà Phật sở dĩ độ nhân 

 chi chỉ. Vặn nhi vô tự, vặn thị tạp loạn”, “Uất nhi bất chương” , uất là trầm buồn. Đây là 

những hoằng nguyện độ nhân của Thế Tôn với Phật A Di Đà, không có cách nào hiện lên rỏ 

ràng, “dư thâm tích chi”. Dư là Vương Long Thư cư sĩ, nên ông ta phát tâm làm bản tập hội 

này. 

Tập 73  243 



 “Ư thị nãi thủ Hán Ngô Nguỵ Tống tứ dịch, hiệu chính hội tập tự vi nhất kinh, danh viết Đại 

 A Di Đà Kinh”.  Đây là mở đầu của bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ. Là ở triều Tống có bản 

như vậy. Bản có sữa chữa, từ nhà Tống đến nay tất cả có bốn bản. 

Bản thứ nhất là Đại A Di Đà Kinh.  “Tống quốc học tiến sĩ Long Thư Vương Nhật Hưu 

 hiệu tập”.  Ông ta không nói phiên dịch, ông ta không phải phiên dịch. Ông ta hiệu đính đối 

chiếu và biên tập lại. 

Bản thứ hai là Kinh Vô Lượng Thọ,   “thanh Bồ Tát giới đệ tử Bành Tế Thanh tiết hiệu”. 

Bản thứ ba gọi là Kinh Ma Ha A Di Đà, cũng là   “thanh bồ tát giới đệ tử thừa quán thiệu 

 dương nguỵ nguyên hội dịch” . Đây là bản hội tập lần thứ hai, tên góc là Vô Lượng Thọ kinh, 

 “hậu kinh chánh định vương Âm Phước cư sĩ hiệu đính tịnh cải kim danh”. Ông ta đổi thành 

Ma Ha A Di Đà Kinh. 

Bản thứ tư chính là bản chúng ta đang dùng, “Phật thuyết đại thừa Vô Lượng Thọ trang 

nghiêm thanh tịnh bình đẳng giác kinh. Hiện đại Bồ tát giới đệ tử vận thành Hạ Liên Cư hội 

tập”. Là bản mà chúng ta hiện tại đang dùng. 

 “Ư thị bản kinh nãi hữu ngũ chủng nguyên dịch bản, tứ chủng tiết hội tập, cọng hữu cửu 

 chủng”.  Chín bản này, chúng ta đã từng in thành một bộ, lượng lưu thông cũng rất lớn. Tiện 

lợi cho mọi người thích nghiên cứu khảo sát, tiện lợi cho họ làm tham khảo.  “Ngũ dịch chi 

 trung „Nguỵ dịch‟ lưu truyền độc quảng, Vương bản nhất xuất thủ nhi đại chi”.  Vương bản 

chính là Đại A Di Đà Kinh của Vương Long Thư.  “Liên Trì Đại sư „Sớ sao‟ trung, ngữ tắc 

 đa tựu vương văn. Dĩ Vương bản thế sở thông hành, nhân tập kiến cố”.  Nghĩa là trong kinh 

Di Đà sớ sao của Liên Trì Đại sư, dẫn dụng kinh Vô Lượng Thọ. Đa phần đều dẫn dụng bản 

của Vương long Thư đại A Di Đà kinh. 

      “Thanh mạt Ấn Quang pháp sư diệc xưng Vương bản vi văn nghĩa tường tất, dữ thế lưu 

 thông. Do thượng khả kiến Vương bản tại ngã quốc chi lưu thông. Viễn quá Nguỵ dịch” . Sau 

khi bản hội tập này ra đời, mọi người đều thích bản này, và năm bản dịch này đều không còn 

học nữa, mà học bản của Vương Long Thư. 

Bên dưới nói:  “Vương bản tuy thậm lưu thông, tịnh thâu nhập long tạng dữ nhật bản đại 

 chánh tạng. Đản Vương thị chi tác tắc hữu đắc hữu thất”.  Cho nên nó vẫn còn tỳ vết. Có thể 

thấy việc này thật không dể.  “Liệt như sớ sao vân”,  đây là lời của Liên Trì Đại sư.  “Vương 

 thị sở hội, giảo chi ngũ dịch, giản dị minh hiển, lưu thông kim thế, lợi ích thậm đại”.  Trước 

tiên tán thán đối với ngài . “Đản kỳ bất do phạn bổn, duy chước hoa văn, vị thuận dịch pháp”.  

Ở đây ông ta không phải phiên dịch, không phải từ bản phạn văn trực tiếp phiên dịch qua. 

Chỉ là châm chước bản dịch thành hoa văn của tiền nhân. Châm chước những văn tự này và 

miên tập lại. 

“Nhược  dĩ  phạn  bổn  trọng  phiên,  na  tựu  thành  lục  chủng  phiên  dịch”.   Người  khác  sẽ 

không nghị luận về ông ta. “Cố bỉ bất ngôn dịch nhi ngôn hiệu chính dã”.  Đây là chổ cẩn 

thận của Long Thư. Vậy vấn đề của ông ta ở đâu?  “Hựu kỳ trung khứ thủ cựu văn, diệc hữu 

 vị tận” . Đây là nói so với bốn loại bản dich này, chúng ta làm sao để lựa chọn, đây là kiến 

244  Tập 73 



thức. Ông ta chọn  chưa được thoả đáng. Ở đây có đưa ra ví dụ.  “Như tam bối vãng sanh”,  

điều này rất quan trọng . “Nguỵ dịch giai viết phát bồ đề tâm”.  Thượng bối, trung bối, hạ bối 

đều giảng về phát bồ đề tâm. Nhưng  “Vương thi duy trung bối phát bồ đề tâm” , trong hạ bối 

nói là không phát, còn thượng bối thì không đề cập đến. Đây là một đoạn kinh văn vô cùng 

quan trọng. Vấn đề ở đây rất nghiêm trọng, “tắc cao hạ thất thứ”. 

       “Thả  văn  trung  đa  thiện  căn  toàn  tại  phát  bồ  đề  tâm  nhi  tam  bối  bất  đồng,  đồng  nhất 

 phát tâm”.  Quý vị xem, thượng bối, trung bối, hạ bối không giống nhau. Nhưng đều có phát 

bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm tám chữ này . “Phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm”,  

đây là điều kiện quan trọng nhất để vãng sanh. Bản hội tập của Vương Long Thư, ở chổ này 

có  vấn  đề.  Thượng  bối  thì  không  nói  đến,  hạ  bối  nói  là  không  phát  tâm  bồ  đề.  Điều  này 

không thể, đây là sai lầm nghiêm trọng. 

 “Liên Trì đại sư sở luận tinh yếu, chánh trung yếu hại, Vương thị tự tự trung hữu văn tuý tạp 

 nhi thất thống, thác loạn nhi bất luận giả. Tắc dụng kỳ ý nhi tu kỳ từ” . Mấy câu này, Kỳ văn 

là nói kinh văn nguyên bản dịch, nguồn góc bốn bản kinh văn phiên dịch này,  “tạp nhi thất 

 thống, thác loạn nhi bất luận, tắc dụng kỳ ý nhi tu kỳ từ”.  Dụng kỳ ý ở đây là dùng văn tự 

của mình để nói đại ý trong kinh. Điều này cổ nhân đã có nghị luận, vì ta biên tập sách của 

người khác, nhất định phải dùng văn tự góc của họ, không thể dùng văn tự của mình để thay 

đổi. Ví dụ này nếu mở ra, về sau phiền phức rất lớn. Mổi người đều có thể sửa đổi kinh, như 

vậy kinh sẽ cải thành như thế nào đây. Nhất định không thể chỉnh sửa. Hội tập cần phải giữ 

quy tắc này. Đây là Long Thư có nhiều khi đã dùng ý của mình, đem văn tự góc sữa đổi. 

Điều này bị người đời sau chỉ trích. 

 “Thị chánh Liên Trì đại sư sở chỉ, bất do phạn bản, vị thuận dịch pháp chi thâm bệnh”.  Liên 

Trì đại sư nói rất hàm súc. Hoàng lão nói rỏ cho chúng ta, chúng ta đã hiểu rỏ đã minh bạch. 

Bậc cổ nhân trách cứ người cũng rất nhân hậu. Cũng không phải dùng lời rỏ ràng để trách cứ. 

Rất nhân đạo, rất uyển chuyển. Đây đều là chổ mà chúng ta nên học tập. 

       “Kim  nãi  hội  tập,  yên  năng  bất  thủ  nguyên  ngữ”.   Hội  tập  nhất  định  phải  nhớ  phải  giữ 

nguyên ngôn ngữ.  “Nhi nhậm ý hành văn thị nãi vạn vạn bất khả dã”.  Đây là một cấm kỵ rất 

lớn.  “Chí ư tam bối phát tâm diệc nhiên, thiện cải Nguỵ dich hựu phục cao hạ thất thứ” . 

Tam bối phát tâm này là phát bồ đề tâm. Thượng bối không đề cập đến. Trung bối nói phát 

bồ đề tâm. Hạ bối nói không phát. Đây là một sai lầm nghiêm trọng. Đây là  “Vương bản nan 

 yểm chi tỳ”, là sai sót của ông ta. 

Đối với bản thứ hai  “Thanh Càn Long Bành Nhị Lâm, danh Siêu Thăng”.  Ông ta còn một 

tên là Tế Thanh_Bành Tế Thanh.  “Diệc ư Vương bản nghĩa hữu vị an”.  Ông ta đối với bản 

của Vương Long Thọ cũng nghiên cứu rất sâu.  “Ư sở trước Vô lượng Thọ Kinh khởi tín luận 

 trung. Luận vương bản viết, Vương thị bản giảo vi sướng đạt, cận thế thông hành, nhiên hữu 

 khả nghị giả. Như tự phân trung du bộ thập phương dĩ hạ quảng minh bồ Tát hạnh nguyện. 

 Vi linh hành giả phát khởi đại tâm, tích tập đức bổn, cứu cánh thành Phật. Nãi thị thử kinh 

Tập 73  245 



 khai chương yếu lĩnh nhi vương thị san chi”.  Trong bản hội tập của Long Thư không có đoạn 

này. Đoạn này vô cùng quan trọng, nhưng ông ta đã sơ suất. 

 “Chí vãng sanh thượng hạ nhị bối nhất san khứ phát bồ đề tâm”.  Ông ta không nói, câu này 

không có. Thượng bối vãng sanh, không có phát bồ đề tâm, là câu này. Hạ bối vãng sanh, 

ông ta nói không phát. Hạ bối vãng sanh này là  “nhất vân bất phát”. “Thai sanh nhất tiết, 

 san khứ nghi hoặc, Phật trí nãi chí thắng trí” . Năm câu kinh văn này, năm câu kinh văn này 

vô cùng quan trọng. Ông ta không đem nó đưa vào trong. Nên  “tiền tắc quai thành Phật chi 

 chánh nhân”,  chính là phát bồ đề tâm.  “Hậu tắc thất vãng sanh chi chánh trí”,  chính là nghi 

hoặc Phật trí cho đến Thánh trí. Ông ta đã sơ suất đoạn văn tự này, nên  “thất vãng sanh chi 

 chánh trí”.  

Con người vì sao lại thai sanh, thế giới tây phương Cực Lạc vì sao có thai sanh? Sanh đến 

biên địa cũng xem là không tệ. Vì sao sanh đến chổ này? Đối với thế giới Cực Lạc chưa đủ 

tín tâm. Tín tâm không đủ mà thật niệm Phật, thật nguyện ý cầu vãng sanh. Giống như cá độ 

vậy, có thì tôi thành công, không thì thôi. Chính ý niệm này, họ không thể nhập phẩm vị, mà 

sanh đến biên địa. Như vậy cũng rất khó gặp, họ đã thật sự làm. Tuy họ có vấn đề, nhưng họ 

đã thật sự làm. Lở như thật, không phải tôi đã thành công rồi sao? Quý vị xem, chỉ một ý 

niệm sai lầm. Trong tín tâm bị khiếm khuyết, nên họ sanh đến biên địa. Từ biên địa đến thế 

giới Cực Lạc phải mất năm trăm năm. Sau năm trăm năm họ tin tưởng, tín tâm thanh tịnh, 

nghi hoặc không còn, mới có thể nhập vào hạ phẩm hạ sanh. Họ thấp hơn một bậc so với hạ 

phẩm hạ sanh. Nên quyết định không thể có nghi hoặc trí Phật, không được nghi hoặc. 

       “Tha như tự thứ nguyện văn hậu tiên suyễn thác, giai đương hiệu chính. Bành thị giám ư 

 Vương bản chi thất, nãi chuyên tựu „ Nguỵ dịch‟ khứ kỳ phồn phức, tịnh án vân thê bản”.  

Vân thê là Liên Trì đại sư.  “Tăng nhập tứ thập bát nguyện tiên hậu số mục, nhưng danh Vô 

 Lượng  Thọ  kinh,  thị  vi  đệ  thất  bản”.   Bản  thứ  bảy.  “Vương  bản  vi  đệ  lục  bản”,   bản  của 

Vương Long Thư là bản thứ sáu. Bành Tế Thanh là bản thứ bảy. Nhưng bản của ông ta là 

Nguỵ dịch, chính là bản lược bớt của Khương Tăng Khải, đem những chổ phiền phức xoá bỏ, 

làm thành bản chi tiết. Đem 48 nguyện thêm điều mục vào. Bản này cũng có lưu thông nhưng 

không rộng. 

Cho nên   “đản thử bản chỉ thị Nguỵ dịch chi tiết hiệu bản, nhi phi chư dịch chi hội tập 

 bản” . So sánh hai bản, bản của Bành Tế Thanh tốt hơn bản của Khương Tăng Khải, khi đọc 

rất thuận.  “Cận đại Đinh Phước Bảo cư sĩ tác Vô Lượng Thọ Kinh tiên chú”.  Bản căn cứ là 

bản tiết hiệu của Bành Tế Thanh.  “Bành bản hoàn thị vị năng cứu Vương thị hội bổn chi 

 bệnh” , nên nó không thể được xưng là bản hoàn thiện. 

Bây giờ đến bản ở dưới. Thời nhà Thanh dưới triều đại Hàm Phong, cư sĩ Thiệu Dương 

Nguỵ Thừa Quán  “vị chư dịch cập vương thị hội tập do vị tận thiện, nãi hội tập ngũ chủng 

 nguyên dịch, biệt thành nhất bản, nhưng danh Vô Lượng Thọ Kinh”.  Bên dưới nói  “Nguỵ thị 

 chi bản, tập ngũ chủng nguyên dịch, thị vi ngũ hội chi thuỷ”.  Năm loại nguyên bản dịch ông 

ta  đều  xem .  “Vương  thị  chỉ  thị  tứ  hội  bản” ,  bốn  loại  bản  hội  tập.  “Sở  hội  vị  cập  Đường 

246  Tập 73 



 dịch”,  chính  là  Đại  Bảo  Tích  kinh  Vô  lượng  thọ  Như  Lai  hội.  Bản  này  ông  ta  chưa  xem. 

“Đồng trị trung”, sau Hàm Phong là Đồng trị. Đồng trị là Từ Hy Thái hậu nhiếp chính, sau 

khi Hàm Phong qua đời, vị tiểu Hoàng đế này do mẹ nắm quyền. 

“Vương Âm Phước cư sĩ cực sùng Nguỵ bản”,  vô cùng tôn sùng.  “Tăng thân ký vân, cận 

 thế Thiệu Dương Nguỵ cư sĩ phục bản Vân Thê đại sư chi thuyết, biên khảo chư dịch, biệt vi 

 nhất thư, bao cử cang tông, văn từ giản đương. Nãi đắc vi thị kinh chi quan miện”. Đây là 

tán thán  đối với bản của Nguỵ Mặc Thâm.  “Vương thị phục bác khảo chúng bản, thủ tụ hiệu 

 thù, tịnh định kinh danh vi Ma ha A Di Đà kinh”.  Đây là bản kinh thứ tám.  “Nguỵ thị phát 

 tâm quảng đại, phục tinh ư văn tự. Vi cứu Vương Long Thư cư sĩ đổ soạn kinh văn cji thất, bị 

 thủ ngũ dịch, hội thành nhất kinh. Lực cầu cú cú hữu lai lịch, kỳ thành thiện bản, sở nguyện 

 cực thắng, sở thành diệc vĩ. Kỳ sở hội tập viễn siêu Vương bản. Vương âm phúc cư sĩ tán chi 

 vi vản kinh, bát chủng chi quan, diệc phi quá dự”.  Những lời này là của cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ nói. 

Nhưng đằng sau vẫn còn nuối tiếc, ông ta vẫn còn tiếc nuối . “Nguỵ thị tuy nguyện lực bổ 

 Vương thị đổ soạn chi quá, tích vị toàn miễn”.  Ông ta cũng phạm trục trặc này, dùng ý của 

mình sửa đổi kinh văn trong nguyên bản dịch, văn tự cũng cải sửa. “Tư cử kỳ lạc lạc đại giả 

 như hạ”. Lạc lạc  nghĩa  là rỏ ràng minh bạch, sai sót vô cùng rỏ ràng. Chổ này đã đưa ra bốn 

điều. 

Thứ  nhất,  “Nguỵ  bản  đệ  nhị  nguyện  viết,  thiết  ngã  thành  Phật,  quốc  trung  thiên  nhân, 

 thuần thị hoá sanh, vô hữu thai sanh”.  Bốn chữ vô hữu thai sanh ở đây, các dịch giả khác 

đều không có. Vậy nó từ đâu đến? Câu này là ông ta tự thêm vào. Đây là đề xuất ra những sai 

sót của ông ta.  “Thả thử tứ tự dữ nguyên dịch văn tương vi”.  Vì sao lại tương vi? Bản dịch 

thời nhà Nguỵ nói, Trong bản kinh của Khương Tăng Khải có câu như vậy:  “Phật cáo Di lặc, 

 bỉ quốc nhân dân, hữu thai sanh giả”.  Tại sao trong này lại nói không có thai sanh?  “Đường 

 Tống lưỡng dịch đồng chi” . Hai bản Dường dịch và Tống dịch này, đều có câu này, đều có 

nói  đến  thai  sanh.  “Nhi  Nguỵ  thị  cảnh  vị  vô  hưu  thai  sanh,  thử  bảo  vi  nan  án  chi  tỳ  dã”.  

Nhầm lẫn này quá rỏ ràng. 

Thứ hai,  “ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu nhất đoạn số thiên ngôn”.  Đoạn này rất dài, bản 

của Thời Nguỵ đã lược bỏ.  “Sanh thời thống, lão thời thống, bệnh thời thống, tử thời thống, 

 hoạn nạn cùng khổ thống. Dâm dục hoả thiêu, sân phẩn hoả thiêu, tham đạo hoả thiêu, tà 

 nguỵ hoả thiêu, ngu si hoả thiêu. Thị vi ngũ thống ngũ thiêu. Nguỵ cư sĩ nguyên nguyện vô 

 nhất tự bất hữu lai lịch, tích vị năng quán triệt sơ trung”.  Đoạn trên này đối với các bản dịch 

không có lai lịch, đoạn này không phải là văn lược bớt, mà ông ta dùng ý mình đem ngàn chữ 

kinh văn cô động lại thành như vậy. Đây hoàn toàn là ông ta tự viết không phải là nguyên 

văn. Nếu từ nguyên văn mà lược bớt thì không cách gì để nói. Đây không phải nguyên văn, 

hoàn toàn là trích ý của mình. Cho nên đây không có căn cứ. 

Thứ ba,  “Nguỵ thị hội bản vị Cực Lạc chi cung điện lầu quán, đường vũ phòng các, hoặc 

 xứ hư không, hoặc tại bình địa, hoặc y bảo thọ nhi trú”.  Câu này có vấn đề “Hoặc y bảo thọ 

Tập 73  247 



nhi trú”, trong đó “y bảo thọ nhi trú”. Câu này trong năm bản dịch đều không có. Đây cũng là 

ông ta tự nghĩ ra, nó không có căn cứ. “Hội bản trung, quá thị dĩ hậu, Vô Lượng Thọ Kinh 

diệc diệt. Duy dư A Di Đà Phật tứ tự quảng độ quần sanh”. Đoạn văn này trong năm nguyên 

bản dịch không có. Do đây có thể thấy  “Nguỵ thị chi bản dữ tiền chư bản tương giảo. Tuy 

 hậu hậu thắng ư tiền tiền, tích nhưng vị năng tận miễn suất tăng quai suyễn chi quá. Đản thử 

 cự thất, thế tại tất cứu dĩ miễn hậu thế nhân tập thậm chí soán cải kinh văn. Cố tu phòng vi 

 đỗ tiệm, tuyệt thử tội nguyên”.  Đây là lời bình của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đối với ông ta. Điều 

này rất quan trọng, vì những gì của cổ nhân, mặc dù sai cũng không được sửa nó. Phải làm 

sao? Đem tư duy của mình viết một bên. Viết và chú giải một bên, không được tuỳ tiện sửa 

nó.  Nếu   uỳ  tiện  sửa  đổi, tình  hình này  mà  đem  ra  thì thật không  thể tưởng.  Sau  này  mọi 

người xem thấy chổ nào không thông, không nên như vậy. Tôi sữa một câu,  anh cũng sữa 

một câu, và như thế lưu truyền đến mấy trăm năm sau, thì văn chương này không thể xem 

được.Nên điều này là tuyệt đối không thể được, đây là cấm kỵ lớn nhất. 

Chúng  ta  rỏ  ràng  nhìn  thấy,  đây  là  gì?  người  ta  đã  viết  sai.  Nhưng  quyết  định  không 

được sữa đổi. Nên cổ nhân thường nói, chữ này có thể là một chữ nào đó nhầm lẫn, và chú 

giải qua một bên, như vậy là chính xác. Cấm kỵ nhất là tuỳ tiện sữa đổi của người khác. 

Những lời này của Hoàng lão cư sĩ, cũng là nói rỏ thầy của ông là cư sĩ Hạ Liên Cư vì 

sao mà phải hội tập lại. Nguyên nhân là vì hai bản hội tập ở trước. Bản tiết hiệu thứ nhất đều 

không hoàn thiện, đều có tỳ vết. Nên cần thiết phải làm lại một bản hội tập,  “tịnh vi đại kinh, 

 tảo đắc thiện bản. Thị dĩ tiên sư Hạ Liên Cư lão cư sĩ nãi hữu đệ cữu bản chi tác dã”.  Bản 

của chúng ta bây giờ là bản thứ chín. Đây là giới thiệu về Hạ lão cư sĩ. 

    “Tiên sư Hạ lão cư sĩ, vị quan học nho”,  vị quan là chưa đến tuổi thành niên. Cổ nhân 

đến  tuổi vị  thành  niên  là  20 tuổi.  Đây  chính là trước  năm  20 tuổi đã học  nho.  “Tiên  trình 

 Châu nhi hậu Lục vương”,  trước học với Nhị Trình Châu nhà Tống là Châu Hy, sau đó học 

với Lục Cữu Uyên Vương Dương Minh nhà Minh. Đây là hai đại văn hào của nhà Tống và 

nhà Minh. Bây giờ gọi là nhà triết học, nhà tư tưởng. Đây là nói về nguồn gốc học thuật của 

ông ta. 

   “Phủ  tráng  nhập  Phật”.   Người  xưa  gọi  tráng  niên  là  30  đến  40  tuổi.  30  đến  40  gọi  là 

tráng. Phủ tráng là vừa mới, đại khái là ba mươi mốt hoặc ba mươi hai. Tức là vừa mới vào 

tuổi tráng niên, ông ta đã học Phật . “Nhiếp thiền mật nhị quy Tịnh độ”. Ông ta học qua thiền, 

học qua mật, và cuối cùng học tịnh độ.  “Hạ lão bác quán quần tịch, thâm ư văn tự, chuyên 

 công cửu tu, giáo nhãn viên minh”.  Đây là tán thán đối với thầy Mình. Ông ta thích học vấn, 

học Phật vô cùng chăm chỉ. Thật như cổ nhân thường nói  “nhất môn thâm nhập, trường thời 

 huân tu”.  Bất luận là học thiền, học mật, học tịnh. Căn cơ của ông ta vô cùng thâm hậu.  “Ư 

 nhâm thân”,  nhâm thân là năm 21 dân quốc, năm 1932 phát nguyện hiệu đính lại kinh này. 

   “Án quan tân môn, duyệt thời tam tải. Biến thám ngũ chủng nguyên dịch, động sát tam 

 gia hiệu bản. vô nhất ngữ bất tường tham, vô nhất tự bất hổ hiệu. Kiền cung kính thận, nhật 

 đảo Phật tiền, thiên châm vạn chước, thời oanh mộng mị, cập kỳ thành dã, tứ chúng hoan hỷ. 

248  Tập 73 



 Tôn giáo câu triệt chi huệ minh lão pháp sư, Hạ lão chi quy y sư. Tháp ư phụng kinh nhiếp 

 chiếu ư Phật tiền thân vi ấn chứng”.  Đoạn này là nói ông ta dùng thời gian ba năm, hội tập 

thành bản thứ chín, chính là bản này. 

Tôi vừa mới nói qua với quý vị, bản đầu tiên ông ta hội tập, trên tay tôi còn một cuốn. 

cuốn này  đã nhập vào vi tính,  chúng ta lên  mạng đều  có thể xem.  Còn khoa  phán  của  Từ 

Châu Pháp sư, có thể nhìn thấy diện mạo vốn có của nó. Còn định bản này là sau đó ông ta đã 

trãi qua mười lần chỉnh sửa. Định bản đổi thành bốn mươi tám phẩm. Từ đoạn văn ngắn gọn 

này, chúng ta sẽ hiểu Hạ lão cư sĩ vô cùng siêng năng. Đại khái trong cuộc đời của ông, sự 

nghiệp lớn nhất chính là việc này. Để pháp môn tịnh độ có được bộ này. Bộ kinh này là đệ 

nhất kinh của tịnh độ, vô cùng quan trọng. Mà không có bản nào tốt, pháp diệt tận kinh cho 

đến kinh này đều nói đến. Tương lai khi Phật pháp diệt tận, kinh Vô Lượng Thọ vẫn còn lưu 

thông ở thế gian một trăm năm. 

Chúng ta thử nghĩ đến cuối cùng kinh Vô Lượng  Thọ cũng diệt, thì bản kinh nào được 

lưu thông? Khẳng định là bản này. Bản này so với mấy bản hội tập trước, thì mấy bản trước 

đều có tỳ vết. Đều không thể làm người khác mãn ý, nhưng trong bản này tìm không ra. Tỳ 

vết  trong  bản  hội  tập  của  tiền  nhân,  tất  cả  đều  cải  chánh  lại,  thật  sự  không  có  chữ  nào  ra 

ngoài nguyên bản. Tự mình chưa cải qua chữ nào. Cho nên đây là Tập Đại Thành của năm 

bản dịch kia, chọn lọc thích đáng, không có sai lầm. Huệ Minh lão pháp sư ấn chứng cho ông 

ta. 

 “Tiên cữu phụ mai Hiệt Vân cư sĩ”,  Mai Quang Hy cư sĩ là thầy của thầy Lý. Lý Bính 

Nam cư sĩ học kinh giáo với Mai lão. Nên bản kinh này khi truyền đến Đài Loan, ở trước có 

một bài tựa của Mai lão, bài tựa rất dài. Sau khi xem ông ta vô cùng hoan hỷ, lúc đó lưu 

thông ở Đài Loan, chính mình còn giảng qua một lần. Liên tục phát bài giảng này trên ti vi,và 

được coi là bản hoàn thiện. Từ Châu Pháp Sư chuyên giảng kinh này ở Kinh Lổ, chính là Bắc 

Kinh và Tế Nam,  “tịnh thân vi khoá phán”. Tôi viết khoa phán là y cứ khoa phán của Từ 

Châu Pháp sư làm căn bản, và phân phối nó kỷ càng hơn, làm thành một bản khoa phán hoàn 

chĩnh. 

Khoa phán này lúc tôi gặp lão Triệu bộc, tôi tặng ông ta, ông ta vô cùng hoan hỷ. Ông ta 

nhìn thấy kinh, kinh do Hạ Liên Cư hội tập, chúng tôi viết khoa phán, và Hoàng Niệm Tổ chú 

giải. Ông ta nói kinh này rất hoàn bị, nên vô cùng hoan hỷ. Phương trượng Hoà thượng Diệu 

Thiền, ở Cực Lạc am tại Băc Kinh, mời xã trưởng Sơn đông nữ tử liên xã Ngô Thanh Hương 

đến chùa giảng kinh này hai tháng. Còn những người phát tâm hoằng dương chuyên tâm trì 

tụng, không sao kể hết, ấn hành lưu thông liên tục không dứt.  “Thị dĩ tiên cữu phụ Mai lão 

 tán vân ư tịnh tông yếu chỉ, cùng thâm cực vi. Phát tiền nhân vị phát chi uân, hựu tinh đương 

 minh xác, tạc nhiên hữu cứ. Vô nhất nghĩa bất tại nguyên dịch chi trung. Vô nhất cú dật xuất 

 bản kinh chi ngoại. Hữu mỹ giai bị, vô đế bất thâu, tuy dục bất vị chi thiện bản bất khả đắc 

 dã” . Đoạn này trong bài tựa của Mai lão, tán thán đối với lần hội tập này. 

Tập 73  249 



“Tiên cữu chi ngữ, hiện dĩ cử thế công nhận, tịnh tương lai bản kinh thái nhập tân ấn chi 

 tục tạng”.  Đây là một nguyện vọng, hiện tại chưa thực hiện được.  “Đại kinh trần phong thiên 

 tải,  kim  thỉ  đắc  thiện  bản,  tiên  hiền  hội  kinh  chi  nguyện  nãi  viên”.   Từ  Vương  Long  Thư, 

Bành Tế Thanh, Nguỵ Mặc Thâm đều hy vọng làm một bản Vô Lượng Thọ kinh hoàn thiện, 

và cũng thật sự nổ lực làm. Nhưng trước sau không sao tránh khỏi những sai sót, cho đến 

cuối cùng cư sĩ Hạ Liên Cư mới thật sự hoàn thành. 

Hoằng  nguyện  của  các  vị  đại  đức  xưa  nay,  đến  đây  mới  thật  sự  hoàn  thành.  “Đại  kinh 

trần phong thiên tải”.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ hơn  một  ngàn năm  nay,  vì không  có bản hoàn 

thiện, nên người học tập không nhiều. Người Trung quốc học kinh Vô Lượng Thọ kém xa 

người Nhật bản. Đại khái người Trung quốc thích lựa chọn, Người Nhật Bản thành thật hơn. 

Truyền đến bên đó toàn bộ tiếp nhận, có thể là do nguyên nhân này. Người Trung quốc tu 

tịnh độ đều y theo kinh A Di Đà. Ở Trung quốc kinh A Di Đà hoằng dương rộng nhất. 

Nhưng sau khi bộ kinh này ra đời, tình huống không giống nhau. “Đại kinh phóng quang, 

chúng  sanh  hữu  hạnh.  Bản  kinh  danh,  Phật  Thuyết  Đại  Thừa  Vô  lượng  thọ  trang  nghiêm 

thanh tịnh bình đẳng giác kinh, thị vi đại kinh chi đệ cửu bản”. Nên kinh Vô Lương Thọ hiện 

nay tất cả có chín bản. Nếu chúng ta muốn học tập thì phải dùng bản nào? 

Năm 2006, tôi ở Pari tổ chức một hoạt động, sau đó thuận tiện đến Luân Đôn, đi phỏng 

vấn hai trường đại học Kiếm Kiều ở Luân Đôn. Đây đều là khoa hán học, là trường đại học 

vô cùng nổi tiếng ở Âu châu. Đào tạo ra không ít nhà hán học. Tôi cùng với các bạn khoa hán 

học, và giáo thọ của họ giao lưu. Tôi biết có không ít học sinh lấy Kinh Phật viết luận văn 

tiến sĩ. Trong đó có học sinh nói với tôi, anh ta đã dùng kinh Vô Lượng Thọ viết luận văn. 

Tôi nói Kinh Vô Lượng Thọ có tất cả chín bản, anh dùng bản nào? Anh ta dùng bản hội tập 

của Hạ Liên Cư, thật hiếm thấy. 

Chú giải này là lúc tôi ở Mỹ, cũng là đang hoằng dương bộ kinh này. Cư sĩ Hoang Niệm 

Tổ đến Mỹ, ông ta đi một tháng. Chúng tôi ở đó liên lạc được, phần chú giải này ông ta chỉ 

đem theo một bản, mang theo một bản in giấy nến. Cũng được, coi như là không tệ, chữ cũng 

xem được, là hơi mơ hồ một chút, in giấy nến. Nên vô cùng đơn sơ. Chỉ mang theo mộ bản 

và tặng cho tôi. Vì nghe nói tôi ở đây giảng bản hội tập này. Lúc đó ở trong nước giảng bản 

hội tập này chỉ mình ông ta. Còn ở hải ngoại giảng bản hội tập này cũng chỉ mình tôi. Nên 

khi hai chúng tôi gặp mặt, hoan hỷ vô lượng. Thật là tâm đầu ý hợp. Chúng tôi cùng một 

phương hướng, cùng một mục tiêu. Nên tôi hỏi ông ta, Chú giải này của ông có bản quyền 

không? Có bản quyền thì không cần bàn, nếu không có bản quyền tôi gởi về Đài Loan ấn 

tống. Ông ta nói không có bản quyền, hoan nghênh ấn tống. Còn muốn tôi viết cho ông ta bài 

tựa, và muốn tôi đề chữ cho ông ta. 

Nên chúng tôi lần đầu tiên in một vạn cuốn ở Đài Loan, in một vạn cuốn sách bìa cứng. 

Ở hải ngoại băt đầu lưu thông, sau đó in liên tục. Tôi nghĩ bây giờ cũng trên trăm vạn cuốn 

rồi. Ông ta rất hoan hỷ. Chúng ta xem tiếp đoạn ở dưới, chú giải của kinh, những điều này 

điều liên quan đến việc giới thiệu hoằng truyền bộ kinh điển này. 

250  Tập 73 



Lão cư sĩ viết rất rỏ ràng, Chúng ta hãy xem xem.  “Bính, Bản kinh chú giải ngũ dịch chi 

 trung, nguỵ dịch giảo bị”.  Đây là bản của Khương Tăng Khải nhà Tào Nguỵ. Trong năm bản 

dịch thì bản này dịch tốt nhất. Năm đó tôi ở Đài Trung, thầy Lý cũng đem kinh Vô Lượng 

Thọ  giảng  qua  hai  lần.  Lần  thứ  nhất  giảng  bản  của  Hạ  Liên  Cư,  bản  hội  tập.  Lần  thứ  hai 

giảng bản của Khương Tăng Khải. Lần đó tôi đến Đài Trung duyên phận rất thù thắng, vừa 

đúng lúc gặp thầy Lý giảng bộ kinh này, bản của Khương Tăng Khải, tôi nghe từ đầu đến 

cuối. Trước đó một thời gian, ông ta giảng bản hội tập, ông ta đem lời ghi chú ở lề sách cho 

tôi. Tôi nhìn thấy hoan hỷ vô cùng. Tôi có thể xem hiểu. 

Lúc đó tôi cũng muốn giảng bản hội tập  này. Thầy Lý nói với tôi, thời tiết nhân duyên 

chưa thành thục, cần phải đợi thời tiết nhân duyên. Tôi lúc đó còn chưa biết lợi hại, vì bản 

hội tập này tranh cải nghị luận rất nhiều. Tranh luận điều gì? Người ta nói Hạ Liên Cư là cư 

sĩ tại gia, không phải là pháp sư. Nên mọi người không đồng ý lưu thông bản này. Hạ Liên 

Cư cũng rất giỏi, lúc vãng sanh nói với học trò mình, Hoàng Niệm Tổ bên cạnh. Hạ Liên Cư 

nói với Hoàng Niệm tổ, bản hội tập của ông ta tương lai sẽ từ hải ngoại lưu truyền đến Trung 

quốc. Mọi người nghe xong đều ngơ ngác, sao lại từ hải ngoại lưu truyền về quốc gia? Đến 

cuối cùng quả nhiên chúng minh, bộ kinh này sau khi phổ biến lưu thông ở hải ngoại, mới 

lưu truyền về Trung Quốc. 

Nên  tôi  cũng  hiểu  vì  sao  lúc  đó  thầy  Lý  không  cho  tôi  giảng.  Giảng  bản  của  Khương 

Tăng Khải không vấn đề gì, nhưng nếu giảng bản hội tâp của Hạ Liên Cư thì phê bình sẽ rất 

nhiều.  Tôi  lúc  đó  mới  xuất  gia  chưa  lâu,  còn  rất  trẻ.  Những vị  hoà  thượng  này  muốn  đến 

mắng người, áp lực này chúng tôi không chịu nổi. Bây giờ những lão pháp sư này đều vãng 

sanh.  Nếu  chúng  tôi biến  thành  Lão  hoà  thượng  thì  không  vấn  đề  gì.  Lúc  đó  rất  khó,  nên 

chúng tôi phải nhẫn nại. Thầy Lý đích xác có trí tuệ, chúng tôi không bằng ông ta. Ông ta 

nhìn sâu và nhìn xa, thời tiết nhân duyên không thành thục tạm thời buông bỏ. Lúc đó kêu tôi 

giảng kinh Lăng Nghiêm, đó là một bộ đại kinh. Chúng ta xem đoạn văn này. 

 “Cố đại kinh chú sớ, tập ư Nguỵ dịch”.  Hầu như đều dùng bản của Khương Tăng Khải để 

chú giải.  “Ngã quốc đại đức đa vi tiểu bản Di Đà tác chủ chí ư chú đại bản giả”.  Chính là 

chú giải kinh Vô Lượng Thọ, tức hai bản. 

Thứ nhất là  “tuỳ tịnh ảnh, đường gia tường lưỡng gia” , Ở sau tiếp  “Vô Lượng Thọ Kinh 

 Nghĩa Sớ lục quyển, tuỳ kinh sư tịnh ảnh tự sa môn Huệ Viễn soạn sớ”.  Bản mà tôi học chính 

là bản này. Huệ Viễn ở đây và sơ tổ Huệ Viễn của tịnh độ tông, danh hiệu hoàn toàn tương 

đồng. Nên trong lịch sử xưng ngài là Tiểu Huệ Viễn. Nếu quý vị nhìn thấy có người viết trên 

văn chương Tiểu Huệ Viễn chính là ông ta. Còn không dùng Tiểu Huệ Viễn  chính là Huệ 

Viễn đại sư ở Lô Sơn, tên hoàn toàn tương đồng. Lúc đó Lô Sơn là thời đại Đông Tấn, còn 

Huệ Viễn này là nhà Tuỳ. 

Thứ  hai,  “danh  xưng  tương  đồng,  dã  khiếu  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Nghĩa  Sớ,  đường  gia 

 tường tự kiết tạng soạn” , ông ta viết chú giải. Ở Trung quốc kinh Vô Lượng Thọ chỉ có hai 

bản này. 

Tập 73  251 



Ngoài ra, lưu thông ở Trung quốc còn có hai vị pháp sư của Hàn Quốc. Tân la quốc, nay 

là Triều tiên. Có Cảnh Hưng, Nguyên Hiểu, hai vị pháp sư đều là người xuất gia. Chú giải 

của họ cũng có lưu truyền ở Trung quốc. 

Thứ nhất là ba quyển  “Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Thuật Văn tán”.  Sa môn Cảnh Hưng 

nước Tân La trước tác, đây là Cảnh Hưng Chú thích. 

Thứ  hai  là  một  cuốn   “Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Tông  Yếu”,   cũng  là  sa  môn  Nguyên  Hiểu, 

chùa Hoàng Long nước Tân La soạn.  “Tằng nhập đường du học”,  Vào triều nhà Đường Ông 

ở tại Trung quốc lưu học.  “Hoàn hậu hoá chấn hải đông, kỳ sớ viết hải đông sớ”.  Nguyên 

Hiểu pháp sư ở Hàn quốc vô cùng nổi danh. Phật giáo Hàn quốc không có người nào không 

biết ông ta. 

Thứ ba là  “Du Tâm An Lạc Đạo”,  đây cũng là trước tác của Nguyên Hiểu. Là “Tịnh độ 

 cổ dật thập thư chi nhất”. Những bản này đều lưu thông ở Trung quốc. Ở dưới nói:  “Đại kinh 

 quang minh, chiếu diệu Nhật Bản, chú thích chi thạnh, viễn siêu ngã quốc. Bút giả sở tri giả 

 dĩ nhị thập dư chủng”.  Hơn hai mươi loại này, đại khái đều ở trong “Vạn Tục Tạng”. Đây là 

cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  nhìn  thấy   “kế  vi  „Vô  Lượng  Thọ  Phật  Tán  Sao‟  nhất  quyển,  Hưng 

 phước tự Thiện Châu tác” . Thứ hai là ba cuốn  “Vô Lượng Thọ Kinh Thuật Nghĩa”  do Tối 

Chứng  pháp  sư  biên  tập.  Thứ  ba  là  một  cuốn   “Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Tư  Ký”,   do  Trí  Cảnh 

trước tác. Thứ tư là Bảy cuốn  “Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Uất”  do Nam Sở chùa Tổng Trì 

Kỷ Châu trước tác. Thứ năm là tám cuốn  “Vô Lượng Thọ Kinh lược tiên” , năm Hưởng Bảo 

thứ năm do Viên Khê, chùa Thiền Lâm Lạc Đông trước tác. Thứ sáu là bảy cuốn  “Vô Lượng 

 Thọ Kinh Sao”  do Liểu Huệ Vọng Tây Lầu trước tác. 

Đại khái tổng cộng những bản này, ở đây họ cử ra hai mươi hai loại. Trong hai mươi hai 

loại này, trong đó có sáu loại trên kệ sách của Hoàng lão cư sĩ có. Khi tôi đến chổ ông ta đi 

tham quan và nhìn thấy. Sáu loại này ông ta đều dùng để tham khảo. Đều có một vài chổ dẫn 

dụng trong chú giải này. 

Sáu loại này,  thứ nhất là chúng ta vừa đọc. Bảy cuốn  “Vô Lượng Thọ Kinh Sao”, chính là 

Liểu Huệ Vọng Tây Lầu trước tác. Bản thứ hai trong hàng thứ tư câu cuối cùng, mười cuốn 

 “Vô Lượng Thọ Kinh Hội Sớ”,  do Tuấn Đế chùa Thắng Thọ Tiền Việt trước tác. Đây là lão 

cư sĩ nhìn thấy. Bản thứ tư ở dưới lên từ hàng thứ tư. Thứ hai mươi mốt, mười tám cuốn  “Vô 

 Lượng Thọ Kinh Chân giải”,  do Đạo ẩn trước tác. Bản này dẫn dụng nhiều. Tiếp theo là bốn 

quyển  “Vô Lượng Thọ Kinh Hợp Tán”, Quán Triệt trước tác. 

Cho nên ở đây bên dưới đã nói, trong đây các trước tác như thứ sau, thứ mười, thứ hai 

mươi mốt, thứ hai mươi hai, những bản này dẫn chứng rất nhiều.  “Hựu chú thích đại kinh 

 hiệu hội bản giả cộng tam chủng”.  Thứ nhất  “Vô Lượng thọ kinh Khởi Tín Luận”  do Bành 

Tế Thanh triều Thanh thời Khang Hy trước tác. Thứ hai  “Vô Lượng Thọ Kinh Tiên chú”,  bản 

này của Đinh Phước Bảo. Bản này hiện nay trong nhà Phật lưu hành rất rộng, cũng rất dể 

nhìn thấy.  “Dĩ thượng lưỡng chủng sở chú giả giai vi Bành thị chi tiết hiệu bản”.  Chính là 

bản  tiết  hiệu  của  Bành  Tế  Thanh.  Thứ  ba   “Phật  Thuyết  Ma  Ha  A  Di  Đà  Kinh  Trung 

252  Tập 73 



 Luận”,  do Canh Tâm chánh định vương, thời Quang Tự nhà Thanh trước tác. Bản mà ông ta 

chú giải là bản hội tập của Nguỵ Thừa Quán.  “Mạt hậu, hựu Thanh mạt Trầm Thiện Đăng cư 

 sĩ trước hữu „Báo Ân Luận‟ tam quyển”. Trong Báo Ân Luận có  “Tịnh Độ Pháp Môn Cang 

 Tông” , có  “Vô Lượng Thọ Kinh Cang Tông”,  có  “Vãng Sanh Chánh Nhân Luận” . Có mấy 

bản này có thể coi là chú thích kinh Vô Lượng Thọ. Đoạn này chúng ta chỉ giới thiệu đến đây 

thôi. 

Bên  dưới  chúng  ta  xem  đoạn  thứ  chín,  giải  thích  tổng  quát  đề  kinh.  Chúng  ta  bắt  đầu 

xem từ trang bảy mươi chín. 

    “Phàm kinh chi danh đề, giai trực hiển bản kinh chi yếu chỉ. Sử học giả nhân danh đạt 

 thể, nhất lãm  kinh  đề,  trực  khuy toàn  kinh  đại nghĩa.  Thị  dĩ Thiên  Thai  gia  chú  kinh,  tiên 

 thích kinh danh”.  Đoạn văn này chúng ta đọc qua một chút.  “Đại kinh ngũ chủng nguyên 

 dịch, các hữu kinh đề. Vương thị hội bản danh vi đại A Di Đà Kinh dĩ biệt ư nguyên dịch dữ 

 tiểu bản. Đản „đại‟ tự chi tăng, vô sở y cứ” . Đây là tự mình thêm vào. Nếu là bản hội tập thì 

phải nên dùng nguyên văn. Ông ta tự thêm chữ “đại”, điều này không có căn cứ.  “Bành thị 

 tiết bản dữ Nguỵ thị hội bản”  . Hội bản của Nguỵ Mặc Thâm.  “Giai danh „Vô Lượng Thọ 

 Kinh‟ đông ư „Nguỵ dịch‟, tam chủng nhất danh, hổn đồng dị ngộ”.  Tên của nó với tên gốc 

của kinh là giống nhau, không có sai biệt. Vậy cuối cùng chỉ bản nào không rỏ ràng. 

 “Chánh định vương thị cải Nguỵ thị bản vi Ma Ha A Di Đà Kinh”.  Hai chữ Ma ha này 

cũng không có y cứ. Đây đều là trong bản hội tập có vấn đề.  “Khảo”, khảo cứ này  “tùng hán 

 ngật tống”, đến Tống triều  “thập nhị dịch trung”. Đây là mười hai lần phiên dịch.  “Dĩ Vô 

 Lượng  Thọ  vi  danh  giả  thập,  hữu  thập  bộ.  Dĩ  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  vi  danh  giả  hữu 

 lưỡng bộ”.  “Dĩ chánh giác vi danh giả” có một bộ. Đầu thời nhà Hán có một bản dịch là  “Vô 

 Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh”. Bản phiên dịch cuối nhà Tống là  “Phật thuyết đại 

 thừa vô lượng thọ trang nghiêm kinh” . Nên đề kinh này cư sĩ Hạ Liên Cư  “kim thử hội bản 

 trực thủ Tống dịch kinh đề Phật thuyết đại thừa vô lượng thọ trang nghiêm kinh”.  Chữ kinh 

bị trùng lặp nên xoá nó đi, chữ kinh xoá đi là vì trùng lặp. Bên dưới là đọc đề kinh của bản 

Hán dịch,  “Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh”, hai chữ Vô Lượng cũng trùng lặp 

và xoá bỏ. Do đó đề kinh biến thành “Phật thuyết đại thừa Vô Lượng thọ trang nghiêm thanh 

 tịnh bình  đẳng  giác kinh”.  “Tự  nhiên  giai  diệu”.  Đây  mới  thật  sự  là hội  tập,  không  có  tự 

thêm chữ nào cả, chỉ là xoá đi chữ trùng lặp. Nên biến thành đề kinh có mười lăm chữ này. 

 “Bất giả phủ cân”,  một chút sửa đổi cũng không có.  “Lưỡng dịch nguyên danh, nhiếp ư 

 nhất danh chi trung thập nhị chủng kinh đề tất nhập nhất đề chi nội. Toàn kinh đại chỉ, chiêu 

 nhiên mục tiền, tịnh tông yếu nghĩa, bị ư đề nội. Nhân pháp dụ, giáo lý hành, thể tướng dụng 

 đẳng tề hiển ư nhất danh chi trung. Như đế võng châu, viên nhiếp nhất thiết diệu pháp, bản 

 kinh hội tập chi diệu, ư thử khả kiến lân qua”. Đây chính là huệ nhãn trong hội tập của Hạ 

Liên Cư, với người trước đây xác thực không giống nhau. Đề kinh này Chú giải của Hoàng 

Lão cũng rất tường tận. 

Tập 73  253 



Chúng ta hôm nay vẫn còn chút thời gian, tôi đem giải thích của tôi đối với đề này, có 

một giải thích rất đơn giản. Phật thuyết, đây là  được thuyết ra từ chính kim khẩu của Phật. 

Trong kinh Phật thêm hai chữ Phật thuyết này, nó có ý nghĩa tất cả kinh đều là Phật thuyết. 

Vì sao các kinh khác không thêm hai chữ Phật thuyết? Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm  không  có  thêm  Phật  thuyết.  Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  cũng  không  có  thêm  Phật 

thuyết. Kinh Diệu Pháp Liên Hoa cũng không thêm chữ Phật thuyết. Vì sao ở đây thêm chữ 

Phật thuyết? 

Thông thường thêm chữ Phật thuyết, câu thứ nhất phần chánh tông là Đức Phật giảng, 

như  vậy  mới  thêm  Phật  thuyết.  Nếu  câu  thứ  nhất  không  phải  Phật  thuyết,  thông  thường 

không dùng hai chữ Phật thuyết này. Nên nó có nghiên cứu chứ không phải tuỳ tiện lập ra. 

“Đại thừa” là trí tuệ.  “Vô lượng thọ” là tánh đức.  “Trang nghiêm” chính là tướng hảo. 

Quý vị xem, trong kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, tất cả chúng sanh đều đức tướng trí huệ 

của Như Lai. Trong đề kinh này trí tuệ đức tướng Như Lai đã có.  “Đại thừa”  là trí tuệ Như 

Lai.  “Vô  lượng  thọ”  là  đức  của  Như  Lai.  Thọ  mạng  là  đức  thứ  nhất.  “Trang  nghiêm”  là 

tướng hảo. Toàn bộ đã nói ra cho chúng ta biết, đây là quả. Chúng ta học Phật hy vọng đạt 

được điều gì? Đạt  được “Đại thừa vô lượng thọ trang nghiêm” . Đây là quả của thế giới Cực 

Lạc. 

Năm chữ bên dưới là  “nhân hành thị tu nhân”. Tu gì mới có thể chứng quả? Tu “Thanh 

 tịnh bình đẳng giác”. Thanh tịnh là giới, trì giới có thể giúp ta được tâm thanh tịnh. Bình 

đẳng là định. Giác là huệ. Quý vị xem, đây là giới định tuệ tam học. 

Còn tam bảo, tăng là thanh tịnh. Lục căn thanh tịnh, chút trần không nhiễm, đây là người 

xuất gia. Pháp là bình đẳng, Đức Phật nói các pháp bình đẳng không có cao thấp. Pháp là 

bình đẳng. Phật là giác. Tam bảo cụ túc. Phật dạy chúng ta tu hành như thế nào để chứng quả? 

Trước tiên là phải buông bỏ. Chúng ta dùng lời trong Kinh Hoa Nghiêm để nói là buông bỏ 

chấp trước. Đối với các pháp trong thế xuất thế gian không còn chấp trước nữa, thì tâm ta 

được thanh tịnh, chứng A la hán. Tiến bộ hơn nữa thì đối với tất cả các pháp không phân biệt. 

Tâm phân biệt buông bỏ, ta sẽ được chánh đẳng chánh giác. 

Hay nói cách khác, ta được bình đẳng. Bình đẳng là Bồ Tát. Cuối cùng có thể buông bỏ 

vọng tưởng. Vọng tưởng là gì? Là khởi tâm động niệm. Không khởi tâm, không động niệm là 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Giác ở đây là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh , là 

thành Phật, chứng vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Quý vị xem, tu nhân chứng quả. Trong tịnh độ hoàn toàn hiển thị trên đề mục này. Nên 

nếu mọi người hỏi chúng ta, tịnh độ tông của các bạn tu như thế nào? Tu tâm thanh tịnh, tâm 

bình đẳng, tâm chánh giác. Tịnh độ tông cầu điều gì? Cầu trí tuệ, cầu tánh đức. Vô lượng thọ 

là  tánh  đức.  Cầu  tướng  hảo,  tướng  hảo  là  trang  nghiêm.  Rỏ  ràng  minh  bạch.  Bộ  kinh  này 

giảng cái gì? là giảng về những điều này. Nội dung trong tất cả bộ kinh là trên đề mục này, 

tất cả đều hiển thị ra. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta học đến đây thôi. 

254  Tập 73 

























 

Tập 74 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình minh 

Thời gian: 09.07.2010 





Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng 

 Thọ Kinh Giải”,  trang 80 hàng thứ nhất. 

 “Dĩ hạ chánh thích bản kinh đề danh”.“Đề trung thủ tự viết Phật”.  Chữ đầu tiên, chữ thứ 

nhất là chữ Phật.  “Phật giả nãi phạn ngữ Phật đà chi lược xưng”.  Trong phạn ngữ còn có 

một vĩ âm_âm đuôi, gọi là Phật Đà Da. Người ấn độ nói chuyện đều dùng vĩ âm. Phật Pháp 

Tăng, Pháp là Đạt ma. Chúng ta thường thường nói Đạt ma da, Tăng già da. Người xưa thích 

đơn giản, đem vĩ âm đều tĩnh lược hết. Phật đà da chúng ta chỉ lưu lại chữ Phật, vĩ âm xoá đi. 

Cho nên đây là lược xưng. 

 “Nghĩa vi giác giả”,  ý của chữ này với chữ giác của giác ngộ tương đồng, là ý nghĩa của chữ 

giác. Tuy ý nghĩa của chữ giác so với Trung quốc nói vẫn chưa giống nhau. Ở đây nói có ba 

loại giác. 

Giác giả là đối với mê mà nói, mê là chúng sanh. Giác ngộ gọi là Phật. Giác của người 

Trung quốc không có ý của ba loại giác. Nó có ba loại giác,  “tam giác câu viên, tức danh vi 

 Phật”.  Bên dưới nói là ba loại giác nào? Tam giác là tự giác, giác tha và giác mãn. Tam giác 

viên mãn gọi là Phật Đà. Cho nên người xưa cũng tìm không được chữ thích đáng để dịch. 

Nếu có thể tìm được từ thích đáng, thì chữ giác là được. Nhưng ý nghĩa của giác này không 

giống với ý của nó, nên lúc phiên dịch kinh bất đắc dĩ tạo ra một chữ. 

Quý  vị nên  biết, Chữ  Phật này  là  lúc  phiên  dịch  kinh tạo  ra, Trung  quốc  không  có  chữ 

này. Không có chữ “nhân” đứng một bên, nhưng chữ “phất” thì có. Có chữ “phất” này. Chữ 

“phất” này làm từ phủ định mà nói. Vì Phật đà là người, nên thêm chữ “nhân”. Nên chữ này 

lúc phiên dịch kinh Phật tạo ra, phiên dịch kinh đã tạo không ít chữ. Hiểu được lai lịch chữ 

này. 

Cái gì gọi là tự giác? Trong kinh đại thừa gọi là khai ngộ. Khai ngộ có tiểu ngộ, có đại 

ngộ, có đại triệt đại ngộ. Đây là có tiêu chuẩn. Tiêu chuẩn một cách nghiêm khắc thì như 

trong kinh Phật nói, tiểu ngộ là chánh giác, đại ngộ là chánh đẳng chánh giác, triệt ngộ là vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. Tiêu chuẩn này rất cao. 

Nói chung chúng ta một đời học Phật, tiểu ngộ cũng không đạt được, đây là thật. Vì sao? 

Phải đoạn kiến tư phiền não mới đạt được tiểu ngộ. Đây là việc không dể dàng gì. Trong kinh 

Hoa Nghiêm nói vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Kiến tư phiền não là chấp trước. Quý vị 

Tập 74  255 



còn chấp trước không? Trong chấp trước cái thứ nhất là ngã chấp, trong ngã chấp khẳng định 

có tham sân si. Trong pháp tướng nói, chấp trước là mạt na thức, bốn đại phiền não thường 

tương tuỳ. Cái thứ nhất là ngã, ba cái tiếp theo là tham sân si. Ngã ái, quý vị có thể không có 

ư? Ngã mạn, ngã si khẳng định có, sanh ra là có rồi. Nên trong Phật pháp gọi là câu sanh 

phiền não. Đức Phật cũng gọi nó ta tam độc phiền não. 

Vì sao? Tất cả ý niệm bất thiện, hành vi bất thiện đều sanh ra từ ba gốc căn bản này. Phật 

dạy phải dùng ba phương pháp để đối trị nó. Ba phương pháp này là gì? Giới định tuệ. Dùng 

giới để đối phó tham, chính là ngã ái. Dùng giới luật để đối phó phiền não này. Dùng định để 

đối phó ngã mạn, mạn là sân nhuế. Dùng trí tuệ để đối phó ngã si. Quý vị xem, tất cả pháp 

mà Đức Phật thuyết trong 49 năm, không rời giới định tuệ. Lưu lại nhiều kinh điển như vậy, 

chư vị tổ sư đại đức đem nó phân loại, chính là dùng giới định tuệ để phân. Nhưng Phật mổi 

lần giảng kinh hoặc khai thị, bất luận thời gian dài hay ngắn, cho dù giảng một giờ đồng hồ, 

trong đó đều bao quát giới định tuệ. 

Phân loại kinh điển bằng cách nào? Xem ba điều này, điều nào nói nhiều hơn thì quy về 

loại đó. Nên tam tạng kinh điển gọi là kinh luật luận Kinh chính là định học, giảng về định 

nhiều, giảng về tam muội nhiều. Giới là luật tạng, đại khái là giảng nhiều về phương điện quy 

củ. Luận tạng là huệ, giảng về huệ. Gọi là tam tạng kinh điển. Kinh luận đối phó tư tưởng 

kiến giải sai lầm của chúng ta. Giới luật là đối với hành vi ngôn luận của chúng ta. Đây là 

tam học. Phiền não sâu nặng ta không có cách nào để khai ngộ. Chẳng những không có cách 

đại ngộ, mà đến tiểu ngộ cũng không có cách nào. Đem chữ ngộ này, tiêu chuẩn của Phật hạ 

xuống chổ thấp nhât, thấp nhất là Tu đà hoàn, tiểu thừa sơ quả. Đại thừa sơ tín vị là Bồ Tát, 

chúng ta làm không được. 

Trước  đây  lúc  tôi  mới  học  Phật,  học  với  thầy  Lý  Bính  Nam.  Thầy  thường  nói  với  tôi, 

Trung quốc lịch đại tổ sư đại đức rất nhiều vị chứng quả, nhưng không chứng được quả A la 

hán. Chứng tam quả, nhị quả rất nhiều. Tam quả là A na hàm, nhị quả là Tư đà hàm, mới thật 

là gọi có tu có chứng. Tronh đại thừa giáo như kinh Hoa Nghiêm, đại khái đều là lục tín trở 

xuống.  Từ  sơ  tín  đến  lục  tín.  Người  tu  hành  tại  gia  hay  xuất  gia,  chứng  được  quả  này  rất 

nhiều, rất phổ biến. Thất tín vị ngang bằng A la hán của tiểu thừa, đã ra khỏi lục đạo. Còn 

đến lục tín, chư vị phải biết, chưa ly khai được luân hồi lục đạo. Nhưng chỉ cần chứng được 

sơ tín vị, thì sẽ ở trong lục đạo trên trời hay nhân gian, tuyệt đối không đoạ vào tam ác đạo. 

Chổ tu hành của họ chính là trên trời hoặc nhân gian. Chứng đến đệ thất tín thì xa rời lục đạo, 

sanh đến Thanh văn pháp giới trong thập pháp giới. Lên trên là duyên giác pháp giới, từng 

bước từng bước lên cao. 

Nghiệp  chướng  của  chúng  ta  bây  giờ sâu nặng  hơn so  với cổ nhân, sơ  tín  vị không đạt 

được. Trong thời hiện đại này, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ giảng rất rỏ ràng, tu thiền không những 

nói không thể khai ngộ, đến định cũng không đạt được. Năm đầu của dân quốc, có vài người 

tu thiền, đạt được thiền định. Đây là thật không phải giả. Như Hoà Thượng Hư Vân, ngài đạt 

được Thiền định nhưng không khai ngộ. 

256  Tập 74 



Đến đời này, đời trước là quá khứ rồi, nhưng đến đời này, cả thiền định cũng không đạt 

được. Chúng ta không thể không biết điều này. Cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập bản kinh này, như 

vậy là hỏng sao? Chư vị thử nghĩ xem, ngày xưa Vương Long Thư, Bành Nhị Lâm, Nguỵ 

Mặc Thâm, tuy đều là cư sĩ tại gia nhưng không phải là phàm nhân. Thật sự phát đại tâm lợi 

ích chúng sanh, hoằng dương tịnh độ. Hội tập kinh Vô Lượng Thọ không sao tránh khỏi sai 

sót. Có ai không hy vọng hội tập được một bản tận thiện tận mỹ, để chân thật cống hiến cho 

tịnh độ tông? Cuối cùng đến tay của cư sĩ Hạ Liên Cư, mới thật sự hoàn thành một bản hoàn 

thiện. Thật sự đã tập đại thành năm bản nguyên dịch. Bản này của ông ta ban đầu đã mười 

lần hiệu đính chỉnh sửa, bây giờ chúng ta dùng chính là định bản. 

Bản đầu tiên rất đáng để lưu lại làm kỷ niệm, chúng tôi đã xin bên Đài Loan in một ngàn 

cuốn, không cần in nhiều. Để người thật sự tu học tịnh độ tông làm kỷ niệm. Xem bản đầu 

tiên của Hạ Liên Cư, rồi xem tiếp mười lần hiệu đính chỉnh sửa của ông ta. Sau khi chúng ta 

thấu triệt, cảm ân chư vị đại đức đối với bản hội tập này. Họ đối với Phật Pháp, đối với thời 

kỳ mạt pháp chín ngàn năm này, đã đưa ra một cống hiến vĩ đại nhất. 

Tiêu chuẩn của tự giác là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Giống như lúc Đức Phật 

ba  mươi  tuổi,  ngài  thị  hiện  thành  đạo  cho  chúng  ta  thấy.  Khi  sao  mai  vừa  mọc  ngài  hoát 

nhiên triệt ngộ. Ngài Huệ Năng đại triệt đại ngộ trong giáo huấn của ngũ Tổ, đây gọi là tự 

giác.  “Tam  giác  câu  viên”,   tự  giác này  đã  viên  mãn. A  la  hán  đã  tự  giác  nhưng  chưa  viên 

mãn. Bồ Tát đã tự giác nhưng cũng chưa viên mãn. Nhất định phải minh tâm kiến tánh thì tự 

giác này mới viên mãn. Sau khi tự giác viên mãn, còn phải giác tha. Giác tha là sao? Giúp 

người khác giác ngộ. Rất nhiều người còn chưa giác ngộ, họ sao lại thành Phật rồi? Bồ Tát 

giúp người khác giác ngộ, chính là đang giúp chính mình. 

Người xưa nói  “ giáo học tương trưởng”,  chính là ý này. Nếu ta không chịu dạy người 

khác, thì ta rất khó giác ngộ. Trong lúc dạy học, thường hay hoát nhiên giác ngộ. Đôi khi có 

học sinh vừa hỏi, ta liền giác ngộ. Vì khi không có người hỏi ta đâu có biết. Khi vừa hỏi ta 

liền giác ngộ. Nên trong lúc dạy học, thành tựu và viên mãn tự giác của chính mình. Đây gọi 

là giác tha. 

Câu viên, là như Bồ Tát cũng có tự giác, giác tha. Nhưng chưa đạt đến viên mãn, chưa 

đạt đến đại triệt đại ngộ. Nhất định phải đạt đến đại triệt đại ngộ, thì tự giác giác tha sẽ viên 

mãn. Nên tam giác viên mãn mới gọi là Phật Đà. Chúng ta dùng một câu trong kinh đại thừa, 

đây là mục tiêu tu học chân thật trong Phật pháp, là những gì mà chúng ta mong cầu. Học 

Phật cầu điều gì? Cầu A nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Câu này có thể dịch sang chữ Hán, 

nhưng  tại  sao  không  dịch?  Vì  tôn  trọng nên  không  dịch.  Nó  là  mục  tiêu  của  tất  cả  những 

người học Phật. Dịch thành chữ Hán có nghĩa là Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Trong đề kinh, chánh giác là tâm thanh tịnh. Chánh đẳng chánh giác là tâm bình đẳng. Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, chính là chữ giác cuối cùng. Quý vị xem   “thanh tịnh bình 

 đẳng giác”,  chúng ta đem nó dùng ở nơi tâm bồ đề. Ở trên tôi thêm một chữ chánh_Chánh 

giác, vì đều là hai chữ. Chân thành, thanh tịnh, bình dẳng, chánh giác, từ bi. Phật đà chính là 

Tập 74  257 



ý nghĩa này. Nên biết rằng Phật là một chúng sanh có đầy đủ ba loại giác, còn chúng sanh 

chính là vị Phật chưa giác ngộ. Nên trong Phật pháp nhất định phải biết, Phật pháp không 

phải Tôn Giáo. Vì sao? Chúng sanh với Phật là bình đẳng. Trong Tôn giáo, thượng đế và 

người không thể bình đẳng. Là thần với người tuyệt đối không thể bình đẳng. 

Nhưng chúng ta phải biết, trong Phật giáo Phật, Bồ tát với tất cả chúng sanh là bình đẳng. 

Sai biệt ở đâu? Một người là giác ngộ, còn một người chưa giác ngộ. Chúng sanh là Phật 

chưa giác ngộ, người học phật nhất định phải hiểu một cách rỏ ràng. Người khác hỏi, ta nhất 

định phải nói với họ rỏ ràng, minh bạch. Vì sao? Xã hôi bây giờ đối với Phật giáo ngộ nhận 

quá sâu. Cho Phật giáo là mê tín, coi Phật giáo như là một Tôn giáo. Chúng ta là đệ tử Phật 

phải có sứ mạng, phải có trách nhiệm đem chánh danh của Phật giáo. Người xưa thường nói, 

danh bất chánh thì ngôn bất thuận. Tôi vừa xuất gia cũng muốn làm việc danh chánh Phật 

giáo, kiến nghị lên hội Phật giáo Trung quốc, trong Phật giáo thêm vào chữ giáo dục của đức 

Phật. Họ nghe rồi cũng rất hoan hỷ, nhưng không hết mình mở rộng. Nên chúng tôi đã tự làm. 

Ở Đài Loan tôi có một cơ cấu nhỏ “Phật đà giáo dục cơ kim hội”. tôi sẽ dùng giáo dục 

Phật đà. Đạo tràng này của chúng tôi cũng là  “Phật đà giáo dục hiệp hội”, thêm vào hai chữ. 

Chúng ta tu học là giáo dục của đức Phật. Giáo dục của đức Phật dạy điều gì? Điều này cần 

phải biết, giáo dục của đức Phật dạy điều gì? Dạy chúng ta nhận thức thật tướng các pháp. 

Dùng văn bạch thoại bây giờ nói, giáo dục của  đức Phật  dạy chúng ta nhận thức chân tướng 

của tất cả pháp. Ở đây mê tín chổ nào! Mục tiêu cuối cùng của Phật giáo là gì? Mục tiêu cuối 

cùng là phải thành tựu vô thượng chánh đẳng chánh giác. Không mê tín, giác mà không mê. 

Mổi người đệ tử học Phật, chí ít phải đem chữ Phật này có thể nói một cách rỏ ràng minh 

bạch. Chúng ta mới không có lổi với Phật. Nếu nói không rỏ ràng, nói không minh bạch thì 

thật có lổi với Đức Phật. 

Tiếp  tục  xem  bên  dưới   “hựu  Phật  giả  nãi  thập  hiệu  chi  nhất”.   Trong  kinh  đại  thừa 

thường nói, Phật có mười danh hiệu. Vì sao có nhiều như vậy? Tượng trưng trí tuệ đức tướng 

của ngài. Trong kinh Hoa Nghiêm Phật nói, tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí huệ của 

Như Lai. Mà trí tuệ đức tướng của Như Lai thì một danh hiệu nói không rỏ ràng, nên phải 

dùng đến mười danh hiệu. Mười cũng là đại biểu viên mãn. Mười danh hiệu này, nếu ta đem 

tất cả giảng rỏ ràng minh bạch. Thì cũng thật sự đã hiểu Phật  một cách thấu triệt, và giới 

thiệu cho người khác. Ở đây ta đem mười danh hiệu này đọc qua một lượt. 

Thứ nhât là Như Lai, thứ hai Úng Cúng, thứ ba Chánh Biến Tri, thứ tư Minh hạnh Túc, 

thứ năm Thiện Thệ, thứ sáu Thế Gian Giải, thứ bảy Vô Thượn Sĩ, thứ tám Điều Ngự Trượng 

Phu, thứ chín Thiên Nhơn Sư, thứ mười Phật.  “Thập hiệu cụ túc vi thế sở tông”. Thế ở đây là 

thế gian_thế gian sở tôn.  “Cố danh Thế Tôn”. Tôn ở đây có nghĩa là vâng theo. Sùng kính, 

tôn trọng đầy đủ trong mười hiệu này, chính là đầy đủ mười đức lớn, nên xưng là Thế Tôn. 

Đây là vị trí đáng để thế nhân tôn trọng, nên xưng là Thế Tôn. 

 “Thế Tôn phạn âm Bạc Già Phạn”. Trong kinh điển chỉ cần chúng ta nhìn thấy Bạc Già Phạn. 

Bạc Già Phạn là phạn ngữ, nghĩa là Thế Tôn. Bên dưới Hoàng Niệm Tổ dẫn chứng kinh luận, 

258  Tập 74 



để chúng ta đối với Phật có nhận thức sâu sắc hơn.  “Phật địa kinh vân, thị Bạc Già Phạn tối 

 thanh tịnh giác, cực ư pháp giới, tận ư hư không, cùng vị lai tế”.  Đây là nói phạm vi đức 

dụng của Ngài, rộng lớn vô hạn. Không phải như chúng ta bình thường nói, thân tâm chúng 

ta thanh tịnh. Hoàn cảnh cư trú chúng ta thanh tịnh, đạo tràng này thanh tịnh. Phạm vi này 

quá nhỏ. Thanh tịnh giác của Ngài là biến pháp giới hư không giới. Có chổ nào không thanh 

tịnh chăng?. Chúng ta nghĩ đến ngạ quỷ, địa ngục, ở đây không thanh tịnh. Phật là đấng tối 

thanh tịnh giác, có thể khiến địa ngục, ngã quỷ đều thanh tịnh luôn chăng? Đều thanh tịnh, 

không sai tí nào. Vì sao? Khi tôi mới học Phật, giúp tôi rất nhiều là một vị cư sĩ. Họ Châu, 

ông Châu Kính Trụ. Ông ta với Lý Bính Nam cùng tuổi, cũng cùng một thầy tu tịnh độ. Họ 

học tịnh độ với Ấn Quang Đại sư, kể cho tôi nghe câu chuyện. Câu chuyên này là thật không 

phải giả. 

Đầu năm dân quốc, anh ta là con rể của ông Chương Thái Viêm. Vợ anh ta là con gái của 

Chương Thái Viêm. Chương Thái Viêm là Quốc học đại sư của Trung quốc thời đầu năm dân 

quốc, rất có danh tiếng. Anh ta nói, nhạc phụ anh ta từng ở tại Đông Nhạc Đại đế, Sơn đông 

thái sơn Đông Nhạc đại đế. Làm phán quan cho Đông Nhạc đại đế hơn một tháng. Có thể là 

phán quan lâm thời có việc không thể lên triều, nên nhờ ông ta thay thế hơn một tháng. Địa vị 

của phán quan rất cao_tương đương với bí thư trưởng hiện nay_Trên thực tế là xử lý công vụ 

cho Đông Nhạc đại đế, đều là phán quan làm. Hơn một tháng đó rất cực khổ_ Việc này ông 

Châu  đều  nhìn  thấy,  chứ  không  phải  giả_Ban  ngày  làm  việc,  buổi  tối  người  ta  nằm  trên 

dường ngũ say, ông ta đến sau và ngủ dưới đất. Đông Nhạc đại đế đến nha môn xử công vụ. 

Mổi ngày hai người hầu khiêng kiệu đến mời Đông Nhạc lên kiệu. Ông ta đã lên triều , nên 

ngày đêm không có tin tức rất cực khổ. 

Anh ta nói nhạc phụ anh ta từng kiến nghị với Đông Nhạc đại đế, trong địa ngục có một 

loại hình phạt gọi là pháo lạc. Ông ta nói hình phạt này không nhân đạo, quá tàn khốc. Để 

một trụ đồng, lấy lửa đốt cho nó đỏ lên, bắt tội nhân ôm lấy trụ đồng đó. Khi tội nhân ôm vào 

cả thân thể đều thiêu cháy, người bị thiêu cháy. Ông ta nói hình phạt này quá tàn khốc, có thể 

xin Đông Nhạc đại đế phế bỏ nó? Đông Nhạc đại đế mĩm cười nói với ông ta  “Ông đi xem 

 trước đã”, và sai hai người hầu dẫn ông ta đi xem. Đi được đoạn đường khá xa, đến chổ đó, 

hai người hầu nói  “phán quan, đến rồi, chính là ở đây”.  Ông ta nhìn không thấy. Ông ta là 

một Phật tử, nên lập tức nghĩ đến, Đông Nhạc đại đế với Diêm Vương không tương quan, do 

nghiệp lực biến hiện. Ông ta không có nghiệp lực này nên nhìn không thấy địa ngục. 

Trong kinh Địa Tạng chúng ta nhìn thấy ai đến địa ngục? Một vị Bồ Tát đến địa ngục để 

độ chúng sanh. Ngoài ra là do ta có tội ngiệp thì địa ngục này hiện tiền. Ta không có tội này, 

cũng không phải là Bồ Tát, thì ta không nhìn thấy. Chúng ta từ nơi công án này có thể lãnh 

hội được, Phật là tối thanh tịnh giác. Những cảnh giới bất thiện này, Phật có thể nhìn thấy 

chăng?  Không  nhìn  thấy.  Vì  sao  không  nhìn  thấy?  Phật  không  có  nghiệp  này.  Tâm  Phật 

thanh tịnh, ngài nhìn địa ngục cũng thanh tịnh. Trừ khi chúng sanh trong địa  ngục cầu cứu, 

Cầu chư Phật Bồ Tát cứu họ, Phật Bồ Tát liền ứng ngay. Tuy có ứng để đến địa ngục hoá độ 

Tập 74  259 



chúng sanh. Nói thật thì Phật ở cỏi Thật Báo Trang Nghiêm, phàm phu chúng ta nhìn không 

thấy. 

Đức Thế Tôn xuất hiện ở thế giới này. Ngài ở đâu? Ngài trú ở cỏi Thật báo trang nghiêm, 

chúng ta nhìn không thấy, gọi là bất đồng không gian duy thứ. Chúng ta nhìn thấy Thế Tôn 

hình như giống với chúng ta. Thật vậy, ngài ngày ăn một bửa, tối nghĩ dưới góc cây. Chúng 

ta nhìn thấy tướng này của Phật, ngài thị hiện tướng như vậy. Còn tướng trên sinh hoạt thực 

tế thì không nhìn thấy. Hình như trong kinh cũng có đoạn kinh văn như vậy, không dài. Thế 

Tôn cũng thị hiện, có người đến thỉnh giáo ngài. 

Đức Phật kiết già ngồi như vậy. Ngài bỏ một chân xuống, đầu chân sát đến đất. Đầu chân 

sát đất, sơn hà đại địa hoàn toàn biến thành kim sắc thế giới, để mọi người xem. Như vậy là 

sao? Như vậy sẽ nhìn được điều gì? Cỏi thật báo trang nghiêm. Phàm phu nhìn không thấy. 

Nên trong cảnh giới Phật, xác xác thực thực. A tỳ  địa ngục ở trong cảnh giới Phật cực kỳ 

thanh  tịnh.  Trên  lý  mà  nói  là  pháp  giới  bình  đẳng.  Trong  pháp  giới  bình  đẳng  quyết  định 

không  có  đối  lập.  Nhiễm  tịnh  là  đối  lập,  phàm  thánh  là  đối  lập,  thiện  ác  là  đối  lập,  thiên 

đường địa ngục là đối lập. Ở trong nhất chân pháp giới không có đối lập. Những điều này có 

tồn tại không? Tồn tại, không có đối lập. Tuy tồn tại, nhưng mổi cái không chướng ngại nhau. 

Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói cảnh giới không thể nghĩ bàn, đây là chân tướng sự thật. Vì 

sao? Tất cả hiện tượng toàn là huyển tướng,  “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, “nhất 

 thiết hữu vi pháp, như mọng huyển bào ảnh”.  Hiện tượng không phải thật, mà hiện tượng tồn 

tại chỉ trong một niệm. Một niệm nào? Bồ Tát Di Lặc nói, một gảy móng tay có ba trăm hai 

mươi triệu ý niệm. Một cái gảy móng tay có ba trăm hai mươi triệu, ta có thể tìm thấy sanh 

diệt ư? Ý này nói gì? Là hiện tượng của thập pháp giới. Nhất chân pháp giới cũng không 

ngoại lệ. Thuần chân không có vọng niệm, chỉ có một cảnh giới,  gọi là thường tịch quang. 

Tịnh độ tông giảng có bốn loại tịnh độ, thường tịch quang cao nhất. Thường tịch quang là 

tự tánh, trong đó không có hiện tượng vật chất, cũng không có hiện tượng tinh thần. Thậm 

chí  năng  lượng  mà  ngày  nay  trong  khoa  học  nói  trong  thường  tịch  quang  cũng  không  có. 

Trong A lại da có tam tế tướng. Thường tịch quang là tự tánh, mà trong tự tánh không có, 

không có những hiện tượng này. Nhưng không thể nói nó không có. Ngài Huệ Năng khi kiến 

tánh đã nói đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ ,tuy cụ túc nhưng nó không hiện hành. Đến năng 

lượng, hiện tượng này đều không thể hiện hình, nhưng nó đầy đủ. Nên nó có thể sanh vạn 

pháp. Chỉ cần một ý niệm cực kỳ vi tế động, tự tánh liền biến hiện ra A lại da. A lại da hiện 

tất cả pháp, y chánh trang nghiêm. 

Chúng ta là chánh báo. Ngoài tôi ra, bao quát nhất chân pháp giới đều là y báo của tôi. 

Trong y báo có nhân sự y báo, có vật chất y báo, có hoàn cảnh y báo. Y báo và chánh báo là 

đồng thời khởi lên. Đệ thất thức chính là tôi. Triển khai tám thức năm mươi mốt tâm sở chính 

là toàn thể vũ trụ. Hôm nay chúng ta nói thập pháp giới y chánh trang nghiêm, trong một 

niệm là đều hiện. Hiện ra đầy đủ hết, chỉ một niệm! Thời gian một niệm này quá nhanh, nên 

260  Tập 74 



trong đại thừa giáo thường nói bất sanh bất diệt. Thật là không sanh không diệt. Nói lời này 

hoàn toàn không có ý nghĩa, như vậy là biến thành hý luận. Xác thực có sanh diệt, nhưng thời 

gian sanh diệt quá ngắn. Chúng ta không có biện pháp thể hội được. Nên ngày nay giới lượng 

tử học nói với chúng ta vật chất là gì? Vật chất là hiện tượng do ý niệm tích luỹ liên tục mà 

có, không phải là thật. 

Từ đây mà biết, thiên đường địa ngục đều không phải thật. vậy trời dục giới, trời sắc giới 

ở đâu là thật? Lục đạo, thập pháp giới, đều không thể vượt qua nguyên lý này. Chúng ta hiểu 

rỏ những chân tướng sự thật này, cũng nhìn thấy ở  đây “Bạc Già Phạn tối thanh tịnh giác, 

 cực ư pháp giới, tận ư hư không, cùng vị lai tế” . Như vậy chúng ta đã hiểu điều này là thật 

không phải giả. A la hán đã giác ngộ. Giác ngộ, nói cách khác là không gian cuộc sống của 

ngài lớn hơn so với chúng ta. Quý vị xem, không gian sinh hoạt của chúng ta hiện tại không 

có cách nào ly khai địa cầu. Mạnh hơn một chút so với cổ nhân, ngày xưa giao thông không 

phương tiện, tin tức không phát đạt, rất nhiều người đến già chết cũng không qua lại với nhau. 

Ở trong thành này cả đời, mà thành thị kế bên chưa từng đi qua, cổ nhân họ sống như vậy. 

Còn  không  gian  của  chúng  ta  bây  giờ  rất  lớn.  Có  công  cụ  giao  thông,  có  tin  tức,  nên 

không gian sinh hoạt hiện nay là cả địa cầu. Nếu chúng ta muốn suy nghĩ một việc gì, cũng 

phải thay cư dân trên toàn bộ địa cầu suy nghĩ, như vây mới đúng. Vì sao? Họ với chúng ta là 

nhất thể. Nên bây giờ người ta gọi là thôn địa cầu, nói câu này rất có đạo lý. Chúng ta sống 

cùng một thôn, làm sao có thể không quan tâm? Làm sao có thể không chiếu cố? 

Nhưng A la hán đã thành chánh giác, ra khỏi luân hồi lục đạo. Không gian sinh hoạt của 

họ lớn hơn chúng ta. Trong kinh nói, không gian sinh hoạt của họ là một tiểu thiên thế giới. 

Một đơn vị thế giới, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói là một hệ ngân hà. Một tiểu thiên thế giới là 

một nghìn hệ ngân hà. Không gian sinh hoạt của A la hán rộng lớn như vậy_một ngàn hệ 

ngân hà! Đối với chúng ta mà nói, điều này thật không thể nghĩ bàn. Nhưng ở trong Phật 

pháp mà nói thì quá nhỏ. 

Không gian sinh hoạt của Bồ Tát cao hơn, rộng hơn so với A la hán, là tam thiên đại thiên 

thế giới. Bồ Tát chưa kiến tánh, còn Bồ tát đã kiến tánh thì cảnh như ở đây, không thua Phật 

bao nhiêu.  “Cực ư pháp giới, tận ư hư không, cùng vị lai tế”,  câu sau cùng vị lai tế là chỉ thời 

gian, ở trước là không gian. Cũng chính là nói, không gian và thời gian đã đột phá. Đó đều là 

không gian sinh hoạt của ngài. Chổ nào chúng sanh có cảm, ngài lập tức nhận được tin tức. 

Nhân được tin tức, còn phải xem nhânduyên . Thế mới nói  “Phật không độ người không có 

 duyên”.  Chúng sanh này với Bồ tát này có duyên, Bồ tát liền thị hiện. Cần lấy thân gì để độ 

thì liền hiện thân đó. A la hán cũng có năng lực này, nhưng bị hạn chế trong tiểu thiên thế 

giới. Cũng nên lấy thân gì để độ, họ cũng có thể hiện thân đó. 

Họ có thần túc thông, thần túc thông là phi hành biến hoá. Thật ra, phi hành chỉ là một ví 

dụ, không phải thật, thật thì không phải phi hành. Vì sao? Họ đã đột phá không gian duy thứ 

của lục đạo. A la hán đã đột phá, sau khi đột phá, đối với không gian mà nói thì không có cự 

li. Còn đối với thời gian thì không có trước sau, đây mới là thật. Đây chính là ý niệm, niệm 

Tập 74  261 



lực. Trong kinh nói là niệm lực, trong ngũ lực nói là niệm lực, không thể nghĩ bàn. Khoa học 

hiện nay từ từ cũng đã phát hiện. Ý niệm không thể nghĩ bàn, cho nên ý niệm phải tốt. Không 

kể ý niệm này của chúng ta là thiện hay ác, là hữu ý hay vô ý. Hiện nay giới khoa học nói, ý 

niệm của chúng ta không thể không cẩn thận. Vì sao? Bất cư ý niệm nào, nó ảnh hưởng toàn 

thể địa cầu. Giới khoa học đã nói như vậy. 

Nhưng Phật Pháp nói thì không chỉ  địa cầu. Trong “Hoàn Nguyên Quán” chúng ta nhìn 

thấy, bất luận là ý niệm gì. Niệm thô niệm tế, niệm thiện niệm ác, niệm nhiễm niệm tịnh. Ý 

niệm vừa mới động, thì biến pháp giới hư không giới, châu biến pháp giới, xuất sanh vô tận, 

bao hàm có không. Đây là trong “Hoàn nguyên quan” nói, là thật không phải giả. Hiện nay 

giới khoa học không giám nói là ảnh hưởng các tinh cầu khác, nhưng họ nói ảnh hưởng đến 

toàn  thế  giới  của  chúng  ta.  Phát  hiện  này  không  dể.  Chúng  ta  xem  tiếp  một  đoạn  trong 

“Thành Thật Luận”. 

       “Thành thật luận đẳng hợp vô thượng sĩ dữ điều ngự trượng phu vi nhất hiệu, tắc tùng 

 Như Lai chí Thế Tôn vi thập hiệu, thập hiệu chi tường thích”.  Chính là giải thích tường tận, 

bên dưới là phẩm thứ tư, chính là  “Pháp tạng nhân địa”. Nên chổ này, chúng ta sẽ nói từng 

điều một. Sau này khi giảng đến phẩm thứ tư, sẽ giải thích tường tận. 

 “Thượng minh Phật tự vi cực thánh chi thông hiệu”.  Hai chữ thông hiệu phải đặc biệt chú ý 

đến. Nó không phải là chuyên dùng của một người nào. Tu học của chúng ta đạt đến cảnh 

giới này, thì xưng là Phật Đà. Chúng ra học đã nhiều năm như vậy, nó thật là giáo dục của 

Phật giáo. Phật, Bồ tát, A la hán, vừa đúng như danh xưng học vị trong trường học hiện nay. 

Học vị cao nhất là Phật đà, như học vị tiến sĩ trong trường hiện nay. Học vị thứ hai là Bồ Tát, 

như học vị thạc sĩ. Học vị thứ ba là A la hán, như học vị học sĩ. 

Trong giáo dục Phật giáo, danh xưng của ba học vị, nên nó là thông hiệu. Nếu đạt được 

cảnh giới này, thì đạt được danh hiệu này. Tiêu chuẩn của Phật pháp, học vị thứ nhất là đoạn 

kiến tư phiền não. Chỉ cần kiến tư phiền não đoạn, ngươi này được xưng là A la hán. Trí tuệ 

đức tướng thần thông của A la hán hoàn toàn cụ túc. Trong tự tánh nó vốn có và toàn bộ hiện 

ra. 

Học vị thứ hai là Bồ tát. Bồ Tát không những phải buông bỏ chấp trước, còn phải buông 

bỏ phân biệt. Cũng chính là nói, phân biệt này trong một số kinh điển đại thừa gọi là trần sa 

phiền não. Họ cần phải phá kiến tư phiền não, còn phải phá trần sa phiền não. Đây là Bồ Tát, 

thành chánh đẳng chánh giác. Học vị cao nhất là vô thượng chánh đẳng chánh giác, chính là 

đem vô minh phiền não cuối cùng đoạn trừ. Vô minh phiền não trong kinh Hoa Nghiêm gọi 

là vọng tưởng. Tôi thường dùng không khởi tâm, không động niệm. Nói câu này mọi người 

dể hiểu hơn. Lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần bên ngoài, không khởi tâm động niệm. 

Không khởi tâm động niệm có thể thấu triệt chăng? Có thể thấu triệt, thật thấu triệt. 

Quý vị phải hiểu, khởi tâm động niệm ta dùng là tâm thức, chính là A lại da. Dùng tâm 

thức, vọng tâm. Không khởi tâm, không động niệm, dùng chân tâm. 

262  Tập 74 



Do đây mà biết, ở trước chúng ta đã nói về ba học vị. A la hán và Bồ tát. Bồ tát này gọi là 

quyền giáo Bồ tát, cũng là Bồ Tát trong thập pháp giới. Trong kinh nói Bồ tát không phải là 

Ma ha tát. Nên trong kinh thường giảng Bồ tát ma ha tát. Ma ha tát là pháp thân Bồ Tát. Đó 

là gì? Là vô thượng chánh đẳng chánh giác. Trên thực tế họ đều đã thành Phật. 

Trong kinh Hoa Nghiêm xưng họ là pháp thân Bồ Tát, trên thực tế họ là chân Phật không 

phải Phật giả. Thiên Thai đại sư giảng phân chứng tức Phật, Bồ tát trong thập pháp giới là 

tương tợ tức Phật, Phật trong thập pháp giới cũng là tương tợ tức Phật. Điều này chúng ta 

không thể không hiểu rỏ ràng. Chúng ta đã đến cảnh giới nào rồi, thì tự mình biết. Biết được 

thì quá tốt, không biết thì tạo tội nghiệp. Vì sao? Không biết thì cống cao ngã mạn, tự cho 

mình đúng. Biết rỏ ràng minh bạch mình chưa được, không so được với Phật, không so sánh 

được với chư vị tổ sư đai đức,  với quả thấp nhất Tu đà hoàn và sơ tín vị Bồ Tát đều không so 

sánh được. Tập khí ngã mạn đó của chúng ta mới có thể hoá giải. Pháp trong thế xuất thế 

gian, chúng ta trên con đường học thuật, hoặc là trong khoa học kỷ thuật có thành tựu. càng 

có thành tựu thì càng cảm thấy mình thật ghê gớm, đáng được kiêu ngạo, như vậy là ta tiêu 

rồi. 

Khổng Tử nói, người này  “như hữu chu công chi tài chi mỹ, sử kiêu thả lận, kỳ dư tắc 

 bất túc quán dã” . Những vị thánh hiền này, thật là người có đức hạnh có học vấn. không 

quan  tâm  anh  ta.  Vì  sao?  Anh  ta  là  giả  không  phải  thật.  Là  thât,  cổ  nhân  cũng  có  một  câu 

“học vấn thâm thời ý khí bình”. Càng có học vấn thì càng là người có đức hạnh, càng khiêm 

tốn, càng hạ mình, càng biết tôn kính người khác. Quý vị xem, Phổ Hiền Bồ Tát, mười đại 

nguyện vương ngài đã làm được, người khác chưa chắc làm được. Ngài đã làm được viên 

mãn một trăm phần trăm_lễ kính chư Phật. 

Phổ Hiền bồ tát không những đối với người bần cùng hạ tiện, lễ phép cung kính. Mà đối 

với tất cả chúng sanh. Bao gồm điều gì? kể cả cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, tất cả đều cung 

kính. Ngày nay giới khoa học cũng đề xuất một phương pháp, tôi xem rồi cũng rất tán thán. 

Họ nói đối với tất cả vật chất cơ bản của vật chất, tức là hạt cơ bản. Đối với mổi hạt cơ bản 

đều phải tôn trọng. Vì sao? Dù nó có nhỏ đến đâu thì trong đó cũng bao hàm hiện tượng tinh 

thần viên mãn, chính là tin tức viên mãn, không thể coi thường. Tất cả hiện tượng vật chất 

đều do nó hình thành. Nó là cơ sở của vật chất. 

Trong Phật pháp nói, Phật pháp nói vi trần, cực kỳ vi tế. Nó có thọ tưởng hành thức. Di 

Lặc Bồ tát nói niệm niệm thành hình là hiện tượng vật chất, trong hình đều có thức, đó là thọ 

tưởng hành thức. Nên vật chất dù có nhỏ đến cùng cực đều có thọ tưởng hành thức. Điều này 

nói với chúng ta rằng, biến pháp giới hư không giới là có cơ thể, nó sống chứ không phải chết. 

Sơn hà đại địa là sống. 

Chúng ta nhìn thấy giáo hoàng của Thiên chúa giáo, mổi lần đi phỏng vấn một quốc gia, 

xuống máy bay việc đầu tiên ông ta làm là gì? chính là hôn mặt đất, có  lý! Không phải là vô 

lý. Ông ta hiểu, ông ta không phải không hiểu. Làm như vậy để chúng ta thấy. Quý vị xem, 

Tập 74  263 



ông ta đến chổ chúng ta, đến đại địa ông ta đều có thể nồng nhiệt như thế, thì nhân dân cư trú 

ở địa phương này làm sao có thể không yêu! 

Nên Phật, Bồ tát, A la hán, chúng ta nhất định phải hiểu rỏ ràng, Họ không phải là thần, 

họ cũng không phải là tiên. Nó là học vị tu học trong đạo Phật, có ba đẳng cấp_học vị, đều là 

thông hiệu, không phải chuyên dùng để chỉ một người nào. Bồ tát cũng có rất nhiều Bồ tát, 

đó chính là mổi khoa, mổi hệ không giống nhau. Quan Âm Bồ tát không phải là một người, 

rất nhiều. Quý vị tìm vị Quan Âm Bồ tát nào? Giống như bạn đang đi tìm một thạc sĩ vậy, 

thạc sĩ quá nhiều, nó phân khoa. Quan Âm chuyên môn thị hiện dạy từ bi. Địa Tạng dạy ta 

hiếu dưỡng cha mẹ phụng sự sư trưởng, khoa mục không giống nhau. Văn Thù dạy ta trí tuệ. 

Phổ Hiền dạy ta thực tiển, dạy ta làm sao đem những gì học được thực hành trong sinh hoạt, 

thực hành trong công việc, thực hành trong đối nhân xử thế tiếp vật. Danh hiệu Bồ tát là học 

khoa không giống nhau, nhưng đều là thông hiệu. 

Phổ hiền Bồ tát không phải một người, Quan Âm Bồ tát cũng không phải là một người, 

rất nhiều rất nhiều! người học pháp môn này đều xưng là Quan Âm. Học pháp môn đó toàn 

gọi là Phổ Hiền. Nên trong học vị nhất định phải thêm tên, mới hiểu được đây là chỉ người 

nào. Nếu không thêm tên không được, sẽ không phân biệt được. Thông hiệu này chúng ta đã 

hiểu. 

 “Kim tựu bản kinh”, bộ kinh hiện tại này “đề trung Phật tự”  là ai? Phật là thông hiệu, Phật 

quá nhiều. Vậy thì ai? “Tức ta bà giáo chủ”. Ta bà là danh xưng chỉ thế giới này của chúng ta. 

Phạn ngữ gọi là ta bà thế giới. Ta bà giáo chủ Bổn Sư Thích Ca Mâu ni Như Lai. Là Thích ca 

mâu Ni Phật. Như lai đằng sau có giải thích, ý nghĩa rất sâu rất rộng. Ý nghĩa phổ thông nhất, 

trong kinh Kim Cang nói: “Như lai giả, kim Phật như cổ Phật chi tái lai”.  Ý này dể hiểu, 

Phật Phật đạo đồng, Phật Phật bình đẳng. Kim Phật và cổ Phật không phải hai. Đây là một ý 

ví dụ đơn giản trong chữ Như lai. 

Chúng ta xưng Bổn Sư, vị thầy căn bản. Người xưa quen xưng là tiên sư, chúng ta xưng 

Khổng  Tử  là  đại  thành  chí  thánh  tiên  sư.  Đại  thành  là  tập  đại  thành  của  Khổng  Tử.Trung 

quốc cổ thánh tiên hiền, lão tổ tông lưu lại rất nhiều giáo huấn, nhưng  lúc đó đều là khẩu 

truyền, không có viết thành văn tự. Ông ta đem giáo huấn của cổ thánh tiên hiền truyền lại, 

chĩnh lý lại, viết thành văn tự lưu cho hậu nhân. Nên trong “Luận Ngữ”, rất nhiều lời không 

phải của Khổng Tử  nói, đều là của cổ thánh  tiên hiền. Ông ta đã đem nó chĩnh lý và viết 

thành văn tự lưu lại đời sau. Nên Khổng Tử nói rất rỏ ràng, một đời của ngài là  “thuật nhi bất 

 tác, tín nhi háo cổ”.  Khổng Tử không lừa gạt người khác, không lừa gạt hậu nhân. Đây chính 

là nói, tự ông ta không có thứ gì. 

Trong đời những điều ông học, ông tu, ông dạy, đều là giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. 

Chỉ là trước đây bị phân tán trong nhân gian. Trung quốc rất nhiều tộc quần, nhưng đã bị 

phân tán. Khổng Tử có thể đem nó sưu tập lại, dùng văn tự viết ra và lưu truyền đến bây giờ. 

Đây là tập đại thành. 

264  Tập 74 



Chí thánh, cũng như chúng ta xưng Phật vậy. Thánh nhân cũng có đẳng cấp, họ đạt đến 

cảnh giới cao nhất, như trong Phật pháp nói vô thượng chánh đẳng chánh giác, đối với họ 

dùng tôn xưng này. Đại thánh chí thánh tôn sư, ông ta là thầy giáo. Phật là thầy giáo, người 

Ấn độ xưng là Bổn Sư,  một vị thầy căn bản. Người Trung quốc gọi tiên sư là cùng với ý 

nghĩa này. Người hậu thế học Phật, y theo các kinh điển mà đức Phật giảng ngày xưa, kinh 

điển  là  tài  liệu.  Tài  liệu  lúc  đó,  tài  liệu  này  cũng  không  phải  Đức  Thế  Tôn  viết.  Thật  ra 

Khổng lão phu tử vẫn có một bản trước tác, Hệ Từ Truyện trong kinh dịch là ông ta viết. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  trước  tác  của  Khổng  Tử,  đây  là  trước  tác  tượng  trưng.  Lịch  sử  của 

“Xuân thu” Lổ quốc là ông ta viết, ngoài ra thì rất ít. Quý vị xem truyện, Xuân thu có ba 

truyện. Lưu truyền rộng nhất là Tả Truyện Tả Khưu Minh. Truyện là gì? truyện là chú giải, 

nó có kinh có truyện. Kinh là Khổng tử viết, truyện ghi chép  tường tận chuyện Tả Khưu 

Minh, gọi  “Xuân Thu Tả Truyện”.  Có  “Công Dương truyện”, “Cốc Lương truyện” . Đây là 

lịch sử của nước Lổ đương thời, đều là trước tác của ông ta. Nên cuộc đời của ông ta “tín nhi 

 háo cổ, thuật nhi bất tác”. Đức Thế Tôn với Khổng tử, thái độ cầu học hoàn toàn tương đồng. 

Chúng ta thấy Tứ Thập Hoa Nghiêm của đại sư Thanh Lương, trên đề kinh, đại sư Thanh 

Lương nói, Đức Thế Tôn lúc tại thế giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín 

năm. Từng câu từng chữ mà ngài nói, đều là lời của Cổ Phật nói. Trên kinh điển của Cổ Phật 

ngài không có thêm một chữ nào, so với những gì Phu tử nói thì càng phải nghiêm cẩn hơn. 

Không thêm chữ nào trong kinh điển cổ Phật. Chúng ta có thể tin tưởng không? Có thể tin 

tưởng. Dựa vào đâu để tin tưởng? Dựa vào Như Lai, kim Phật như cổ Phật tái sanh. Như vậy 

không phải đã nói rỏ ràng rồi ư? 

Chúng  ta  chứng  được  cảnh  giới  này,  cảnh  giới  tương  đẳng  !  Tôi  nói  với  họ  nói  giống 

nhau, có chổ nào nói sai? Hoàn toàn tương đẳng. Những gì Bồ tát nói đều không như nhau, vì 

sao? Bồ Tát  chứng được cứu cánh viên mãn. Nhưng Chư Phật Như Lai nói hoàn toàn giống 

nhau, quyết định không thể là hai. Nên quan hệ của chúng ta và Phật là quan hệ thầy trò. 

Nghiêm khắc mà nói thì Phật là Thầy chúng ta, Bồ tát là sư huynh chúng ta, A la hán cũng là 

sư huynh, đều là đệ tử Phật. Họ là tiền kỳ, chúng ta là hậu kỳ, bạn học khoá trước khoá sau. 

Nhưng họ đã có thành tựu, chúng ta bây giờ thành tựu không như họ. Nên những vị sư huynh 

này có thể dạy chúng ta, cũng có năng lực giáo hoá chúng ta. Quan hệ phải hiểu cho rỏ ràng 

minh bạch, sau đó mới hiểu Phật giáo không phải Tôn giáo. Trong tôn giáo tuyệt đối không 

có cách nói này. 

Danh hiệu Thích Ca Mâu Ni này, Trung hoa dịch là Năng Nhơn Tịch Mặc. Thích Ca Mâu 

Ni là tiếng Ân độ. Ý nghĩa gì? Ở đây phiên dịch, Thích Ca dịch là Năng Nhân, Mâu Ni dịch 

là Tịch Mặc. Bên dưới có giải thích, Năng Nhân là kỳ dụng, Tịch Mặc là kỳ thể.  “Cứu cánh 

 cực giới, đại thừa nguyện thuyền, sanh ngũ trược thế, thị hiện thành Phật, vi độ ngã đẳng, 

 diễn thuyết bổn kinh”. Nhân là nhân từ, trong danh hiệu đều là biểu pháp, đều là dạy học. 

Vậy Phật giáo là gì? Những gì của Phật giáo đều ở trong danh hiệu. Năng Nhân, dùng cách 

nói bây giờ tức là có thể lấy nhân từ để đối nhân và tiếp vật. Dạy chúng ta đối nhân đối sự đối 

Tập 74  265 



vật, đều phải dùng nhân ái,  “Nhân giả ái nhân”.  Mâu Ni là đối với chính mình, dùng tâm 

như  thế  nào  để  đối  với  người,  dùng  tâm  như  thế  nào  để  đối  với  chính  mình.  Tịch  Mặc  là 

thanh tịnh bình đẳng giác, đối với chính mình phải thanh tịnh, phải bình đẳng. Chỉ cần dùng 

tâm thanh tịnh bình đẳng, tự nhiên sẽ giác ngộ. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ. Bình đẳng so với 

thanh tịnh còn cao hơn một tầng, đã khai ngộ. 

Như vậy chúng ta sẽ hiểu, chúng ta vì sao không khai ngộ? Vì không bình đẳng. Tôi cảm 

thấy tôi giỏi hơn người khác, họ không được như tôi. Vậy thì làm sao khai ngộ, như vậy thì 

hết cách. Chỉ thanh tịnh thôi cũng chưa được. Thanh tịnh chỉ có thể sanh trí tuệ, không phải 

đại triệt đại ngộ. Bình đẳng mới đại triệt đại ngộ. Những gì A la hán đạt được là thanh tịnh, 

Bồ tát đạt được là bình đẳng. Bồ tát vừa khai ngộ là thành Phật. Đại triệt đại ngộ là viên mãn, 

là thành Phật. 

Bây giờ chúng ta đã biết, buông bỏ tất cả chấp trước, tâm mới được thanh tịnh. Buông bỏ 

tất cả phân biệt, tâm sẽ bình đẳng. Không phân biệt là bình đẳng, Phân biệt là không bình 

đẳng, đến khi nào giác ngộ? Không khởi tâm, không động niệm là đại triệt đại ngộ. Không 

khởi tâm không động niệm là phá vô minh phiền não, đã thành Phật. Nên Tịch Mặc là thể, là 

tự thọ dụng. Nhân từ là ngài tự thọ dụng. Phật thị hiện đến thế giới này là vì độ chúng sanh, 

nên đem nhân từ đặt trước tiên. 

Chúng ta giả thiết, Đức Thế Tôn nếu đến thế giới Cực lạc làm Phật, ngài còn dụng tên 

này Chăng? Không dùng nữa. Vì sao? Người ở thế giới Cực Lạc đều nhân từ, đều thanh tịnh, 

danh hiệu này không còn chổ dùng. Vậy phải làm sao? Đổi một danh từ. Đổi danh từ gì? Đổi 

thành A Di Đà Phật. Làm Phật ở thế giới Cực lạc nhất định là A Di Đà Phật. Còn làm Phật ở 

thế giới này, nhất định là Thích Ca mâu Ni. Vì sao? Người của chúng ta, con người ở trên địa 

cầu này, con người ở thế giới ta bà này, phạm vi càng lớn. Đối với người không có nhân từ, 

đều là tự tư tự lợi, nên dùng nhân từ đến dạy họ. Người ở những chổ này đối với chính mình 

tâm không thanh tịnh, nên danh hiệu của ngài chính là tông chỉ giáo dục dạy học của ngài, 

đều ở trong danh hiệu. 

Nếu chúng ta hiểu được danh hiệu, thì chúng ta sẽ hiểu được một đời của Đức Thế Tôn 

giảng điều gì, dạy điều gì, sẽ hiểu được. 


“Cứu cánh cực giới”. Câu này là nói ngài chứng được cứu cánh viên mãn. Quả này là quả 

đức. Cũng như chúng ta học ở trường và tốt nghiệp, đã tốt nghiệp viên mãn. Những gì cần 

học đã học xong, bài tập đều làm xong, nhận được học vị tiến sĩ. Như vậy Phật ở đây là quả 

vị cao nhất. “Thừa đại nguyện thuyền”, đây là nhân địa thượng từng phát đại nguyện. Trước 

đây các vị Bồ Tát này đều phát qua, chúng ta hiện nay cũng đã phát. Đã phát thì phải phát 

thật sự, phải từ tâm phát mới hữu dụng, chỉ phát bằng miệng không hữu dụng, nhưng trên 

miệng  đều  đã  phát.  Đã  phát  nguyện  gì?  Nguyện  như  Phật  vậy.  Chúng  sanh  vô  biên  thệ 

nguyện độ, phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo 

vô thượng thệ nguyện thành. Đây là tứ hoằng thệ nguyện. Chư Phật Bồ tát dù đại nguyện có 

nhiều, đều không ra ngoài bốn nguyện này. 

266  Tập 74 



Phật A Di Đà có 48 nguyện, đem nó quy nạp tường tận thì vẫn ở trong bốn nguyện này. 

Bốn  nguyện  này  là  tổng  nguyện,  bao  hàm  tất  cả  các  nguyện  khác.  Nên  Đức  Phật  sau  khi 

thành Phật, là phải thực hiện bốn nguyện này. Nếu không thực hiện thành ra ngài nói dối,  trở 

thành gạt mình gạt người, như vậy làm sao thành Phật? Không những A la hán không có gạt 

mình gạt người. Nói cho chư vị biết, tiểu thừa sơ quả Tu đà hoàn, đại thừa sơ tín vị Bồ tát, 

đây là giới luật cơ bản họ đều làm được, làm  một cách viên mãn. Tuyệt đối không có gạt 

mình gạt người, nói lời là giữ lời. Nên trong pháp giới hư không giới, trong vô lượng vô biên 

quốc độ, có rất nhiều cỏi Phật . Trong đó có lục đạo, có mười pháp giới. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, phẩm Hoa tạng thế giới và phẩm thế giới thành tựu. Trong đó 

nói đến, chúng sanh trong những cỏi chư Phật. Đặc biệt là chúng sanh trong lục đạo, mê mà 

không ngộ, họ mê quá sâu nặng. Vì mê nên họ tạo tội nghiệp. Khi mê thì trí tuệ bát nhã trong 

tự tánh biến thành phiền não. Vừa mê thì đã lập tức thay đổi, trí tuệ biến thành phiền não, đức 

năng biến thành tạo nghiệp, tướng hảo biến thành lục đạo tam đồ, biến thành những thứ này. 

Vừa giác ngộ, giác ngộ thì lập tức hồi đầu, phiền não biến thành trí tuệ, tạo nghiệp biến thành 

đức năng, lục đạo biến thành tướng hảo, biến thành cỏi thật báo trang nghiêm. Cho nên nó 

đều không phải là thật, nó tuỳ theo ý niệm mà biến đổi. 

Ý niệm tốt nhất, nói với chư vị, chính là “A  Di Đà Phật”. Nếu ta học được điều này, ý 

niệm tốt nhất. Thế xuất thế gian pháp không có ý niệm thứ hai có thể vượt qua ý niệm này. 

Tất cả quốc độ của chư Phật trong mười phương đều không hơn thế giới Cực Lạc. Vì sao? Ý 

niêm không giống nhau. Ý niệm A Di Đà Phật này, thật là cứu cánh cực quả, thuần tịnh thuần 

thiện. Vì sao không nắm bắt điều này? 

Chúng  ta  thấy  từ  xưa  đến  nay,  thật  sự  có  người  đại  phước  đức,  người  đại  trí  tuệ.  Đại 

phước đức, đại trí tuệ này, có thể là bần cùng hạ tiện không biết chữ. Họ nắm bắt được câu A 

Di Đà Phật này. Quý vị xem lúc họ sắp lâm chung, đứng như vậy vãng sanh, ngồi như vậy 

vãng  sanh,  ra  đi  một  cách  tiêu  sái,  họ  đã  thành  tựu.  Một  số  người  phú  quý  như  chúng  ta 

không thể so với họ. Nên phải hiểu,  minh bạch đạo lý này. 

Chúng ta phải siêng năng học tập họ, cần phải nắm bắt câu Phật hiệu này, niệm này ở đây. 

Bất luận làm gì, câu Phật hiệu này là chổ nương tựa của chúng ta. Thật có thể nương tựa 

được, nương tựa ai cũng không  chắc chắn. Vì sao? Toàn là giả. Phật hiệu mới là thật, Phật 

hiệu là tánh đức, Phật hiệu là đáng tin nhất. Nên Đức Phật phải thực hiện bổn nguyện của 

ngài, đã phát nguyện này, thì nhất định phải làm được. Chúng sanh trên thế giới này có duyên 

với ngài, có duyên tức có cảm. Nên chúng ta biết, tất cả hiện tượng vật chất trong thọ tưởng 

hành thức đều có. Thọ tưởng hành thức này, nó đang phóng quang trong từng sát na. Phóng 

quang này là hiện tượng dao động, mổi cái dao động đều châu biến pháp giới. Nên chư Phật 

Như Lai họ đều nhận được, sau khi nhận được phải xem có duyên hay không. Có duyên thì 

họ đến, không có duyên thì họ không đến. Có duyên sẽ đến. Nên Phật không độ người không 

có duyên. 

Tập 74  267 



Chúng  ta  với  ngài  không  có  duyên,  nếu  ngài  đến,  ta  không  thể  hội  được,  ta  không  tin 

tưởng ngài, không chịu tiếp nhận giáo huấn của ngài. Ngài đến như vậy chúng ta thêm tạo tội 

nghiệp. Chư Phật Bồ tát ứng hoá ở thế gian, tuyệt đối không để người thế gian tạo mặt trái 

của tội nghiệp. Nên ta có thể tiếp nhận thì ngài sẽ đến dạy, còn ta không thể tiếp nhận ngài sẽ 

tránh. Điều này là điều nên làm, đến đời ngũ trược, chính là thế giới của chúng ta. Bây giờ có 

thể nói là ác trược đến cực điểm. Thiên tai quá nhiều! 

 “Thị hiện thành Phật”,  thị hiện này chính là biểu diễn. Ngài đã thành Phật từ lâu. Đây là ngài 

chỉ  làm  gương  cho  chúng  ta  thấy,  ngài đã  làm  như  tứ tịnh đức  trong  Hoàn  Nguyên  Quán, 

 “tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc”. Làm tấm gương này cho chúng ta, nhu hoà chất 

trực, không có ngạo mạn, thái độ nhu hoà, nội tâm chân thành. 

       “Vi  độ  ngã  đẳng,  diễn  thuyết  bổn  kinh”.   Diễn  ở  đây  là  làm  ra,  là  biểu  diễn, thân  giáo! 

Thánh nhân trong thế xuất thế gian dạy người, đều dùng thân giáo để biểu diễn. Làm cho mọi 

người thấy, để ta từ từ cảm nhận, từ từ giác ngộ và ta từ từ hồi đầu. Không phải nói suông 

như vậy, nói họ không nghe. Đến lúc họ thật sự có cảm nhận, họ đã hồi đầu, thì họ sẽ đến 

thỉnh giáo, lúc đó mới nói với họ. Nên thuyết pháp cần phải thỉnh mời, chính là đạo lý này. 

Chúng  ta không thỉnh  giáo, ngài  sẽ  không  nói với  chúng  ta.  Nhưng sao?  Ngài  sẽ  làm  cho 

chúng ta thấy. Làm được sau đó mới nói được, đây là thánh nhân. Nói được có thể làm được 

là hiền nhân. Nói được làm không được, biến thành gạt người. Dối gạt người khác làm sao có 

thể thành tựu? 

 “thị tức nhất thiết chúng sanh đại ân đại đức chi từ phụ”. Đây là cảm ân đối với Phật. Vị 

thầy này giống như phụ thân của mình vậy, đối với con cái yêu thương vô bờ, toàn tâm toàn 

lực đến dạy dỗ chúng.  “Vô pháp bất tri, vô pháp bất kiến chi đạo sư”. Khắp nơi khắp chốn, 

trong kinh điển chúng ta thấy. Quý vị cần phải biết, đạo sư chính là tôn xưng đối với Phật. 

Đại sư cũng là xưng Phật, tôn xưng đối với Phật. 

Trong kinh điển chúng ta  thấy, những pháp sư phiên dịch kinh điển, làu thông tam tạng, 

nên gọi tam tạng pháp sư. Họ không xưng là đại sư. Đây thuộc về lễ nghĩa, không thể không 

hiểu. Chúng ta xưng đại sư, như vậy là hơi quá đáng. Hiện nay trên xã hội có người đối với 

bạn rất tôn kính, gặp mặt gọi bạn là đại sư, thì ta phải nói với họ, danh xưng này không thể 

dùng, chỉ đối với Phật mới có thể dụng, nếu không chúng tôi không gánh vác nổi. Vì không 

phù hợp với thực danh. 

Ví dụ ta không phải Tổng thống, khi người khác gặp mặt mình   “tổng thống tiên sinh” , 

chúng ta nghe cảm thấy thế nào? Chúng ta không phải Phật, mà bây giờ gọi là Phật, thì tình 

hình cũng giống như vậy. Không thể xưng đạo sư, không thể xưng đại sư. Nhất định phải 

hiểu điều này, không hiểu sẽ khiến người khác cười mình. Nên người thường xuyên đọc kinh 

hay học kinh giáo đều hiểu. Chúng ta xưng hô đối với một số người xưng là trưởng lão, như 

vậy là rất tôn kính, không thể xưng đại sư. 

 “Đại giác viên mãn chi thích tôn dã”. Đây chính là Phật trong bản kinh này, tức là xưng Đức 

Thế Tôn của chúng ta. Trong đề mục này có nói một chữ, bây giờ nói chữ thứ hai “thuyết”. 

268  Tập 74 



 “Thuyết giả, duyệt dã”.  Ngày xưa, “thuyết” và “duyệt” đồng một chữ, nhưng nghĩa bất đồng, 

đọc đều đọc duyệt. 

Quý vị xem, câu  đầu tiên trong luân ngữ chúng ta nhìn thấy,  “học nhi thời tập chi, bất 

 diệc thuyết hồ” . Chữ đó là thuyết, là chữ thuyết có bộ ngôn một bên. Về sau có thêm bộ tâm 

đứng một bên, nhưng ý nghĩa tương đồng.  “bất diệc duyệt hồ”, đây là cổ âm.  “Duyệt sở hoài 

 dã”, chính là trong tâm của họ nhớ mãi không quên. Nhớ mài không quên là gì? là dạy học, 

là giáo hoá chúng sanh. Duyên của chúng sanh bây giờ đã thành thục, có thể tiếp nhận, ngài 

hoan  hỷ  biết  bao!  Đây  chính  là  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”,  Nguyện  này  có  thể 

thành hiện thực. duyên đã chín muồi, có thể hiện thực. Nên “duyệt sở hoài”. Tâm nguyện này, 

duyên phận đã đến. 

 “Phật thuyết nhị tự hiển thử kinh thị Thế Tôn kim hữu sở tuyên, phi dư nhân chi thuyết dã”. 

Kinh Phật rất nhiều, nhưng có rất nhiều kinh, trên đề kinh không có Phật thuyết. Kinh điển có 

hai chữ Phật thuyết đứng đầu số lượng không nhiều. Vì sao có kinh có hai chữ Phật thuyết 

đứng đầu, có kinh không có? Điều này là lúc phiên dịch, có thể lệ, có ví dụ. Phàm là chánh 

tông phần, câu nói thứ nhất là Phật nói, thì kinh điển này hai chữ Phật thuyết đứng đầu. Nếu 

câu đầu tiên là Bồ tát, hoặc là người khác thỉnh giáo, như vậy thì không thêm chữ Phật thuyết. 

Bộ  Kinh  này  câu  đầu  tiên  trong  chánh  tông  phần  xác  thực  là  Phật  thuyết,  “Phật  cáo  A 

 Nan” . Câu đầu tiên là Phật dạy A Nan, không phải là A Nan hỏi Phật, là Phật nói với A Nan. 

Hình như là câu đầu tiên phẩm thứ tư. Không sai, phẩm thứ tư “Pháp tạng nhân địa Phẩm”. 

Phẩm thứ tư mới là chánh tông phần. Trang 179, quyển thứ hai, chánh tông phần. Chánh tông 

phần, quý vị xem kinh văn. Pháp tạng nhân địa phẩm thứ tư, câu thứ nhất  “Phật cáo A Nan, 

 quá khứ vô lượng bất khả tư nghị vô ương số kiếp, hữu Phật xuất thế, danh thế gian Tự Tại 

 Vương Như Lai”. Quý vị xem, câu đầu tiên là Phật thuyết. Trong Chánh tông phần câu đầu 

tiên là Phật thuyết. Cho nên sau này khi quý vị nhìn thấy trong đề kinh có chữ Phật thuyết là 

sẽ hiểu. 

 “Phật dĩ độ chúng sanh vi nguyện, kim chúng sanh cơ thục, kham thọ tịnh độ đại pháp, cứu 

 cánh giải thoát, cố kim lạc thuyết,dĩ sướng bổn hoài”. Duyên phận này là vô cùng hy hữu 

khó gặp. Vì sao? Chúng sanh rất nhiều, căn tánh không tương đồng, sở thích không giống 

nhau. Những điều này với những gì học tập trong quá khứ đều có liên quan. Trong quá khứ 

học tiểu thừa, thì bây giờ gặp tiểu thừa họ liền hoan hỷ. Đại thừa họ không thể tiếp nhận. Học 

thiền, gặp được thì vui vẽ thích thiền. Học giáo lý, giáo lý có rất nhiều. Có người thích Thiên 

Thai, có người thích Hiền Thủ, có người thích Pháp tướng. Đây không phải chỉ một đời này 

mà do tập khí trong quá khứ. Đời đời kiếp kiếp học rất lung tung, học rất nhiều. 

Trong quá trình học tập nhiều thứ như vậy, chúng ta đối với loại nào thật tâm thích, sau 

đó nếu gặp lại. Chủng tử này sẽ được A lại da dẫn phát ra, chính là nguyên nhân này. Chúng 

ta hôm nay tiếp thu pháp môn tịnh độ thật không dể. Tôi tiếp thu tịnh độ rất khó, khoảng hai 

mươi năm sau khi học Phật, mới thật sự tiếp thu. Khi đã thật sự tiếp nhận thì vô cùng hoan hỷ. 

Cũng chính là nói, trước đây có tu, căn cơ đó được chôn vùi rất sâu, và đào từ từ, đào suốt hai 

Tập 74  269 



mươi  năm  mới  đào  nó  được.  Không  phải  như  có  một  số  người,  vừa  tiếp  xúc  họ  đã  thích. 

Chúng ta nhìn thấy cũng rất vui, tự than là không được như họ. Tôi cũng phải học hai mươi 

năm mới tin, sao họ vừa tiếp xúc liền tin tưởng, liền thích? 

Trong đó cũng có hoan hỷ khi tiếp xúc, nhưng khi học không lâu họ lại thối tâm, họ lại đi 

học cái khác. Trường hợp này rất nhiều, cũng rất bình thường, chúng ta cũng chẳng thấy có 

gì lạ. Bất luận họ tu học pháp môn nào, chúng ta đều tán thán, đều hoan hỷ. Không nên có 

tâm phân biệt. Chúng ta cần phải học Phật, Phật đối với chúng sanh đều bình đẳng như nhau. 

Phật  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm,  Phật  không  có  khởi  tâm 

đông niệm. Chúng ta cần phải học không khởi tâm, không động niệm, không bị cảnh giới bên 

ngoài ảnh hưởng. Như vậy mới được coi là có công phu, có định lực, trong Phật Pháp thường 

nói là tam muội. Không bị hoàn cảnh bên ngoài ảnh hưởng. 

Chúng ta phải biết tại sao họ lại như vậy, phải biết trong quá khứ họ học rất nhiều học rất 

khó, vừa thấy đã hoan hỷ, khẳng định trong quá khứ đã học qua. Còn học đến nữa đường họ 

thay đổi, như vậy là vì trong qua khứ đối với pháp môn này họ học cũng có trình độ tương 

đương. Đời này gặp duyên, họ sẽ bỏ pháp môn này để học pháp môn khác. Như vậy có thể 

thành tựu chăng? Sự việc như vậy họ tịnh không biết gì. Nếu họ biết khẳng định trở lại học 

tịnh độ. Vì sao? Học tịnh độ có thể thành tựu trong một đời, ngoài ra thì chưa biết được. 

Tuy trong quá khứ có căn rất sâu, muốn đời này phải thành tựu. Thành tựu cũng đâu có gì 

khác, chỉ là phiền não của chúng ta có thể đoạn hay không? Điều này rất hiện thực. Tôi có thể 

buông bỏ chăng? Trong mấy mươi năm này, chí ít tôi cũng có ba bốn mươi năm. Tôi nói có 

mười sáu chữ  “buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục 

 trần,  buông  bỏ  tham  sân  si  mạn” .  Mười  sáu  chữ  này  buông  bỏ,chúng  ta  có  thể  thành  tựu 

chăng? Không thể. Tôi nói là thật không phải giả. Nó chỉ dẫn chúng ta đến cửa, mà chưa vào 

cửa. Mười sáu chữ này buông bỏ, chúng ta mới tới đến cửa, nơi của của Tu đà hoàn, trước 

cửa của sơ tín vị Bồ Tát. Muốn bước vào, như vậy phải dùng tiêu chuẩn của Phật. Ở đó cao 

hơn chúng ta ở đây. Chính là nói, phải buông bỏ thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ 

kiến, tà kiến. Buông bỏ tất cả năm loại kiến hoặc, ta mới có thể vào cửa. Năm loại kiến hoặc 

chưa buông bỏ, thì chưa vào cửa,chỉ ở ngoài cửa. Điều này không thể không biết. 

Tuy chưa vào cửa, nhưng nếu gặp được tịnh độ, quyết định vãng sanh. Mười sáu chữ này 

có thể làm được, nhất định được sanh tịnh độ. Sanh đến tịnh độ. cho dù là cỏi phàm thánh 

đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, tức là một đời thành tựu viên mãn. Đến thế giới Cực Lạc làm 

gì? Đến thế giới Cực Lạc đi cầu học. Phật A Di Đà là thầy giáo. Văn thù, Phổ Hiền là đồng 

học, là sư huynh. Ngày ngày gặp mặt, chư vị thượng thiện nhơn câu hội tại một chổ. Nếu 

chúng ta có thể tham dự môi trường học tập này, thì có thể không thành công sao? Sự thù 

thắng của tịnh độ, mười phương chư Phật Như Lai đều tán thán, không phải là giả. Thật như 

Thiện Đạo Đại Sư nói:  “Vạn tu vạn nhân khứ”. 

Vì sao bây giờ người học tịnh độ nhiều, nhưng người thực sự vãng sanh thì ít? Như vậy là 

vì sao? Đó là vì họ tu học không đúng pháp. Còn người xưa tu học, họ thấu triệt kinh điển 

270  Tập 74 



trước. Kinh điển là gì? là dùng để giới thiệu. Tác dụng của kinh điển là giới thiệu. Đem thế 

giới tây phương Cực Lạc giới thiệu cho chúng ta. Có lý luận, có phương pháp, có cảnh giới. 

Trên mọi phương diện chúng ta đều cần phải hiểu cho rỏ ràng minh bạch, sau đó y theo đạo 

lý phương pháp để tu học, như vậy thì không có gì là không thành tựu. 

Phàm  niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh,  không  phải  trên  lý  luận  có  vấn  đề,  mà  chính  là 

trong phương pháp có vấn đề. Nhưng không học vẫn là không được. Trong Phật Pháp nói: 

“tín giải hành chứng”, bốn giai đoạn này. Vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc chính là 

chứng quả.  Chứng quả gì?  Quả  vô thượng bồ  đề.  Đây  là  thật  không phải giả.  Điều này  là 

chính Phật A Di Đà nói trong bốn mươi tám nguyện. Chỉ cần sanh đến thế giới tây phương 

Cực Lạc, thì chúng ta chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí là người ra sao? Các 

vị cổ đức nói, họ là người đã viên chứng tam bất thoái. 

Chúng ta đều biết, chứng tam bất thối, trong kinh Hoa Nghiêm nói là bậc sơ trú Bồ tát. 

Xuất ly mười pháp giới, sanh đến cỏi thật báo trang nghiêm của Như Lai, như vậy mà không 

tuyệt sao! Sơ trú của viên giáo, sơ địa của biệt giáo. Đây là chứng tam bất thoái. Vì sao? Viên 

chứng. Viên là viên mãn, viên mãn chứng được tam bất thoái. Đó không phải là sơ địa. Cổ 

nhân nói là thất địa trở lên, phẩm vị này quá cao. Làm sao cỏi phàm thánh đông cư hạ hạ 

phẩm vãng sanh cũng như vậy? Đó là do bản nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì chúng 

ta. Cũng chính là nói, trên thực tế chúng ta là cỏi phàm thánh đông cư. Nhất phẩm thì phiền 

não còn chưa đoạn, nhưng quyền lợi ở thế giới tây phương Cực Lạc. Phật A Di Đà đối xử với 

chúng ta, là quyền lợi của Bồ tát thất địa . Trí tuệ, thần thông, đạo lực của chúng ta, hình như 

gần với Bồ tát thất địa . Như vậy đến đâu để tìm? Ngoài thế giới Cực Lạc ra, thì đi xem “Đại 

tạng kinh”. 

Đức Thế Tôn xưa nay chưa từng nói, có thế giới Phật nào giống như thế giới Cực Lạc, 

chưa  nói  qua.  Chỉ  có  thế  giới  Cực  Lạc  có.  Thật  phải  đem  sự  việc  này  nhận  thức  rỏ  ràng, 

khẳng định vậy. ta vẫn còn động tâm chăng? Bất cứ pháp môn nào đều sẽ không động tâm. 

Đặc biệt ngày nay, xã hội động loạn, thế giới quá nhiều thiên tai. Nên cần phải nắm bắt thời 

gian, để làm gì? Niệm Phật. Chúng ta cũng vì quan hệ hoàn cảnh mà để Kinh Hoa Nghiêm 

dừng lại. Nên tái đề khởi bộ kinh này để cúng dường đại chúng. Tiến độ của bộ kinh này hình 

như hai tiếng đồng hồ, bình quân chỉ có thể giảng một trang. Như vậy xem ra, bộ kinh này 

đại khái cũng cần đến hơn một ngàn tiếng đồng hồ. Hơn một ngàn tiếng đồng hồ giảng xông, 

đại khai mất khoảng hai năm. 

Sau khi giảng xong bộ này, lại tiếp tục giảng Kinh Hoa Nghiêm. Chư vị nên biết, nắm bắt 

được pháp môn này, là chúng ta nắm bắt được cơ hội viên mãn làm Phật trong cỏi đời này, 

khó được hơn bất cứ điều gì. Trước là đem thế giới tây phương Cực Lạc thế, như bây giờ gọi 

là làm visa, thủ tục đều làm xong, chúng ta mới học tiếp những kinh luận khác. Không sao, 

chúng ta tuỳ thời có thể đi. Chúng ta thật sự có thể đi. Học hay không  học đều không sao, 

visa này chưa làm xong là không đươc!  Chúng ta có nắm chắc được vãng sanh thế giới Cực 

Lạc chăng? Lắc đầu, không nắm chắc. Như vậy làm sao được? Nên lúc này, ngay ở đây làm 

Tập 74  271 



visa để đến thế giới tây phương Cực Lạc. Hy vọng mổi người đều có thể làm được, như vậy 

là yên tâm. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 







Tập 75 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Ngày giảng: Ngày10 tháng 07năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng 

 Thọ Kinh Giải” , trang 81 hàng thứ 2, vẫn là đề kinh. 

 “Đại thừa giả, dụ dã. Thừa dĩ vận tải vi nghĩa”.  Chữ này âm cổ đọc là “thắng”, bây giờ mọi 

người đều đọc “thừa”. Bây giờ đọc “thắng” không ai hiểu. Chúng ta tuỳ tục mà dùng là Đại 

thừa. Ví dụ như ngày xưa, khi chúng ta đi đâu thường ngồi thuyền, ngồi xe, cưỡi ngựa. Cởi 

ngựa là “thừa mã”. “Thừa” tức là vận tải_chuyên chở. 

       “Đại giả sở thừa”,  hoặc là nói  “sở thừa giả đại”.  Đó gọi là Đại thừa. Đây là giải thích ý 

nghĩa của hai chữ này, “đại giả sở thừa” không phải người phổ thông, mà người có đạo đức, 

có đức hạnh. Chư Phật Bồ Tát là đại nhân, các ngài thường chuyên chở, hoặc là  “sở thừa giả 

 đại”,  như hiện nay một số người học Phật. Chúng ta cũng học kinh giáo Đại thừa, nên chúng 

ta càng phải chuyên chở rất lớn_đây gọi là Đại thừa. 

       “Biệt ư thanh văn duyên giác cẩn cầu tự giác chi tiểu thừa”,  sai biệt là ở chổ này. Đối 

lập với đại thừa là tiểu thừa. Người tiểu thừa chỉ cầu tự giác, đại thừa không như vậy, không 

những  cầu  tự  giác  mà  còn  phải  giác  tha.  Giúp  đở  tất  cả  chúng  sanh  đi  đến  giác  ngộ.  Tâm 

lượng họ rộng lớn, những gì họ làm cũng lớn, nên được xưng là đại thừa. 

Chúng ta theo học Kinh Điển Phật Giáo nhiều năm nên đã thâm nhập thấu triệt. Năm 26 

tuổi tôi theo thầy Phương Đông Mỹ học Triết học, và nhận thức về Phật giáo. Những gì tôi 

nhận biết về Phật giáo không giống với một số người trong xã hội hiện nay. Tôi làm quen với 

Phật giáo là thầy Phương giới thiệu cho tôi về triết học trong Phật giáo. Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni là một nhà đại Triết học. Học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người. Học triết 

học, Vì sao? Vì hưởng thụ cao nhất. Nếu không vì việc này thì học nó làm gì! Có phải thật 

272  Tập 75 



vậy chăng? thật vậy. Tôi học đến nay là 59 năm, sang năm là một giáp. Tôi chứng minh cho 

mọi người thấy thật sự là hưởng thụ cao nhất của đời người. 

Cho nên tôi không bao giờ quên ân đức của Thầy Phương. Nếu không có Thầy chỉ điểm, 

tôi trước sau vẫn bị mê mờ trong bóng tối, không biết thế gian những điều tốt như vậy, một 

số người muốn giới thiệu mà không có, nên rất hy hữu khó gặp. Thầy Phương nói với tôi nó 

là Triết học tối cao. 

Sau nhiều năm nghiên cứu tôi đã phát hiện, đây không chỉ là triết học tối cao mà còn là 

khoa học tối cao nữa. Vì sao? Có những vấn đề mà khoa học và triết học không giải quyết 

được, nhưng Kinh Điển đại thừa đã giải quyết toàn bộ, quá tuyệt! 

Trong kinh chúng ta thường đọc  “Thập phương sát độ, vi trần pháp giới”,  Thập phương 

sát độ khoa học hiện nay nghiên cứu là Hồng quan thế giới. Vi trần pháp giới là Vi quan thế 

giới. Vi quan là lượng tử lực học_trong Kinh Phật đều có. Đến bây giờ lượng tử lực học vẫn 

chưa  giải  thích  rỏ  ràng,  nhưng  trong  Kinh  Phật  nói  rất  rỏ,  rất  minh  bạch_Lời  của  Thầy 

Phương không sai. Kinh điển Phật Giáo đúng là đĩnh cao của triết học trên toàn Thế giới, 

cũng là đĩnh cao của khoa học. 

Muốn học khoa học hay triết học, ta không thâm nhập vào Phật Pháp thì ta đến đâu để 

học?  Nó  ở  trong  pháp  đại  thừa.  Giới  khoa  học  hiện  đại  phát  hiện,  giữa  Vũ  trụ  có  ba  thứ, 

chứng thực A lại da trong kinh Phật nói. Giới khoa học cận đại cũng nói giữa vũ trụ chỉ có ba 

thứ, trừ ba thứ này ra cái gì cũng không có. Trong ba thứ này, một là vật chất, hai là năng 

lượng và ba là tin tức. 

Ba ngàn năm trước, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng Pháp tướng duy thức, và đã nói ra 

điều này. Ba thứ này là Tam tế tướng của A lại da. Nghiệp tướng của A lại da là năng lượng, 

cảnh giới tướng là vật chất và chuyển tướng là tin tức, nhưng trong duy thức nói ba thứ này là 

A lại da thức, Mạt na thức và Ý thức. Mổi thức đều có bốn phần: Tự chứng phần, Chứng tự 

chứng phần, Kiến phần, Tướng phần. Kiến phần là tin tức, tướng phần là vật chất. 

Phật pháp không phải mê tín, đã được giới khoa học cận đại chứng minh, họ nói rất hay. 

Tám thức, 51 tâm sở, mổi thức đều có bốn phần. Đây có nghĩa là gì? Ý nói rằng tinh thần và 

vật chất là một không phải hai, vĩnh viễn không phân khai. Bất cứ tâm tâm sở nào nó đều có 

tướng phần, tướng phần là hiện tượng vật chất. Đều có kiến phần, kiến phần là hiện tượng 

tinh thần. Tinh thần trong A lại da chính là thọ tưởng hành thức_đây là tinh thần. Ở nơi chân 

tâm hoặc ở trong tự tánh, nó không gọi là thọ tưởng hành thức. Thọ tưởng hành thức là đới 

phiền não, trong tự tánh không có. Trong tự tánh gọi là kiến văn giác tri, nên sau khi đai triệt 

đại ngộ thì chuyển thức thành trí. Chuyển A lại da thành đại viên cảnh trí, chính là kiến văn 

giác tri. Không gọi là thọ tưởng hành thức mà gọi là kiến văn giác tri. 

Tập 75  273 



Trong  thọ  tưởng hành thức  có  phiền  não, có tập  khí. Trong  kiến  văn giác  tri  không  có. 

Trong  kinh  giáo  thường  nói:  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  không  khởi  tâm,  không 

động niệm. Lúc này là kiến văn giác tri. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước thì kiến 

văn giác tri sẽ biến thành thọ tưởng hành thức. Các nhà khoa học còn chưa phát hiện ra vật 

chất, năng lượng, tin tức từ đâu mà có, chưa nói ra. Trong Phật pháp có, nó từ đâu đến? Nó 

đến từ trong tự tánh. 

Tự  tánh  không  phải tinh thần  cũng  không  phải  vật  chất. Nó  ở  bất  cứ  đâu  và bất  cứ  lúc 

nào. Nó là bản thể của tất cả vạn pháp. Tất cả vạn sự vạn pháp nương nó mà sanh ra mà hiện 

tiền. Nó cái gì cũng không phải, nhưng nó cái gì cũng có thể hiện. 

Huệ Năng Đại Sư minh tâm kiến tánh, Ngài lộ ra cho chúng ta một chút tin tức, ngài nói 

ra năm câu nói, nói rỏ bản chất của tự tánh. Bản chất tự tánh là gì? Ngài nói:  “hà kỳ tự tánh, 

 bổn tự thanh tịnh”.  “hà  kỳ  tự  tánh”, câu này  dùng cách nói hiện nay  mà  nói là đâu  ngờ  tự 

tánh vốn thanh tịnh, bây giờ vẫn thanh tịnh, từ trước đến nay chưa hề có một chút ô nhiễm. 

Đây là gì? là chân tâm. Cho nên chân tâm là thanh tịnh tâm. Thanh tịnh tâm này quyết định 

không  thọ  nhiễm  ô.  Ở  chổ  Thánh  cũng  không  tăng,  nơi  phàm  cũng  không  giảm.  Nơi  Chư 

Phật  Bồ  Tát  cũng  không  thêm  chút  nào.  Chúng  ta  ở  nơi  phàm  phu  cho  đến  làm  súc  sanh 

muổi, trùng, kiến, hay đoạ trong tam đồ lục đạo, có chút nhiễm ô nào không? Không có, một 

chút nhiễm ô cũng không. 

Nhưng  nhiễm  ô  là  gì?  Nhiễm  ô  là  A  lại  da.  A  lại  da  có  nhiễm  có  tịnh,  có  thiện  có  ác, 

chân tâm không có. Mục đích học Phật cuối cùng là gì? Là phản vọng quy chân_xa rời vọng 

tưởng trở về chân như. Trở về tự tánh, đây là mục đích của việc học Phật. Học Phật là phải 

thật  sự  buông  bỏ  thế  gian  .  Đức  Thế  Tôn  đã  làm  gương  cho  chúng  ta.  Ngài  xuất  thân  là 

vương tử, có thể kế thừa vương vị, vậy mà ngài không cần vương vị, ngài đã giác ngộ nên 

không cần nữa, chỉ cần trở về với tự tánh. Ngài là đại thừa, ngài không phải là tiểu thừa. Nếu 

ngài  là  tiểu  thừa  thì  chính  mình  trở  về  với  tự  tánh  là  được  rồi,  không  cần  phải  dạy  người 

khác_Ngài là đại thừa. Ngài ngoài tự giác ra còn phải giác tha, giúp đở người khác giác ngộ. 

Cho nên sau khi khai ngộ ngài bắt đầu đi giáo hoá. Ba mươi tuổi khai ngộ bắt đầu giáo hoá, 

giáo hoá cho đến già chết, 79 tuổi ngài niết bàn. Trong kinh ghi: giảng kinh hơn ba trăm hội, 

thuyết pháp 49 năm. Ngày ngày đều dạy học, lấy việc này làm vui không hề mệt mỏi, không 

có ngày nào nghĩ. Một người cũng giảng, hai người cũng giảng. Bất luận khi nào, bất luận ở 

trường hợp nào. Đức Phật từ bi, không có người nào là không dạy. Vĩnh viễn chưa từng nghe 

nói ngài đã mệt mỏi. vì sao? Vì năng lượng trong tự tánh sung túc, chắc chắn không có bì 

quyện, không có mệt nhọc, không giống như chúng ta. Vì sao chúng ta làm một chút việc thì 

đã thấy quá khổ cực, qúa mệt mỏi. Là do nguyên nhân gì? Vì chúng ta có vọng tưởng, có 

phân biệt, có chấp trước. Những thứ đó sẽ sản sanh mệt nhọc. Trong tự tánh không có, tìm 

không thấy. 

274  Tập 75 



Chúng ta học Phật là phải quan sát tỷ mỉ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Một đời của ngài là 

biểu  diển  cho  chúng  ta  thấy, đó  là  trong  tứ  tịnh  đức  “tuỳ  duyên  diệu  dụng”,  “oai  nghi  hữu 

tắc”. Ngài làm để cho chúng ta xem. Điều này là thật không phải giả. Nên giáo dục Phật giáo, 

ở trước chúng ta đọc đến Đức Phật Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni. Quan hệ giữa chúng ta và Phật 

là quan hệ thầy trò, cần phải biết điều này. 

Đức Thích Ca Mâu Ni là một vị thầy căn bản, giáo dục Phật giáo do ngài hưng khởi lên. 

Phật có nghĩa là gì? là giác ngộ. Nếu dịch tiếng Trung Quốc chính là giáo dục của giác ngộ, 

chứ không phải là mê tín. Giáo dục giác ngộ do Đức Phật kiến lập nên. Chúng ta gọi ngài là 

bậc  thầy  căn  bản_  Bổn  Sư,  chúng  ta  tự  xưng  là  đệ  tử, đệ  tử  là  học  sinh, nên  quan  hệ  giữa 

chúng ta với Đức Phật là quan hệ thầy trò. Đây làm gì có mê tín, với Tôn giáo có liên quan gì 

đâu? Nhưng người bây giờ coi Phật giáo như một Tôn giáo. Cũng có đạo lý, Vì sao? Đến cả 

Khổng lão phu tử cũng đã biến thành Tôn giáo. Khổng lão phu tử biến thành Tôn giáo, thì 

Phật đương nhiên cũng có thể biến thành Tôn giáo. Chẳng qua nếu chiếu theo văn tự xưa, thì 

ý nghĩa của Tôn giáo là tốt. Đó là Tôn giáo thật không phải Tôn giáo giả. Ý nghĩa của Tôn 

giáo ngày xưa, Tôn có nghĩa là gì? Tôn là chủ yếu, là trọng yếu, là tôn sùng. Quý vị tra từ 

điển sẽ có ba nghiã. Giáo là giáo dục, là dạy học, khi hợp lại Tôn giáo là gì? là giáo dục chủ 

yếu, dạy học trọng yếu, giáo hoá tôn sùng. Ý nghĩa này thật quá tuyệt vời! Đây chính là nói 

tất cả mọi người không thể không học. Không chỉ tất cả mọi người, mà trong Phật pháp nói là 

tất cả chúng sanh. Mười pháp giới hữu tình chúng sanh không thể không học. Hai chữ Tôn 

giáo này bao hàm ý nghĩa quá hay, ở đây không có chút mê tín nào cả. 

Hai chữ Tôn giáo này từ nước ngoài dịch ra, ngày xưa vốn không có danh từ này. Trong 

nhà Phật xưng Tôn giáo nhưng không phải là ý nghĩa này. Trong nhà Phật xưng Tôn giáo là 

nói  Tông  môn  tông  giáo.  Tôn  là  chuyên  chỉ  cho  Thiền  tông.  Ngoài  Thiền  tông  ra  thì  chín 

tông phái khác đều gọi là giáo môn. Nên hợp lại gọi là Tôn giáo, là ý này, là ngôn ngữ từ bên 

ngoài đến. Ngôn ngữ từ bên ngoài đến nhưng người xưa đã dùng hai chữ này để phiên dịch 

ra. Đây là đại trí huệ và thật sự có học vấn. Vì sao họ không dịch thành cái gì khác mà dịch 

thành hai chữ Tôn giáo, dịch quá hay. 

Đó chính là nói, tất cả những người khai sáng ra các Tôn giáo trên thế giới, Kinh Điển 

của họ đều đáng được tôn sùng, đều là những thứ quý. Từ trên danh từ phiên dịch ngày xưa, 

các bậc cổ Thánh tiên Hiền, đã khẳng định đối với các Tôn giáo ngoại quốc. Nếu để chúng ta 

dịch thì sẽ dịch không ra. Còn đối với các điển tịch của các Tôn giáo ngoại quốc này, chưa có 

người thực sự nhận thức được. Họ làm sao nghĩ đến hai chữ này. 

Chúng ta học Phật là có sứ mạng, có trách nhiệm, phải danh chánh. Danh không chánh thì 

ngôn không thuận, phải đem tất cả ý nghĩa của danh xưng này, nói rỏ ràng, nói minh bạch. 

Tôi  học  Phật học  hết  60  năm,  tôi không  có  một  chút  mê  tín nào,  mà  còn  sung  mãn  trí tuệ, 

phiền  não nhẹ, trí tuệ  tăng trưởng. Trí  tuệ  có thể  giải  quyết  tất  cả  mọi  vấn đề, trí thức  làm 

Tập 75  275 



không được. Dùng tri thức giải quyết vấn đề, về sau thường có di chứng, nhưng trí tuệ thì 

không. 

Học thuật đông phương từ xưa đến nay là cầu trí tuệ, với tây phương không giống nhau. 

Tây phương cầu, đặc biệt là tây phương cận đại, sau khi cách mạng khoa học, thì học thuật 

tây phương tìm tòi toàn là tri thức. Cho nên đã tạo thành sự động loạn cho toàn xã hội như 

hôm nay, tạo thành nguy cơ cho địa cầu. Điều này đáng để cho ta suy nghĩ. Vậy có cơ hội để 

cứu vãn không? Có. Đáp án là khẳng định. Lời dự báo của cổ kim trong ngoài. Có người hỏi 

tôi, tôi nhận định như thế nào? Nhận định của tôi cũng là khẳng định, nhưng kết quả của lời 

dự ngôn là không xác định. Điều này quý vị học Phật cần phải biết, đặc biệt là học đại thừa. 

Một lời dự ngôn, đằng sau có rất nhiều kết quả bất đồng chứ không phải một, không phải như 

họ nói. Như họ nói cũng có khả năng, nhưng cũng có kết quả ngoài ra. 

Vì sao? Trong Kinh Điển Đức Phật dạy:  “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”.  Trong 

tâm  ta  ý  niệm  đang  chuyển  biến  từng  sát  na.  Một  niệm  trước  là  ác  niệm  thì  đó  là  tai  nạn. 

Niệm ở sau biến thành thiện niệm, tai nạn tự nhiên không còn. Nếu ta tiếp tục vẫn là ác niệm 

đó, thì tai nạn sẽ lại hiện tiền. Đức Phật dạy, tai nạn của mổi người chính là nổi đau của ta. 

Hoàn cảnh bị thiên tai chính là động đất, sóng thần, gió bảo. Nóng lạnh vô thường là khí hậu 

biến hoá, dẫn đến thiên hà đại địa đều phát sanh tai biến. Vì nguyên nhân gì? Toàn là do ý 

niệm. Nghe ta nói như vậy, mọi người cho rằng chúng ta mê tín. Cũng may, các nhà khoa học 

đĩnh cao của cận đại đã chứng minh. Hiện nay tây phương vừa mới hưng khởi, đây là một 

khoa học mới, vừa mới hưng khởi. 

Liệu pháp của ý niệm, đây là nói trị bệnh. Rất nhiều nghi nan tạp chứng, không cần uống 

thuốc, không cần chích_chỉ cần ý niệm. Ta có thể đem nhiễm ô của mình và những ý niệm 

bất  thiện  buông  bỏ  tất  cả,  khiến  cho  tâm  địa  hồi  phục  đến  chổ  thuần  chân  thuần  thiện,  thì 

bệnh  tự  nhiên  lành.  Hiện  nay  ở  ngoại  quốc  rất  nhiều  người  đang  làm  thực  nghiệm,  thực 

nghiệm này có hiệu quả tương đối, cho nên các nhà khoa học hiện nay đều đang nghiên cứu, 

đây là một hình thức mới của khoa học. Đặc biệt là ý niệm của tập thể, có thể hoá giải thiên 

tai. 

Tôi nhìn thấy trong báo cáo, còn dẫn dụng câu chuyện  “Giang bổn thắng tỳ bà hồ”.  Thực 

nghiệm này của họ tại Liên hiệp quốc đã làm mấy lần báo cáo. Giới khoa học trên toàn thế 

giới đều biết. Hồ Tỳ Bà là một eo biển, nước chết . Hơn 20 năm mà mùi vị rất khó ngửi và rất 

dơ bẩn. Họ nghiên cứu và thử nghiệm nước ở đây, biết được nước có năng lực nhìn thấy, có 

năng lực nghe, hiểu được ý của người. Thực nghiệm này bị họ phát hiện, nước là khoáng vật. 

Nó là sống , nó không phải chết, nó có kiến văn giác tri. Nên họ tìm hơn 100 người, rồi mời 

một vị pháp sư, hơn 90 tuổi. Họ nói với tôi, ở nơi đó cầu nguyện hơn một giờ, khiến hơn 100 

người này, mọi người đều đem ý niệm, tạp niệm đều buông bỏ hết, chỉ khởi một ý niệm là 

chuyên chú. Điều này rất quan trọng, phải chuyên chú, một chút tạp niệm cũng không có, chỉ 

276  Tập 75 



một niệm này. Nước sạch rồi, tôi yêu bạn, chỉ khởi một ý niệm này thôi. Ở nơi đó đọc liên 

tục lặp đi lặp lai, đọc một giờ đồng hồ. Sau ba ngày, nước nơi eo biển này thật sự trong sạch, 

mùi uế tạp không còn và bảo trì được sáu tháng. 

Lần trước tôi ở Đài Loan, họ biết tôi ở Đài Loan nên đến thăm tôi. Tôi nói với họ, cầu 

nguyện nơi hồ Tỳ bà đó, nên hai tháng cầu nguyện một lần, như vậy nước sẽ vĩnh viễn trong 

sạch. Quý vị xem, một lần mà quý vị có thể duy trì sáu tháng, thật không dễ. Cho nên cầu 

nguyện  có  linh  không?  Linh. Nhưng  trị  ngọn  mà  không  trị  góc. Xem,  mới  nữa  năm  không 

cầu nguyện lại hồi phục như cũ, nên nó trị ngọn mà không trị gốc. 

Trị gốc là gì? trị gốc là dạy học, là giáo hoá. Nếu dân cư lân cận eo biển đó, mọi người 

đều biết, phải bồi dưỡng tâm cho thanh tịnh, nuôi dưỡng thiện niệm, thì hoàn cảnh cư trú của 

họ vĩnh viễn trong sạch. Nên cầu nguyện có thể cứu cấp, nhưng cứu nhất thời, không thể cứu 

lâu dài. 

Mấy ngàn năm trước, xã hội trị an lâu dài là nhờ vào đâu? Nhờ vào giáo dục. Nhờ giáo 

dục  của  Thánh  hiền.  Nho  giáo  là  giáo  dục  của  Thánh  hiền.  Phật  giáo  và  Đạo  giáo  cũng  là 

giáo dục của Thánh hiền. 

Tôi nhớ năm 2006 đang ở Pari, hoạt động này do Liên hiệp quốc tổ chức. Ông Trương là 

đại biểu của Liên hiệp quốc, có mời tôi ăn cơm hai lần, và hỏi tôi một vấn đề. Ông ta nói Phật 

và Đạo là Tôn giáo, vậy Nho giáo có phải là Tôn giáo không? Lúc đó tôi trả lời, Nho Thích 

Đạo đều không phải là Tôn giáo. Thời xưa gọi là “Tam gia”, Nho gia, Phật gia, Đạo gia. Nên 

Tôn giáo là rất muộn, đến thời nhà Thanh mới truyền ra. Những điều này từ ngoại quốc đến 

Trung Quốc mới dịch thành Tôn giáo, còn trước kia không có, chỉ gọi là Nho Thích Đạo tam 

gia, cũng xưng là tam giáo, tam giáo này là dạy học là giáo hoá. Giáo hoá của ba nhà, dạy 

học của ba nhà, không có danh từ Tôn giáo như hiện nay, mà nó là học phái. 

Truyền thống là lấy Khổng Mạnh làm tượng trưng_Khổng Mạnh tập đại thành. Đạo là lão 

trang,  sau  trở  thành  Đạo  giáo.  Trở  thành  Đạo  giáo  là  tam  quốc  Trương  Đạo  Lăng.  Ông  ta 

triển khai ra, Nhưng cách mạng của ông ta thất bại, vì lệnh đã truyền xuống. “Ngũ đấu mễ 

đạo” đã truyền ra. 

Phật  giáo  là  từ  bên  ngoài  truyền  vào,  các  bậc  đế  vương  phái  đặc  sứ  nghênh  đón  về. 

Đón về và tiếp xúc mới thấy căn bản của Phật giáo đồng nhất với truyền thống văn hoá xưa. 

Văn  hoá  ngày  xưa  được  kiến  lập  trên  cơ  sở  “hiếu  để”.  Phật  pháp  đại  thừa  cũng  như  vậy. 

Chúng ta xem câu đầu tiên của Tịnh nghiệp tam phước  “hiếu dưỡng phụ mẩu, phụng sự sư 

 trưởng”,  căn bản so với nền văn hoá xưa hoàn toàn tương đồng, cho nên toàn thể mọi người 

đều tiếp thu. 

Tập 75  277 



Như Thang Ân Tỷ nói, người xưa tâm lượng rất lớn, ông ta rất bội phục. Có thể bao dung 

văn hoá khác nhau của các dân tộc. Đây là chỉ Phật giáo, có thể bao dung tất cả, kết quả Phật 

giáo đã làm phong phú thêm văn hoá bản địa. Điều này trong lịch sử các thời đại quý vị có 

thể nhìn thấy. Học thuyết của Nhị trình, Châu hy, Minh triều Lục vương đều dùng đại thừa để 

giải  thích  kinh  điển  Nho  gia.  Đem  tứ  thư  ngũ  kinh  nâng  lên  và  coi  ngang  nhau  với  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa. 

Các vị tổ tông ngày xưa rất đơn giản, họ chỉ nêu rỏ những nét chính của vấn đề, dùng 

Phật pháp giải thích là đã biến thành Phật pháp. Trong “Đại học” nói tam cương là minh đức, 

thân dân, chỉ ư chí thiện, nhưng khi dùng đại thừa giải thích thì đó chính là cảnh giới Hoa 

Nghiêm. Đây chính là Phật pháp làm phong phú thêm văn hoá truyền thống xưa. Đem minh 

đức giảng thành tự tánh. Quý vị xem, ở trước còn để thêm chữ “minh”. Tự tánh bị mê mờ, 

phải đem tự tành hồi phục trở lại_ “minh minh đức”. Quý vị xem, đây là dùng Phật pháp đại 

thừa giải thích. 

“Thân  dân”  là  phổ  độ  chúng  sanh,  phải  độ  chúng  sanh  đến  đâu?  Đến  chổ  chí  thiện  là 

thành Phật. Tất cả chúng sanh đều viên thành phật đạo. Dùng cách này để giải thích, tứ thư 

trở thành “Hoa Nghiêm Kinh”. Đây là những gì Thang Ân Tỷ nói, Phật pháp làm phong phú 

thêm văn hoá bản địa. Phật pháp đối với với văn hoá xưa đã cống hiến quá lớn, đã nâng văn 

hoá bản địa lên đến mức độ cao. Và thực hiện ở nơi tám mục, đây chính là tám cương lĩnh để 

tu hành. 

Thứ  nhất  là  cách  vật,  dùng  Phật  pháp  để  giải  thích  cách  vật,  cách  vật  là  sao?  là  đoạn 

phiền não. Vật là dục vọng là vật dục. Cách là cách đấu. Chúng ta phải cùng vật dục đánh 

một trận, phải chiến thắng nó, khai trừ vật dục. Điều này trong phật pháp gọi là đoạn phiền 

não, dẫn đến phá sở tri chướng. Cách vật là phá phiền não chướng. Nếu buông bỏ hai chướng 

ngại này, thì chân tâm hiện tiền, phải thành ý thì chân tâm hiện tiền. Ý thành thì tâm chánh. 

Tâm chánh chính là tác dụng của tâm, khởi dụng của tâm chính mà không tà_ chánh tri chánh 

kiến. 

Thành ý là thể của tâm, còn chánh tâm là dụng của tâm. Quý vị xem toàn là dùng Phật 

pháp để giải thích, nên với pháp đại thừa có gì phân biệt đâu? Nếu ta không hiểu được Phật 

pháp, thì không có cách nào đem tứ thư ngũ kinh của Nho gia giảng đến đĩnh cao, ta làm 

không được. Nhị trình, Lục vương ở trong những gì họ nói có Phật pháp đại thừa, nên vượt 

qua những bậc cổ đức thời Hán Đường. 

Nếu  hôm  nay  chúng  ta dùng  Phật  pháp  đại  thừa  để giải  thích  triết  học  và khoa  học tây 

phương, thì cũng vậy có thể đem nó dung hoà cùng một cảnh giới với kinh đại thừa. Đây là 

những gì Phật pháp nói  “viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên”.  Cái tốt như vậy ở ngay 

trước mắt mà không biết, thật đáng tiếc. Thực tế mà nói, chúng ta nói đến chổ này, cảm thấy 

278  Tập 75 



may mắn vô cùng. Vì sao? Lúc trẻ tôi cũng bị mê hoặc, cũng không biết gì, không ngờ gặp 

được thầy Phương, thầy có thể nói ra. Đương thời tôi có thỉnh giáo thầy Phương, tôi hỏi thầy 

những thứ này thầy học từ đâu? Thầy nói. Thầy Phương thật sự là người rất thông minh. Hai 

mươi mấy tuổi dạy học ở mỹ, một giáo thọ giỏi, được người đời cho rằng ông là một nhà đại 

triết học . Thời gian kháng chiến ông về nước và dạy ở đại học trung ương. Có một năm thầy 

bị bệnh, lúc đó hình như ở Trùng Khánh hay ở Thành Đô_đại học trung ương, thầy đến núi 

Nga mi  dưỡng bệnh, đây là nguyên nhân thầy kết duyên với Phật. Thầy nói núi Nga mi là 

một nơi rất tốt, non xanh nước biếc. 

Tôi đi đến đó hai lần, thầy trong chùa báo, tạp chí, sách tất cả đều không có, chỉ có kinh 

Phật. Người đọc sách thì thích sách, nhưng không có sách xem thì xem kinh phật, càng xem 

càng thú vị. Nên Phật pháp của thầy là tự tu, đương nhiên là cũng nhờ trước đây học có cơ sở 

tốt, cặn kẻ thâm hậu. Thầy là đời thứ mười sáu của Phương Bao. Phương Bao là người khai 

sáng ra phái Đồng thành, trong văn học rất có địa vị, là người sáng lập phái Đồng thành, nên 

đây là một thế gia. 

Và sau lần dưỡng bệnh đó, thầy không rời xa kinh Phật, thâm nhập nghiên cứu. Sau đó 

dạy học ở trường đại học Đài Loan. Tôi tiếp xúc với thầy là lúc thầy đã lớn tuổi. Ở Đài Loan 

hơn 20 năm thầy giảng toàn Kinh Phật. Chính thức mở khoá. Ở đại học Đài Loan dạy mấy 

mục lớn: Đại thừa Phật học, Nguỵ Tấn Phật học, Tuỳ Đường Phật học, thầy mở dạy những 

môn này. Khi lớn tuổi, từ đại học Đài Loan nghĩ hưu, nhưng đại học Phụ Nhân lại mời đi. Ở 

khoá  tiến  sĩ  của  đại  học  Phụ  Nhân  mở  dạy  triết  học  Hoa  Nghiêm.  Thầy  lên  lớp  giống  như 

Đức Phật Thích ca vậy, không có bản thảo cũng không có tư liệu, lên bục giảng là tuỳ khẩu 

mà nói. Nên học sinh nghe thầy giảng không dể dàng gì. Vì thầy không có tư liệu cho quí vị. 

Nhưng lúc đó đã có thu âm, như vậy cũng không tệ. Các bạn học đem theo máy ghi âm thu 

lai, sau đó chỉnh lý và viết thành sách  “Phương Đông Mỹ Tiên Sinh Toàn Tập”.  

Thầy viết rất ít, đại khái chỉ có hai ba loại. Bộ phận anh văn thầy tự viết, những thứ khác 

chỉnh lý lại cũng rất nhiều. Toàn bộ là do học sinh ghi lại từ trong máy ghi âm. Tôi không 

biết thầy có xem qua không. Thầy không xem qua cũng có thể vợ ông ta xem qua_bà Phương 

xem. Bà Phương đối với những sách xuất bản này rất cẩn thận. Khi tôi học với thầy Phương, 

mổi tuần hai giờ đồng hồ cũng không có giáo án, không có giảng nghĩa, đề cương đều không 

có. Mổi tuần hai tiếng dạy cho tôi một bộ triết học đai cương rất có hệ thống. 

Từ triết học khang đức tây phương bắt đầu giảng, giảng đến triết học đông phương của 

Trung Quốc, rồi giảng triết học Ấn Độ, cuối cùng giảng đến triết học trong kinh Phật. Ký ức 

tốt, đối với thầy Phương tôi không thể không khâm phục. Như vậy mới biết những thứ này là 

đại học vấn. Và thầy Phương đã đem những thứ này giới thiệu cho tôi. Tôi đã minh bạch, đã 

giác ngộ biết rằng quan niệm trước đây là sai. Đem Phật giáo xem thành Tôn giáo, xem thành 

mê tín, sai rồi. Bây giờ thật sự đã quay đầu. 

Tập 75  279 



Thầy Phương nói với tôi, câu nói này vô cùng quan trọng, khiến tôi không bị mất phương 

hướng. Thầy nói:  “Triết học Phật giáo không ở trong tự viện”,  lời dặn dò này rất quan trọng, 

 “Nó ở trong kinh điển”.  Thầy nói trước đây người xuất gia trong tự viện, đó mới thật là nhà 

đại triết học. Vì sao? Vì họ nghiên cứu, họ học tập, đích thực cao nhân. Người xuất gia trong 

tự viện họ làm gì? mổi ngày họ đều nghiên cứu kinh điển, ngày ngày đều truy cứu học vấn. 

Cho  nên  ngày  xưa  thời  đại  đế  vương,  người  trẻ  tuổi  muốn  đọc  sách  phải  đi  đâu?  Đến 

chùa. Lầu kinh tạng của chùa không phải hoàn toàn cất giữ kinh tạng, chư tử bách gia mổi 

thứ  đều  có,  là  một  nhà  thư  viện.  Người  xuất  gia  đều  học, đều  thông!  Nên  người  trẻ  tuổi  ở 

trong chùa đọc sách. Có vài gia đình giàu có, thì cúng dường cho chùa một ít. Còn nếu gia 

đình quá thanh bần chỉ cần bạn đọc sách cho tốt, nhà chùa sẽ chăm lo đời sống sinh hoạt cho 

quí vị. Vì quốc gia bồi dưỡng nhân tài. 

Quý vị đến đó đọc sách, khi gặp vấn đề gì, vị xuất gia nào cũng có thể giúp ta giải quyết, 

đều có thể giúp ta giảng giải, và đều là những thầy giáo tốt. Nhưng người xuất gia thời hiện 

đại, không nghiên cứu kinh giáo, không học tập. Cho nên ta tìm ra người xuất gia để học thật 

khó khăn. Đây là lời cảnh tỉnh vô cùng quan trọng. Nếu không nói câu này, tôi đến chùa vừa 

nhìn thấy không đúng, tôi sẽ hoài nghi đối với thầy. 

Vì sao? Vì những người chuyên môn nghiên cứu Phật giáo trong tự viện nói với chúng ta 

không giống nhau. Tôi có một vài vấn đề, hỏi họ đều không biết làm sao được? nên lời dạy 

bảo này rất quan trọng. Chúng ta đi đến chùa chỉ là xem sách chép kinh. Vì lúc đó kinh sách 

một số tiệm sách mua không được, không có lưu thông. Đến chùa chép kinh, có vấn đề  hỏi 

họ, nên mọi người rất vui vẻ. Tôi có vấn đề liền hỏi hai người, một là thầy Phương, hai là 

Chương Gia đại Sư. Lúc đó chỉ dạy và hướng dẫn cho tôi là hai vị này. Tôi gặp vấn đề gì đều 

thỉnh giáo họ, càng học càng hứng thú. 

Tôi học bảy năm và xuất gia. Xuất gia là Chương Gia Đại Sư khuyên dạy. Đại sư khuyên 

tôi xuất gia, dặc biệt dăn dò tôi, không được đi làm quan. Tôi lúc đó còn trẻ, tôi hỏi ngài vì 

sao. Ông ta nói tôi làm quan là một quan thanh liêm, thật sự vì nhân dân làm việc. Nếu những 

thuộc  hạ  của  tôi  đều  là  tham  quan  ô  lại,  thì  tôi  phải  làm  sao?  Tôi  nghe  hỏi  như  vậy  sững 

người ra, tôi có thể quản chính mình rất tốt, nhưng không có cách nào quản tốt người khác. 

Hiện tượng quan trường với tưởng tượng của chúng ta không giống nhau. Lời của Đại sư là 

thật, Đại sư dạy tôi, sao không học như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Ngài đến cả vương quốc 

còn không cần. Tôi nghĩ đúng, có đạo lý. Đặc biệt là khi nghe thầy Phương nói:  “học Phật là 

 hưởng thụ cao nhất của đời người”.  Cho nên ngài kêu tôi xuất gia, dạy tôi học Đức Thích 

Ca. 

Mới  bắt  đầu,  đọc  cuốn  sách  đầu  tiên  là  sách  chứ  không  phải  kinh.“Thích  ca  phổ”  và 

“Thích Ca phương chí”. Đây là Chương Gia Đại Sư dạy tôi đọc. Tôi học với thầy Phương là 

280  Tập 75 



không có sách, không có bất cứ tài liệu nào, đến đại cương cũng không có. Giống như nghe 

kể chuyện vậy, thầy kể tôi nghe. Đến Chương Gia Đại Sư thì ngài chỉ định một vài cuốn sách 

cho tôi học tập. 

Tôi học cuốn thứ nhất là học “Thích Ca Phổ” và “Thích Ca Phương chí”, là truyện ký của 

Đức Phật Thích Ca. Trong đại tạng kinh có, do người nhà Đường viết. Mới biết Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni là người, ngài không phải thần, cũng không phải tiên nhân. Chính là những 

vị mà chúng ta thường nói là Thánh nhân. Như Trung quốc xưng Khổng tử, Mạnh tử, xưng là 

thánh nhân. Phật người xưa cũng gọi là thánh nhân. Người Ấn Độ gọi là Phật đà, là Bồ Tát. 

Còn người xưa gọi là thánh nhân, hiền nhân, sự tình là như vậy. 

Trước tiên chúng ta phải làm cho rỏ ràng, không thể mê tín, mê tín là sai. Mục tiêu học 

Phật ở đâu? Là giác ngộ. Có thể giác ngộ không? Có. Vì sao? Vì ta vốn là giác ngộ. Ta vì sao 

mà mê? Vì lục căn của ta ở trong lục trần, mắt thấy sắc tai nghe âm thanh và khởi phân biệt 

chấp trước thì sẽ mê. Điều này khi chúng ta xem trong đại thừa kinh sẽ thấy rất nhiều. 

Buông bỏ chấp trước, đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian không còn chấp trước, 

đến ý niêm chấp trước cũng không có, được rồi, quý vị đã giác ngộ. Đem chướng ngại buông 

bỏ thì ta đã giác ngộ. Giác ngộ là tự mình có, như Mã Minh Bồ Tát nói trong Khởi Tín Luận: 

“bổn giác bổn hữu, bất giác bổn vô”. Ta đem bất giác buông xả, thì bổn giác sẽ hiện tiền. Khi 

đó  cài  gì  hiện  tiền? Chánh giác  hiện tiền.  Đối  với  tất  cả  đều không  chấp  trước nữa.  Chấp 

trước làm chướng ngại chánh giác. Chỉ cần đem chấp trước buông bỏ, không còn chấp trước 

thì chánh giác hiện tiền, mọi người sẽ gọi là A la hán. 

A la hán là một  học vị, ở trong nhà Phật là địa vị thấp nhất_tiểu thừa. Học vị này ta đã 

nắm    được.  Và  nâng  cao  lên  nữa,  không  những  không  chấp  trước,  đến  cả  phân  biệt  cũng 

không còn, với ý niệm phân biệt trong thế xuất thế gian đều không còn, đây gọi là Bồ tát , ta 

đã giác ngộ. Giác ngộ này cao hơn cả A la hán_ là chánh đẳng chánh giác. Và càng lên cao 

nữa, là không khởi tâm, không động niệm. Đến khởi tâm động niệm đều không có. Đây là đại 

định, là tự tánh bổn định, thật sự đã hoàn nguyên. Trong đại thừa giáo nói, minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật, bây giờ gọi danh hiệu là Phật đà. Giác ngộ của ta gọi là vô thượng 

chánh  đẳng  chánh giác.  Vô  thượng  chánh  đẳng chánh giác  trong tự  tánh ta vốn  có,  không 

phải bên ngoài vào. Chướng ngại dọn sạch thì hồi phục, gọi là minh tâm kiến tánh. Sau khi 

kiến tánh, không có gì là không biết, không có gì là không thể. Vì sao? Vì thập pháp giới y 

chánh trang nghiêm là tự tánh hiện, là tự tánh sanh, là A lại da biến. Tánh thức đều là chính 

mình, lúc này ta thấu triệt tất cả, còn có gì mà ta không biết chứ. Cho nên ta ở trong sở hiện, 

sở sanh, sở biến mà học tập, đó là tri thức. 

Nhưng nếu quay đầu nhìn lại, ta ở trong năng hiện, năng sanh, năng biến hạ công phu, thì 

ta đã tìm thấy nó, tìm thấy nguồn gốc, đó là trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết tất cả vấn đề. 

Tập 75  281 



Không  riêng  gì  vấn  đề  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  thế  nên  thì  tiểu  địa  cầu  này  có  đáng  là 

bao? Biến pháp giới hư không giới, đại trí tuệ! Đức Phật nói người người đều có, không phải 

chỉ  mình  ngài  có.  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  đức  tướng  trí  tuệ  của  Như  lai,  nhưng  vì  vọng 

tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Quý vị xem, ở đây nói rất rỏ ràng rất minh bạch. 

Cái này có thể không trừ diệt sao? Học Phật không có gì khác, chính là buông bỏ. 

Nên tôi cảm ân Chương Gia Đại Sư. Chúng tôi ngày đầu tiên gặp mặt, tôi liền hỏi Đại Sư 

một vấn đề. Tôi nói, tôi từ thầy Phương mà biết Phật pháp vô cùng thù thắng, thật là đại học 

vấn, là triết học cao nhất, vậy có phương pháp nào có thể thâm nhập thật nhanh không? Tôi 

đưa ra vấn đề này. Vấn đề này đề ra thật là đại học vấn. Chương Gia Đại Sư nhìn tôi, mới 

ngày đầu tiên gặp mặt, tôi cũng nhìn Đại Sư, tôi nhìn đại sư đợi ngài trả lời . Nhìn bao lâu? 

Nhìn nữa giờ đồng hồ,  không nói một câu nào. Đến mười mấy năm sau tôi mới hiểu được, 

đó là một phương pháp dạy học cao minh đặc thù. 

Vì sao? Chúng ta còn trẻ, tâm động khí loạn. Khi ta đang tâm động khí loạn, mà nói thì cũng 

như gió thổi bên tai, nghe tai này lọt qua tai khác, không có lợi ích. Nữa tiếng thời gian, Ngài 

nhìn tôi, tôi nhìn lại ngài, tâm định rồi, nữa tiếng đồng hồ đã trấn tĩnh rồi. Đại sư muốn để tôi 

thật sự định lại mới nói chuyện với tôi. Có một chút hiện tượng nông nổi, ngài sẽ không nói 

chuyện. Sau đó tôi theo Chưng Gia Đại Sư ba năm, mổi tuần hai tiếng đều ở trong thiền định, 

nói chuyện không nhiều, nhưng đã cho tôi ấn tượng rất sâu, cả đời cũng không quên được. 

Sau khi đợi khoảng nữa tiếng, Đai sư chỉ nói một chữ “có”, chữ có này làm cho tôi biến 

động, trong tâm lập tức chấn động. Rồi ngài lại tiếp tục không nói nữa. Thời gian lần này 

ngắn một chút, khoảng bảy tám phút, trầm mặc bảy tám phút. Rồi sau đó rất chậm, nói từng 

chử  từng  chữ  một   “nhìn  phải  thấu, buông  phải  được”.   Chỉ  nói  với tôi  sáu  chữ. Tuy  là  hai 

tiếng đồng hồ nhưng trên thực tế nói chuyện không nhiều, không vượt qua hai mươi câu. Đại 

sư nói chuyện rất chậm, nhất định nhìn thấy ta không còn trạng thái xao động, lúc đó ngài 

mới nói. Còn một chút xao động, thì ngài sẽ nhìn chúng ta mà không nói gì. 

Hôm đó tôi ra đi, đây là lần đầu tiên Đại Sư đua tôi đến cổng, vổ vai tôi và nói:  “tôi hôm 

 nay nói với bạn sáu chữ, bạn phải đi làm cho tốt trong sáu năm” . Tôi thật sự đã nghe lời, thật 

đã hạ công phu ở chổ nhìn thấu và buông bỏ. Ý nghĩa buông bỏ thật quá sâu quá rộng, lúc đó 

tôi lãnh hội được rất nông cạn, nhưng phải làm, từ nơi chổ buông bỏ bắt đầu làm. Buông bỏ 

giúp ta nhìn thấu triệt, nhìn thấu triệt giúp ta buông xả. Nhìn thấu triệt là trí huệ, buông xả là 

định công, trở lại cái thanh tịnh bình đẳng giác. Giác là nhìn thấu, thanh tịnh bình đẳng là 

buông bỏ, đây là công phu thật mà trong kinh điển ta học được. Nếu có thể ứng dụng trong 

cuộc sống, thì rất lợi ích, thật là pháp hỷ sung mãn. 

Sáu  mươi năm lại đây, đối với tôi cũng không phải là con đường rất bình thản, mà gập 

nghềnh  trắc  trở,  chướng  ngại  trùng  trùng,  nhưng  đều  thông  qua.  Làm  sao  để  thông  qua? 

282  Tập 75 



Buông xã thì sẽ thông qua, đừng chấp trước. Thuận cảnh không nên tham luyến, phải buông 

xã tham luyến. Còn nghịch cảnh thì phải buông bỏ sân nhuế, vĩnh viễn duy trì tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, đây gọi là đạo. Không nên bị cảnh giới bên ngoài làm lay chuyển,  gọi đó là 

công phu. Nói theo cách nói hiện nay là không bị hoàn cảnh bên ngoài làm ảnh hưởng. Hoàn 

cảnh thì không có cách nào để ly khai, chỉ yêu cầu ta không bị nó ảnh hưởng, không bị hoàn 

cảnh lay chuyển_ trí tuệ đã khai rồi. 

Điều kiện đầu tiên là phải nhẫn nhục, phải chịu thiệt thòi. Không thể nhẫn là không được, 

nếu sợ thiệt thòi cũng làm không được, tâm của ta cũng sẽ không bao giờ định được. Nên cổ 

nhân  nói  rất  hay,  thiệt  thòi  là  phước,  một  chút  cũng  không  sai.  Đâu  đâu  đều  phải  nhường 

người khác, nhất định không nên bỏ trong tâm. Tâm của ta mới phóng quang, mới chiếu kiến. 

Cái gì cũng so đo tính toán là không xong, là sai, tâm của ta sẽ loạn, trí tuệ của bạn cũng 

không còn. 

Cho nên người xưa rất biết giáo dục, ngàn vạn năm đều xem việc giáo dục nặng nhất, đến 

trị quốc cũng đều là giáo dục  “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”.  Kiến quốc là kiến lập 

một chính quyền, quân dân là lãnh đạo nhân dân. Cái gì quan trọng nhất? là dạy học. Chỉ cần 

làm tốt giáo dục, thì thiên hạ sẽ thái bình, không có việc gì xảy ra. 

Nên xã hội ngày xưa, con người có 360 nghành nghề, 360 không phải là chữ số. Một năm 

360 ngày là tượng trưng sự viên mãn, chính là các nghành các nghề. Nghành nghề nào được 

người hâm mộ nhất? Làm quan là người hâm mộ nhất, nên phải cố gắng đọc sách.  “Học nhi 

 ưu tắc sĩ”,  sĩ chính là làm quan. 

Làm quan trên xã hội rất có địa vị, cũng có thu nhập tốt, mọi người đều rất tôn trọng, lại 

không có làm việc. Điều này mới vui, không làm việc, không có án để xử. Vì sao? Trong xã 

hội người người đều là người tốt, mọi việc đều việc tốt, không có người làm ác. Một tháng có 

một hai vụ án là nhiều rồi, nên không có ai không muốn làm quan. Vì sao xã hội lúc đó lại tốt 

như vậy? con người lại tốt như vậy? Phải giáo dục từ nhỏ. 

Các  đế  vương  thời  cổ  đại,  họ  giao  trách  nhiệm  dạy  học  cho  gia  trưởng,  động  viên  gia 

trưởng,  khen  thưởng  gia  trưởng  khi  dạy  tốt,  gọi  là  giáo  dục  gia  đình!  Nhà  của  ngày  xưa, 

người bây giờ không cách nào thể hội được. Vì sao? Vì ta chưa thấy qua và cũng chưa nghe 

qua. Nhà của thời xưa là đại gia đình, bây giờ không có nhà rồi. Tôi hỏi bạn nói bạn có nhà, 

nhưng bạn chỉ biết có ba mẹ mình, còn tổ phụ tổ mẫu bạn có biết không? Vì họ không cùng ở 

một chổ. Còn tằng tổ phụ và tằng tổ mẫu, cao tổ phụ cao tổ mẩu thì sao? Không biết. Thời 

xưa ngũ đại đồng đường cùng sống chung một mái nhà, cho nên nói cửu tộc. 

Ở trên có tổ phụ tổ mẫu, tằng tổ phụ mẫu, cao tổ phụ mẫu. ở dưới có con, cháu, chắt. Trên 

dưới chín đời, đông đường, gọi là cửu tộc, đây là một gia đình. Một gia đình nhân khẩu ít 

cũng khoảng hơn 200 người. Nên nhà là một tổ chức của xã hội. Thông thường một số gia 

Tập 75  283 



đình bình thường có khoảng trên dưới 300 người, số người hưng vượng thì sáu đến bảy trăm, 

đây là một đại gia tộc. 

Quý  vị  xem  tiểu  thuyết  “Hồng  Lâu  Mộng”, đó  chính  là  một gia tộc. Một  nhà người đó 

khoảng gần 300 người, trong sách viết như vậy. Nên nhà nhất định phải có gia đạo, có gia 

quy. Như “Đệ Tử Quy” chính là gia quy, phải tuyệt đối tuân thủ, từ già đến bé không có ai 

chẳng tuân thủ. Không tuân thủ nhà sẽ loạn. Có gia học, tư thục là gia học. Nói như bây giờ 

chính là trường học của các con em trong gia đình mình, nên khi còn tuổi nhi đồng nhất định 

phải tự mình dạy nó thật tốt. Dạy tốt rồi, học cũng rất ưu tú có thể tham gia các cuộc thi của 

quốc gia, cuộc thi của quốc gia là quốc gia tuyển chọn nhân tài. Sau khi tuyển chọn, quốc gia 

sẽ phát bổng lộc, tức là có đãi ngộ. Cuộc sống của bạn có quốc gia chiếu cố, như bây giờ là 

phát tiền công cho công nhân vậy. Ta phải học cho tốt không ngừng tham gia thi cử, tương 

lai  phò  chính.  Cho  nên  bồi  dưỡng  nhân  tài  là  trách  nhiệm  của  mổi  gia  đình,  còn  quốc  gia 

tuyển khảo. Tuyển chọn để làm nhân viên công vụ của quốc gia, chế độ này quá tốt. 

Từ Hán Võ Đế đời nhà Hán kiến lập nên chế độ này, cho đến thời Mãn Thanh, đã thay 

đổi biết bao nhiêu triều đại, nhưng chế độ này vẫn không cải biến. Chế độ tốt nên không thay 

đổi. Xã hội này, quốc gia lớn như vậy, nhân khẩu nhiều như vậy, mà nền trị an lâu dài làm 

sao mà được? là do có đạo lý, tức là giáo dục, giáo dục tốt. 

Trường  học  của  con  em  trong  gia  đình  tốt  hơn  so  với  trường  học  hiện  nay.  Vì  sao?  Vì 

được gia trưởng và lão tổ tông quan tâm, Vì đây là cốt nhục của họ phải dạy cho tốt. Trẻ con 

lớn lên phải có triển vọng, vinh tông diệu tổ, nở mặt nở mày. Nên ngày xưa trẻ em sinh ra 

trên thế gian này, quý vị đến thế gian này làm gì? Vì gia đình. Họ là vì gia đình của họ, cả 

đời này bất luận ta làm nghành nghề gì, người ủng hộ ta là ai? Là gia đình ta ủng hộ khuyến 

khích ta. Nên lúc nhỏ cầu học là ở nhà dạy ta, gia đình mang trách nhiệm. Tương lai lớn tuổi, 

gia đình lại nuôi dưỡng khi già. Nên người già tuổi về chiều, mới thật sự gọi là hưởng phúc. 

Một đời của mình vì gia đình mà cống hiến, đến khi già thì gia đình nuôi. Bên dưới bạn 

những  vị  vãn  bối  hiếu  tử  hiền  tôn  rất  nhiều,  như  vậy  làm  sao  họ  không  vui  vẻ!  Người  già 

ngày xưa là hạnh phúc nhất. Trong đời của một người, hưởng phúc là lúc tuổi về già, khi tuổi 

lớn là hưởng phúc. 

Tuổi nhi đồng chăm chỉ học tập. Khi thiếu niên mạnh khoẻ thì vì gia đình, vì xã hội  cống 

hiến, còn khi già là hưởng phúc. Đây là xã hội của ngày xưa, xã hội này quá tốt, quá mỹ mãn. 

Truyền thống này sao bây giờ không còn nữa? Sao lại không có? Nói cho quý vị biết, chúng 

ta cùng Nhật bản chiến tranh, phải đánh tám năm mới tan. Trước khi kháng chiến có. Chúng 

ta ở làng quê nông thôn, một thôn trang chính là người một nhà. Trang họ Vương này là một 

nhà của họ. Trang bên kia là trang họ Lý, đó là một nhà. 

284  Tập 75 



Còn có từ đường. Cúng tế từ đường đây là xuân thu, một năm hai ba lần cúng tế. Ngoài 

cúng tế ra, từ đường còn làm nhà trường,cũng tức là gia học. Tư thục thì lên lớp ở đâu? ở từ 

đường. Nên từ đương kiêm luôn việc gia học. Sau khi kháng chiến thắng lợi, không nhìn thấy 

tình trạng này nữa. Tôi đi tham quan vài nơi ở Giang nam, các vùng miền nam An Huy tôi 

cũng đi xem rồi. Thôn trang vẫn còn nhưng người không có, chỉ còn vài người già sống ở đó, 

còn lớp trẻ đều đi các nơi để mưu sinh. Muốn khôi phục cái này không phải dể. Chế độ này 

quá tốt, chúng ta cần phải giảng giải nhiều, tuyên truyền nhiều. 

Những năm gần đây tôi nghĩ đến các nhà xí nghiệp, hy vọng xí nghiệp có thể đem tinh 

thần truyền thống gia đình ngày xưa tiếp tục kế thừa. Ông chủ của xí nghiệp phải là Bồ Tát, 

không phải Bồ tát không làm nổi. Phải thật sự học Phật mới được. Ông chủ xem nhân viên 

của  mình  đều  như  anh  chị  em  ruột  của  mình. Còn  nhân  viên  còn  nhỏ  là  con  cái  của  mình. 

Nhân viên trưởng bối là chú bác của mình. Phải thật sự phát tâm nuôi già dạy trẻ. Vì vậy các 

xi nghiệp nên xây dựng một ngôi trường cho con em, nên xây dựng viện an dưỡng. Viện an 

dưỡng không thu nhận người già khác, mà chỉ có những nhân công lớn tuổi. Nhân công này 

với bạn trở thành người một nhà. Cả đời toàn tâm toàn lực vì công ty phục vụ. Một công ty 

chính là một mái nhà. 

Trước đây nhà là quan hệ máu huyết, nhưng nhà bây giờ là đạo nghĩa. Đây là thuộc về 

đại thừa. Nhà của ngày xưa xác thực nó là quan hệ huyết mạch, truyền thống luân lý đạo đức 

xưa là đủ rồi. Nếu ngày nay xí nghiệp đều trở thành nhà, thì ông chủ xí nghiệp không thể 

không học đại thừa, không học đại thừa sẽ không trị tốt, tâm lượng của họ không cách nào 

rộng mở. Nên phải thực sự phát tâm bồ đề, hành đạo bồ tát. Kinh doanh xí nghiệp là hành 

đạo bồ tát, thì sẽ làm một cách tốt đẹp. Tuyệt đối không thua truyền thống của gia đình, thật 

có thể hồi phục. 

Chúng ta tin tưởng Trung Quốc, chí ít phải còn một ngàn năm hưng thạnh, trị an dài lâu. Đó 

chính là siêng năng học tập Nho Thích Đạo tam gia. Ngày nay học tập ba nhà Nho Thích Đạo 

vẫn chưa đủ, còn phải học tập văn hoá tôn giáo của các dân tộc trên thế giới. Vì sao? Để bổ 

sung thêm cho mình, lấy sở trường của người và bỏ đi sở đoản của mình, không ngừng bổ 

khuyết thêm chính mình, như vậy là chính xác. 

Như thời nhà Hán Trung Quốc, họ lấy Phật pháp để bổ khuyết cho mình. Hôm nay chúng 

ta xem xem Cơ đốc giáo có gì tốt không? Có. Thiên chúa giáo cũng có, Ấn độ giáo cũng có, 

Hồi giáo cũng có, không thể không học. Không học thì chúng ta kiến thức hẹp hòi, của mình 

học xong rồi, nhất định phải học thêm của người khác. Chúng ta có thể áp dụng, có thể hấp 

thụ, có thể bổ khuyết cho mình, đây là đại học vấn. Nên giữa Tôn giáo và Tôn giáo cần phải 

đoàn kết, giữa Tôn giáo với nhau phải học tập qua lại. 

Tập 75  285 



Tôi  ở  Âu  Châu,  chúng  tôi  có  một  quy  mô  không  lớn,  một  học  viện  Tịnh  độ  nho  nhỏ, 

chúng tôi mới bắt đầu từ năm nay. Tháng bảy, tức tháng sau là bắt đầu, chúng tôi chính thức 

mời hai vị giáo thọ. Một vị dạy tinh thần sinh hoạt của Hồi giáo, còn một vị dạy Cơ đốc giáo. 

Chúng tôi đã khởi đầu xung phong, trong học viện Phật giáo chính thức mở khoá trình của 

các Tôn giáo khác, và khẳng định tất cả Tôn giáo đều là giáo dục của xã hội. Tôi cũng động 

viên các tôn giáo khác, nhất định phải trở về với việc dạy học. Không thể chỉ dựa vào nghi 

thức quy tắc và cầu đảo, như vậy không được. Điều này chúng ta đã nói qua, đây là chỉ trị 

ngọn, còn tu học theo kinh điển là trị góc. 

Ở trong thời đại nhiều thiên tai này, thì việc hồi phục ổn định của xã hội, hôi phục êm ấm 

cho  thế giới, nhất định phải nhờ vào  giáo  dục  Tôn giáo. Giáo  dục  Tôn giáo dạy  những gì? 

Dạy luân lý, dạy đạo đức, dạy nhân quả. Hiện nay trong tất cả giáo dục trên thế giới đều thiếu 

ba thứ này. Giáo dục Tôn giáo cần phải đem ba thứ này bổ sung vào, như vậy Tôn giáo đối 

với xã hội có cống hiến rồi. Không còn mê tín, không còn tiêu cực nữa. Điều này mọi người 

cần phải siêng năng nổ lực đi làm. 

Tôi lớn tuổi như vậy, nhưng có một vài hoạt động quốc tế vẫn đến tìm tôi. Tôi phải suy 

nghĩ, nếu có thể không đi tôi sẽ không muốn động, ở nhà giảng kinh. Còn nhất định phải đi, 

thì đi vì cái gì? Đi để nói mọi người trở về với giáo dục Tôn giáo. Tôn giáo phải đoàn kết, 

Tôn giáo phải hổ tương học tập, không nên có bài xích. Tôi làm việc này, chỉ có Tôn giáo 

đoàn kết, mới có thể hoá giải xung đột, mới có thể an định xã hội, mới có thể hài hoà thế 

giới. Đây là ý nghĩa trong kinh Phật giáo đại thừa. 

Chúng ta xem tiếp bên dưới, Hoàng lão cư sĩ dẫn dụng mười hai môn luận thuyết  “ma ha 

 diễn giả”.  Ma ha diễn là tiếng phạn, dịch thành tiếng Trung quốc là đại thừa.  “Ư nhị thừa vi 

 thượng, cố danh đại thừa”.  Nhị thừa này chính là Thanh văn, Duyên giác. So với Thanh văn 

thì Duyên giác cao. Thanh văn là A la hán, Duyên giác là Bích chi phật, cả hai đều thuộc tiểu 

thừa. 

       “Phật đại nhân thừa thị thừa cố danh vi đại”,  đại nhân này là xưng Phật. Phật Bồ tát, sở 

hành, sở học, sở tu, sở giáo, sở truyền của các ngài. Trong chữ thừa này có rất nhiều ý nghĩa, 

đây có nghĩa là lớn . “Hựu năng diệt trừ chúng sanh đại khổ, dự”,  dự là cho họ,  “đại lợi ích 

 sự, cố danh vi đại”.  Ý nghĩa chữ đại giải thích sơ lược một chút. Nó có thể diệt khổ. Thật 

sao? Thật. Thật có thể diệt khổ, thật có thể được lợi ích lớn. 

Khổ từ đâu đến? Khổ từ mê đến. Khi mê ta sẽ suy nghĩ lung tung, tư tưởng của ta sẽ sai 

lầm, ngôn ngữ của ta cũng sai lầm. Vì ngôn hành là tư tưởng chỉ đạo, tư tưởng sai thì ngôn 

hành cũng sai. Ta làm việc sai thì phải chịu báo khổ. Đại thừa là trí huệ, khi ta có trí tuệ thì tư 

duy của mình là thuần chánh, và ngôn hạnh là hợp tình hợp lý hợp pháp sẽ không làm sai sự 

việc, như vậy ta đã hưởng phúc rồi 

286  Tập 75 



Người xưa thật có trí tuệ, quý vị xem người xưa hoạ với phước rất giống. hai chữ này rất 

gần nhau, chỉ kém có một chút. Đây chính là nói hoạ và phước chỉ trong một niệm. Một niệm 

vì mình tự tư tự lợi, hoạ lập tức đến. Một niệm vì người, phước sẽ đến ngay. Vì người mới 

thật sự vì mình, vì mình là thật sự đang hại mình. Phải hiểu đạo lý này. 

Xã hội bây giờ, chúng ta lặng yên để quan sát, nó đang mê. Mê ở đâu? Mê vì tiền ở trong 

mắt. Ngày xưa dùng tiền đồng, đầu năm dân quốc nhà Thanh dùng tiền đồng, nó tròn, ở giữa 

có  một  lổ,  có  một  lổ  vuông.  Trong  đó  có  hàm  nghĩa,  trong  tròn  cần  có  vuông.  Tròn  nếu 

không vuông là có vấn đề, gọi là ngoài tròn trong vuông. Làm người như vậy là đúng. Nó có 

ý nghĩa biểu pháp trong đó. 

Tiền  có  phải  là  thứ  gì  tốt  chăng?  Không  phải  thứ  gì  tốt.  quý  vị  xem  âm  hán  việt  của  chữ 

“tiền”, bên này là “kim”, bên kia hai người cầm dao. Đang làm gì? cướp! Đây không phải 

việc  tốt, nên  đây  là  thứ  rất nguy  hiểm. Nhìn  thấy  chữ  này  ta  liền nghĩ  đến ý  nghĩa  của  nó. 

Tiền đủ dùng là được không thể tham nhiều, tham nhiều hoạ hại sẽ đến, tai nạn sẽ đến. 

Lúc này con người cần phải hiểu nhân quả. Tài sản của  mình, nhưng số mạng mình có 

không? Số mạng không có. Nếu muốn dùng phương pháp không chánh đáng để đạt được. Tôi 

nói với quý vị, quý vị đạt được hay số mạng ta có, quý vị nói như vậy không oan uổng sao. 

Số mạng không có thì dù có dùng thử đoạn gì đều không đạt được. Cầm súng đi cướp cũng 

cướp không được, đi cướp chưa được thì ở sau cảnh sát đã bắt đi ngồi tù rồi. 

Bạn là ăm trộm thì đi trộm, nhưng còn chưa trộm được thì cảnh sát đã đem bạn đi. Đây 

chính  là  số  mạng  không  có,  dù  ăn  trộm  ăn  cướp  đều  không  đạt  được.  Còn  số  mạng  có  thì 

trộm về hay cướp về cũng đều là số mạng có. Quý vị nói quý vị có oan không! Con người 

thật sự hiểu được đạo lý này, thì tâm của họ là định, 

Khi  tôi  không  có,  tôi  sẽ  không  đi  trộm  cắp,  sẽ  không  cướp  giật.  Vì  sao?  Vì  tâm  thanh 

tịnh, vì số mạng không có. Số mạng có, thì đến thời tự nhiên sẽ có. Không cần nóng vội. Có 

thể cầu được tiền tài chăng? Trong Phật giáo, trước đây Chương Gia Đại Sư dạy tôi. Khi tôi 

mới học Phật, cuộc sống vô cùng gian khổ, đó là số mạng không có giữ tiền tài. Người khác 

số mạng có tài vật cất giữ, còn tôi thì trống rỗng, cái gì cũng không có. Nói cách khác, người 

ta làm sự nghiệp gì cũng có thể kiếm tiền, còn tôi làm gì đều kiếm không ra_số mạng không 

có. 

Siêng năng làm việc kiếm được chút tiền, nhưng chỉ có thể duy trì sinh hoạt. Thầy giáo là 

đại thiện tri thức. Tôi với Chương Gia Đai Sư, tôi 26 tuổi, Đại sư 65 tuổi, ngang hàng với tổ 

phụ. Đại sư nhìn rất rỏ ràng, ngài dạy tôi, nói với tôi là tiền tài từ đâu đến? Tiền tài từ bố thí 

đến, ngài dạy:  “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”_ dạy tôi đạo lý này. Thật có cảm ứng! 

Còn không có cảm ứng, chắc là trên lý luận bạn không như pháp, phương pháp có vấn đề. 

Tập 75  287 



Như lý như pháp, cảm ứng đạo giao rất nhanh, nên dạy chúng ta phương pháp cầu tài_bố thí 

tài. 

Người khác sao lại có nhiều của cải như vậy? nhờ trong quá khứ tu bố thí tài nhiều, nên 

trong  mạng  họ  có.  Phải  hiểu  đạo  lý  này.  Trong  mạng  chúng  ta  không  có,  không  có  cũng 

không gấp. Còn trẻ, bây giờ tu vẫn kịp. Tôi nói với Thầy, tôi không có tiền. Tiền lương một 

tháng rất ít, chỉ miển cưỡng đủ sinh hoạt. Thầy hỏi tôi “một hào có không”, một hào thì có. 

Một đồng có không? Một đồng còn có thể, còn miển cưỡng, bạn từ một đông một hào đó bắt 

đầu bố thí. Trong tâm phải thật có ý niệm bố thí_phải có tâm này. 

Tôi  học  vì  lúc  đó  đã  đi  thăm  chùa,  đến  chùa  để  chép  kinh,  nhìn  thấy  trong  chùa  có  in 

kinh.  Mọi  người  cầm  cuốn  sổ  đến  góp  tiền  để  ấn  kinh,  ra  bao  nhiêu  cũng  không  đủ.  Nên 

chúng  tôi  nhìn  thấy  in  kinh  cũng  viết  một  đồng  hai  đồng, họ  đều  thu.  Còn  có  phóng  sanh, 

quyên vài hào để phóng sanh họ cũng nhận, điều này rất tốt, vì từ từ sẽ  dưỡng thành thói 

quen. Đây là bố thí tài sẽ được của cải, có hiệu quả. 

Tôi đã bố thí 60 năm, càng thí càng nhiều! Năm trước, tôi ở nhà in sách thương vụ Đài 

Loan, đặt một trăm bộ “Tứ Khố Toàn Thư”. Tôi mua nhiều, là khách hàng lớn của họ, nên 

đặc biệt giảm giá cho tôi. Một trăm bộ bao nhiêu tiền? Năm trăm vạn mỹ kim. Tôi lấy về làm 

gì? Số sách này đem tặng các trường đại học, tặng vào thư viện. Khoảng tháng sau sách in 

xong.  Càng  thí  càng  nhiều!  Tiền  không  nên  lưu  giữ.  Tiền  cất  giữ  sẽ  biến  thành  giấy  bỏ, 

không dùng được, nên cái này gọi là giấy bạc. Ở đây có đi thì bên kia có về, không nên sợ. Đi 

nhiều thì về nhiều, đi ít thì về ít, không đi thì không về, mọi việc là như vậy. 

Nên bây giờ, tôi sau 70 tuổi, thật giống như Khổng lão phu tử nói “tuỳ tân sở dục bất cự 

củ”, tâm tưởng sự thành_sau 70 tuổi. Đây đều là thầy dạy tôi. Tôi tin tưởng và thật làm. Bố 

thí pháp được thông minh trí tuệ, tôi xem cái này còn nặng hơn cả tài bảo, nên có tiền tôi đều 

in kinh làm pháp bố thí. 

Quý  vị  nghe  tôi  giảng  kinh  thời  gian  cũng  nhiều  cũng  lâu  rồi,  và  nghe  tôi  giảng  pháp 

hằng  năm  không  giống  nhau,  quý  vị  sẽ  nhìn  ra  trí  tuệ  tăng  trưởng,  năm  này  với  năm  khác 

không  giống  nhau. Tôi  học  với  thầy  Lý  10  năm,  nghe  thầy  Lý  giảng  kinh, thầy  Lý  kêu  tôi 

ngồi hàng đầu, đối diện ông ta và không cho ghi bài. Lúc đầu tôi viết một ít, thầy xuống hỏi 

tôi, bạn vừa mới viết mà viết cái gì vậy? tôi nói tôi viết bài. Bạn viết cái này làm gì? Tôi nói 

sợ  quên.  Thầy  nói  với  tôi  không  cần  viết,  cảnh  giới  mổi  năm  không  giống  nhau.  Năm  nay 

viết những thứ này đến sang năm không dùng được nữa. Tôi nghĩ hoàn toàn đúng. Chuyên 

tâm lắng nghe, không nên ở chổ này mà lơ đảng. Nên tôi theo thầy Lý 10 năm mà không có 

vở, nhưng trí tuệ ngày ngày thêm tăng trưởng, ngày ngày càng tiến bộ, ta làm sao có thể dừng 

lại ở đó, làm gì có đạo lý này? Nhưng các bạn học khác viết bài thầy cũng không nói gì, còn 

tôi viết bài thầy dạy tôi không nên viết. Đây là bồi dưỡng trí tuệ, là bố thí pháp. 

288  Tập 75 



Bố  thí  vô  uý  được  mạnh  khoẻ  trường  thọ.  Điều  này  đối  với  tôi  mà  nói  rất  quan  trọng. 

Thầy  tôi  đối  với  tôi  đều  rất  rỏ  ràng,  thời  trẻ  đoản  mạng.  Người  thanh  niên  này  không  có 

phước báo lại đoản mạng, cũng may còn có chút trí tuệ, còn chịu nghe lời, có thể cứu được. 

Nên dạy tôi học pháp bố thí vô uý. Bố thí vô uý học từ đâu? Bắt đầu làm từ việc ăn chay , 

nên tôi vừa học Phật, năm 20 tuổi, học Phật khoảng sáu tháng là tôi ăn chay trường, không 

kết oán thù với chúng sanh. Thật vậy, mình ăn thịt nó nữa cân nhưng tương lai trả nó gấp bội. 

Oan thân trái chủ của ta rất nhiều. 

Tôi  học Phật sáu  tháng  sau là không ăn  thịt, không ăn  các  thứ  cay  nồng, và còn  phóng 

sanh,  tích  cực  phóng  sanh.  Về  sau  hoàn  cảnh  kinh  tế  tốt  hơn,  tôi  bố  thí  thuốc  men.  Trong 

bệnh viện bố thí tiền thuốc, người nghèo đi khám bệnh, khi không có tiền thì lấy số tiền này. 

Mới đầu chữ số còn ít, nhưng từ từ cúng dường nhiều hơn, thì bố thí này của tôi cũng tăng 

lên rất nhiều. 

Mấy năm gần đây ở Âu Châu, tôi đã ở Âu Châu 10 năm, sang năm là tròn 10 năm. Tôi ở 

trong  thành  nhỏ  đó,  có  một  bệnh  viện  công  lập  do  chính  phủ  xây  dựng.  Thành  nhỏ  người 

không  nhiều,  chỉ  có  khoảng  tám  chín  vạn  người  dân.  Ở  bệnh  viện  này,  một  năm  tôi  tặng 

mười hai vạn tiền phí thuốc men, chỉ định chỉ dùng cho người nghèo. 

Còn có một trung tâm chăm sóc người sắp chết do Cơ đốc giáo tổ chức, họ làm rất tốt, 

tâm lượng của họ cũng rất lớn. Con người khi sắp lâm chung, bất luận là dùng tôn giáo nào, 

họ đều không phản đối, mà còn hiệp trợ. Điều này rất tốt nhưng không dể. Họ thiếu kinh phí, 

tôi cũng giúp đở họ mười năm, một năm mười hai vạn. Đây là thuộc về bố thí vô uý. Mổi 

năm 24 vạn, mà đã làm mười năm. Nên Thầy dạy tôi nhất định là bố thí tài, bố thí pháp và bố 

thí vô uý, thì quả báo đạt được là tiền của dùng không thiếu. Ta cần dùng tiền tự nhiên sẽ có. 

Như vậy quá tốt, quá tự tại. Khi không dùng thì không có, khi dùng nó sẽ đến. 

Bố thí pháp tăng trưởng trí tuệ. Bố thí vô uý mạnh khoẻ trường thọ. Phật pháp hay quá, ta 

muốn cái gì là có thể đạt được cái đó. Chỉ cần ta hiểu được đạo lý hiểu được phương pháp. 

Như lý như pháp đi cầu, không có gì không đạt được. 

Quý vị xem, cầu thành Phật, cầu đến thế giới Tây Phương Cực Lạc đều có thể đạt được, 

thì việc nhỏ nhặt bình thường của thế gian mà kể gì! Ta cầu không được là do nghiệp chướng 

của mình, ta có thể sám trừ nghiệp chướng. Những gì ta cầu lập tức cảm ứng. Phật pháp có 

thể giải quyết mọi vấn đề cho chúng ta. Đây là nói vấn đề rất hiện thực vẫn có thể giải quyết. 

Chúng ta học Phật, nghe giáo huấn của thầy, tôi đối với thầy không một chút nghi ngờ, 

khi hiểu rỏ tâm tự nhiên sẽ định, không còn sợ hải gì nữa. vọng niệm gì đều không cần nghĩ, 

nghĩ nó cũng vô dụng, nghĩ là sai lầm_đừng nghĩ. Đến thời phải đến thì tự nhiên đến, còn 

không đến cầu cũng vô dụng. Thầy giáo yêu thương học sinh, Phật Bồ tát còn yêu thương 

hơn. Nên Chương Gia Đại Sư an tâm cho tôi, lúc tôi mới sơ học. Thầy nói phát nguyện suốt 

Tập 75  289 



đời phụng hiến cho Phật pháp, thì một đời của ta có Phật Bồ Tát lo cho, mình không cần lo 

lắng gì. Tôi tiếp nhận, tôi tin tưởng, một chút cũng không hoài nghi. Thuận cảnh là Phật Bồ 

Tát sắp đặt, nghịch cảnh cũng là sắp đặt. 

Sau đó học Hoa Nghiêm, đối với đạo lý này hoàn toàn minh bạch. Thuận cảnh quyết định 

không có chút gì tham luyến, bạn đã được đề cao. Nghịch cảnh không có chút nào sân nhuế, 

cũng đã được đề cao, đều là giúp bạn đề cao. Thiện Tài năm mươi ba lần tham vấn học đạo 

trãi qua việc luyện tâm, phải ở trong hoàn cảnh để tôi luyện. Không vượt qua rèn luyện sẽ bị 

đào thải, bạn có thể chịu được tôi luyện. Tôi luyện gì? Tôi luyện tham sân si mạn. Đặc biệt là 

tâm  tham.  Cái  này  là  quan  trọng  nhất,  là  vấn  đề  căn  bản.  Trong  thuận  cảnh  cần  phải  học 

không có tham luyến, ở chổ này tu thanh tịnh tâm. Trong nghịch cảnh không có sân nhuế, tu 

thanh tịnh tâm, những gì tu ở đây là chính xác. Tu điều gì? tu thanh tịnh, tu bình đẳng, tu giác 

ngộ. Năm chữ đằng sau trên đề kinh này chính là thành tựu thanh tịnh bình đẳng giác. Quả 

báo  ở  trước  ta  đạt  được,  quả  báo  là  gì?  Đại  thừa.  Đại  thừa  là  trí  huệ.  Vô  lượng  thọ  là  đức 

hạnh. Trang nghiêm là tướng hảo, ta đều đạt được. Trang nghiêm rất quan trọng, trước mắt 

chúng ta, thân thể của mình là năm này mạnh khoẻ hơn so với năm trước, năm này vui hơn 

năm trước, năm này so với năm trước tự tại. Đây là gì? Là môn học quan trọng để độ hoá 

chúng sanh. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, trong kinh nói có ba mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp. 

Từ đâu mà có? Do tu mà có. Trong quá khứ, thời Đức Phật Phất Sa, ngài đã thành tựu. Sau 

khi  thành tựu, phải  dùng  thời  gian  một  trăm  kiếp để  tu  tướng hảo. Vì  sao?  Phương  tiện  để 

tiếp dẫn đại chúng, không phải chính mình cần. Mọi người trong xã hội, nhìn thấy người có 

tướng hảo, họ đặc biệt thân thiết. Cho nên nói tướng hảo là một công cụ để mê hoặc chúng 

sanh. Nếu ta tướng mạo không tốt, rất xấu xí, mọi người nhìn đã thấy ghét muốn đi cho xa, 

thì còn có thể độ chúng sanh chăng? 

Nhất định phải tướng hảo. Tướng hảo có thể nhiếp thọ tất cả chúng sanh. Không Phải vì 

mình mà vì chúng sanh. Những điều này chúng ta không thể không biết. Đây đều thuộc về 

giúp chúng sanh diệt khổ, giúp chúng sanh được lợi ích. Người bây giờ họ thật sự không hiểu 

được, họ sống trong xã hội này và họ đang muốn những gì,  “Phật thị môn trung, hữu cầu tất 

 ứng”.  Trong đây có đạo lý có phương pháp, chứ không phải mù mờ đi tìm cầu, như một số 

người thắp hương cầu khẩn. Làm như vậy không đạt, nó có nhân quả. Phải biết tu nhân gì thì 

gặt quả đó. 

Tôi đời này là hiện thân thuyết pháp cho mọi người. Tôi vừa mới nói, tôi không có tiền 

tài, túi tiền trống không . Nhưng bây giờ muốn làm việc gì đều không có vấn đề. Quý vị hỏi 

tôi  có  muốn  làm  việc  không?  Việc  gì  cũng  không  muốn  làm.  Tôi  học  Đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni chỉ muốn dạy học, lên lớp giống như bây giờ. Tôi lên lớp dạy học như vậy, tôi bây 

290  Tập 75 



giờ mổi ngày dạy bốn tiếng không vấn đề gì. Nhưng có vài người nói tuổi quá lớn, bốn tiếng 

không được, phải giảm bớt hai tiếng, Họ cảm thấy không kham nổi. 

Nhưng bốn tiếng đồng hồ đối với tôi mà nói là vừa đẹp. Buổi sáng hai tiếng buổi chiều 

hai  tiếng  quá  tốt,  không  mệt.  Không  lên  lớp  mà  nói  chuyện  với  người  khác,  chẳng  phải  là 

lảng phí thời gian như nhau sao. Nên trong  mạng không có tiền tài thì đừng có tưởng nữa. 

Không có thọ mạng, thì thọ mạng kéo dài. Thọ mạng của tôi là 45 tuổi, nhưng hôm nay đã 84 

tuổi. Tuổi thọ của tôi kéo dài hơn so với người khác. Ông Viên Liểu Phàm kéo dài tuổi thọ 

21 năm, tôi vượt qua quá nhiều so với ông ta. 

Sau  khi  học  Phật  đã  minh  bạch,  chân  tướng  sự  thật  cũng  đã  rỏ  ràng.  Không  có  ý  tham 

sanh, cũng không có ý sợ chết. Hiểu rỏ sanh tử, đây gọi là liễu sanh tử. Liễu là thấu đáo, thấu 

triệt. Thấu triệt sanh tử là sự việc ra sao, thấu triệt rồi. Thấu triệt thì phải làm việc thấu triệt, 

không thể làm việc hồ đồ. Thấu triệt đời này của chúng ta, thân thể tuy đã chết nhưng tinh 

thần không chết. Chúng ta đi về đâu? Quyết định cầu sanh Tịnh độ, như vậy mới đúng, còn 

đâu tôi cũng không muốn đi, tôi chỉ muốn đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc để làm 

gì? đi du học. Phật A Di Đà là thầy giáo, ở đó có thầy giỏi. Văn Thù, Quan Âm, Phổ Hiền, 

Thế Chí là bạn đồng học. 

Ở trong hoàn cảnh đó tu học, trong một đời quyết định thành Phật viên mãn, viên mãn trở 

về tự tánh. Đây là những hy vọng tìm cầu trong từng mổi niệm của chúng ta. Sau khi thành 

Phật lại rộng độ chúng sanh, giống như Chư Phật Như Lai vậy, Lúc đó có năng lực có thần 

thông, biến pháp giới hư không giới, ở đâu chúng sanh có nạn là đến đó để giúp đở họ, thật 

sự được đai tự tại! Đây là sự thật, tuyệt đối không phải giả. Phật Pháp đối với những đạo lý 

này, nói rất rỏ ràng rất minh bạch. Đây là diệt khổ và hoàn toàn được lợi. 

Người hiện nay nếu nói không cần Phật giáo, phản đối Phật giáo, đó là cự tuyệt. Tôi khổ 

bạn không cần lo, tôi chấp nhận tôi khổ, bạn có nhiều lợi ích tôi cũng không cần. Không phải 

như vậy sao? Đã cự tuyệt. Đây là người ngu không phải người thông minh. Thật như vậy thì 

anh ta cần phải chịu khổ, anh ta cần phải gặp khó khăn. Đức Phật ở bên cạnh đợi, ngày nào 

giác ngộ rồi thì đến tìm ngài, Ngài lúc nào cũng đợi. Chúng ta không tìm ngài, ngài không 

tìm chúng ta. Khi chúng ta tìm ngài có cầu tất sẽ ứng. Phật đối với tất cả chúng sanh là bình 

đẳng, không có hậu người này bạc người kia. Thật là “Thiên xứ kỳ cầu thiên xứ ứng”. 

       “Hựu  Quan  Thế  Âm,  Đắc  Đại  Thế”.   Đắc  Đại  Thế  chính  là  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát.  “Văn 

 Thù Sư Lợi, Di Lăc Bồ Tát đẳng chư đại sĩ chi sở thừa, cố danh vi đại”.  Đây là cử ra các bậc 

đại  nhân.  Quan  Thế  Âm  Bồ  Tát,  tất  cả  danh  từ  ở  đây  đều  giống  như  một  môn  học  trong 

trường học hiện nay. Họ mời một thầy giáo để làm tượng trưng, tượng trưng một khoa. Họ 

không phải  là  ai  mà  là  Quan  Thế  Âm  Bồ  Tát. Người  học  pháp  môn  của  Quan  Thế  Âm  rất 

nhiều, tất cả là Quan Thế Âm Bồ Tát. Học pháp môn Đại Thế Chí, thì toàn bộ gọi là Đại Thế 

Tập 75  291 



Chí Bồ Tát, nên Đại Thế Chí không phải một người, Quan Âm cũng không phải một người. 

Vậy chúng ta tìm người nào, nhất định đem danh tánh viết ở bên dưới. gì gì gì Quan Thế Âm 

Bồ Tát, như vậy mới được, không như vậy ta tìm không thấy. 

Quan Âm Bồ Tát tượng trưng từ bi, đại từ đại bi,  “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”.  Đây 

là tượng trưng cho Quan Thế Âm. Đại Thế Chí và Văn Thù Bồ Tát đều là tượng trưng cho trí 

tuệ. Trí tuệ của Văn Thù Bồ tát có thể có dụng. Đai Thế Chí là đặc biệt ở trên tác dụng. Chỉ 

có trí tuệ mới là thế lực lới nhất. Vì sao? Nó có thể giải quyết vấn đề. Trí tuệ giải quyết vấn 

đề không có hậu di chứng, nên có trăm lợi mà không có một hại_trí tuệ giải quyết vấn đề. Di 

Lặc cũng tượng trưng từ bi, miệng lúc nào cũng tươi cười. Người ta làm tượng Bồ Tát Di lặc, 

tượng Bố đại hoà thượng. Bố đại hoà thượng khi lâm chung tuyên bố với mọi người, Ngài là 

Bồ tát Di Lặc tái sanh, nói rồi là đi. Đây là thật không phải giả, cho nên người xưa tạc tượng 

Di Lặc Bồ tát đều tạc giống Bố đại hoà thượng. Quý vị ngay lúc này ngàn vạn lần cần phải 

ghi nhớ rằng, xã hội bây giờ rất nhiều bịa đặt sanh sự. Nói người này là Phật gì đó tái sinh. 

Người đó là Bồ Tát gì đó tái sinh. Năm đó ở bên mỹ tôi nghe được rất nhiều. Nhưng thân 

phận bộc lộ họ lại không đi, vì đó là giả. Thân phận vừa bộc lộ, không kể mình nói hay người 

khác nói, đã nói ra họ lập tức đi ngay. Thật, không có một chút giả dối. Nói rồi không đi là 

giả không phải thật. Đây là một quy củ trong phật pháp. Quý vị phải hiểu để không bị dối gạt, 

không bị mắc lừa. 

Nếu người khác đến nói bạn, bạn là Bồ tát gì đó tái sanh, nhưng bạn cũng đâu có đi. Nếu 

nói mà bạn lập tức chết thì đó là sự thật, nói rồi sao bạn còn sống ở đó. Không phải thật, là 

giả, gạt người. Phải hiểu điều này. Cuối cùng Phật pháp là thật hay giả, nên từ chổ này phân 

biệt. Nên nó đại biểu một pháp môn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học tâp đến đây. 



 

292  Tập 75 



Tập 76 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 11 tháng 07 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem  “Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

 Kinh Giải”,  trang 81hàng thứ năm, bắt đầu xem câu cuối cùng. 

       “Hựu dĩ thử thừa năng tận nhất thiết chư pháp biên đệ cố danh vi đại”.  Chúng ta tiếp tục 

học đại thừa là gì? Lúc còn tại thế, Đức Thế Tôn giảng kinh giáo hoá suốt 49 năm. Mười hai 

năm đầu giảng A hàm là tiểu thừa, sau thời Phương đẳng là thuộc về đại thừa, nên quý vị có 

thể lãnh hội được. Trong 49 năm, mười hai năm giảng tiểu thừa. Tiểu thừa là cơ sở của đại 

thừa. Tiểu thừa thiên về giáo dục căn bản vững chắc, luân lý, đạo đức, nhân quả, Những thời 

giảng về tiểu thừa này vô cùng đầy đủ, là nền giáo dục rất hay dùng để phổ tế nhân gian. 

Bây giờ chúng ta giảng về giáo dục quốc dân_ giáo dục phổ cập, có thể làm nền móng 

cho một người, là điều kiện cơ bản để làm người. Nội dung lấy năm giới và thập thiện nghiệp 

làm căn bản. Ngũ giới thập thiện tuy thấy rất đơn giản, chỉ có vài điều, nhưng nếu triển khai 

nó dùng trong sinh hoạt hằng này. Quý vị xem tiểu thừa tứ quả tứ hướng, họ ứng dụng trong 

cuộc sống hằng ngày, biến thành ba ngàn oai nghi. Ta có thể có xem thường nó chăng? 

Bây giờ chúng ta xem lại Đệ Tử Quy  của Nho giáo, những năm gầm đây đã có  một số 

người giác ngộ, siêng năng học tập và đạt được lợi ích chân thật. Tất cả nội dung văn tự chỉ 

nói một trăm mười ba việc. Hình như nói nhiều hơn ngũ giới thập thiện trong phật pháp. Ngũ 

giới thập thiện triển khai có ba ngàn điều. Một trăm mười ba điều này triển khai ra có thể ít 

hơn ba nghìn oai nghi sao? Làm sao để triển khai là do trí tuệ của chúng ta. Người ta nói  “Cử 

 nhất phản tam, văn nhất tri thập” , là đạo lý này. 

Đại thừa Phật pháp nói, một lần nghe ngàn lần ngộ, tức là nói chúng ta học rồi thì làm sao 

để triển khai chúng? Ngạn ngữ nói:  “hoạt học hoạt dụng” . Nếu biết ứng dụng thì mỗi ngày 

sẽ  nghĩ  đến  nó.  Hàng  ngày  suy  nghĩ,  hôm  nay  tôi  từ  sáng  đến  tối, sinh  hoạt,  làm  việc,  đối 

nhân xử thế, tiếp vật, đối chiếu từng cái từng cái. Chổ nào tôi làm được, chổ nào chưa làm 

được, như vậy từ từ sẽ phát hiện, một điều biến thành mười điều, mười điều biến thành một 

trăm. Có giới hạn không? Không có, thật sự không có. 

Bồ Tát có thể đem mười thiện nghiệp biến thành tám vạn bốn ngàn điều, tám vạn tế hạnh. 

Là gì? là thập thiện nghiệp đạo. Điều này nói rỏ trí tuệ Bồ Tát, tâm của Bồ Tát, lớn hơn trí 

tuệ A la hán, cẩn mật hơn tâm của A la hán. Nên đó mới gọi là viên mãn! Thập thiện viên 

mãn là thành Phật. Vì sao? Biểu lộ tánh đức viên mãn. Tóm lại là phải biết dụng tâm, phải 

Tập 76  293 



làm thật sự. Thật sự làm trong Phật pháp còn có oai thần bất khả tư nghị của Phật Bồ tát gia 

trì, tự nhiên đạt được cảm ứng, mới thật sự đạt được pháp hỷ sung mãn. 

Hiện nay rất nhiều người học Phật thối chuyển, đây cũng bình thường. Một nghìn người 

học Phật, trong đó có một hai người không thối chuyển là quá tốt. Nên thối chuyển là hiện 

tượng bình thường. Vì sao họ thối chuyển? Người đó vì sao không thối chuyển? Điều này 

trong nhà Phật nói họ có nếm được pháp vị hay không. Nếu không nếm được pháp vị, lúc học 

sẽ rất cực khổ, lúc học có rất nhiều dấu hỏi trong đó. Gặp trắc trở, thối tâm là hiện tượng rất 

bình thường. Còn học rồi mà họ không thối tâm, luôn kiên trì là vì họ đã nếm được pháp vị. 

Làm sao mới có thể nếm được pháp vị? người xưa nói rất nhiều, nói rất đơn giản và cũng 

nói rất rỏ ràng. Cái gì càng quan trọng thì càng đơn giản. Quý vị xem, Tam tự kinh chỉ có ba 

chữ  “quý  dĩ  chuyên”.  Thế  xuất  thế  gian  pháp  đều  coi  trọng  nguyên  tắc  này.  Chuyên  trong 

Phật pháp nói là tam muội. Chúng ta học “Vô Lượng Thọ Kinh”_chuyên, nhất tâm định trên 

đó, thì những gì ta đạt được là niệm Phật tam muội. Học “Hoa Nghiêm Kinh”, nhất tâm định 

trong Hoa Nghiêm, đạt được Hoa Nghiêm tam muội. Nên nhất định phải ghi nhớ, trong Kinh 

Bát Nhã cũng chính là trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói: pháp môn bình đẳng, không có 

cao thấp. Pháp môn này không chỉ định là pháp môn nào. 

Hay nói cách khác, pháp môn này bao quát tất cả, bao quát tất cả Phật pháp. Trong bốn 

mươi chín năm thuyết pháp, Đức Thế Tôn thuyết bao hàm tất cả các pháp khác. Tất cả pháp 

của thế xuất thế gian đều ở trong đó. Ngài không có nói pháp môn bình đẳng không có cao 

thấp. Đây là ngoài pháp thế gian, ngài không có nói như vậy. Không có cách nói này cũng 

bao hàm trong đó. 

Chúng ta thử nghĩ xem, nếu ta để tâm ở chỗ luận ngữ, nhất tâm chuyên chú nơi đó, thì có 

thể khai ngộ không? Có thể! Cũng là đạo lý này. Thời xưa, thầy giáo dạy học, lúc đó quan hệ 

thầy  trò  không  như  bây  giờ.  Thời  đó  thật  sự  có  quan  hệ  thầy  trò,  bây  giờ  không  còn,  đạo 

nghĩa thầy trò không còn. Thầy đối với học sinh là trách nhiệm, trách nhiệm phải dạy học 

sinh đến lúc khai ngộ, thầy như vậy mới coi là hết trách nhiệm. Nhưng nếu học sinh không 

phối hợp, thì không còn biện pháp nào, nên tư chất của thầy là đạo. Xã hội bây giờ không còn 

nữa. 

“Luận Ngữ” có thể khai ngộ, có thể đắc tam muội, có thể khai ngộ. Tân cựu ước của Cơ 

đốc giáo có thể khai ngộ chăng? Có thể! Kinh Hồi giáo có thể, bất cứ kinh nào cũng đều có 

thể, bất cứ bộ điển tịch nào đều giống nhau. Chỉ cần chúng ta thật sự hiểu được “chuyên”, 

chuyên  về  một  môn.  Huệ  Năng  Đại  Sư  biểu  diển  cho  chúng  ta  thấy,  Ngài  không  biết  chữ, 

chưa đọc qua sách, nhưng ngài cũng đại triệt đại ngộ. Không biết chữ, không đoạc sách, cũng 

không thể nói ngài không có học. Ngài học gì? Nói cho quý vị biết, ngài học Kinh Kim Cang. 

294  Tập 76 



Kinh Kim Cang không học viên mãn, ngài chỉ học ở giữa có mấy câu, quý vị thấy có lợi hại 

không? Ngài chỉ chuyên chú nơi mấy câu đó mà đã khai ngộ. 

Trong Pháp Bảo Đàn Kinh ghi mọi người đều xem qua. Ngài bán củi, sau khi bán hết củi, 

cầm tiền chuẩn bị đi. Đó là một nhà trọ nhỏ, Ngài vừa bước ra nghe trong đó có người đọc 

kinh. Ngài có thể nghe hiểu, nghe rồi cảm thấy rất có ý nghĩa. Sau đó bước vào gõ cửa, hỏi 

người ở trong. Bạn vừa mới đọc là gì thế? Người đó nói tôi đọc kinh Kim Cang. Ngài nghe 

rồi  cảm  nhận  được, rồi  Ngài đem  những câu  nghe  được  giảng  giải  cho  Trương  cư  sĩ nghe. 

Nghe xong ông ta cảm thấy người này qúa tuyệt. Không biết chữ, cái gì cũng chưa học qua, 

chỉ tình cờ nghe mấy câu mà có thể thâm nhập nghĩa vị. Nghĩa là nghĩa lý, vị là pháp vị, ngài 

đã nếm được. Đương nhiên trong Pháp Bảo Đàn kinh không có ghi rỏ ràng như vậy. Chắc 

chắn rồi, ở đó nói rất hợp ý, nói đến nổi Trương cư sĩ bội phục lạy sát đất, và khuyên ngài đi 

đến Hoàng Mai để tham học. 

Ngài rất đáng thương, ở nhà còn có mẹ già, mẹ con nương tựa nhau để sống. Ngày ngày 

nhờ vào việc bán củi để sống. Nếu ngài muốn đi đến Hoàng Mai học tập, vậy mẹ già ai nuôi? 

Những người bạn học Phật này tập trung một số người, mọi người góp tiền. Góp được mười 

hai lạng bạc đưa ngài. Sắp đạt việc gia đình xong, mới có thể yên tâm đi. 

Vì sao Ngài có năng lực này, mà một số người như chúng ta không có? Điều này phải nói 

sao đây? Phải nói là do tâm thanh tịnh. Tâm của ngài thanh tịnh, không có tạp niệm, là người 

con hiếu. Trong mắt chỉ có mẹ. Mổi ngày lao động vất vả kiếm ít tiền để nuôi mẹ, ngoài điều 

này ra không có tạp niệm nào, đây là điều kiện thứ nhất. Điều kiện thứ hai là trung hậu thật 

thà, chúng ta gọi là tư tưởng đơn giản. Điều kiện thứ ba theo trong kinh phật nói thì ngài có 

thiện căn thâm hậu. Chỉ cần gặp được duyên, thiện căn này từ A lại da thức khởi dậy. Nên ở 

Hoàng mai tám tháng, kỳ thật Ngài đâu cần đến tám tháng. Tám tháng đó là Ngũ tổ Hoằng 

Nhẩn  rèn  luyện  ngài,  tu  tám  tháng  khổ  hạnh,  trồng  cội  phúc.  Trong  Phật  pháp  phước  huệ 

song tu, có huệ không có phước cũng không được. 

Phước là gì? là làm phục lao, ngày nay chúng ta gọi là làm việc nghĩa. Ở trong đạo tràng 

tam bảo làm việc nghĩa là tu phước, do Sư phụ thiết kế cho ngài mà người khác không biết, 

nhưng  ngài  biết  rỏ,  ngài  minh  bạch.  Tám  tháng  không  được  phép  vào  thiền  đường,  cũng 

không được đến giảng đường. Ngày ngày dã gạo bửa củi, chia cho ngài công việc này, làm 

suốt tám tháng. Người hiểu được thì biết đây toàn là thiền cơ. Người không biết, thì cho rằng 

ngài ở  đó làm  việc nghĩa, bây  giờ  gọi  là  làm  công quả. Nhưng  đến  cuối  cùng truyền  pháp, 

Ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn  đã  truyền  pháp  cho  ngài,  mà  không  truyền  cho  ai khác.  Không  có gì 

khác, mà quý ở chổ chuyên chú, chuyên nhất. Chổ này là nói đại thừa. 

Đại thừa có thể cùng tận tất cả các pháp. Chư pháp có biên giới không? Không có biên 

cũng không có giới. Điều này ở trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta đọc được, nó rất lớn, đó 

Tập 76  295 



không phải  nhỏ. Câu  này  trong  đại thừa  gọi là  minh  tâm  kiến tánh. Đại thừa  là từ trong tự 

tánh  lộ  ra  ngoài.  Tự  tánh  làm  sao  có  thể  chứng  được.  Trong  đại  thừa  kinh  giáo  Đức  Phật 

giảng rất rỏ ràng, buông bỏ chấp trước, buông bỏ phân biệt, buông bỏ khởi tâm động niệm, sẽ 

nhìn thấy tự tánh. Mổi người đều có thể, không phải chỉ người nào đó có lợi. Nên Phật nói rất 

hay  “tất cả chúng sanh vốn là Phật”,  lại nói  “tất cả chúng sanh đều có thể thành Phật”.  Vốn 

là như vậy rồi, chỉ cần ta chịu buông bỏ. Buông bỏ triệt để, không có một chút do dự nào. Tất 

cả  chúng  sanh  buông  bỏ  chính  là  trở  về.  Do  ba  loại  chướng  ngại  này,  chướng  ngại  trí  tuệ, 

chướng ngại đức năng. 

Đức  năng  một  số  người  gọi là  thần  thông, là diệu dụng  của  lục  căn. Mắt, mở  mắt  nhìn 

thấy  gì?  Nhìn  thấy  biến pháp giới  hư  không giới. Chúng ta  bây  giờ  cách  một  trang  giấy  là 

nhìn  không  thấy  được_là  chướng  ngại.  Đây  là  gì?  là  bản  năng  tự  tánh,  khi  chưa  khởi  vô 

minh. Huệ Năng Đại Sư giảng rất hay, vốn tự đầy đủ. Trí tuệ, đức năng, tướng hảo đều đầy 

đủ, không có thứ nào không đầy đủ. Vô minh khởi rồi có thể sanh vạn pháp. Nên vạn pháp đã 

sanh khởi rồi. Quý vị nhất định phải nhớ kỷ, không thể nói nó có, phàm sở hữu tướng giai thị 

hư vọng, là thật chứ không phải giả. 

Tôi xem qua Kinh Bát Nhã mấy lần, viết ra mười hai chữ, là tổng kết của tôi. Trong sáu 

trăm  quyển  “Đại  Bát  Nhã”  Đức  Phật  giảng  những  gì?  Đức  Phật  giảng  hai  mươi  hai  năm. 

Trong đó tôi tổng kết lại mười hai chữ  “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

 đắc” . Thực tế mà nói thì đây chính là trong kinh Kim Cang nói  “ phàm sở hữu tướng, giai thị 

 hư vọng”,  tất cả pháp đều có thể dùng, không thể có ý niệm khống chế, không thể có ý niệm 

chiếm lấy, đó gọi là diệu dụng. Khởi tâm động niệm tôi muốn chiếm lấy, muốn khống chế. 

Vậy là tạo nghiệp là sai lầm. Vì sao? Vì nó không phải thật. Không chiếm lấy được, vì nó 

sanh diệt trong từng sát na. 

Chúng  ta  thấy  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Di  Lặc  Bồ  Tát  báo  cáo  với  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

rằng, một gảy móng tay có ba mươi hai ức một trăm ngàn niệm, cũng chính là nói hiện tượng 

dao động nó dao động rất vi tế. Trong một gảy móng tay tần số dao động bao nhiêu? Ba mươi 

hai ức một trăm ngàn cái. Trăm ngàn là đơn vị. Chúng ta dùng cách tính bình thường là ba 

trăm hai mươi triệu. Tần số của một cái gảy móng tay có ba trăm hai mươi triệu. Đây gọi là 

vô minh. 

Mổi cái hiện tượng dao động, đều đầy đủ ba loại chu biến. Chu biến pháp giới, xuất sanh 

vô tận_đây là thật. Không chỉ là xuất sanh ở trước mắt chúng ta, khi  lục căn chúng ta tiếp 

xúc hoàn cảnh này, không chỉ như thế. Như trong kinh Hoa Nghiêm giảng về Hoa Tạng Thế 

Giới. Trong “thế giới thành tựu phẩm” nói, trong một dao động cực kỳ vi tế thì toàn bộ xuất 

hiện, không có trước sau, gọi là nhất thời đều hiện, hiện thập pháp giới y chánh trang nghiêm, 

hiện cỏi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai. Hay nói cách khác là hiện thế giới Cực 

Lạc, hiện thế giới Hoa Tạng, toàn bộ ở trong một niệm đó. Khi không có niệm này, thì trong 

296  Tập 76 



tự tánh không có hiện tượng này, hiện tượng gì cũng đều không có cả. Đây chính là vốn tự 

đầy mà ngài Huệ Năng nói. 

Tịnh  độ  tông  nói  “thường  tịch  quang”,  trong  đó  không  có  hiện  tượng  gì  cả,  nhưng  ta 

không thể nói là nó không có. Vì sao? Vì nó có thể hiện. Chỉ cần một động nhẹ nó lập tức 

hiện. Lúc hiện ta không thể nói nó có. Vì sao? Vì sát na sanh diệt, nó rất nhanh, căn bản là 

không thể được. 

Trong pháp tướng duy thức nói, giữa vũ trụ có gì? chỉ có thức. Gọi là duy thức, duy độc 

nhất chỉ có thức. Thức chính là A lại da, mà ngày nay giới khoa học gọi là ba tướng vi tế. Họ 

nói vật chất, năng lượng, tin tức chính là ba tướng vi tế của A lại da. Vì vậy không thể nói có, 

cũng không thể nói không, nên dùng thái độ nào để đối đãi? Dùng thanh tịnh bình đẳng giác. 

Như vậy cuộc sống chúng ta trãi qua là cuộc sống pháp thân đại sĩ của Chư Phật Như Lai, 

không còn giống nhau nữa. Đời này chúng ta có thể đạt được chăng? Đáp án là khẳng định. 

Chỉ cần chúng ta có thể y giáo tu hành, thì có thể đạt được. Vô lượng vô biên phương pháp, 

không  chỉ  có  một.  Nhưng  bất  cứ  một  phương  pháp  nào,  đều  phải  chuyên  chú,  đây  là  mấu 

chốt. Phải kiên nhẫn miệt mài, chúng ta có thể đạt được. Còn thường xuyên thay đổi thì rất 

khó khăn. Thường xuyên thay đổi, thường chọn lựa đường đi, như vậy sẽ vô cùng khó khăn. 

Ta  chỉ  có  một  con  đường,  giống  như  một  vòng  tròn  vậy.  Chúng  ta  ở  bất  cứ  điểm  nào  nơi 

vòng tròn, chỉ cần là cong xuống, cong xuống 90 độ, nhất định đạt đến tâm vòng tròn. Đến 

tâm  vòng  tròn  là  minh  tâm  kiến  tánh,  là  tất  cả  đều  thông  đạt.  Góc  độ  không  đúng  là  sai, 

không đến được tâm của vòng tròn, thường đổi vị trí rất khó đến được tâm vòng tròn_chính 

là đạo lý này. 

Chúng ta học tập nhiều năm như vậy, những nguyên lý nguyên tắc này chúng ta đều hiểu 

rỏ. Bây giờ chỉ kém một chút là gì? Công phu chưa đủ. Thực tế nói là chư đủ chuyên chú. 

Nếu đủ chuyên chú, làm gì có lý không thành tựu! Chính là do chúng ta buông bỏ chưa đủ. 

Càng học là càng phải có tiến bộ. Từ đâu nhìn ra được? càng học buông bỏ càng nhiều. Như 

vậy  chúng  ta  thật  sự  đã  tiến  bộ.  Không  còn  có  vọng  tưởng,  không  còn  có  phân  biệt  chấp 

trước. Đây  là công phu bước đầu. Lục căn ở trong cảnh giới của lục trần không còn khởi tâm 

động niệm. Công phu này thâm hậu rồi, không còn là công phu bình thường. Nên có thể cùng 

tận  các  pháp  khắp  cùng  biên  giới. Lời  này  cũng  không  phải  giả, thật  sự  kiến  tánh, đã  nhìn 

thấy tự tánh. Tự tánh là cùng tận biên giới tất cả pháp. Tất cả pháp không có tận cùng biên 

giới. 

Đại thừa trong câu này nói, minh tâm kiến tánh là đại thừa, trong pháp đại thừa, trong tất 

cả pháp, mục tiêu cuối cùng chỉ có một, đó là minh tâm kiến tánh. 

Chúng ta niệm phật cầu sanh tịnh độ. Vì sao cầu sanh tịnh độ? Vẫn là vì minh tâm kiến 

tánh. Chúng ta nghiệp chướng sâu nặng, ở trên thế gian này tu hành, không thấy được tánh, 

Tập 76  297 



cũng không minh được tâm. Phải làm sao? Đổi đạo tràng khác, đổi hoàn cảnh tu hành để đến 

thế giới Cực Lạc. Đến đó thân cận Phật A Di Đà. Ở trong hội Phật A Di Đà minh tâm kiến 

tánh. Chúng ta không thể không biết điều này! 

Đến thế giới Cực Lạc không phải vì cái gì khác, chính là vì để minh tâm kiến tánh. Nếu ta 

có năng lực, ở đây minh tâm kiến tánh, thì đến hay không đến thế giới Cực Lạc đều không 

quan hệ gì. Đây đều là sự thật! Còn ở thế gian này nhìn không thấy, Chư Phật Bồ Tát dạy 

chúng ta, đến bên đó sẽ dễ hơn. Cái đầu tiên có thể bảo chứng là thọ mạng vô lượng. Ở thế 

giới này thọ mạng quá ngắn. Tu học trong thời gian ngắn như vậy thành tựu không dễ. Nếu ta 

có thọ mạng vô lượng, thì đời này chắc chắn thành tựu. Vì thế vô lượng thọ là đức thứ nhất 

của Tịnh độ. Không có thọ mạng cái gì cũng không thể thành tựu. Điều đầu tiên là cần phải 

có thọ mạng, mới có thời gian học tập. 

Chúng  ta  xem  trước  bên dưới. Lão  cư  sĩ  tiếp  tục nói  với chúng  ta,  “hựu  Bát  Nhã  Kinh 

 trung, Phật tự thuyết ma ha diễn vô lượng vô biên, dĩ thị nhân duyên cố danh vi đại” . Ma ha 

diễn là tiếng phạn, phiên dịch thành chữ Hán ý nghĩa là đại thừa. Đích thực vô lượng vô biên 

này là sự thật. 

Trong kinh Bảo Tích nói:  “Chư Phật Như Lai chánh chân chánh giác sở hành chi đạo, bỉ 

 thừa  danh  vi  đại  thừa”.   Chánh  là  không  tà.  Không  lệch  lạc,  không  tà  gọi  là  chánh.  Chánh 

chân, chân tức là không giả, giác là không mê. Phá nhất phẩm vô minh kiến nhất phần pháp 

thân. Bên trên là những pháp thân đại sĩ, trong Hoa Nghiêm kinh nói, Hoa Nghiêm  là viên 

giáo, là sơ trú bồ tát trở lên, chính Thiên Thai Đại Sư nói “ phân chứng tức Phật”. Tri kiến 

của họ, ngôn hành của họ, chính là chổ này nói chánh chân chánh giác, lộ rỏ tánh đức viên 

mãn. 

Trong  kinh  có  thuật  ngữ  gọi  là  pháp  nhĩ  như  thị.  Pháp  nhĩ  như  thị  tức  là  hoàn  toàn  tự 

nhiên, không có một chút nào miễn cưỡng. Tự nhiên, nó là như vậy. Đây chính là đại thừa. 

Trong kinh điển đã nói cho chúng ta biết những ý nghĩa của đại thừa.  “Dĩ thượng kinh luận 

 minh đại thừa giả, duy Như Lai dữ đại Bồ tát năng thừa, đại giả sở thừa cố, hựu sở thừa chi 

 đạo, thị Chư Phật Như Lai chi sở hành, sở thừa giả đại, cố danh đại thừa”.  Đây là dẫn kinh 

điễn làm căn cứ, Đức Phật trong 49 năm, ở các địa phương khác nhau, các hội thuyết pháp 

khác nhau nói ra.  “Hựu thử đại giả, đương thể dắc danh, thường biến vi nghĩa, thể vô biên 

 nhai, tuyệt chư đối đãi, hoành cai thập phương, thụ thông tam thế, quá khứ vô thỉ, vị lai vô 

 chung.  Vô  hữu  nhất  pháp  tiên  chi,  duy  thử  tiên  ư  chư  pháp”.   Đây  là  giảng  về  thể  của  đại 

thừa. 

 “Đại thừa pháp đương thể dắc danh”.  Thể ở đây là ý gì? là hai chữ thường biến. Thường là 

vĩnh hằng, chúng ta thường nói bất sanh sất diệt. Biến là châu biến pháp giới, nó không lúc 

nào không có, không chổ nào không có. Nó là bản thể của tất cả pháp. Tất cả pháp từ nó biến 

298  Tập 76 



hiện  ra.  Nó  là  tự  tánh.  Thực  tế  mà  nói  nó  không  phải  vật  chất,  cũng  không  phải  tinh  thần, 

không phải cái gì cả. Nhưng tất cả các pháp đều từ nó mà sanh, từ nó mà hiện. 

Chúng ta muốn dùng một ví dụ để so sánh, nhưng tìm không thấy. Ví dụ cũng có thể ví 

dụ  phảng  phất  thôi,  không  có  cách  nào  ví  dụ  đến  chân  thật.  Trong  quá  trình  học  tập  của 

chúng ta, thường lấy màn hình ti vi để làm ví dụ. Màn hình hoàn toàn sạch sẽ, không có gì cả. 

Nó  cái  gì  cũng  không  phải.  Nhưng  khi  chúng  ta  nhấn  kênh,  nó  liền  hiện  hình  tướng.  Âm 

thanh sắc tướng toàn bộ đều hiện ra. Trên  màn hình ti vi này, có thể có vài trăm kênh, nội 

dung vô cùng đa dạng phông phú. Chúng ta không nhấn vào kênh thì cái gì cũng không có. 

Đây là tự tánh, ta không thể nói nó không có. Là vốn tự đầy đủ mà Ngài Huệ Năng nói. Sau 

khi bấm vào kênh thì “năng sanh vạn pháp”. Tất cả những hình ảnh này không có một chút 

nào, dù nhỏ  như vi trần  rời  xa  màn  hình,  đều không  có. Rời xa  màn  hình thì nó không thể 

hiện, nó hiện không ra, nhất định phải nhờ màn hình này, kể cả không gian. 

Chúng ta nói thời gian không gian, đều từ trong màn hình này thị hiện ra. Không có màn 

hình này, thời gian không gian đều không có. Trong kinh thường nói tất cả pháp. Trong Phật 

pháp dùng trăm pháp làm tượng trưng. “Bách Pháp Minh Môn Luận” của Pháp tướng tông. 

Đem tất cả pháp quy nạp thành một trăm loại này. Mổi loại đều là vô lượng vô biên, đều là 

vô số vô tận. Để phương tiện giáo nên dùng phương pháp quy nạp này. 

Phàm  phu  chúng ta  bị  cảnh giới  này  mê  hoặc, nên  cứ  cho  là  thật.  Ở  trong  đó khởi  tâm 

động niệm phân biệt chấp trước. Như vậy là phiền phức, đã mê muội trong đó, càng mê càng 

sâu, không dể gì giác ngộ. Có nhiều căn rất nhạy bén, vừa tiếp xúc là giác ngộ, nó lập tức hồi 

đầu. Đây không phải là công phu tu hành trong một đời một kiếp. Phải tu hành trong nhiều 

kiếp,  mới  có  thể  khởi  một  chút  tác  dụng.  Trên  lý  luận  nói  rất  đơn  giản.  Lý  luận  làm  tăng 

trưởng tín tâm của chúng ta. Mê hay ngộ chỉ trong một niệm. Một niệm buông bỏ là giác ngộ, 

chính là niệm này buông không được. 

Tôi  ý  niệm  gì  đều  cũng  không  có,  ý  niệm  gì  đều  không  có  là  đang  lạc  vào  trong  vô 

minh_vẫn là không được. Nên thế gian này không ít người tu hành, công phu không tệ, có thể 

tu đến trời phi tưởng phi phi tưởng_Vô sắc giới. Cho rằng mình đã nhập một nữa niết bàn, 

cho rằng mình đã kiến tánh. Vì sao? Vì họ không có bất cứ ý niệm nào. Thật là vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước hoàn toàn không có. Đây không phải kiến tánh sao? Thật ra họ đã ngộ 

nhận, họ chưa thật sự buông bỏ. Nhưng cho thấy đạt được như vậy cũng không đơn giản. 

Đi trên con đường rẽ, bước vào con đường mê, mà cho rằng chánh đạo. Đến khi mất định 

công, phiền não khởi hiện hành. Lúc này như thế nào? Lúc này họ phỉ báng Phật báng Pháp 

báng Tăng . Phật lừa tôi, nói tôi tu hành buông bỏ tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước sẽ 

kiến tánh. Tôi kiến tánh rồi sao còn khởi phiền não? Đây là ngộ nhận, đi sai đường. Vô minh 

mà cho rằng tự tánh. Làm sao phân biệt những cảnh giới đó? 

Tập 76  299 



Cảnh giới trong trời vô sắc, cho đến vô tưởng thiên trong tứ thiền thiên, đều là cảnh giới 

tương đồng. Niệm là không còn nữa, giống như phân biệt chấp trước, khởi tâm động niệm 

đều  không  còn.  Nhưng là  sao?  Tâm  là  định  rồi, không biết đến  sự  việc bên  ngoài_mê  mà 

không  giác, đây  không  phải là thật.  Thiền định  thật sự  không  phải  như vậy.  Thật sự  thiền 

định, tâm phải định, nhưng cảnh giới bên ngoài vẫn rỏ ràng minh bạch_giác mà không mê, 

đó là chánh đạo_chánh chân chánh giác. 

Những gì ta giác ngộ được, làm sao mới biết nó là chánh chân? Đức Phật Thích Ca giảng 

kinh điển này, là một tiêu chuẩn. Cảnh giới mà chúng ta giác đó, chúng ta xem lại lời dạy của 

Đức Phật Thích Ca, nếu hoàn toàn tương đồng, thì giác của chúng ta là chánh chân chánh 

giác. Còn nếu giác của ta không giống Đức Phât Thích Ca Mâu Ni là sai. Đó là tà giác không 

phải chánh giác_chúng ta đã sai. Nên sau khi khai ngộ, kinh điển là chứng minh, làm chứng 

cứ, Phật Phật đạo đồng. Khai ngộ mới thật sự thành Phật. Kim Phật và cổ Phật đều không có 

chút sai biệt nào. Nên Kim Phật giống như cổ Phật tái sanh, đây là ý nghĩa của Như Lai. 

Chúng ta khi chưa khai ngộ, đọc kinh là tu định. Còn khi chưa khai ngộ, đọc kinh là để 

đối chiếu. Cảnh giới tôi vào có gì sai lầm không? Tác dụng không như nhau. Vậy chúng ta 

phải  nghĩ, mục  đích đọc  kinh  là được  định, nên  phải  đọc  như  thế nào?  Trong tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, đọc kinh để tu định cũng là một pháp môn. Đọc một cách cung kính, đọc bộ 

kinh này từ đầu đến cuối, nếu phân lượng của kinh ít, ta đọc thêm vài lần, đọc hết bắt đầu đọc 

lại.  Như  vậy  thời  gian  tu  định  sẽ  dài  ra.  Còn  nếu  phân  lượng  lớn  như  Pháp  Hoa  hay  Lăng 

Nghiêm,  thì  một  ngày  một  biến.  Biến  này  đọc  cho  kỷ  cho  thuần  thục  cũng  cần  sáu  tiếng, 

phân lượng lớn. 

Hoa Nghiêm là bộ kinh lớn, bình thường đọc kinh Hoa Ngiêm một ngày đọc tám tiếng. 

Nếu đọc chậm, thì vừa gõ mõ vừa đọc từng chữ từng chữ. Một bộ Kinh Hoa Nghiêm, khoảng 

hơn  một  tuần  mới  tụng  xong.  Lúc  tụng  phải  cung  kính  đọc  từng  chữ  từng  chữ,  nhất  định 

không thể nghĩ ý nghĩa trong kinh. Nếu xen vọng tưởng vào sẽ mất định, nhưng đọc kinh là 

để tu định. Cũng là giới định tuệ hoàn thành một lúc, đây gọi là niệm tụng. Không thể nghĩ 

đến ý nghĩa, không có ý nghĩa. Dùng phương pháp này để diệt trừ vọng niệm. Một ngày có 

thể  định  vài giờ, không  có  vọng  niệm, tu học  như vậy  vài  năm, vọng niệm  tự  nhiên  không 

còn. Đến lúc vọng niệm không còn, thì kinh cũng không cần phải đọc nữa. Là phương pháp! 

Vọng niệm có thể không khởi tác dụng một thời gian dài, sẽ giác ngộ. Không kể là duyên 

gì,  vừa  tiếp  xúc  là  hoát  nhiên  đại  ngộ,  có  loại  công  hiệu  này.  Nên  tánh  thể  là  không  sanh 

không  diệt,  châu  biến  pháp  giới,  pháp  giới  ở  trong  đó,  nó  lớn  hơn  sovới  pháp  giới.  Trong 

kinh Lăng Nghiêm có một ví dụ, lấy tự tánh ví dụ với hư không, đem hư không ví dụ với một 

đám mây. Đám mây đó ở trong hư không, thì hư không lớn hay đám mây lớn? Qua ví dụ này 

Đức Phật dạy, hư không ở trong tự tánh, như mây ở giữa hư không. Tự tánh là thật sự của 

300  Tập 76 



chính mình, phải biết rằng học Phật là trở về với tự tánh. Thể không có bến bờ, thể là tự tánh, 

tuyệt chư đối đãi. Câu này qua trọng. Đối đãi là gì? là đối lập. 

Hôm  nay  chúng  ta  nói  tương  đối, không  có  tương đối. Hôm  nay  nhìn  không thấy  tánh, 

đây cũng là chướng ngại nghiêm trọng. Vì sao? Chúng ta khởi tâm động niệm đều là đối lập. 

Đối lập với người, đối lập với sự việc, đối lập với thiên điạ vạn vật. 

Chư phật Bồ tát không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, 

nên không có ý niệm đối lập. Chúng ta muốn thành tựu, từ chổ này hạ thủ, cũng là một cánh 

cửa rất tốt. Trong kiến hoặc, đây là năm loại lớn. Thân kiến rất khó đoạn. Biên kiến_ hạ thủ 

từ nơi biên kiến. Biên kiến là đối đãi, chúng ta cần phải học. Nhưng ở đây cần có căn cứ lý 

luận. Vì sao chúng ta có thể không đối lập với tất cả pháp?  Trước tiên chúng ta phải khẳng 

định, tất cả pháp với ta là nhất thể, nên không thể đối lập. Cách nói của nhất thể này, khi phật 

giáo chưa truyền vào Trung Quốc, các vị tổ tông đã nói. Trong “Lão Tử” nói qua, thời của 

Lão Tử Phật pháp còn chưa truyền vào Trung quốc. Lão tử nói thiên địa với ta đồng căn, vạn 

vật với ta nhất thể. Trong Hoàn Nguyên Quán không phải nói như vậy sao? 

Quý vị có thể nói Lão tử không phải Phật? vậy ông ta làm sao có thể nói ra được lời này? 

Có thể nói ra lời này, vậy ông ta còn đối đãi sao? Không còn. Xác thực trong mắt ông ta biến 

pháp giới hư không giới ở trong nhất thể, tánh đức mới hiện ra. Tất cả chúng sanh với ta là 

một  thể.  Chúng  sanh  này  tạo  tội  nghiệp, ai  đang  tạo?  Ta  đang  tạo.  Chúng  sanh  đó  đang  tu 

thiện, ai đang tu thiện? Ta đang tu thiện. Tâm chúng ta đối đãi với tất cả chúng sanh khẳng 

định  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Tuyệt  đối  sẽ  không  khởi  tâm  động  niệm,  rỏ  ràng  minh 

bạch. 

Tu thiện giúp họ tăng trưởng. Tạo ác phải dùng phương tiện thiện xảo giúp họ hồi đầu, ta 

sẽ không trách cứ họ. Chúng ta có trí huệ, có phương tiện thiện xảo giúp họ hồi đầu. Cũng 

như trên thân thể chúng ta, chúng ta đều biết thân thể chúng ta là do tế bào tích tụ mà thành. 

Tế bào là những nguyên tử, phân tử, điện tử, càng nói càng nhiều. Nếu tế bào của chúng ta có 

một bộ phận biến thành độc bệnh. Nếu vậy thì sao? Chúng ta làm sai việc, chúng sanh làm 

sai việc, tự tánh mê muội, nó biến thành độc bệnh. Biết rằng chúng ta là nhất thể, nên giúp đở 

họ hồi phục bình thường, thì không có chuyện gì nữa, không nên trách cứ họ. 

Dùng phương pháp nào giúp họ trở về bình thường? là giáo hoá. Chư Phật Như Lai ngày 

ngày đang giáo hoá. Thế giới cực lạc chưa từng gián đoạn giáo hoá. Thế giới Hoa Tạng cũng 

đều như vậy. Từ từ dạy, siêng năng dạy, đều sẽ hồi đầu. Nếu không dạy, họ sẽ tuỳ nghiệp lưu 

chuyển, họ sẽ trở thành hư. Người xưa nói  “gần mực thì đen gần đèn thì sáng”.  Một người 

có thể không bị hoàn cảnh làm phiền, đó là Thánh nhân, chứ không phải là phàm phu. Phàm 

phu nhất định bị hoàn cảnh ảnh hưởng. Đây cũng là nguyên nhân vì sao chúng ta chọn đến 

thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc hoàn cảnh tốt, thuần thiện không có ác. Cho nên chúng ta 

Tập 76  301 



tập  khí  ác  có  sẵn,  đem  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Ở  đó  không  có  ác 

duyên, nên tuy có ác tập khí nhưng không phát tác, không có ác duyên. Sống ở đó thời gian 

dài lâu, tự nhiên tập khí ác này không còn nữa. Tập khí ác, tập khí ác nguyên thuỷ của nó là 

bốn đại phiền não của A lại da. Có thể nói là nguyên thuỷ tập khí, nên nó sanh ra đầy đủ. Nó 

xuất hiện từ khi nào? 

Hoàn Nguyên Quán nói, từ nhất thể khởi nhị dụng. Khi khởi nhị dụng là đã có, đã sanh 

khởi. Mạt na là tứ đại phiền não thường tương tuỳ. Ngã kiến chính là ngã chấp, chấp trước 

thân này là tôi. Ngã ái_tham, ngã mạn_ sân nhuế, ngã si_tham sân si. Tham sân si với ta đồng 

thời khởi dậy, mê rồi. Đây là độc bệnh sớm nhất của tự tánh, nên Đức Phật gọi đây là tam 

độc phiền não, minh tâm kiến tánh không còn nữa. Minh tâm kiến tánh là gì? là chuyển phiền 

não thành Bồ đề, chuyển thức thành trí. Mấy câu bên dưới dể hiểu: 

       “Hoành cai thập phương, thụ thông tam thế. Quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung, vô hữu nhất 

 pháp tiên chi”.  Nó ở trước, không có pháp nào ở trước nó cả. Nó là tự tánh.  “Duy thử tiên ư 

 chư pháp”.  Ý này rất lớn. Trong Hoàn Nguyên Quán nói, tự tánh là thể thanh tịnh viên minh, 

nó rất lớn. 

       “Như phó đại sĩ kệ, hữu vật tiên thiên địa, vô hình bổn tịch liêu, cố cưỡng danh vi đại”.  

Phó đại sĩ cũng là người tái sanh. Truyền thuyết rằng, ông ta là hoá thân của Di lặc Bồ tát ở 

nhà cư sĩ, thị hiện và tu hành chứng quả. Vị của hai câu này gần giống với Lão tử. Vật có 

trước thiên địa. Vật ở đây là gì? là tự tánh. Nó vô hình, vật này không có hình. Cũng như hiện 

nay chúng ta nói, nó không phải vật chất, cũng không phải là tinh thần. Nó không phải cái gì 

cả. Lục căn không tiếp xúc được, đến nghĩ cũng  không đến. Lục căn tiếp xúc không được 

gọi là tịch liêu, thanh tịnh tịch diệt. Cưỡng danh, miễn cưỡng đặt cho nó cái tên gọi là đại. 

Những cái này tất cả là nói tự tánh. 

Hay nói cách khác, từ trong tự tánh mà lộ ra, đây gọi là đại thừa. Pháp đại thừa ra từ tự 

tánh, và trở về với tự tánh. Đây là chính mình, không phải ai khác. Như Kinh Niết Bàn nói: 

 “Sở ngôn đại giả, danh chi vi thường. hựu vân sở ngôn đại giả, kỳ tánh quảng bác, do như 

 hư không. Kim thử kinh trung đại thừa nhị tự, chánh dụ thị tâm thị phật, thị tâm tác phật chi 

 tịnh tông đệ nhất nghĩa đế”.  Trong tất cả kinh điển đều nói về tự tánh. Nên bộ kinh này cũng 

không rời tự tánh. 

Hoàng lão cư sĩ lấy đại thừa trong kinh làm ví dụ, đó là nhân pháp dụ trong kinh. Chư 

kinh  lập đề  không ngoài ba nguyên  tắc này.  Trong  bộ  kinh này  cũng  cụ  túc hữu nhân, bên 

dưới sẽ nói đến. Đại thừa là ví dụ, thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật. Tâm này là chân tâm. 

Chúng ta dùng chân tâm tức làm Phật, chân tâm là Phật, vốn là Phật. Dùng chân tâm đó là 

bạn đã làm Phật. Dùng vọng tâm đó là phàm phu. 

302  Tập 76 



Vọng tâm có khởi tâm động niệm. Vọng tưởng phân biệt có chấp trước. chân tâm không 

có. Tâm của chúng ta bây giờ là chân vọng hoà hợp. Vọng tâm không rời xa chân tâm, nó từ 

chân tâm biến hiện ra. Vì sao gọi là vọng? Vì nó mang theo vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Trong chân tâm không có vọng tưởng phân biệt chấp trước. Nó từ khởi tâm động niệm biến 

hiện ra. Ngày nay gọi là độc bệnh, tế bào này mang theo độc tố. 

Nếu chúng ta có thể buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, chúng ta không dùng thứ 

này,  tôi  chỉ  dùng  chân  tâm,  như  vậy  chúng  ta  sẽ  trở  lại  trạng  thái  bình  thường.  Tâm  chân 

chánh hiện nay gọi là tâm bồ đề. 

Trong  sinh  hoạt  hằng  ngày,  chúng  ta  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật,  dùng  tâm  chân  thành  là 

đúng. Tâm chân thành là chân tâm, là Phật, là Phật tâm. Thật không phải giả, “thành tắc bất 

hư”. Dùng chân tâm đối với chính mình, dùng chân tâm đối đãi người khác. Dùng chân tâm 

đối với người khác là sao? Thanh tịnh bình đẳng giác là đối với chính mình. Đối với người 

khác thì từ bi, từ bi không có điều kiện. Vô duyên đại từ, đồng thể đại bi. Vì sao không có 

điều kiện? Vì tự nó là nhất thể, nhất thể thì không có điều kiện. Nên từ bi này, trong từ bi là 

chỉ chân thành. Chân thành từ bi, thanh tịnh từ bi, bình dẳng từ bi, chánh giác từ bi. Chư Phật 

Như Lai, pháp thân Bồ tát, đối với tất cả chúng sanh là dùng tâm từ bi này. 

Chúng  ta  cần  phải  nhớ,  chúng  ta  cần  phải  học  tập,  chân  thành  từ  bi,  thanh  tịnh  từ  bi. 

Thanh tịnh không có ô nhiễm, chân thành không phải hư giả, trong bình đẳng không có cao 

thấp, trong chánh giác không có mê hoặc. Từ bi tức là tình thương. Tình thương như vậy mới 

gọi là thuần chân thuần thiện, không có một ly một tí tác dụng phụ nào. Có thể dùng tâm này 

tức là Phật Bồ Tát. Bồ đề tâm không phát là phàm phu, không ra khỏi lục đạo, không ra khỏi 

mười pháp giới. Bồ đề tâm vừa phát, không những vượt ra ngoài lục đạo, vượt ra ngoài mười 

pháp giới. Nên điều kiện cơ bản đầu tiên của đại thừa là phát bồ đề tâm. Tâm bồ đề không 

phát, không phải đại thừa. 

Nhưng pháp môn tịnh độ của chúng ta là đại thừa giáo, không phát bồ đề tâm, niệm Phật 

cả đời cũng không thể vãng sanh. Điều này quan hệ trọng yếu! Làm sao biết được. Quý vị 

xem, trong kinh này ba đời vãng sanh. Nguyên nhân chính của vãng sanh trong hai phẩm có 

nói,  bất  luận  là  thượng  bối  trung  bối  hạ  bối.  Cho  đến  tu  tập  các  pháp  môn  khác,  Từ  Châu 

Pháp sư phán định chắc chắn vì nhất tâm tam bối. Tức là bất cứ pháp môn nào, ta chỉ dùng bồ 

đề tâm mà tu, đem công đức hồi hướng cầu sanh về tịnh độ, như vậy là tất cả được sanh. 

Pháp  môn thế giới Cực Lạc rộng lớn không có cái nhìn lệch lạc. Bất luận tu pháp môn 

nào,  cho  đến  tu  học  các  tông  giáo  khác.  Chỉ  cần  lúc  lâm  chung  đem  công  đức  tu  học  hồi 

hướng cầu sanh tịnh độ, toàn bộ đều có thể đi. Thật quá tuyệt! 

Trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày, chúng ta phải học. Học dùng đại từ đại bi xử sự đối 

nhân tiếp vật. Tâm địa này phải thường phản tỉnh, xem thanh tịnh hay không thanh tịnh? Sao 

Tập 76  303 



gọi  là  không  thanh  tịnh?  Trong  đó  có  thất  tình  lục  dục  là  không  thanh  tịnh.  Nó  bình  đẳng 

không? Trong đó còn có cao thấp là không bình đẳng. Không thanh tịnh không bình đẳng, là 

mang theo mê hoặc, là không giác. 

Từ đây mà biết, sách của các bậc cổ đức dạy không thể không học. Đặc biệt là kinh sách 

Phật. Vì  sao?  Chỉ  có  thường  thường  đọc  kinh, thường  thường nghe  giảng, mọi  người  cùng 

nhau chia sẻ, hổ tương động viên. Hảy tìm tâm bồ đề của chúng ta ra, bởi vì bồ đề tâm rất 

quan trọng.  “Phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”,  đây là điều kiện tất yếu của tam bối 

vãng  sanh.  Hạ  bối  trung  bối  thượng  bối,  tất  cả  đều  là  nhất  hướng  chuyên  niệm  phát  bồ  đề 

tâm. Nên không phát bồ đề tâm là không được. Chúng ta có lúc nhìn thấy, rất nhiều ông bà 

già niệm phật và thật đã vãng sanh. Lúc chết đoan tướng hy hữu, biết trước giờ đi. Đứng như 

vậy  chết,  ngồi  như  vậy  chết.  Họ  không  biết  cái  gì  gọi  là  tâm  bồ  đề,  có  hỏi  họ  cũng  không 


biết. Họ chỉ biết niệm A Di Đà Phật, còn không biết gì là tâm bồ đề. Tỷ mỷ quan sát khởi tâm 

động niệm, đối nhân tiếp vật của họ, họ thật sự bồ đề tâm. Họ đối nhân rất bình đẳng, rất từ 

bi.  Chúng  ta  quan  sát  kỷ  càng  sẽ  phát  hiện  được.  Còn  chúng  ta  hỏi  họ  bồ  đề  tâm  là  gì  họ 

không  hiểu.  Họ  không  biết  cái  gì  là  tâm  bồ  đề.  Họ  dùng  chân  tâm,  tâm  thành  khẩn  để  đối 

nhân. Cho nên họ có thể vãng sanh. 

Chúng ta cẩn thận quan sát người vãng sanh, họ có ngạo mạn không? Họ có tự cho mình 

hơn người không? Người có tâm này không thể vãng sanh. Niệm Phật có tốt hơn nữa cũng 

không vãng sanh được. Điều này chúng ta không thể không hiểu. Chúng ta phải đem những 

tập khí này buông bỏ tất cả, đây là nghiệp chướng. Phải thường phản tỉnh, cẩn thận quan sát. 

Tôi tiếp vật đối nhân có gì sai sót chăng? Có sai sót, nhưng tự mình phát hiện sẽ không còn 

nữa. Mọi người cũng không nói cho ta biết. Vì sao? Vì nói ra mà chúng ta không tiếp nhận, 

sẽ kết oán thù với chúng ta. Như vậy thì hầ tất nói với chúng ta.Thầy giáo đối với học sinh 

cũng không nói. 

Tôi ở Đài Trung, theo thầy Lý mười năm, tôi nhìn thấy thầy đối với học trò. Có học sinh 

thầy đối với họ rất dữ, có đánh có mắng. Có một vài học sinh, thầy đối với họ rất khách khí, 

phạm sai làm gì, thầy nhác cũng không nhắc nữa, chúng tôi cảm thấy rất lạ. Thời gian lâu thì 

thấy hoài nghi! Hoài nghi này bị thầy biết được. Khi không có ai, thầy tìm tôi và nói với tôi. 

Bạn nhìn thấy có phải là rất hoài nghi không? Dạ có. Thầy nói với tôi, người như thế nào nên 

nói, người như thế nào không nên nói? Có thể tiếp thu mới nên nói, nói đến mức độ nào? 

Phải biết họ có thể tiếp thu đến mức độ nào. Đây gọi là quán căn cơ, đây là học vấn, đây là 

công phu. Họ phải chịu học, phải nghe lời, đối với thầy phải thật cung kính, như vậy mới thật 

dạy. 

Còn tâm cầu học chưa đến mức độ này, nếu nói với họ thì trước mặt phục tùng sau lưng 

chống đối. Thầy cảnh giác được, nên đối với họ phải có chừng mực. Phạm một vài sai lầm 

thầy sẽ không nói. Vì sao? Vì không kết oán thù với người khác. Nếu họ sanh oán hận, thì 

304  Tập 76 



oán hận đó tương lai họ oan oan tương báo, mấy cũng không xong, hà tất phải kết oán với 

họ? Cứ để họ sanh tâm hoan hỷ, từ từ sẽ học tập theo. Lâu ngày, có thể họ sẽ giác ngộ. Nên 

hoá độ chúng sanh phải khế lý khế cơ. Cơ là căn cơ, nhất định phải biết. Phật độ người hữu 

duyên. Nếu đó là học sinh tốt, đối với thầy cung kính thì có đánh cũng đánh không đi. Sao lại 

đi? Vị thầy đó phải hết sức dạy họ. Nói vài câu đã không vui, thầy sẽ không để ý đến họ, 

cũng không nói gì thêm với họ. Nên chúng ta nhìn thấy thầy giáo đối với những học sinh này 

ứng xử không giống nhau. Như vậy mới hiểu cần phải học tập. 

Hiện nay, trong thời đại này, đi đâu để tìm một học sinh, ngày ngày gây phiền phức mà 

vẫn vui vẽ theo mình, tìm không thấy! Đi đến đâu để tìm. 

Tôi  còn  nhớ  một  công  án  trong  Thiền  Lâm  Bảo  Huấn,  tôi  quên  tên  rồi. khoảng  ba  bốn 

mươi năm trước đọc qua, Tôi cũng đã từng giảng qua, chỉ giảng qua một lần. Có một người 

xuất gia, thân cận một vị hoà thượng. Lão hoà thượng nhìn thấy người bạn trẻ này thì không 

vui.  Nhưng  người  này  ngày  nào  cũng  đến  nghe  giảng  kinh,  nghe  rất  chăm  chỉ.  Lão  hoà 

thượng vô duyên vô cớ, anh ta cũng không phạm gì sai, nhưng cứ trách mắng quát tháo anh 

ta. Nhưng anh ta vẫn cung kính, vẫn không đi. Lão hoà thượng kêu người đuổi anh ta đi, kêu 

anh ta sau này đừng đến. Bị đuổi rồi, đuổi đi, nhưng trên thực tế không đi. Mổi lần anh ta đều 

đứng ngoài cửa sổ để nghe kinh, không để Lão hoà thượng nhìn thấy, nhưng vẫn nghe. Vài 

năm sau, Lão hoà thượng lớn tuổi, phải truyền pháp. Anh ta vẫn trốn ở ngoài cửa. Lão hoà 

thượng kêu truyền pháp, truyền cho ai? Đi ra ngoài cửa, đem anh ta vào và truyền cho anh ta, 

lúc này mọi người mới vỡ lẽ. 

Đây là vì sao? Vì anh ta có những phiền não tập khí, cần phải dùng phương pháp hành hạ, 

để anh ta tiêu nghiệp chướng. Nên cổ nhân đặc biệt tuyển chọn người truyền pháp vô cùng 

cẩn  thận,  vô  cùng  nghiêm  khắc.  Vì  pháp  này  truyền  qua  nhiều  thế  hệ,  từ  đời  này  sang  đời 

khác. Bây giờ không còn nữa. 

Bây  giờ  dùng  phương  pháp  này  của  cổ  nhân,  người  trẻ  tuổi  chịu  không  nổi,  không  thể 

tiếp nhận. Cho nên pháp đã bị đoạn, pháp đã bị diệt. Hiện nay yêu cầu điều gì? là tự động tự 

phát. Bây giờ người thật sự phát đại tâm rất ít, quả là hiếm thấy. Đây là sao? Đối với nhận 

thức về pháp này, họ không quen, không biết pháp này là tốt. Chúng ta ở trong xã hội này, 

tâm mình có thể không thay đổi sao? Xem nặng danh lợi, thì nhân tâm lập tức thay đổi. 

Chúng ta học Phật, học đến cuối cùng rồi sao? Khó khăn thất vọng, học đến không ai để ý 

đến chúng ta. Cuộc sống của chính mình đều không thể bảo chứng. Lúc này phải làm sao? Ta 

còn học không? Cần phải kiên trì. Người này khẳng định vãng sanh thế giới Cực Lạc để làm 

Phật. Nếu trong hoàn cảnh này, ta thối chuyển, thì sẽ lưu chuyển trong lục đạo luân hồi. Lúc 

này  có  thể  kiên  trì,  đây  không  phải  là  chuyện  đơn  giản.  Chúng  ta  nếu  không  ở  trong  pháp 

này, thưởng thức pháp vị chân thật này. Thực sự lý giải, thật có tâm từ bi. Sau khi học xong, 

Tập 76  305 



giúp đở tất cả chúng sanh đau khổ, nối Phật huệ mạng. Họ sẽ duy trì không được, tâm họ sẽ 

thay đổi, nhưng không phải là việc dể dàng. 

Không thể chịu tận cùng khổ nạn, chịu hết hành hạ, và chịu tận cùng sĩ nhục, giống như 

nhẫn nhục tiên nhân vậy, gặp Ca Lợi Vương cắt thân thể, tín tâm bất thối, ông ta đã thành 

Phật. Ca Lợi Vương giết ông ta, và ông ta thành Phật. Câu chuyện này ở trong kinh Đại Bát 

Niết Bàn nói rất tường tận. Thật sự biết được điều này là tốt. Trên thế giới này có tìm cũng 

tìm không thấy nữa. Nó thật sự giúp chúng ta thoát ly luân hồi lục đạo. Thật sự có thể giúp 

chúng ta tiêu trừ nghiệp chướng vô thỉ kiếp. Nên kinh điển được gọi là Pháp bảo. Chúng tôi 

có thể nói, chỉ có bảo này mới là thật, còn những bảo của thế gian đều là giả, không phải thật. 

Chúng ta phải có nhận thức này. Tôi không có sai lầm chút nào, như vậy là thật sự giải quyết 

vấn đề. 

Hình  như  là  tháng  trước,  có  bạn  đồng  tu,  tôi  không  nhớ  là  ai,  tặng  tôi  một  cuốn  sách. 

Chính là cuốn sách này, cuốn sách Khải Tán Quân Đoàn. Tôi xem rồi, và học hỏi được rất 

nhiều. Việc này là thật không phải giả. Quân đoàn này là hai ngàn một trăm năm trước, La 

Mã Khải Tán đại đế phái ra. Để làm gì? muốn chinh phục Trung Quốc. Từ La Mã xuất phát 

đến Trung quốc, đi bộ đi suốt ba năm, đến hành lang Hà Tây, bây giờ là Cam túc. Đi đương 

dài như vậy, lúc đó chỉ có đi bộ, không có công cụ giao thông, không có xe. Ba phần hai là 

cởi binh cởi ngựa, còn ba phần một là bộ binh. Khi đến Trung Quốc, người chết trên đường 

hết  khoảng    ba  phần  một.  Khi  đến  Tân  Cương,  ở  đó  cũng  đánh  mấy  trận,  chết  rất  nhiều 

người. Khi đến hành lang của Hà Tây quân đội hơn mười vạn người, còn lại khoảng hơn một 

vạn người. Qua mấy lần chiến tranh đến cuối cùng thì toàn quân hoàn toàn bị tiêu diệt. Chỉ 

còn lại hơn hai trăm người, toàn bộ tự sát_ hai ngàn một trăm năm trước. 

Hồn  quỷ  trong  quân  đoàn  này,  bây  giờ  là  cô  hồn  dã  quỷ,  rất  sôi  nổi.  Điều  này  nói  cho 

chúng ta biết  một  sự  thật như  thế nào?  Thân  có  sanh diệt, nhưng linh hồn không diệt. Vậy 

chúng  ta  biết  linh  hồn  không  chết_thân  có  sanh  tử,  linh  hồn  bất  tử.  Chúng  ta  phải  làm  sao 

mới có thể tính toán thay cho cái bất tử đó. Thân sanh tử chưa quan trọng. Còn sau khi chúng 

ta chết đi về đâu? Đây mới là vấn đề lớn. Sau khi chết, đương nhiên thù thắng nhất là đến thế 

giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà. Hôm nay chúng ta đi con đường này, đây là con đường 

vô cùng quang minh. 

Đến thế giới cực để làm gì? Giống như Huệ Năng Đại Sư gặp Ngũ tổ vậy. Tôi đến làm 

Phật. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc là để nhìn thấy Phật A Di Đà. Còn bạn đến làm gì? Tôi 

đến làm Phật. Phật A Di Đà nhất định rất hoan hỷ. Nên phải nhớ, niệm Phật vãng sanh thế 

giới Cực Lạc để là gì? Đi làm Phật. Không phải làm Phật người ta không nhận bạn. Nhưng ta 

vừa nói tôi đến để làm Phật, đây gọi là bồ đề tâm đã phát đầy đủ rồi, thật đã phát bồ đề tâm. 

Chúng ta đến thế giới Cực Lạc đi làm Phật. 

306  Tập 76 



Trước đây thầy Lý dạy chúng tôi, nói với chúng tôi những người trẻ tuổi thông minh này 

cần phải có mắt trước sau. Nhìn thấy quá khứ, nhìn thấy vị lai. Quá khứ ở trong lục đạo luân 

hồi tạo vô số tội nghiệp. Bây giờ chúng ta nhìn thấy thế giới Cực lạc, vậy tương lai chúng ta 

phải  chọn  con  đường  này.  Trong  cuộc  đời  này,  cái  gì  cũng  đều  có  thể  buông  bỏ.  Tôi  nhất 

định đi trên con đường này đến cùng, đi đến thành công, như vậy là chúng ta hoàn toàn đúng. 

Cần phải học vô lượng pháp môn, đến thế giới cực lạc tiếp tục học. 

Hôm nay tất cả tinh lực thời gian, tất cả đều đặt ở nơi việc cầu sanh tịnh độ, quyết định 

thành công. Đại kinh đại luận đều muốn học, pháp môn vô lượng thệ nguyện học. Nên trước 

đây tôi thường giảng về tứ hoằng thệ nguyện. Chúng ta bây giờ đang tu hai điều trước. Chúng 

sanh vô biên thệ nguyện  độ, cái này  cần phát. Phiền  náo vô tận thệ  nguyện  đoạn, chúng ta 

cần phải làm điều này. Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. Phật đạo vô thượng thệ nguyện 

thành. Hai nguyện này lưu đến thế giới cực lạc. Vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, và 

hoàn thành hai nguyện này, chắc chắn! 

Bây  giờ  chúng  ta  lợi  dụng  khoa  học  kỷ  thuật  cao,  chúng  ta  dùng  mạng  internet,  dùng 

truyền  hình  vệ  tinh.  Tôi  thấy  tương  lai  cách  nhìn  của  tôi  không  vượt  qua  được  năm  năm. 

Mạng lưới của mạng tiến bộ quá nhanh, so với vệ tinh thì càng phương tiện hơn. Giá thành 

vệ tinh cao, mạng internet rẻ hơn, giá thành ngày càng thấp. Bất luận ở chổ nào trên thế giới, 

chúng ta dùng công cụ này, đều giống như cùng nhau học tập vậy. Đây là một chuyện tốt. 

Người giảng kinh ngày càng ít, nhưng công cụ đã này bù đắp. Nhưng vẫn hy vọng người 

thật sự phát tâm, siêng năng giảng dạy, để tục Phật huệ mạng, chánh pháp cửu trú. Điều này 

nhờ vào ai? Ta kỳ vọng dựa vào bất cứ ai cũng dựa không được. Dựa vào chính mình. Chúng 

ta được không? Chỉ cần chúng ta phát tâm là được. Vì sao? Chư Phật Như Lai gia trì chúng 

ta. Ta không phát tâm, các ngài muốn gia trì cũng không gia được. Thật phát tâm mới thật gia 

trì. 

Thực tế nói, chúng ta có năng lực gì? Bất luận là ở đức hạnh hay học thuật, so với người 

xưa thì kém quá xa! Đây là thật không phải giả. Nhiều năm như vậy ở trên bục giảng, cùng 

học tập với mọi người. Hoàn toàn đều là tam bảo gia trì. Tôi nói thật với mọi người. Tam bảo 

vì sao gia trì tôi? Vì không ai làm, tôi phát tâm làm. Nếu chúng ta phát tâm làm, quý ngài sẽ 

gia trì chúng ta, họ phát tâm làm, Phật sẽ gia trì họ. Phật rất công bằng , ai thật sự phát tâm 

thì được các ngài thật sự gia trì. Trong đây có một điều là Phật Bồ tát gia trì chúng ta, nhưng 

chướng ngại lớn nhất của ta là danh văn lợi dưỡng. 

Có danh văn lợi dưỡng lẫn lộn vào trong đó, thì sức mạnh phật gia trì không còn nữa. Chỉ 

cần chúng ta viễn ly danh văn lợi dưỡng, thì sức mạnh gia trì vô cùng rỏ ràng, vô cùng mạnh 

mẽ. Cho nên phát tâm là được. 

Tập 76  307 



Bây giờ trong kinh hai chữ đại thừa là ví dụ “thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”. Đây là 

đệ nhất nghĩa của Tịnh độ tông.  “Năng niệm chi tâm, bổn lai thị Phật, thị năng thừa giả đại. 

 Khởi tâm niện Phật, niệm niệm tác Phật,cố sở thừa giả đại”.  Hai câu này là tinh tuý của Tịnh 

độ tông, chúng ta phải đặc biệt lưu ý. Tín tâm của Tịnh độ tông là từ chổ này kiến lập. 

Trung Phong Thiền Sư, trong khai thị nơi Tam thời hệ niệm, có hai câu nói rất hay,  “ngã 

 tâm tức thị A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm”_ tâm tôi tức là A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật tức là tâm tôi_với lời này ý nghĩa hoàn toàn tương đồng, khi nghe càng thân thiết 

hơn. Ở đây tức là tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây. Vì sao? Tâm tịnh tức cỏi tịnh độ của Phật. 

Tâm  mình tôi thanh tịnh, tâm người khác không thanh tịnh. Đây vẫn là Tịnh độ chăng? Là 

tịnh độ. 

Tâm  ta  thanh  tịnh,  thì  ở  nơi  đây  cũng  cảm  thấy  là  tịnh  độ.  Vì  sao?  Cảnh  tuỳ  tâm  hiện. 

Tâm ta thanh tịnh không thể chuyển cảnh giới, như vậy nói rỏ tâm của ta chưa thật sự thanh 

tịnh. Thật thanh tịnh thì thật chuyển được cảnh giới. Phật Thích Ca lúc còn tại thế, Chúng ta 

thấy ngài ở cũng như chúng ta, hoàn cảnh giống nhau. Nhưng trên thực tế thì sao? Trên thực 

tế  ngài  ở  Tịnh  độ,  mà  chúng  ta  nhìn  không  thấy.  Phàm  phu  chúng  ta  nhìn  thấy  Đức  Phật 

Thích Ca, buổi tối ở dưới góc cây nghĩ ngơi thiền toạ. Dưới góc cây trãi một ít cỏ. Dùng cỏ 

làm thành chổ ngồi, ngài ở nơi đó ngồi thiền. Bồ tát nhìn thấy không phải vậy, Bồ tát nhìn 

thấy Đức Thế Tôn nhìn trên bảo toạ Kim Cang, chứ không phải ngồi ở dưới đất. 

Cuối cùng  ai nhìn thấy  mới  là  thật? Đều  là thật, đều không  phải là giả. Bảo toạ đó  của 

Đức Thế Tôn, là trong tâm của ta hiện ra. Tâm ta thanh tịnh, thì nhìn thấy bảo toạ. Còn tâm 

không thanh tịnh thì nhìn thấy toà bằng cỏ. Nói rỏ thật là cảnh từ tâm hiện, một chút cũng 

không giả, nên chúng ta tin tưởng. Thân thể không tốt, không sao. Bây giờ giới khoa học nói 

với chúng ta so với Phật pháp hoàn toàn thống nhất, chỉ cần điều chỉnh tâm, bệnh của bạn sẽ 

lành. 

Trung  quốc  có  một  vài  thầy  Trung  y  nổi  tiếng, trong  lúc  họ  chẩn  đoán  trị  liệu, nói  với 

chúng ta, bệnh trị lành, nhưng 70% là bệnh tâm. Y dược khởi tác dụng chỉ có thể chiếm 30%. 

Cho nên tâm thái lành mạnh, thì bệnh rất dễ trị. Tâm thái nếu không tốt, thì dù thần tiên cũng 

trị  không  lành.  Không    phải  tâm  thái  người  khác  có  thể  chuyển  được  bạn,  là  chính  mình 

chuyển mình. Điều này rất quan trọng. Cho nên chúng ta tin tưởng, ta tâm thái tốt, trên thân 

không có bệnh gì. Tâm thái chúng ta tốt, thì ngay ở chổ này, sơn hà đại địa ở đây sẽ không 

xảy ra thiên tai. Vì sao? Hoàn cảnh cũng tuỳ tâm chúng ta mà chuyển. 

Hiệp hội của chúng ta, mấy ngày nay mời tâp họp một số bạn đồng đạo chí hợp tâm đồng. 

Mọi người cùng nhau siêng năng tu Lục Hoà Kính. Mục đích là gì? Mục đích đối với chính 

mình  mà  nói là  thân tâm  mạnh  khoẻ, gia đình  hoà hợp, sự  nghiệp thuận  lợi, vạn sự  như  ý. 

Còn có một tác dụng càng lớn, là Hongkong, Quảng Đông, giải đất của khu vực này không 

308  Tập 76 



có thiên tai. Tâm thái này của chúng ta vừa chuyển, sẽ sản sanh sức mạnh lớn như vậy. Quý 

vị xem, tự độ và cũng đã độ người. Tự cứu cũng chính là cứu cả khu vực này. Đây là mê tín 

chăng? 

Trước đây một số người nghe rồi cho là mê tín, bây giờ có khoa học chứng minh. Hôm 

qua có một bạn đông học tải trên mạng một bài nói về sự việc này. Qúa hay! Là do các nhà 

lượng tử học nói. Chúng ta có thể tin tưởng, chúng ta có thể tiếp nhận. Nên ở dưới nói : “hựu 

 năng tu giả, tức thị tâm thị Phật chi tâm. Sở tu giả, tức thị tâm tác Phật chi tâm. Năng tu sở 

 tu,  chỉ  thị  nhất  tâm,  tức  tâm  tức  phật,  tâm  Phật  bất  nhị” .  Đây  đều  là  trong  kinh  giáo  Đức 

Phật dạy chúng ta. 

Chúng  ta học nhiều năm  như  vậy, đối  với kinh  giáo  có  tín  tâm. Vì  sao?  Phật pháp thù 

thắng công đức lợi ích, chúng ta đã đạt được, một chút cũng không thật. Thầy không gạt tôi, 

nói với tôi, học Phật là hưởng thọ cao nhất của đời người, và tôi đã đạt được. Càng lớn tuổi 

càng tự tại. 

Sang năm, tôi học Phật đã 60 năm. Sang năm là tròn 60 năm. Giảng kinh 53 năm. Tôi học 

Phật bảy năm là ra giảng kinh, giảng kinh dạy học. Cả đời chưa từng thay đổi phương hướng, 

chính là học Đức Thế Tôn. Đức Phật Thích Ca thị hiện cho chúng ta là thầy giáo tư thục. Vì 

ngài không có chính thức tổ chức trường lớp_Thầy giáo tư thục. học sinh của ngài rất đông. 

Trong kinh điển chúng ta thường nhìn thấy, một nghìn hai trăm năm mươi lăm người đệ tử 

tuỳ tùng. Không phải tuỳ tùng thì cũng lâm thời đến, tôi nghĩ không dưới số người này. Nên 

ngài rất vui vẻ, nhiều người như vậy theo ngài học tập. Pháp duyên thù thắng, pháp hỷ sung 

mãn. Nên ngài càng dạy càng cao hứng. 49 năm chưa có một ngày nghĩ ngơi. 

Sau  khi  Phật  điệt  độ, cho  đến  bây  giờ  ảnh  hưởng  rất  lớn, ảnh  hưởng  đến  toàn thế giới. 

Chánh pháp cữu trụ, nối Phật huệ mạng dựa vào thời đại của chúng ta. Thật sự phát tâm và 

phải thật sự làm. 

Ngày nay Phật giáo trên thế giới có sáu loại hình thái. Chúng ta phải nhận thức rỏ ràng, 

con đường chúng ta đi là giáo dục của Đức Thế Tôn. Chúng ta học Phật, là tiếp thu giáo dục 

của Ngài. Chúng ta học được cái tốt của giáo dục, và phát tâm đem giáo dục xưng tánh của 

Đức thế Tôn, cần phải phát dương quang đại, phổ độ chúng sanh. Như vậy chúng ta nhất định 

phải học Đức Thích Ca Thế Tôn. Tôi thành tựu rồi, phải giảng kinh, cần phải giáo hoá. Đi 

đến đâu để giảng? đến gia đình mọi người giảng. Gia đình của họ có một hai người, một hai 

người đó là thính chúng của tôi. 

Mổi  tuần  không  cần  quá  nhiều,  quá  nhiều  người  ta  sẽ  phiền  chúng  ta,  không  thích,  rồi 

đuổi ta đi. Một ngày, cố định một tuần một ngày, chúng ta đến vài nhà. Thứ hai đến nhà ông 

Trương, thứ ba đến nhà ông Lý. Chúng ta mổi ngày đều luyện giảng, từ từ sẽ giảng thành 

công. Những thính chúng này giúp đở chúng ta. Có thể giảng một bộ kinh giống nhau. Quý vị 

Tập 76  309 



xem, một tuần bảy nhà. Một tuần có thể giảng bảy lần giống nhau, rất tốt! Có thể duy trì ba 

năm, căn cơ của chúng ta vững vàng. Sau khi giảng xong mời thính chúng góp ý. Phải khiêm 

tốn tiếp nhận. Sau    khi giảng xong, tiếp tục nghiên cứu thảo luận, chia sẽ. hiệu quả rất thù 

thắng. 

Ngày trước chúng tôi ở Đài Trung học kinh giáo, là dùng phương pháp này. Nên phải kết 

thiện duyên với các Phật tử, vì sao? Để họ cho tôi đến nhà giảng pháp_kết pháp duyên. Thầy 

giáo cũng không còn cách nào khác. Liên xã thư viên, giảng đường đều là một. Các bạn cùng 

học  giảng  kinh  khoảng  hơn  hai  mươi  người,  như  vậy  làm  sao  phân  phối?  Giảng  đường  thì 

phân phối giảng kinh. Một năm khó khăn lám mới phân đến một lần, cho nên thời gian rất ít. 

Quá  ít, bữa  đực bữa  cái, học  cũng  không được  gì. Công  việc này  cần  phải  ngày  ngày  làm. 

Ngày ngày làm mới kết được nhiều thiện duyên, đến nhà các bạn đồng tu đi giảng. Thật vậy, 

kiên nhẫn sẽ thành công. 

Mấy câu này vô cùng quan trọng  “năng tu sở tu, chỉ thị nhất tâm, tức tâm tức Phật, tâm 

 Phật bất nhị. Hựu khả vân, năng tu giả, tức thị tâm thị Phật chi Phật. Sở tu giả, tức thị tâm 

 tác  Phật  chi  Phật.  Tự  Phật  tha  Phật,  chỉ  thị  nhất  Phật,  tự  tha  bất  nhị.  Tự  tha  uyển  nhiên, 

 năng sở bất nhị, tu chứng bất vô, siêu tình ly kiến, cường danh vi đại”.  Mấy câu này ý nghĩa 

rất sâu. Nhưng mổi câu đều là lời chân thật.  “Năng tu, xác thực thị tâm thị Phật chi Phật”,  

Phật ở đây là ai? Là chính mình.  “Năng tu, thị tâm tác Phật chi Phât”. “Thị tâm thị Phật chi 

 Phật”   là  tự  tánh  Phật  của  chúng  ta.  Tự  tánh  của  ta  vốn  là  Phật,  như  bây  giờ  đang  mê,  mê 

muội tự tánh, cho nên phải “sở tu ”. “Sở tu, thị tâm tác Phật chi Phật”,  hôm nay điều quan 

trọng nhất đối với chúng ta là làm Phật, ta vốn là Phật, hiện tại lại muốn làm Phật. 

Quý vị nghĩ xem, chúng ta có thể làm Phật chăng? Có thể. Vì sao? Chúng ta vốn là Phật. 

Tại sao chúng ta không thể làm Phật? Thánh phàm đều ở trong một niệm. Một niệm giác tức 

là Phật. tôi hôm nay dựa vào cái gì để giác? Nhờ vào Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ. Chỉ cần 

chúng ta không bỏ rơi Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ, thì kinh này sẽ giúp ta giác. Chúng ta 

hằng ngày đều học tập, chính là giúp chúng ta giác ngộ. Không cần tìm phiền phức khác, bộ 

kinh này là được. Nhưng thật sự muốn thành tựu, thì nền tảng phải vững vàng, như cổ nhân 

vậy, khó được! Từ nhỏ đã phải nắm vững căn cơ này. Đời này của chúng ta, và ở trên mấy 

đời đều sơ suất việc này. 

Chúng ta nhất định phải đem Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp. Thập thiện 

nghiệp  có  thể  dùng  trích  bản  in  giản  lược  của  tôi,  vô  cùng  đơn  giản.  Trích  của  tôi  chỉ  có 

khoảng hơn sáu trăm chữ. Khi in ra tôi thấy chỉ vừa một trang giấy, là “Thập  Thiện Nghiệp 

 Đạo Kinh Tiết Bổn”. 

Trước đây, Ngẩu Ích Đại Sư cũng có một bản in giản lược, thích hợp dùng trong thời đại 

đó. Còn bản in giản lược của tôi thích hợp dùng trong xã hội bây giờ. Nên chúng ta chỉ cần 

310  Tập 76 



có nền tảng của Đệ tử quy và Cảm ứng thiên. Trong cảm ứng nói về quả báo thiện ác, tất cả 

nói một trăm chín mươi lăm sự việc. Trong Đệ tử quy có một trăm mười ba sự việc. Trước 

tiên là học thuộc nó, sau đó thường thường kiểm điểm khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

của chúng ta. Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện. Rồi tiếp tục học Thập thiện nghiệp đạo, như vậy 

thì không khó chút nào. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 



 

 

Tập 77 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tâp: Bình Minh 

Thời gian: Ngày 12 tháng 07 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô 

 Lượng Thọ Kinh Giải” , trang 82 hàng thứ nhất. Ta bắt đầu xem từ câu cuối cùng ở bên dưới. 

 “Hựu khả vân, năng tu giả, tức thị tâm thị Phật chi Phật. Sở tu giả, tức thị tâm tác Phật chi 

 Phật”.  Hai chữ Phật này có gì sai biệt chăng? Chúng ta đem hai chữ Phật này giải thích rỏ 

ràng trước. “Thị tâm thị Phật” là tự tánh. Tự tánh chính là Phật, Phật chính là tự tánh. Nên từ 

trên tự tánh mà nói, thì trong kinh Hoa Nghiêm Đức Thế Tôn giảng nhiều nhất,  “nhất thiết 

 chúng  sanh  bổn  lai  thị  Phật”.   Nhất  thiết  chúng  sanh  ở  đây  không  phải  chỉ  riêng  chúng  ta. 

Mỗi người đều là Phật, không phân nam nữ già trẻ, giàu nghèo sang hèn đều như nhau. 

Phật nói chúng sanh, nghĩa góc của hai chữ chúng sanh này, hiện tượng chúng duyên hoà 

hợp mà sanh khởi gọi là chúng sanh. Động vật là chúng duyên hoà hợp, Khoáng vật cũng là 

chúng duyên hoà hợp. Bao gồm cả sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá. Không có thứ gì không phải 

là Phật, đây gọi là “thị tâm thị Phật”. Vì sao? Tất cả vạn pháp trong toàn thể vũ trụ là duy tâm 

sở hiện, duy thức sở biến. Tâm đã là Phật rồi, thì còn có cái gì không phải Phật! Đây tức là 

bổn lai thị Phật. “Thị tâm thị Phật” chính là bổn lai thị Phật chi Phật. Tuy vốn là Phật nhưng 

vì hiện tại chúng ta đang mê, làm mất tự tánh. Lạc mất tự tánh nên gọi là chúng sanh, gọi là 

phàm phu. Phàm phu và Phật không có gì sai biệt, chỉ là mê ngộ bất đồng. Phàm phu giác 

ngộ là Phật, chính là đạo lý này. 

Tập 77  311 



Nên ở dưới “thị tâm tác Phật”, là phàm phu hồi đầu. Tôi bây giờ muốn làm Phật, nên đây 

là “thị tâm tác Phật chi Phật”, đó là chúng ta bây giờ. Ta bây giờ muốn làm Phật, có thật 

được thành Phật không? Thật. Vấn đề là tâm niệm này nó không thể lâu dài. Bây giờ đang 

nghe kinh nghe pháp, thì tâm này không tệ, tôi phát tâm làm Phật. Nhưng ý niệm sau nó lại 

đoạ lạc vào trong phàm phu. Vấn đề là ở đây. Nếu hiện tại tâm làm Phật này vĩnh viễn bảo 

trì, thì Phật bây giờ và thị tâm thị Phật ở trước là tương ưng, hợp thành một. Như vậy chúng 

ta thật đã thành Phật. Lời này không phải lời nói chơi, sự thật này hoàn toàn chính xác. Nếu 

bạn hỏi tôi có thể thành Phật Chăng? Bạn không cần hỏi người khác, hảy hỏi chính bạn, có 

phải thật sự muốn thành Phật chăng? Thật sự muốn thành Phật, thì làm gì có chuyện không 

thể thành Phât? 

Trong đại thừa giáo, Đức Phật thường nói tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Thật vậy, tâm 

tưởng cái gì là hiện ra cái đó. Nếu chúng ta nghe hiểu lời này, thật sự rỏ ràng, thật sự minh 

bạch. Chúng ta sẽ nghĩ như vậy, ta sẽ từng niệm nhớ Phật A Di Đà, mổi niệm nhớ thế giới 

Cực Lạc. Tưởng thế giới Cực Lạc thì thế giới Cực Lạc sẽ hiện tiền. Tưởng A Di Đà Phật thì 

Phật  A  Di  Đà  với  chính  mình  sẽ  tương  ưng.  Thật  giống  như  Trung  Phong  Thiền  Sư  nói  “ 

Tâm tôi tức A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tức là tâm tôi”. Tôi và A Di Đà Phật là một không 

phải hai. Trong tất cả chánh niệm, đây là chánh niệm thứ nhất. Bạn muốn hỏi, phải nghĩ bao 

lâu tôi mới có thể biến thành A Di Đà Phật? 

Điều này trong kinh Di Đà nói vô cùng cụ thể. Nhược nhất nhật, nhược nhị nhật, nhược 

tam nhật cho đến nhược thất nhật. Xưa nay các vị tổ sư đại đức dạy, bậc thượng căn lợi trí 

một ngày là thành tựu. Người căn cơ kém độn bảy ngày cũng có thể thành tựu. Còn nghĩ bảy 

ngày vẫn chưa thành tựu, thì lời trong kinh nói có tính chăng? Trong kinh nói là thật. Nhưng 

“thất”_bảy_có hai loại  giải  thích.  Một  là chữ  số_bảy  ngày.  Cái  thứ  hai là  biểu  pháp.  Biểu 

pháp gì? Thất đại biểu viên mãn. Thất có nghĩa là gì? Đông- tây- nam- bắc- thượng- hạ- ở 

giữa gọi là thất, cho nên viên mãn. Số liệu viên mãn này không nhất định, nhưng đây là nói 

theo cách thông thường. 

Chúng ta nhìn trên sự tướng, từ “Vãng Sanh truyện” mà nhìn, từ “Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục” mà nhìn. Từ cổ chí kim chuyên niệm A Di Đà Phật, họ niệm bao lâu là có thể biết trước 

giờ chết tự tại vãng sanh? Tuyệt đại đa số là ba năm. Ba năm này tức là bảy ngày. Thất tượng 

trưng cho viên mãn, nó viên mãn. Nếu ba năm chưa đủ, thì năm năm khẳng định thành tựu. 

Thật vậy, không phí quá nhiều thời gian. Vấn đề chính là chuyên nhất, phải chuyên tâm, phải 

nhất tâm thì thành Phật không khó. Buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên chú. Chúng tôi tin 

rằng mổi người tuyệt đối không quá ba năm sẽ thành tựu được thế giới Cực Lạc. 

Khi thật sự thành tựu được, nhưng thế gian này còn cần chúng ta, cần ta làm gì? Cần ta 

mang  theo  vài  chúng  sanh  đến  thế  giới  Cự  Lạc,  giúp  Phật  A  Di  Đà  tiếp  dẫn  chúng  sanh. 

312  Tập 77 



Chúng ta với chúng sanh có duyên, chúng sanh tin tưởng và chúng sanh đồng ý nghe chúng 

ta, như vậy là có duyên. 

Nếu chúng ta đã thành tựu, duyên niệm Phật vãng sanh thành tựu. Còn không có duyên, 

người học Phật rất đông, mọi người không tin tưởng, không nghe ta khuyến cáo. Lúc này ta 

có thể đi, công đức độ hoá chúng sanh được coi là viên mãn, là đạo lý này vậy. Cho nên thất 

là một chữ rất linh hoạt, chứ không phải là cứng nhắc. “Thị tâm tác Phật chi Phật”, thân hiện 

tại này của chúng ta, tâm vọng tưởng bây giờ. Thị tâm ở trước là chân tâm, tâm này là vọng 

tâm. 

 “Tự Phật tha Phật, chỉ thị nhất Phật”.  Ở đây nói “tha Phật” là tự tánh. “Tự Phật” là nói tự 

thân hiện tại của chúng ta, tự tha bất nhị. Tuy đang mê, mê rồi thì thân tướng này từ đâu đến? 

Vẫn là do tự tánh hiện. Ly khai tự tánh không có pháp nào có thể đắc. Chúng ta thường nghe 

trong đại thừa giáo nói “sanh Phật bất nhị”. Sanh là chúng sanh, tất cả chúng sanh. Phật là tự 

tánh, cũng chính là nói tánh tướng bất nhị. Tự tánh là Phật của “thị tâm thị Phật”. Bây giờ 

chúng ta hiện tướng này, tướng này là Phật của “thị tâm tác Phật”, nói như vậy mọi người sẽ 

dể hiểu. Tự tánh là năng hiện năng sanh, hiện tượng là sở hiện sở sanh. Năng sở bất nhị, như 

vậy sẽ dể hiểu. 

       “Tự tha bất nhị, tự tha uyển nhiên. Năng sở bất nhị, tu chứng bất vô”.  Tu là gì? Là làm 

thật tu thật. Thật sự buông bỏ vạn duyên, thật sự thành tâm niệm Phật. Đây gọi là tu. Công 

phu tu phải đến nơi, công phu thành tựu là đã chứng đắc. Nên có tu có chứng. Tu chứng này 

là nói về cái gì? Nói đầy đủ trong bốn chữ: Tín- giải- hành- chứng. Trong chữ tu đã bao quát 

ba điều, có thể tin, có thể hiểu, có thể hành. Trong chữ tu bao quát ba việc này, và đằng sau là 

có  thể  chứng. Chứng  là  chứng quả. Chúng  ta đối  với  pháp  môn  Tịnh  độ, có thể  tin, có  thể 

nguyện. Thật sự phát nguyện cầu sanh Tịnh độ. 

Làm  thật, làm  thật  là nhất tâm  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật, như  vậy  mới  thật  làm. Đức 

Phật đến tiếp dẫn vãng sanh thế giới Cực Lạc tức là chứng quả. Tịnh Độ tông chứng quả là 

vãng sanh. Tín- giải- hành- chứng, nên chúng ta phải siêng năng thực hành nó. Trong “Hoàn 

Nguyên Quán” nói “oai nghi hữu tắc”. Vì sao? Thực hiện nó chính là độ chúng sanh. Chúng 

ta không chiếu theo quy cũ mà làm, có thể tự độ, không vấn đề gì. Nhưng không thể lợi tha. 

Tịnh  độ tông  là  đại thừa, mà  đại  thừa không bỏ chúng sanh, niệm  niệm  đều  muốn  giúp đỡ 

chúng sanh. Niệm niệm đều có tâm thành tựu cho chúng sanh, chính là ý niệm này. Tất cả là 

vì giúp chúng sanh. 

Giúp đở họ, nhưng có duyên hay không là vấn đề của chính họ. Chúng ta ngày nay không 

có thần thông, nên không biết chúng sanh với Phật có duyên hay không. Nhưng chúng ta có 

thể  thành  thật  quy  củ,  đem  tín-  giải-  hành-  chứng  mà  mình  tu  chứng  thể  hiện  cho  họ  thấy. 

Nếu có duyên họ sẽ tin tưởng, có thể được độ ngay đời này. Còn nếu không có duyên cũng là 

Tập 77  313 



cơ hội để họ trồng chút ít thiện căn. Họ nhìn thấy hình tượng này của chúng ta. Có câu  “nhất 

 lịch nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng”.  Nhìn thấy là “lịch nhãn căn”. Nghe thấy là “lịch nhĩ căn”. 

Trong A lại da đều đã trồng chủng tử của Phật,  đều là trồng thiện căn. Tuy đời này họ đang 

mê hoặc, vẫn không tin tưởng. 

Công đức thiện căn này không thể nghĩ bàn. Vì sao? Trong kinh nói, thiện căn này gọi là 

chủng tử kim cang, vĩnh viển không hư hoại. Họ tạo nghiệp thì thọ báo, họ tạo thiện nghiệp 

thì tam thiện đạo thọ báo. Họ tạo ác nghiệp thì tam ác đạo thọ báo. Lúc nào họ đối với quả 

báo trong lục đạo, cảm thấy chán ngấy ghét bỏ. Thì chủng tử Phật pháp trong A lại da của họ 

sẽ hiện hành, sẽ khởi tác dụng. Chỉ cần chủng tử này khởi tác dụng, chỉ cần họ nghĩ đến Phật, 

niệm đến Phật, Phật sẽ hiện tiền. Đức Phật từ bi đến cực điểm. Nên đời sau , nhất định nhân 

này  trong  A  lại  da  rụng  xuống  chủng  tử  này,  họ  sẽ  được  độ.  Quý  vị  nói  công  đức  này  có 

nhiều không? 

Pháp thế gian, pháp thế gian là nói lục đạo. Tất cả công đức trong lục đạo đều không so 

sánh được công đức thù thắng này. Nên chúng ta hãy thể hiện một con người học Phật cho 

mọi người xem, sẽ tích công đức rất lớn. Người xuất gia không được, như vậy sẽ phá giới, 

tạo tác chủng chủng ác nghiệp. Họ mặc lên bộ y phục này, cạo trọc đầu, ra bên ngoài đi một 

vòng. Quý vị biết, họ có thể để bao nhiêu người trồng chủng tử Phật vào trong A lại da thức? 

Điều này người khác làm không được, nhưng người này đã thật sự tích đức. Nhưng nếu anh 

ta tạo ác thì sao? Tạo ác đương nhiên có ác báo, điều này khẳng định rồi. Nhân quả của chính 

mình  thì  nhất  định  phải  tự  mình  gánh  vác.  Mặc  dù  họ  có  đoạ  trong  ác  đạo,  nhưng  khi  gặp 

thiện tri thức họ sẽ hồi đầu rất nhanh. 

Hình  như  trong  “Thái  thượng  cảm  ứng  thiên”,  có  một  công  án, nói  về  một  người  xuất 

gia.  Không  giữ  thanh  quy,  tạo  sát  đạo  dâm  vọng.  Nhưng  sư  huynh  của  ông  ta  tu  hành  rất 

nghiêm  chĩnh,  đương  nhiên  anh  ta  không  thể  hoà  hợp  với  sư  huynh,  và  nghĩ  cách  hại  sư 

huynh. Có người đem tin này nói với sư huynh anh ta. Sư huynh anh ta liền bỏ trốn trong 

đêm. Trốn vào trong thâm sơn dể tu hành. Ở trong núi không ra và tu hành rất tốt. Người xuất 

gia tạo  ác nghiệp này, qua vài năm thì chết. Sau khi chết đoạ vào đường súc sanh, đoạ vào 

đường súc sanh biến thành một con hổ, đầu thai làm hổ. Trước đây một cô gái phát sinh quan 

hệ  với  anh ta, và  một  người đứng  giữa  giúp họ liên  lạc  cũng  là  một  cô  gái. Hai người  này 

cũng đều đoạ lạc. Một người đầu thai làm heo, một người đầu thai làm chó. Và gặp được vị 

sư huynh trước đây của người đoạ làm hổ. Sư huynh này tu rất tốt, sư huynh tu không tệ và 

rất có đạo hạnh. Có một hôm nhìn thấy lão hổ, muốn ăn con heo và con chó này. Sư huynh 

biết,  vừa  nhìn  đã  rỏ  ràng,  lập  tức  ngăn  ngừa,  gọi  tên  của  nó.  Anh  vẫn  còn  tạo  ác  sao,  đời 

trước anh hại người, đời này sao lại còn muốn giết họ? Khi con hổ này vừa nghe, nó thật sự 

đã giật mình tỉnh lại, ngoan ngoãn không nhúc nhích. Sư huynh của nó nói với nó, anh tự tạo 

nghiệt phải thọ quả báo. Anh phải lo tu hành, niệm Phật cầu sanh tịnh độ. Lão hổ nghe lời và 

314  Tập 77 



từ ngày đó không ăn thịt mà ăn chay. Sau khi ăn chay hầu như đói gần chết, và nó thật đã 

vãng sanh. 

Còn con heo và con chó này cũng có linh tánh, cũng biết hối hận ăn năn, nên ở trong chùa 

theo đại chúng tu hành. 

Chúng ta biết thiện căn này không phải chỉ trong một đời, mà phải nhiều kiếp trong quá 

khứ tu hành nó mới có được thiện căn thâm hậu như thế. Đoạ vào thai súc sanh, được người 

chỉ điểm nó liền giác ngộ, lập tức hồi đầu. Nên nói thiện ác nhân quả có báo ứng. Thiện căn 

thật sự thâm hậu sẽ gặp được thiện tri thức. Chư Phật Bồ Tát thị hiện thường đến chỉ điểm ta. 

Chúng ta từ một vài cảm ứng  qua sự tích này, cảm ứng này là thật không phải do người 

bịa đặt, cũng không phải tuỳ tiện viết ra, thật có việc này. Mới biết rằng trong đạo Phật tích 

tụ công đức tu tập là chân thật không hư. Nếu ta có tiền hậu nhãn, có thể nhìn thấy ba đời, 

quá khứ -hiện tại -vị lai, thì tâm ta sẽ bình yên. Và chúng ta cũng biết phải dụng công như thế 

nào.  Thật  giác  ngộ,  thật  sự  hồi  đầu,  nên  nhất  định  quyết  tâm.  Trong  đời  này  tôi  nhất  định 

thành tựu. Thật sự có tín nguyện kiên định, thì Phật A Di Đà gia trì chúng ta. Chư Phật Như 

Lai cũng gia trì chúng ta. Nguyện này nhất định có thể viên mãn, quyết định không phải là 

nguyện không. Nên tu chứng rất quan trọng, cần phải có sự tu chứng rỏ ràng, để mọi người 

thấy, để người khác thấy. 

Trái  lại  nếu tu tập không  tốt,  thì  tạo tội  nghiệp  rất  năng, vô  cùng nặng. Còn  nếu tốt thì 

công đức vô lượng. “Siêu tình ly kiến”, câu này trong “Hoàn Nguyên Quán” nói. “Tuỳ duyên 

diệu dụng”, tình là gì? tình là tình chấp. Kiến là sao? Kiến là tà kiến. Chúng ta nói cụ thể hơn 

một chút, kiến là thành kiến, là kiến giải sai lầm, cũng chính là cách nhìn sai lầm. Phải rời xa 

điều này, và vượt khỏi tình chấp. Kiến này trong Phật pháp nói có năm loại kiến hoặc. 

Còn  tình  thì  sao?  Tình  là năm  loại  tư  hoặc. Tham-  sân-  si-  mạn-  nghi_đây  là  tình. Đây 

thuộc  về  tình  chấp.  Thân  kiến,  biên  kiến,  kiến  thủ  kiến,  giới  thủ  kiến,  tà  kiến_đây  là  kiến. 

Siêu tình ly kiến tức là đoạn kiến tư phiền não . Đoạn kiến tư phiền não là tiểu thừa A la hán. 

Vượt qua A la hán gọi là đại thừa. Trong Hoa Nghiêm giảng về chữ tình này, chính là khởi 

tâm động niệm, phân biệt, chấp trước_đây đều thuộc về tình. Kiến là thành kiến của chính 

mình, cách nhìn của mình hoàn toàn sai. Tại sao? Trong thanh tịnh tâm không có tình kiến. 

Có tình kiến thì thanh tịnh tâm không còn. Có tình kiến thì bình đẳng tâm không còn. Có tình 

kiến chính là mê không phải ngộ. Siêu tình ly kiến là giác mà không mê. Cách nói này của 

tôi, khiến quý vị đối với ý nghĩa của bốn chữ càng rỏ ràng hơn. 

“Cưỡng danh vi đại”, cưỡng là bất đắc dĩ, nó không có tên. Giống như Lão Tử nói:  “danh 

 khả danh, phi thường danh”.  Danh là giả thiết, chứ không phải thật, gọi là đại thừa.  “Dĩ thử 

 vi năng thừa sở thừa, cưỡng danh vi đại”.  Câu này là tổng kết, giải thích đại thừa. Mấy câu 

cuối cùng là tổng kết.  “Năng thừa giả đại, sở thừa giả dã đại” . Năng thừa là giáo huấn của 

Tập 77  315 



Phật, là kinh đại thừa. Đây xưng là đại thừa. Sở Thừa là những gì chúng ta tu học, chúng ta y 

theo kinh điển đại thừa tu học. Nên chúng ta cũng là học đại thừa. 

 “Cố kinh đề trung, dĩ đại thừa vi dụ, dĩ minh toàn kinh yếu chỉ”.  Nhưng trên thực tế, tự tánh 

vốn đầy đủ tánh bát nhã, chính là ý nghĩa của đề kinh “Đại Thừa”. Đại thừa nói đến đây thôi. 

Bên dưới nói tiếp Vô Lương Thọ. 

       “Vô Lượng Thọ, phạn ngữ vi A Di Đà. Tức bổn kinh sở thuyết, Cực Lạc thế giới giáo chủ 

 chi thánh hiệu”.  Nên Phật A Di Đà cũng được xưng là Vô Lượng Thọ Phật, thánh hiệu của 

giáo chủ.  “A Di Đà tam tự thị mật ngữ”.  Âm này là phạn âm, phạn ngữ. Ngữ văn cổ Ấn độ, 

 “hàm vô biên mật nghĩa”.  Nó hoàn toàn là tánh đức. 

Chúng ta học qua Hoàn Nguyên Quán. Mở đầu Hoàn Nguyên Quán là giảng về nhất thể. 

 “Hiển nhất thể, khởi nhị dụng, thị tam biến”.  Đây là tánh đức viên mãn   thể, tướng, dụng. 

Dùng danh tự như thế nào để có thể bao hàm ý nghĩa này? Chính là A Di Đà. A Di Đà bao 

hàm tất cả, danh hiệu này có thể dịch. A dịch sang chữ Hán là vô. Vô trong hữu vô. Di Đà 

dịch sang tiếng Trung ý nghĩa là lượng. Nên A Di Đà là vô lượng. 

Chúng ta nói ba điều trước của Hoàn Nguyên Quán, “tự tánh thanh tịnh viên minh thể vô 

lượng”. Từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhị dụng là y báo và chánh báo, cũng là vô lượng. Y báo 

vô lượng, mọi người không có điều gì để nói. Vì sao? Biến pháp giới hư không giới là y báo 

của  chúng  ta,  vô  lượng  vô  biên.  Còn  chánh  báo  thì  sao?  Chánh  báo  là  tôi.  Tôi  cũng  là  vô 

lượng? Đúng vậy. Chúng ta bây giờ là đời trước của người này? Đời trước tái sanh? Có khi 

đầu thai ở trên trời, có khi đầu thai ở nhân gian, có khi đầu thai ở địa ngục. Kỳ thật, trong lục 

đạo, thì đạo nào mà chưa đi qua? Không chỉ một lần, vô lượng! Chính là linh hồn này của 

chúng ta đi đầu thai. Không những đầu thai ở trên địa cầu này, thế giới ta bà, mà còn thế giới 

của  tha  phương  Chư  Phật,  ở  đâu  mà  ta  chưa  đầu  thai  qua.  Cho  nên  y,  báo  chánh  báo  vô 

lượng. 

Huống gì, trong ba loại châu biến nói. Bất luận là tinh thần, tinh thần là thọ tưởng hành 

thức. Vật chất là nhục thể của chúng ta, đó là vật chất. Tinh thần hoạt động là dao động, vật 

chất hoạt động cũng là dao động. Dao này mới nhất động. 

Ba loại chu biến, cái thứ nhất gọi là chu biến pháp giới. Có phải là vô lượng chăng? Vừa 

mới động tức là châu biến pháp giới, sanh ra vô tận. Sanh ra cái gì? Thập pháp giới y chánh 

trang nghiêm, đều là từ dao động này sanh ra. Hàm chứa không hữu. Tâm bao thái hư, lượng 

châu  sa  giới, pháp  nhĩ  như  thị. Pháp  ở  đây  chính  là  thể, tướng,    dụng.  Nó  vốn  là  như  vậy, 

dùng  ba  chữ  A  Di  Đà  để  gọi  nó,  không  quá  đáng  chút  nào.  Vừa  tốt  tức  là  A  Di  Đà,  là  vô 

lượng. Thể, tướng, dụng toàn là vô lượng. 

316  Tập 77 



 “Kim nhược dịch phạn văn chi hoa ngữ”.  A Di Đà là phạn văn đem nó phiên dịch thành hoa 

ngữ.  “Hiển  mật  chỉ  ư  hiển thuyết tắc  khả  dịch thành  vô biên đức hiệu” . Vô  lượng  vô biên 

đức hiệu, tự tánh vô lượng vô biên. Tự tánh khởi tác dụng vô lượng vô biên. Trong tác dụng 

bất luận là y báo hay chánh báo, thì ba loại châu biến của nó, chính là ba loại hiện tượng vô 

lượng vô biên. Dùng danh hiệu này vô cùng thích hợp. “Kim kinh phiên vi Vô lượng thọ”. 

Thọ mạng chỉ là một loại, một loại trong vô lượng. Nhưng một loại này là quan trọng nhất. 

Quý vị thử nghĩ xem, nếu không có thọ mạng. Vô lượng vô biên này ai hưởng thụ? Nên 

trong tất cả đức hạnh, thọ mạng là đệ nhất đức. Chúng ta có mạng phú quý, có trí tuệ, đức 

năng. Nhưng nếu ta không có thọ mạng, thì không phải toàn bộ đã hết rồi sao. Nên thọ mạng 

là  đệ  nhất.  Vì  thế trong  kinh  Di  Đà  Đức  Thế  Tôn  giới  thiệu  cho  chúng  ta  ý nghĩa  của  vô 

lượng, ý nghĩa của A Di Dà. Ngài nói cho chúng ta biết vô lượng thọ, vô lượng quang. Giới 

thiệu hai loại này. Ý nghĩa hai loại này, thọ là thời gian, quang là không gian. Dùng cách nói 

của chúng ta hiện nay, là thời gian và không gian vô lượng vô biên. Trong thời và không gian 

nó bao hàm tất cả đều ở trong đó. 

Dùng ý nghĩa này để giải thích ý nghĩa A Di Đà,  “thị thủ kỳ trung thủ yếu chi nghĩa. Kinh 

 trung  vô  lượng  quang, vô  biên  quang    đẳng  thập nhị  thánh  hiệu, đồng  vi  A  Di  Đà  chi  đức 

 hiệu” . Trong kinh văn Đức Phật giảng mười hai loại quang. Toàn là hình dung A Di Đà, tán 

thán A Di Đà. “Hán dịch”, là tập hợp năm loại sách.  “Hán dịch bổn tắc phiên vi Vô Lượng 

 Thanh  Tịnh  Phật.  Vô  lượng  giác,  vô  lượng  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác” . Giác  và  Phật  cùng 

một ý nghĩa, nên dịch thành vô lượng giác, ý nghĩa cũng là vô lương Phật. 

“Dĩ thượng đa chủng thánh hiệu, hàm viết vô lượng” , đều nói đến vô lượng.  “Thật tắc 

 Phật  chi  công  đức,  trí  tuệ,  thần  thông,  đạo  lực,  y  chánh  trang  nghiêm  thuyết  pháp  hoá  độ 

 nhất nhất vô lượng”.  Có thể nói Phật A Di Đà là tổng danh hiệu của tất cả chư Phật. Quý vị 

nói vị Phật nào không gọi là A Di Đà Phật! Chỉ cần thành Phật tức là A Di Đà. Nên Trung 

Phong Thiền Sư nói rất hay,  “ngã tâm tức thi A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm” . 

Câu này qúa tuyệt! 

Vô  lượng  vô  biên  pháp  giới.  Trong  pháp  giới  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật,  cho  đến  chư 

Phật quốc độ. Từ đâu đến? Đều từ tự tánh biến hiện ra. Hay nói cách khác là tướng phần của 

tự tánh, hiện tướng tự tánh. Khi khai ngộ ngài Huệ Năng nói với chúng ta, khi không hiện 

tướng đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ. Đầy đủ trí tuệ đức tướng. 

Trong  kinh  Hoa Nghiêm  Đức  Phật  dạy, tất  cả  chúng sanh đều  có  trí  tuệ đức  tướng  của 

Như Lai, trong tự tánh chúng ta vốn có. Khi không hiện là thường tịch quang. Trong thường 

tịch quang không có bất cứ hiện tượng nào. Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện 

tượng tự nhiên tất cả đều không có. Nhưng ta không thể nói nó là không. Trong đó nó có trí 

tuệ đức tướng viên mãn. Lúc nó có duyên, duyên này chính là nhất niệm bất giác. Từ tự tánh 

Tập 77  317 



biến hiện thành A lại da. A lại da xuất hiện tam tế tướng. Tam tế tướng này, ngày nay giới 

khoa học nói là năng lượng, tin tức, vật chất. Tam tế tướng này triển khai là hồng quan vũ 

trụ. Hiện nay giới khoa học nói là lượng tử lực học. Trong hai loại này, tất cả vạn sự vạn vật 

đều bao hàm trong đó. Chúng ta không có cách nào vượt qua hai pham vi này.  Hồng quan là 

đại vũ trụ, vi quan là tiểu vũ trụ, đại tiểu bất nhị. 

Dưới đây nói:  “Cái dĩ Thế Tôn diệu đức vô lượng, cố đức hiệu diệc vô lượng. Nhất 

 nhất  danh  trung  sở  hàm  chi  đức  diệc  vô  lượng,  thị  dĩ  trì  danh  sở  chiêu  chi  đức  vô  hữu 

 lượng”.  

Đây là tiếp nhận được niệm Phật, tiếp rất hay! Chư vị Tổ sư đại đức xưa nay khuyên 

dạy chúng ta, niệm kinh không như niệm chú, niệm chú không như niệm Phật. Điều này đã 

nói ra rồi. Vì sao? Niệm câu A Di Đà Phật này  “sở chiêu chi đức vô hữu lượng” . Niệm câu A 

Di Đà Phật này, chúng ta nên dùng tâm thanh tịnh để niệm, dùng tâm bình đẳng mà niệm, 

dùng tâm chân thành mà niệm. Thì câu A Di Đà Phật này, công đức vô lượng vô biên. Vấn 

đề gì đều được giải quyết. 

Chúng  ta  ngày  nay  niệm  Phật  nhưng  tại  sao  không  giải  quyết  được  vấn  đề?  Tâm  của 

chúng ta niệm chưa chân thành, trong đó có hoài nghi có tạp niệm, khiến công phu niệm Phật 

đó bị phá hoại. Người ta niệm Phật có một trăm phần trăm công đức, còn ta niệm Phật chỉ có 

hai  ba  phần  công  đức.  Càng  chân  thành, càng  thanh  tịnh,  càng  bình  đẳng,  thì  công  đức  đó 

càng lớn, đồng một câu niệm Phật. Vì sao? Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, và chân tâm 

tương ưng. Một câu danh hiệu này là chân tâm. Chúng ta vọng tâm, trong đó có hoài nghi, có 

tạp niệm_vọng tâm. Vọng tâm khi niệm  câu này chân tâm, chân tâm cũng biến thành vọng 

tâm.  Quá  trình  là  như  vậy.  Cảnh  tuỳ  tâm  chuyển,  danh  hiệu  cũng  là  cảnh,  cũng  tuỳ  tâm 

chuyển.  Nên  xem  chính  chúng  ta  đã  dùng  tâm  như  thế  nào,  hiệu  quả  thù  thắng,  không  thể 

nghĩ bàn. 

Quý vị đã thật sự hiểu rỏ, hôm nay chúng ta gặp được khó khăn như thế nào, tao ngộ ma 

nạn ra sao. Một câu A Di Đà Phật là giải quyết được. Không chỉ tiêu tai miễn nạn. Chân tâm 

niệm Phật cũng cảm động tà ma, sau khi nghe được họ cũng được độ. Tà ma cũng là người, 

trong quá khứ họ cũng đã từng tu hành, cũng đã từng niệm Phật. Do phiền não tập khí nặng 

mà biến thành tà ma. Chỉ cần có người chỉ điểm họ, nhất niệm hồi đầu. họ chính là thiện tri 

thức. Chuyển là thành chánh, chuyển mê thành ngộ. Người niệm Phật phải thường xuyên giữ 

tâm này. Không nên có hy vọng, mà phải có tâm này. Nếu có hy vọng, thì sẽ có thất vọng, và 

dể phát sanh phiền não. Không có hy vọng, vĩnh viễn không sanh phiền não. Chỉ xem ta lúc 

nào chuyển qua lại, chúng ta sẽ rất may mắn, rất hoan hỷ. Nếu chưa chuyển qua lại, quý vị 

cũng biết là do tập khí nghiệp chướng quá nặng. Lực hoá độ  của chúng ta đối với họ còn 

chưa đủ, nên chưa thể giúp họ chuyển đổi. Từ từ không nên vội. Không nên khởi tâm động 

niệm, tất cả thuận theo tự nhiên. Đây gọi là diệu dụng. 

318  Tập 77 



Chúng ta xem đoạn tiếp  “Kim kinh đề trung thủ tiêu vô lượng thọ giả, dĩ thử tam tự thống 

 nhiếp nhất kinh sở thuyết. Cái vô lượng thọ thị pháp thân thường trú chi thể. Thọ thị như như 

 trí chi thể, quang thị như như trí chi tướng. Cố kinh đề tiêu thọ giả, quang đức tức nhiếp ư 

 trung”.  “Thọ thị như như trí chi thể” là căn bản trí. “Quang thị như như trí chi tướng” là căn 

bản trí khởi tác dụng. Khởi tác dụng gọi là hậu đắc trí. 

Trong kinh Bát Nhã, Đức Phật nói bát nhã vô tri. Vô tri là nói căn bản trí. Vô tri là gì? Là 

thanh  tịnh bình  đẳng  giác, là tự  tánh. Khi  không khởi  tác  dụng, nó  là  thanh tịnh bình đẳng 

giác. Giác này là sống, nó không phải không có cảm giác, nó không phải chết. Khi nó khởi 

tác  dụng, thì  không gì không biết, không  gì  không  thể. Không  gì  không  biết là  trí  khởi  tác 

dụng. Không gì không thể là đức khởi tác dụng. Bên dưới còn có một cái là tướng khởi tác 

dụng. Tướng khởi tác dụng là gì? 

Trong  đề  kinh  nói  “Trang  nghiêm”.  Trang  nghiêm  là  tướng  hảo.  Tương  hảo,  người  thế 

gian như chúng ta hiện nay gọi là gì? Là hạnh phúc,  mỹ  mãn, viên mãn. Đây là tướng vô 

lượng thọ. Tướng trang nghiêm thanh tịnh viên mãn này, với danh văn lợi dưỡng mà thế gian 

thường nói. Địa vị cao, của cải lớn với điều này không liên quan. Vậy từ chổ nào hiện ra 

hạnh phúc viên mãn? Họ vui vẻ vô cùng. Cũng chính là nói, trong sinh hoạt họ không có đau 

khổ, ly khổ đắc lạc. 

Quý  vị  xem,  ngày  nay  làm  quan  lớn,  làm  tổng  thống,  làm  quốc  vương,  họ  có  vui  vẻ 

không? Phát tài lớn, họ có vui không? Không vui, vì họ vẫn còn phiền não, vẫn còn không 

như ý. Có câu “bất như ý sự thường bát cữu”, họ cũng không ngoại lệ. Chúng ta đã thấy rỏ 

ràng, minh bạch, mới biết rằng cái gì là hạnh phúc chân thật mỹ mãn. Luận ngữ ở trước có 

một câu là hạnh phúc mỹ mãn, “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”. Duyệt ở đây là gì? 

Là vui sướng từ trong nội tâm phát xuất ra, chứ không phải bên ngoài tác động vào, đây là 

thật. Bên ngoài tác động vào, trong Phật pháp gọi là lạc, lạc của khoái lạc, không gọi là hỷ. 

Trong Phật pháp hỷ và lạc là có phân biệt. Hỷ là gì? là của nội tâm. Trong nội tâm phát 

sinh ra ngoài, đây là hỷ, gọi là hỷ duyệt, là thật sự vui vẻ. Ngũ dục lục trần bên ngoài là tác 

động. Chữ Lạc này trước đây tôi giảng kinh thường áp dụng cho những người nghiện ngập 

hút chích để hình dung. Lạc ở đây, hình như chỉ lạc một lúc nào đó, còn sau đó hậu di chứng 

rất phiền phức. Nó không phải là thật, chỉ là tác động. Hỷ lạc thật sự phải từ nội tâm phát ra. 

Nhà Phật nói Pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Đây là hạnh phúc chân thật, vui 

vẻ thật sự. Không bị hoàn cảnh bên ngoài ảnh hưởng. 

Lúc Đức Phật còn tại thế đã biểu diễn cho chúng ta thấy. Ngài thị hiện làm một khổ hạnh 

tăng. Ngày ăn một bửa, đêm nghĩ dưới góc cây. Tất cả tài sản là ba y một bình bát. Ba tấm y 

và một bình bát là tài sản của ngài, toàn bộ chỉ bao nhiêu đó. Trong cách nhìn chúng ta thì 

khổ không nói hết. Ngày tháng như vậy làm sao mà sống? Nhưng ngài lại vô cùng hạnh phúc 

Tập 77  319 



vui vẻ. Điều này từ chổ nào hiển thị ra? Từ việc giáo hoá của ngài. Giảng kinh giáo hoá, quý 

vị thấy ngài vui vẻ biết bao, tinh thần tốt biết bao. Học không chán, dạy không mệt. Trong 

kinh điển, chúng ta chưa từng nghe nói Đức Thế Tôn uể oải mệt nhọc, chưa từng thấy qua. 

Giảng  kinh  giáo  hoá,  còn  làm  tấm  gương  cho  người  khác,  minh  hoạ  cho  người  khác  xem. 

Không bao giờ mệt nhọc ghét bỏ, vô cùng vui vẻ. Như vậy mới thật sự gọi là  hạnh phúc mỹ 

mãn của nhân sinh. 

Trước  đây  thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói  với  tôi,  học  Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

người. Nhìn từ đâu? Nhìn từ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta nhìn thấy hưởng thụ cao 

nhất.  Mọi  người  nói  đây  là  hưởng  thụ  trên  mặt  tinh  thần,  nhưng  trên  mặt  vật  chất  thì  rất 

nghèo  nàn.  Nói  như  vậy  là  sai,  là  hoàn  toàn  không  hiểu  rỏ  vật  chất  là  gì?  Cảnh  tuỳ  tâm 

chuyển, đó là đại tự tại. Chúng ta không được là do ta mê. Mê muội tự tánh là sao? Là tâm 

tuỳ cảnh chuyển, khổ không nói hết. Vì ta bị hoàn cảnh bên ngoài quản lý, thao túng. Còn lạc 

thọ chăng? 

Con người thật sự có thể chuyển cảnh giới, thì lạc sẽ hiện tiền. Thật chuyển cảnh giới, thì 

bên ngoài là cảnh giới gì? Bên ngoài là thế giới Cực Lạc. Nên lời của Trung Phong Thiền Sư 

là thật không phải giả “thử phương tức Tịnh độ, Tịnh độ tức thử phương”. Tại sao? Vì cảnh 

giới  của  họ  đã  theo  tâm  chuyển.  Học  Phật  không  phải  là  học  gì  khác,  mà  chính  là  học  tài 

năng này. Người mê muội tự tánh là đang tạo ác nghiệp. Cuộc sống của họ là thế giới ta bà 

cực khổ hiện tại này. Người thật sự học Phật, người thật sự niệm Phật. Cảnh giới vừa chuyển, 

thì địa cầu hiện nay sẽ ra sao? Là thế giới Cực Lạc. Chúng ta nhìn thấy đông đảo chúng sanh, 

mổi người đều là Phật. 

Như Thiện Tài Đông tử năm mươi ba lần bái phỏng tham học vậy. Nhìn thấy xã hội này, 

nam nữ già trẻ các nghành các nghề, toàn là thiện tri thức thị hiện, giống như đang trên vũ đài 

biểu diễn vậy, còn mình ở dưới xem kịch. Biểu diễn có chánh diện, cũng có phản diện, đều 

diễn rất tốt. Đem tánh tướng, lý sự, nhân quả trong vũ trụ, từ sáng đến tối, đầu năm đến cuối 

năm, không có kết thúc biểu diễn. Chúng ta sống trên địa cầu này như ở trong nhà hát để xem 

kịch vậy. Quý vị xem  tự  tại biết  bao nhiêu. Những điều  tôi  nói đều là thật không phải giả. 

Cho nên phải học, học Chư Phật Bồ Tát chuyển cảnh giới. Nhưng không vì cảnh giới chuyển. 

       “Hựu “Chân Giải” vân, Cực Lạc tịnh độ tam chủng trang nghiêm”.  Ba loại nào? Trong 

đó  nó  có  chú  giải .  “Phật  trang  nghiêm,  Bồ  tát  trang  nghiêm,  quốc  độ  trang  nghiêm,  nhất 

 thiết quy thọ mạng”.  Nếu không có thọ mạng, thì tam chủng trang nghiêm này toàn là uổng 

phí. Tam chủng trang nghiêm này, tôi giải thích giản lược, quý vị sẽ hiểu rỏ. 

Phật là Thầy Giáo. Phật trang nghiêm, thầy giáo tốt. Tốt đến mức độ nào? Không thể hình 

dung. Tuyệt đối không phải ngôn từ có thể nói được, có thể hình dung. Trang nghiêm là thầy 

giáo tốt. Thứ hai là bạn học tốt, Bồ tát là bạn học. Chúng ta sanh đến thế giới Cực Lạc, mặc 

320  Tập 77 



dù là cỏi Thánh phàm đông cư hạ hạ phẩm vãng sanh, chúng ta cũng là Bồ tát, mà không phải 

là phổ thông Bồ tát. Ta là Bồ Tát như thế nào? Trong kinh nói rất rỏ ràng, chính Phật A Di 

Đà tự nói, chúng ta là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Như thế thì hỏng mất! 

Tôi mang nghiệp đi vãng sanh, nhất phẩm phiền não còn chưa đoạn. Thâm chí rất nhiều 

người, chính chúng ta tự thân nhìn thấy. Cả đời không học Phật, không biết có Phật pháp. 

Đến  khi sắp  chết bị bệnh ung thư vô  cùng  thống  khổ.  Lúc này  gặp  được người  có  duyên, 

người niệm Phật, khuyên họ bỏ trị liệu, không cần trị liệu nữa, tri liệu rất cực khổ, giống như 

sống để chịu khổ vậy. Mà nhất tâm niệm Phật cầu sanh thế giới Cực lạc. Đem chổ tốt của thế 

giới Cực Lạc, đơn giản nói cho họ biết. Họ lập tức tin tưởng, và khuyên người nhà của họ 

buông bỏ tất cả, giúp họ niệm Phật cầu sanh tịnh độ. Người nhà cũng rất nghe lời, rất phối 

hợp, cùng nhau giúp anh ta trợ niệm. Niệm hai ba ngày, anh ta vãng sanh, thật sự đã đi. 

Người như vậy, khi sanh đến thế giới Cực Lạc ở địa vị nào? Tôi nói với quý vị, anh ta ở 

cỏi phàm thánh đồng cư hạ phẩm hạ sanh. Khi đến đó vẫn là A Duy  Việt Trí Bồ Tát. Bổn 

nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì anh ta. A Duy Việt Trí là viên chứng tam bất thoái. 

một  số  người  như  chúng  ta  mà  nói, quả  vị  bất  thoái  là  A  la  hán.  Đến  A  la  hán  mới  chứng 

được quả vị bất thoái. Hành bất thoái là Bồ Tát, niệm bất thoái là pháp thân đại sĩ. Chúng ta 

thường gọi là Phật,đó chính là Phật. Vì sao? Họ đã chứng được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác. A nậu đa la tam miệu tam bồ đề, họ đã chúng được. A Duy Việt Trí mới chứng được. 

Trong kinh Hoa Nghiêm là sơ trú trở lên, vượt qua thập pháp giới. 

Quý vị xem, thế giới tây phương Cực lạc, là nhờ oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì. Sanh đến đó, mổi người đều là A Duy Việt Trí Bồ tát, không có ngoại lệ. Lợi ích tốt 

như vậy, trong mười phương quốc độ của chư Phật không có. Biến pháp giới hư không giới, 

chỉ có thế giới Cực Lạc này có, ngoài ra đều không có. Đời này chúng ta có thể gặp được, ta 

chịu dể dàng bỏ qua  chăng? Như vậy là sai. Cơ hội này nhất định phải nắm bắt nó, ngàn năm 

khó gặp. trong bài kệ khai kinh nói:  “bách thiên vạn kiếp nan tao ngộ”.  Lời này là chân thật 

không hề hư dối. 

Bành Tế Thanh cư sĩ nói với chúng ta, pháp môn tịnh độ này, vô lượng kiếp đến nay  hy 

hữu khó gặp được ngày này. Ta làm sao gặp được? Ta gặp được nhưng lở bỏ qua cơ hội, như 

vậy mới thật là đáng tiếc. Vì sao? Nếu gặp được, đời này ta sẽ có cơ hội thành Phật. A Duy 

Việt  Trí  Bồ  tát  tức  là  thành  Phật,  chứng  đắc  vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.  Nhất  định 

không nên bỏ lở qua một lần nữa. 

Câu thứ ba, quốc độ trang nghiêm, là hoàn cảnh quá tốt. quý vị xem, thầy giáo giỏi, bạn 

học tốt, hoàn cảnh tu học tốt. Đi đến đâu để tìm? Hong Kong được coi là chổ có phước báo, 

nếu không có phước báo, chúng ta làm sao có thể ở đây giảng bộ kinh Vô Lượng Thọ này? 

Có thể ở đây giảng Hoa Nghiêm, giảng kinh Vô Lượng Thọ, là chổ này phước báo lớn, rất 

Tập 77  321 



lớn. Xung quanh chổ này có thiên tai, nhưng chổ này không có thiên tai. Chúng ta phải trân 

quý, phải siêng năng tu học, nhất định không để nó qua vô ích. Đây mới gọi là thật sự minh 

bạch, thật sự không có lổi với chính mình, không có lổi với tổ tông, không có lổi với Tam 

bảo. 

Bên  dưới  vẫn  là  lời  trong  Chân  giải,  “hựu  an  lạc  quốc  độ  y  chánh  tam  chủng  trang 

 nghiêm”.  Tam  chủng  trang  nghiêm  là  ở  trước  đã  nói  Phật,  Bồ  Tát,  Quốc  độ.  “Nhập  nhất 

 pháp cú, vô lượng thọ cố”.  Nhất pháp cú ở đây là gì? Nhất pháp cú chính là vô lượng thọ, tức 

là câu phật hiệu này . “Cố kinh đề trung, tiêu vô lượng thọ đức hiệu, tắc pháp tạng nhân địa 

 nguyện hành dự quả địa Phật đức”.  Pháp tạng là Phật A Di Đà, pháp danh trước khi xuất gia 

thành  Phật,  gọi  là  Pháp  tạng  tỳ  kheo.  Ngài  khi  chưa  thành  Phật  tu  hành  phát  nguyện,  quả 

thành tựu là thế giới Cực lạc, quả địa là Phật đức. 

 “Cực Lạc chi y chánh chủ bạn”.  Y là hoàn cảnh, hoàn cảnh quá tốt. Chánh báo là bản thân 

của mổi người. Chủ là thầy giáo, bạn là đồng học. Nên thế giới Cực Lạc không có tổ chức 

chính  trị,  không  có  quốc  vương,  không  có  đại  thần,    không  có  tổng  thống,  cũng  không  có 

quan viên. Người ở thế giới Cực lạc rất đơn thuần, chỉ có thầy giáo và học sinh. Nên quý vị 

phải biết, đây là một trường học. phật A Di Đà chọn chổ này, ở đó dạy học. Ngoài việc tu học 

ra không làm gì khác. Như vậy thế giới Cực Lạc có tịch mặc quá chăng? Không hề, rất náo 

nhiệt. 

Phật  A  Di  Đà  mổi  ngày  vì  chúng  sanh  tuyên  thuyết  diệu  pháp,  ta  nghe  rồi  hoan  hỷ  vô 

lượng. Hoan hỷ đến đâu? Vui đến quên ăn quên ngũ. Thật vậy không phải giả. Nơi thế giới 

Cực Lạc đó không có ăn cơm, cũng không có ngũ, quên thật sự. Quý vị nói vui vẻ biết bao 

nhiêu. Huống chi trong kinh nói với chúng ta về sinh hoạt của người ở thế giới Cực lạc. mổi 

người đều thần thông quảng đại, tuỳ thời đến thập phương thế giới đi lạy Phật, đi nghe pháp. 

Lạy Phật đương nhiên cúng dường. Dùng cái gì để cúng dường? Dùng một ít hương hoa, trân 

bảo.  Từ  đâu  đến?  từ  trên  tay  biến  hiện  ra.  Trên  tay  có  thể  sanh  ra  vô  lượng  trân  bảo  cúng 

dường. Cúng Phật là tu phước. Ở bên chổ Phật đó nghe pháp là tu huệ, phước huệ song tu. 

Nên ở thế giới Cực Lạc tu hành thành Phật dể, rất dể dàng và rất nhanh. Vì ta ở đó có năng 

lực tiếp xúc Chư Phật Như Lai, có năng lực này. Đều là tuỳ theo ý niệm của ta. Ta muốn gặp 

mười phương Phật, thập phương Phật lập tức có thể gặp được. Vì sao? Vì ta có thể hoá thân 

để  đi.  Thân  của  mình  ở  trước  Phật  A  Di  Đà  như  như  bất  động,  đã  phân  thân  đến  mười 

phương thế giới. Trước mặt bất cứ vị Phật nào đều có ta. Chúng ta ở đó tu cúng dường, ở đó 

nghe pháp, pháp môn gì cũng đều nghe được. Không chỉ tám vạn bốn ngàn Pháp môn. 

Chúng ta thật sự muốn học Phật để được đến thế giới Cực Lạc. Nếu ta không đến thé giới 

Cực Lạc, thì học Phật nghe pháp rất cực khổ, phải dùng thời gian bao lâu! Chúng ta ở trên thế 

gian này đời này qua đoài khác đầu thai chuyển kiếp. Một lần đầu thai ít nhất phải mất mười 

mấy  hai  mươi  năm, nhưng  còn  phải xem  nhân duyên. Có khi  trong  một đời gặp được  Phật 

322  Tập 77 



pháp, như có khi một đời đã bỏ lở. Không nghe được Phật pháp khẳng định tạo nghiệp, tạo 

nghiệp phải thọ quả báo. Quý vị nói có phiền phức không? Hôm nay gặp được duyên này, 

mới biết được duyên này thù thắng biết bao. 

Hai câu ở sau rất quan trọng, “ toàn bộ kinh chỉ, nhiếp vô bất tận”. Bộ kinh đại thừa Vô 

Lượng Thọ này. Trong đó những lý luận, những phương pháp, trong mổi câu danh hiệu đều 

đầy đủ tất cả. Lại nói với quý vị, không những một câu danh hiệu này đầy đủ toàn bộ tịnh độ 

tông, nó đồng thời đầy đủ toàn bộ tất cả pháp mà Đức Thế Tôn giảng trong suốt 49 năm. Tất 

cả  không  ngoài  câu  này.  Nó  còn  đầy  đủ  biến  pháp  giới  hư  không  giới, và  tất  cả  pháp  Chư 

Phật nói trong quá khứ, hiện tại, vị lai, viên mãn cụ túc. 

Người niệm câu A Di Đà Phật này rất đông, nhưng người thật sự hiểu được công đức của 

câu A Di Đà Phật thì không nhiều. Chúng tôi ở trên bục giảng, đặc biệt là giảng bộ kinh Vô 

Lượng Thọ. 

Trong lời tựa của lão cư sĩ Mai Quang Hy, giới thiệu rất rỏ ràng. Trong đó có một đoạn 

nói rằng, chư vị tổ sư đại đức của thời đại Tuỳ Đường. Thời kỳ đó trong lịch sử gọi là thời 

đại hoàng kim của Phật giáo. Chư vị Tổ sư, Cao tăng thạc đức rất nhiều. Đại thừa tiểu thừa 

có mười tông phái, đều kiến lập dưới triều đại Tuỳ Đường. Hàn quốc, Nhật bản, Việt nam, 

các vùng lân cận đến Trung quốc du học. sau khi trở về, trở thành tổ sư của Quốc gia họ. Đó 

không phải là người bình thường, đã từng nghiên cứu, cũng hiếu kỳ như chúng ta. 

Chúng ta tìm hiểu kỷ càng, thì kinh điển mà Đức Thế Tôn thuyết trong 49 năm, đã nói rất 

nhiều,  bộ  kinh  nào  quan  trọng  nhất,  có  thể  tượng  trưng  cho  một  đời  thuyết  pháp  của  Thế 

Tôn? Mọi người hầu như đều nhất trí tôn sùng “Kinh Đại phương Quảng Phật Hoa Nghiêm”. 

Nên địa vị kinh Hoa Nghiêm trong Phật Giáo rất cao, được xưng là vua trong các kinh, là căn 

bản pháp luận. Tất cả kinh đều là quyến thuộc của Hoa Nghiêm, giống như một cây đại thọ 

vậy, Hoa Nghiêm là thân cây. Còn tất cả các kinh khác là cành lá hoa quả trên cây này. Hoa 

Nghiêm là căn bản. Cuối cùng của Hoa Nghiêm, một đời viên mãn thành tựu điều gì? là Phổ 

Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy  Cực Lạc. 

Vốn dĩ Hoa Nghiêm cứu cánh viên mãn, là tại thế giới tây phương Cực Lạc. Do đó mọi 

người sẽ ý thức được. Vô Lượng Thọ Kinh là phiên dịch sớm nhất, bản dịch rất nhiều. Người 

thời đó đều đã từng thấy qua, đều đọc qua. Nên các vị tổ sư đại đức đều khẳng định, “Hoa 

Nghiêm” cuối cùng quy “Vô Lượng Thọ”. “Vô Lượng Thọ” biến thành đệ nhất. 

Chúng ta nghĩ lại, ngày nay kinh Vô Lượng Thọ có chín bản. bản của Hạ Liên Cư là tốt 

nhất hoàn bị nhất. Tập hợp năm cuốn và dịch thành, đính chính bản sưu tập của Vương Long 

Thư, và nhầm lẫn trong bản sưu tập của Nguỵ Mặc Thâm, đều sửa lại. Đây là một cuốn sách 

tốt nhất. 

Tập 77  323 



Trong cuốn sách này phân thành 48 phẩm. Chúng ta cũng giống như các vị tổ sư đại đức 

xưa nay. Trong 48 phẩm này, phẩm nào quan trọng nhất? Đương nhiên là đệ lục phẩm. Phẩm 

thứ sáu là chính Đức Phật A Di Đà giảng. Bốn mươi tám nguyện là chính ngài tự thuyết. Đức 

Thế Tôn kể lại cho chúng ta, chứ không phải Đức Thế Tôn thuyết. Điều này đương nhiên rất 

quan trọng. Trong 48 nguyện, nguyện nào quan trọng nhất? Chư vị cổ đức nói là nguyện thứ 

mười tám. Nên Nhật bản có phái Bổn Nguyện Niệm Phật. Họ chuyên học tập nguyện thứ 18 

này, 47 nguyện còn lại họ không học, họ chỉ cần nguyện thứ mười tám. Như vậy có thể thành 

tựu  chăng?  Có  vấn  đề.  Tại  sao?  Mổi  nguyện  trong  48  nguyện  đều  viên  mãn  bao  hàm  47 

nguyện khác. 48 nguyện là một nguyện, chúng ta không thể có thiếu sót. Phái này của Nhật 

bản lợi dụng điểm tốt, nên nó không viên mãn. 

Nguyện  thứ  19”  phát  bồ  đề  tâm”.  Nguyện  thứ  18  “lâm  mạng  chung  thời  thập  niệm  tất 

sanh”. Hai nguyện này rất quan trọng, nguyện 19 và 18 không thể phân. Vì kinh văn trong 

Kinh Vô Lượng Thọ, rỏ ràng minh bạch nói với chúng ta. Quý vị xem trong kinh này “tam 

bối vãng sanh”, “vãng sanh chánh nhân”. Quý vị xem đã rỏ ràng rồi. Bất luận là thượng bối, 

trung bối, hạ bối, hoặc là tu học các pháp môn khác. Khi sắp mạng chung, đem công đức mà 

mình tu học, hồi hướng cầu sanh tịnh độ tất cả đều được. 

Pháp  môn  này  không  nói  là  anh  nhất  định  phải  tu  tịnh  độ,  anh  tu  các  pháp  môn  khác 

không  thể  vãng  sanh  như  vậy.  Chỉ  cần  “phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm”.  “Nhất 

hướng chuyên niệm” này, “lâm chung thập cú” cũng là “nhất hướng chuyên niệm”. Đây là 

các tổ sư đại đức ngày xưa vì chúng ta mà nói, như vậy chúng ta đã hiểu rỏ. Biến pháp giới 

hư không giới, mười phương ba đời tất cả chư Phật Bồ Tát tu hành, chỉ một câu A Di Đà Phật 

này.  Triển  khai  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  chính  là  48  nguyện.  Triển  khai  48  nguyện  chính  là 

toàn bộ kinh Vô Lượng Thọ. Và triển khai rộng toàn bộ kinh Vô Lượng Thọ, chính là kinh 

Đai Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. 

Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm là trình bày căn kẻ tỷ mỹ của kinh Vô Lượng 

Thọ. Nên Bành Tế Thanh cư sĩ nói Kinh Vô Lượng Thọ chính là trung bổn Hoa Nghiêm, A 

Di Đà Phật chính là tiểu bổn Hoa Nghiêm. Nói như vậy rất có  lý. Triển khai rộng kinh Hoa 

Nghiêm chính là đại tạng kinh mà hiện nay nói. Và tiếp tục triển khai 49 năm thuyết pháp 

của Thế Tôn chính là tất cả kinh điển mà mười phương ba đời tất cả  Chư Phật nói. Một câu 

A Di Đà Phật là tổng cương lĩnh. Khi chư vị tổ sư chưa phân tích như vậy, chúng ta không 

biết.  Phân  tích  như  vậy  mới  phát  hiện  được,  A  Di  Đà  Phật  là  bảo  trong  các  thứ  bảo,  là  vô 

thượng pháp bảo. Là sao? Là tự tánh A Di Đà Phật của chính mình. 

Học Phật không có gì khác, mà là trở về với tự tánh. Chúng ta thật sự đã học hiểu, đại 

thừa giáo thường nói “sẽ như thế nào?” Ý của lời này sâu sắc vô cùng. Biết rồi, nếu thật sự đã 

biết. Thì hiện tại ta đang sống trong A Di Đà. Nói cách khác, hiện tại ta đang sống trong thế 

giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc ở đâu? ở ngay tại đây. Chúng ta đã chuyển cảnh trước mắt 

324  Tập 77 



thành cảnh Cực Lạc. Cũng chính là tuy ta ở trên địa cầu, còn chưa đi đến thế giới Cực Lạc. 

Dù ta ở trên địa cầu này nhưng tâm tình giống như đang ở thế giới Cực lạc vậy. Thật giống 

nhau sao? Thật giống nhau. Vì sao? Vì ta đã không còn vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Hay nói cách khác, lục căn của ta đã ở trong cảnh giới lục trần, không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước. Như vậy ta với thế giới Cực Lạc có gì phân 

biệt!  giống  nhau.  Vừa  khởi  tâm  động  niệm  là  không  giống  nhau  nữa.  Vừa  phân  biệt  chấp 

trước thì sai biệt càng lớn. Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát, bất luận ứng hoá ở đâu, họ 

tuyệt đối không khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm còn không có, làm gì có phân biệt 

chấp trước! Họ ở thế giới nào? Nhất chân pháp giới. Cảnh giới của họ là gì? cảnh giới của họ 

là thường tịch quang. Thật sự thâm nhập pháp môn bất nhị . Đây hoàn toàn là sự thật. Cũng 

là những gì đại thừa Trung quốc nói, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Như lục tổ Huệ 

Năng của thiền tông, sau khi khai ngộ, ngài trú trong cảnh giới này, mà phàm phu chúng ta 

không biết. Chúng ta có nhìn  cũng không nhận ra. 

Nhưng nếu nhìn tỷ mỷ, cũng có thể nhìn ra một việc là nhìn họ rất tự tại. Ta có thể nhìn 

thấy họ thanh tịnh, bình đẳng, từ bi. Chúng ta tỷ mỷ quan sát, tất cả pháp trong thế xuất thế 

gian họ đều không để trong tâm. Tâm họ hoàn toàn thanh tịnh không nhiễm chút trần. Tâm 

và thường tịch quang tương ưng. Sinh hoạt hành vi với tất cả chúng sanh hoà quang đồng 

trần.  Chúng  ta  nhìn  không  thấy,  dấu  tích  đều  không  nhìn  thấy.  Mỉm  cười  với  tất  cả  mọi 

người. Thật sự làm được nhu hoà chất trực. Như vậy là đã nhập vào cảnh giới. 

Không  nhập  vào  cảnh giới  vì  họ  có  chấp  trước, có phân biệt, họ  có  phiền  não tập khí, 

cũng chính là có tham- sân- si- mạn. Vô lượng thọ, chúng ta chỉ học đến đây. Ở dưới trang 

nghiêm có một điều: 

       “Trang nghiêm giả “Tham Huyền Ký” viết, trang nghiêm hữu nhị nghĩa, nhất thị cụ đức 

 nghĩa, nhị giao sức nghĩa”.  Trang nghiêm là mỹ hảo. Mỹ hảo có hai nghĩa. 

Thứ nhất là đức, cụ đức. Trong tự tánh vốn đủ đức tướng. Nghĩa thứ hai giao sức. Giao là 

giao hổ, sức là trang sức. Đây là dùng ý nghĩa của thế gian để giải thích. Chúng ta có tụ hội 

tốt lành, như người thế gian làm hỷ sự, làm chúc thọ. Nhất định có nơi chốn trang nghiêm, 

bây giờ gọi là lễ đường. Lễ đường cần phải trang hoàng bố trí. Đây là ý nghĩa của “giao sức”. 

Nên trong kinh Di Đà nói : “ kỳ phật quốc độ thành tựu như thị công đức trang nghiêm”.  Câu 

này trong kinh Di Đà, hầu như trong mổi đoạn đều có. Nhìn thấy chổ dạy học của thế giới 

Cực Lạc, vô cùng trang nghiêm. Trang nghiêm này không phải do con người thiết kế, người 

thiết kế không có tốt đẹp như vậy, là tự nhiên. Vì sao như vây? Nó là tự tánh biến hiện. Tự 

tánh chính là tốt đẹp như vậy, bất luận biến ra sao, biến có nhiều hơn nữa thì vẫn đẹp đẽ như 

nhau. Nếu quý vị không tin, giống như ống vạn hoa này, trong này chỉ vài miếng nhỏ màu 

Tập 77  325 



sắc  không  giống  nhau  bỏ  vào  trong  đó.  Ba  mảnh  lưu  ly,  nếu  bạn  xoay  chuyển,  bất  luận 

chuyển ra sao thì đồ án ở trong đó đều có quy củ, tuyệt đối không lộn lạo. 

Ống vạn hoa này cũng có tánh đức, chẳng lẽ tự tánh của chúng ta không bằng ống vạn 

hoa? Tôi nói với quý vị, con người chúng ta, con người là ai tạo? Tại sao trong đó khí quản 

lại nhiều như vậy, nó hoàn toàn không sai lạc, mổi cái đều có công năng của nó. Nó là một bộ 

cơ khí, không phải nhân tạo_đây là tự tánh. 

Thân người của chúng ta tự nhiên, khi tạo nó hoàn bị như vậy, mỹ mãn như vậy, một chút 

khuyết điểm cũng không có. Thế giới tây phương cực lạc y chánh trang nghiêm, toàn là do tự 

tánh biến ra. Chúng ta không nên hoài nghi, không nên suy nghĩ lung tung, vì chúng ta không 

thể nghĩ ra. Chúng ta nghĩ là gì? toàn là vọng niệm. Vọng niệm làm sao có thể nghĩ ra được 

chân thật? Làm sao biết được chân thật? Buông bỏ vọng niệm, chân thật sẽ hiện tiền. Chân 

thật không phải không thể biết, có thể biết. Chúng ta tuy biết nhưng cũng nói không được. 

Việc này chỉ có người chứng mới biết được. 

Người xưa có một ví dụ, như người uống nước, nóng lạnh tự biết. Nước này là nóng hay 

lạnh, nói với quý vị như thế nào đều không rỏ, nói không ra. Nhưng uống một hớp thì sẽ rỏ. 

Ta uống một hớp cũng nói không ra. Bây giờ chúng ta nói nhiệt độ là bao nhiêu, có thể tin 

tưởng chăng? Không tin tưởng được. Vì sao? Mổi người cảm nhận không giống nhau. Có 

người ăn rất nóng, nhưng anh ta cảm thấy ngon, rất thích hợp với anh ta. Có người cho rằng 

quá nóng, có người cho là vừa tốt. Mổi người không giống nhau, không có tiêu chuẩn. Nên 

các vị tông môn đại đức nói câu này rất hay, lạnh nóng tự biết, chính ta tự hiểu. 

 Vãng sanh luận xưng Cực Lạc tam chủng trang nghiêm. Ở trước đã nói qua là Phật, Bồ tát, 

Quốc độ.  “Tế luận tắc hữu nhị thập cữu chủng trang nghiêm”  . Có hai mươi chín loại này 

trong nguyên văn Vãng Sanh luận. Hai mươi chín loại đó chính là ba loại này triển khai ra, 

quy  nạp  lại  là  ba  loại  này,  “văn  phồn  bất  dẫn”.  Xem  “Vãng  Sanh  Luận”  sẽ  biết,  “kim  bổn 

 kinh viết nhất hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ” . Câu này nói, Phật A Di Đà tại đây tu 

hành. Ngài xác thực nhất tâm nhất ý. “Nhất hướng” là một phương hướng, một mục tiêu kiến 

tạo  thế  giới  Cực  Lạc,  cũng  chính  là  kiến  tạo  chổ  tu  học  này.  Vì  sao  kiến  tạo?  Giúp  chúng 

sanh có duyên sớm ngày thành Phật, sớm ngày thành tựu. Đây là phát vô thượng bồ đề tâm. 

Giúp người có duyên trong biến pháp giới hư không giới. 

Như thế nào là người có duyên? Có thể tin, có thể hiểu, có thể phát nguyện, có thể hành. 

Như vậy là có duyên với Phật A Di Đà. Ở trong một đời, thời gian dài ngắn là do mổi người, 

A Di Đà Phật nhất định tiếp dẫn họ, nhất định hoan nghênh họ, một người cũng không sót. 

Có người sơ học hoài nghi. Trước đây khi tôi ở Đài Trung học với thầy Lý, có người 

bạn học hoài nghi. Người trong mười phương thế giới rất nhiều, Phật A Di Đà có thể mắm 

bắt hết sao? Lở ngài quên tôi thì biết làm sao? Quý vị nói Phật A Di Đà có quên không? Bây 

326  Tập 77 



giờ chúng ta biết sẽ không quên. Vì sao? Ý niệm chúng ta vừa nhất động, ở đây giống như 

điện đài vậy, luồng điện phát xạ qua là chúng ta nhận được liền. Thì làm sao mà nhầm lẫn 

được! cũng như vi tính vậy. 

Trong Hoàn Nguyên Quán chúng ta nhìn thấy, đó là thật không phải giả. Ý niệm của tâm 

chúng ta, còn vật chất của chúng ta. Vật chất là cơ thể này của chúng ta. Cơ thể này của ta 

cũng có dao động. Tế bào của cơ thể này, mổi tế bào nó đều đang động. Dao động này với  ý 

niệm của chúng ta là nhất trí. Ý niệm của chúng ta nhất tâm chuyên chú thế giới Cực Lạc. Tế 

bào toàn thân đều chuyên chú, mổi tế bào, tế bào còn nói rất lớn. Bây giờ giới khoa học nói 

gì? tiểu quang tử chính là lượng tử. Trong Phật Pháp gọi là vi trần, mổi hạt vi trần, Bồ Tát Di 

lặc  nói  rất  rỏ  ràng,  “niệm  niệm  thành  hình”,  hình  ở  đây  là  vi  trần.  “Hình  giai  hữu  thức”,  

trong mổi hạt vi trần đều có thọ tưởng hành thức. Nên khi những thứ này dao động, thì con 

người chúng ta cơ khí rất lớn. Một ý niệm của chúng ta dao động, thì khiến tất cả cùng dao 

động, đều tập trung hướng đến một mục tiêu, một phương hướng. Sức mạnh này rất lớn, Phật 

A Di Đà có thể nhận được. Năng lượng của ngài không thể nghĩ bàn. Năng lượng của ngài là 

tự tánh viên mãn phát huy. Năng lượng chúng ta có thể nói chín mươi chín chấm chín phần 

trăm, bị tập khí phiền não làm chướng ngại, nên nó không phát ra được. 

Khi  chúng  ta  thật  sự  có  thể  khởi  tác  dụng  với  chư  Phật  Bồ  Tát,  năng  lượng  này  rất  ít, 

nhưng năng lượng chư Phật rất lớn, nên năng lượng chúng ta lập tức chu biến pháp giới, các 

ngài sẽ nhận được, đây chính là cảm ứng. Chúng sanh có cảm các ngài lập túc có ứng. Chúng 

ta mổi tiếng đều niệm A Di Đà Phật, thì mổi tiếng đều có cảm ứng. Nên “nhất niệm tương 

ưng, nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng, niệm niệm Phật”. Vì sao chúng ta không nhận 

được sự cảm ứng của Phật A Di Đà? Có hồi ứng. 

Thân  thể  của  chúng ta  là  cơ  quan  phát  xạ, cũng  là  cơ  quan  tiếp nhận. Chúng  ta  có  tiếp 

nhận được chăng? Có. Nhưng vì sao không có cảm giác? Vì phiền não tập khí quá nặng. Nếu 

tâm  chúng  ta  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng.  Phật  A  Di  Đà  cảm  ứng,  chúng  ta  sẽ  nhận 

được. Cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn, khi nào ta mạng chung ngài đều biết, và đến lúc 

đó ngài sẽ xuất hiện, chúng ta sẽ nhìn thấy, ngài đến tiếp dẫn chúng ta. Chứng minh trong 

kinh nói vè ngài là thật không phải giả. Ngài không gạt chúng ta. 

Ngài nói, người niệm Phật trong mười phương, khi sắp mạng chung. Thật sự nhớ ngài , 

cầu  nguyện  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc, ngài  đều  tiếp  dẫn.  Tiếp  dẫn  của  ngài  là  hoá  thân. 

Hoá thân đó vô lượng vô biên vô tận vô số. Nên trong mười phương thế giới một người cũng 

không sót. Vi tính, máy tính, nếu so với Phật A Di Đà thì kém xa, không cách nào để so sánh. 

Bây giờ mọi người đối với vi tính đều thừa nhận, đều tin tưởng, vậy tại sao không thừa nhận 

tánh đức của tự tánh? Nên không thể hoài nghi. Thật sự hoài nghi, hoài nghi ngài làm hay. 

Như đánh cược vậy. Tôi làm như vây xem có được không? Nếu vãng sanh tôi có lợi, còn 

Tập 77  327 



không thể vãng sanh thì thôi vậy. Thái độ đó, Phật cũng sẽ đến tiếp dẫn, họ cũng được vãng 

sanh nhưng sanh về biên địa. 

Nên thế giới Cực Lạc cũng có biên địa. Biên địa là gì? chính là thái độ này đi vãng sanh, 

họ vẫn được vãng sanh. Nhưng họ phải ở biên địa năm trăm năm. Năm trăm năm là năm trăm 

năm của cõi nhân gian chúng ta. Nhân gian năm trăm năm, ở thế giới Cực Lạc chỉ mấy ngày. 

Đây là nói chúng ta và họ có khác biệt về thời gian, nên họ đã bỏ lở thời gian như vậy. Năm 

trăm năm họ không thể thấy Phật, nhưng họ ở trong biên địa có thể nghe được Phật pháp. 

Cũng rất hạnh phúc, như Dạ ma thiên vậy, giống niềm vui của chư thiên. Chỉ là không thể đi 

đến găp Phật. 

Do đây mà biết, hạ hạ phẩm vãng sanh, đến thế giới Cực lạc đều thấy Phật. Nếu chúng ta 

hiểu đạo lý này, thì cần phải học Phật A Di Đà. Làm sao học ngài? Nhất hướng chuyên chí 

trang nghiêm diệu độ. Ngay lúc này đây phải chuyên chú phải nhất tâm, không nên nghĩ gì 

khác.  Tưởng  A  Di  Đà  Phật,  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Đây  chính  là  thế  giới  tây  phương  trang 

nghiêm  Cực  lạc.  Chúng  ta  dùng  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà,  trong  danh  hiệu  bao  hàm  trí  tuệ 

công đức vô lượng. Trí tuệ công đức này là thế giới trang nghiêm Cực lạc. Cũng chính là nói 

thế giới Cực Lạc chủng chủng trang nghiêm, có tôi một phần ở trong đó. Điều này rất quan 

trọng. 

Chúng ta trang nghiêm đạo tràng này, tương lai chính chúng ta đi đến đó. Ở thế gian này 

chúng ta phải buông bỏ tất cả, và kết duyên với thế giới đó. Ở thế gian này và trang nghiêm 

thế  gian  này.  Nhưng  chúng  ta  chỉ  trang  nghiêm  để  người  thế  gian  này  thọ  dụng,chúng  ta 

không thọ dụng, giống như Đức Thế Tôn vậy. Cúng dường đại chúng, chúng ta trang nghiêm 

thế giới tây phương Cực Lạc, thì ở đó chúng ta có thọ dụng. 

Chúng ta niệm một tiếng Phật hiệu, giống như dán lên một miếng vàng thiếp ở thế giới 

tây phương Cực Lạc. Còn niệm hai tiếng thì dán lên hai miếng vàng thiếp, giống như dán 

vàng  vậy.  Thật  sự  hiểu  rỏ  ràng  minh  bạch,  quý  vị  sẽ  làm  thật  sự!  “Trang  nghiêm  chúng 

hành”, Hành là hành vi trong sinh hoạt hằng ngày của chúng ta. Hành vi trong sinh hoạt hằng 

ngày đều xưng tánh. Như thế nào mới không xưng tánh? Ta dùng tâm vọng tưởng phân biệt 

chấp trước là không xưng tánh. Chúng ta làm việc, đối nhân xử thế, tiếp vật trong cuộc sống 

hằng ngày. Chỉ cần thật sự có thể làm được không phân biệt, không chấp trước, không khởi 

tâm, không động niệm, là xưng tánh! 

Có  thể  làm  được  không  phân  biệt,  không  chấp  trước  sẽ  xưng  tánh.  Không  khởi  tâm, 

không động niệm là hoàn toàn xưng tánh, gọi là tánh viên mãn. Điều này chúng ta không dể 

dàng làm được, chúng ta có thể làm một nữa. Một nữa này chính là không phân biệt không 

chấp trước, khi ở cùng mọi người một nơi, không nên thường nghĩ đến cá nhân. Vì có bản 

ngã thì có phân biệt chấp trước, chúng ta sẽ bị phiền não xoay chuyển. Sống chung với mọi 

328  Tập 77 



người phải học điều gì? Vô ngã. Tôi với họ là nhất thể. Tôi với chúng sanh là nhất thể. Tôi 

với cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa là nhất thể. Không có phân biệt, như vậy rất tốt, và lâu ngày 

sẽ  quên  bản  ngã,  đã  phá  ngã  chấp.  Ngã  chấp  phá  liền  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc, 

không phải ở cỏi đồng cư, mà sanh lên cỏi phương tiện hữu dư, đã nâng lên rất cao. 

Còn không khởi tâm không động niệm, thì sanh vào cỏi thật báo trang nghiêm. Đến thế 

giới Cực Lạc là thành Phật, hoàn toàn tương ưng với Phật A Di Đà. Nên những việc này nó 

hiện tiền trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta. Đối nhân xử thế tiếp vật đều có thể học 

tập. Vấn đề là ta phải biết trang nghiêm chúng hành. 

 “Hựu Phật dĩ thành tựu trang nghiêm Phật độ thanh tịnh chi hành”.  Đây là Phật nói ở trong 

kinh.  Trang  nghiêm,  có  thể  trang  nghiêm  là  bồ  đề  tâm,  thật  phát  tâm.  Chính  là  tâm  chân 

thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi. Khi nào khởi tác dụng? Khởi 

tác dụng trong sinh hoạt hằng ngày. Mặc áo ăn cơm khởi tác dụng. Ở nhà làm việc nhà khởi 

tác dụng. Quét nhà lau bàn khởi tác dụng. Trên công việc cũng khởi tác dụng. Đối nhân xử 

thế tiếp vật không có cái nào là không khởi tác dụng. Tâm chân thành không phải hư nguỵ. 

Tâm  thanh  tịnh không  nhiễm  ô. Tâm  bình  đẳng không  cống cao  ngã  mạn. Tâm  chánh giác 

không mê hoặc. Tâm từ bi chính là lòng yêu thương, không có tự tư tự lợi. Tất cả đều dùng 

hết. Đây là có thể trang nghiêm. Chúng ta dùng tâm niệm này,câu Phật hiệu này, niệm ở đây. 

Chúng  ta  thật  sự  đã  trang  nghiêm  hoàn  cảnh  trước  mắt,  cũng  trang  nghiêm  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc.  “Cực Lạc quốc độ như thị công đức trang nghiêm bất khả tư nghị”. 

Trong thập phương thế giới mổi ngày có bao nhiêu chúng sanh, vãng sanh vào thế giới Cực 

Lạc. Chúng ta phải buông bỏ tất cả tham -  sân – si – mạn – nghi, nhất tâm chuyên chú. Đối 

với  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  nhất  định  không  hoài  nghi,  không  nên  vọng  tưởng.  Mổi 

ngày  có  bao  nhiêu  người  đi  đến  thập  phương  thế  giới,  Cực  Lạc  thế  giới!  Quá  nhiều,  đếm 

không hết. Như vậy thế giới Cực Lạc có phải là quá tải rồi chăng? Ta cứ tưởng giống như địa 

cầu  của  chúng  ta  vậy.  Hiện  tại  là  sáu  trăm  bảy  mươi  ngàn  ức  người,  quá  nhiều  không  thể 

tưởng được. Tương lai bảy trăm ngàn ức quá ghê gớm phải không? Nếu ta cứ dùng thái độ 

này để hoài nghi thì ta không thể đến đó được. Tại sao? Chúng ta nhất định phải hiểu mới có 

thể đoạn nghi sanh tín. 

Thế giới Cực Lạc là cỏi pháp tánh, còn thế giới của chúng ta là cỏi pháp tướng. Thể chất 

không giống nhau. Pháp tướng có hạn, nhưng pháp tánh vô hạn. Pháp tướng có lớn nhỏ, pháp 

tánh không có lớn nhỏ. Trong kinh Hoa Nghiêm nói rất rỏ ràng. Trong kinh này cũng giảng 

rất rỏ ràng. Phải hiểu rỏ đạo lý này, mới có thể đoạn trừ được nghi vấn. Nếu không cứ suy 

nghĩ lung tung, nghĩ rằng thế giới Cực Lạc cũng như chúng ta ở đây, thì khuyết điểm lại đến. 

Hoàn toàn không giống nhau. Tánh đức không thể nghĩ bàn. 

Tập 77  329 



       “Hựu  bỉ  Cực  Lạc  giới,  vô  lương  công  đức,  cụ  túc  trang  nghiêm,  như  thượng  sở  dẫn, 

 chánh  hiển  kinh  đề  trung  trang  nghiêm  chi  nghĩa.  Cái  pháp  tạng  nhất  hướng  chuyên  chí 

 trang nghiêm diệu độ”. 

Hết giờ rồi, chổ này ngày mai chúng ta sẽ tiếp tục học. Chúng ta hôm nay học đến đây. 

 

Tập 78 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 13 tháng 07 năm 2010 



Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng 

 Thọ Kinh Giải” , trang 83 hàng thứ 6. Chúng ta bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

       “Cực lạc quốc độ như thị công đức trang nghiêm bất khả tư nghị. Hựu, bỉ cực lạc giới, 

 vô lượng công đức, cụ túc trang nghiêm. Như thượng sở dẫn, chánh hiển kinh đềtrung trang 

 nghiêm chi nghĩa”.  Chúng ta xem đến chổ này. Đây là chúng ta tiếp tục học hai chữ trang 

nghiêm trong đề kinh. 

Trong kinh Di Đà Đức Phật thường nói đến  “kỳ Phật quốc độ thành tựu như thị công đức 

 trang nghiêm”.  Cực lực tán thán thế giới Cực Lạc, công đức tu hành của chư Phật chư Bồ 

Tát,  đây  là  “năng  trang  nghiêm”.  Còn  quả  báo  y  chánh  của  thế  giới  Cực  Lạc  là  “sở  trang 

nghiêm”.    Trong  kinh  đại  thừa  Đức  Phật  thường  nói:   “tướng  do  tâm  sanh,  cảnh  tuỳ  tâm 

 chuyển, cực lạc thế giới A Di Đà phật, thân hữu vô lượng tướng, tướng hữu vô lượng hảo”.  

Như  vậy  thế  giới  Cưc  Lạc  là  thế  giới  bình  đẳng,  Phật  thọ  vô  lượng.  Người  sanh  đến  tây 

phương thế giới Cực Lạc, bất luận là phẩm vị nào, cho dù là cỏi phàm thánh đồng cư hạ hạ 

phẩm vãng sanh. Thì thọ lượng, tướng hảo, trang nghiêm của họ với Phật A Di Đà không có 

gì sai biệt. 

Từ chổ này hiển thị công đức giáo hoá của Phật và công đức tu học của chư Bồ Tát, thù 

thắng biết bao nhiêu! Cho nên trong quả báo chúng ta nhìn thấy công đức tu hành, nhân quả 

bất nhị. Từ nhân thấy quả, từ quả thấy nhân. Chúng ta sẽ hiểu rỏ, “năng trang nghiêm” là tu 

công đức_công đức tu hành. Chúng ta quy nạp lại nói, vô lượng công đức đều không ngoài 

bồ đề tâm. Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh  giác, từ bi đều đạt đến  cứu  cánh  viên 

mãn. 

330  Tập 78 



Người vãng sanh về cỏi phàm thánh đông cư, chúng ta biết phiền não của họ chưa đoạn. 

Cỏi phương tiện, đã đoạn kiến tư phiền não, nên công phu của họ, chí ít cũng tu đến tiểu thừa 

tu đà hoàn, Bồ Tát sơ tín vị của đại thừa. Họ vãng sanh vào cỏi phương tiện hữu dư. Cỏi 

phương tiện hữu dư cũng có tam bối cữu phẩm. Như vậy chúng ta có thể thấu triệt, tiểu thừa 

tứ quả tứ hướng. Tứ hướng là sơ quả hướng bất đàm, quả này vẫn ở trong cỏi đồng cư. Sơ 

quả trở lên đến A la hán là bảy giai cấp, phân phối trong chín phẩm. Chúng ta đại khái cũng 

biết giai cấp vãng sanh này. Lên cao hơn nữa thì phân biệt cũng đoạn, phân biệt là trần sa vô 

minh. Chấp trước là kiến tư vô minh. Vô minh chính là phiền não, còn phải phá nhất phẩm 

vô thỉ vô  minh. Không khởi  tâm  không động niệm,  mới  có  thể  sanh  vào  cỏi  thật  báo trang 

nghiêm. Nhưng thế giới Cực Lạc vô cùng thù thắng. 

Oai  thần  đại  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà, gia  trì  cho những  người  đới  nghiệp  vãng  sanh. 

Tuy phẩm vị không cao, nhưng có trí tuệ- đạo lực- đức năng- phước báo. Đức Phật thường 

giảng  “trí  tuệ  đức  tướng”,  đều  đồng  với  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Điểm  này  thật  không  thể 

nghĩ bàn! Vì sao? Vì ở thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà có thể gia trì. Chư Phật Như Lai của 

thế giới tha phương tại sao không thể gia trì những chúng sanh đới nghiệp này? Người học 

Phật chúng ta đều hiểu, Phật Phật đạo đồng. Vì sao Phật A Di Đà thù thắng? 

Phật  Phật  đạo  đồng  là  không  sai,  trí  tuệ  cũng  đồng,  đức  tướng  tương  đồng,  tướng  hảo 

tương đồng. Họ có bất đồng, nhưng bất đồng điều gì? Ở chổ phát nguyện bất đồng. Phật A Di 

Đà  phát  ra  hoằng  nguyện  xác  thực  là  rất  thù  thắng.  Khi  ngài  chứng  đắc  quả  vị  cứu  cánh, 

những  nguyện  mà  ngài  phát  tất  cả  đều  hiện  thực,  không  có  nguyện  nào  là  hư  nguyện,  nên 

thành tựu vô cùng thù thắng trang nghiêm. Ở thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà chưa từng gián 

đoạn việc giáo hoá. Bồ Tát vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, không có gián đoạn học tập, mổi 

ngày đều học. Ngạn ngữ có câu: “Sống đến già, học đến già học không hết” . Chư Phật Bồ tát 

ở thế giới Cực lạc. 

Đây  là  ba  loại  trang  nghiêm  mà  Vãng  sanh  luận  nói,  Phật  trang  nghiêm,  Bồ  Tát  trang 

nghiêm, Quốc độ trang nghiêm. Giáo hoá của Phật không có trung đoạn, không có kết thúc. 

Học  tập  của  Bồ  Tát  không  có  gián  đoạn  cũng  không  có  kết  thúc.  Quốc  độ  thù  thắng  trang 

nghiêm, quả báo bất khả tư nghị! Những thứ cần học có thể học hết được chăng. Xưng tánh, 

tánh đức là viên mãn. Khi chứng đắc là viên mãn. A Duy Việt Trí Bồ Tát, thông thường mà 

nói thì đã chứng đắc viên mãn. Họ đã buông bỏ khởi tâm động niệm, thật sự đã nhập vào 

cảnh giới bình đẳng tánh_ bình đẳng chính là Phật. 

Khởi  tâm  động  niệm  không  còn,  đương  nhiên  cũng  không  có  phân  biệt  chấp  trước.  Ở 

trong cảnh giới này, lên lớp mổi ngày không gián đoạn. Đạo lý này chúng ta có thể lãnh hội 

chăng? Chư vị trong Tông môn nói “biết không”. Nếu thể hội được, chúng ta thử nghĩ xem, 

đem nhân sự của ta, nói “nhân đồng thử tâm, tâm đồng thử lý”. Ở thế giới này của chúng ta, 

lớn tuổi rồi. Lúc còn trẻ học rộng hiểu nhiều, tuổi đã lớn, ta còn thể lực rất tốt, còn hoàn cảnh 

Tập 78  331 



rất  tốt, thì  ta làm  sao  để  tiêu khiển  thời  quang?  Dùng  phương thức nào?  Trên  thế gian này 

chúng ta  thấy, Đức Thế Tôn tuy đã lớn tuổi. Người xưa nói  “đời người sống đến tuổi bảy 

 mươi là xưa nay hiếm”.  Thời cổ đại bảy mươi là tuổi nghĩ hưu. Sau khi nghĩ hưu thì làm gì? 

dạy học. Thời xưa có gia học, đa số là lợi dụng từ đường để mở lớp dạy học, chính là trường 

tư thục. Người già đến học đường để dạy học, là việc mà họ vui  nhất.         Điều này khiến 

chúng ta có thể từ từ lý giải được, Phật A Di Đà giáo hoá chưa    từng gián đoạn. Vì học sinh 

mới,  mổi  ngày  không  biết  bao  nhiêu,  có  bao  nhiêu  người  đến.  Học  sinh  mới  này,  tuy  là  A 

Duy Việt Trí Bồ Tát, nhưng được oai thần của Di Đà gia trì, nên họ vẫn còn học tập. 

Vì sao? Vì phiền não tập khí của họ chưa đoạn hết, chỉ là trí tuệ thần thông đạo lực của 

họ, hình như gần giống với Phật, nên Phật gia trì. Khi nào tự mình thật sự đạt được công phu 

này,  mới  không  cần  Phật  gia  trì.  Lúc  này  ta  thật  sự  chứng  được  pháp  thân,  thật  sự  chứng 

được  pháp  thân.  Cũng  chính  là  nói  ta  thật  sự  đoạn  tận  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước. 

Không còn nương vào sự gia trì của Phật, tự mình đã thật sự đoạn tận. Điều này phải cần một 

thời gian mới đoạn tận. Như các vị đại Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền, Quan Âm, Thế Chí ở thế 

giới  Cực  lạc  khẳng  định  là  giúp  Phật  A  Di  Đà.  Giúp  đở  cỏi  phàm  thánh  đồng  cư  và  cỏi 

phương tiện hữu dư. Vì Bồ Tát của hai cỏi này chưa kiến tánh. 

Có  thầy  giáo  tốt,  Phật  là  thầy  giáo.  Các  vị  pháp  thân  Bồ  Tát,  Đẳng  giác  Bồ  Tát  đảm 

nhiệm  việc  trợ  giảng,  giúp  Phật  A  Di  Đà,  giúp  các  vị  Bồ  tát  mới  vãng  sanh.  Quý  vị  xem, 

công đức này thù thắng biết bao, hình  ảnh này thù thắng biết bao! Trong thập phương thế 

giới tìm không thấy. 

Chúng ta muốn học Phật, muốn ở trong Phật pháp thành tựu viên mãn. Cơ hội này không 

thể bỏ qua, bỏ qua cơ hội này quả là đáng tiếc. Đức Phật A Di Đà đã làm tấm gương tốt nhất 

cho chúng ta. Người xưa thường nói, học không chán dạy không mệt. Ở đây chúng ta  thấy, 

ta thử nghĩ học tập của chúng ta, một vấn đề học vài lần là đã không muốn học nữa. Cho rằng 

học như vậy là không tệ, kỳ thật còn kém quá xa. Vì sao?  Bởi chúng ta đã hiểu đạo lý này , 

bất cứ một sự việc nào, bất cứ cuốn sách nào, không nhất định là kinh Phật. Một số người chỉ 

học vài lần là đã hiểu. Ở trong pháp đại thừa nói, không có. Vì sao? Học đã hiểu là minh tâm 

kiến tánh. Minh tâm  kiến tánh mới được coi là học hiểu . “Nhât kinh thông, nhất thiết kinh 

 thông” . Bất luận sách giáo khoa nào đều có thể kiến tánh, nếu không làm sao có thể nói, các 

pháp bình đẳng không có cao thấp? 

Các pháp này chưa hề giải thích đây là Phật pháp. Chưa giải thích là Phật pháp, thì các 

pháp này chính là tất cả pháp. Vì sao có thể kiến tánh? Nó từ tự tánh hiện ra. Tại sao không 

thể trở về tự tánh? Trở về tự tánh là kiến tánh. Cho nên pháp không thể nghĩ bàn. Phật không 

thể nghĩ bàn, pháp không thể nghĩ bàn. Học tập Phật pháp được xưng là Tăng, Tăng là người 

xuất gia, học tập lục hoà kính, được xưng là Tăng. Bốn người trở lên ở một chổ gọi là tăng 

332  Tập 78 



đoàn. Tăng đoàn của lục hoà kính cũng không thể nghĩ bàn. Chuyển phàm thành thánh, như 

vậy thật quá tuyệt! Hiểu rỏ đạo lý này thì có gì mà không thông? 

Các cửa đều thông đạo vô thượng. Đạo vô thượng chính là minh tâm kiến tánh. Cửa cửa 

đều thông, không có thế xuất thế pháp. Thế xuất thế pháp là đối với ai mà nói? Đối với lục 

đạo phàm phu mà nói. Vì sao họ có thế xuất thế pháp? Là do vọng niệm của họ tạo thành. 

Nếu họ giác ngộ, thì thế xuất thế pháp sẽ không còn. Nhưng pháp thế xuất thế không còn. Về 

không gian, thập phương không còn. Về thời gian, tam thế không còn. Đây mới thật sự gọi là 

nhất chân pháp giới. Quý vị nói pháp nào không bình đẳng? Pháp pháp đều bình đẳng. Nên 

chúng ta nói thanh tịnh bình đẳng giác. Bình đẳng là pháp bảo, thanh tịnh là tăng bảo, giác là 

Phật bảo. 

Trong danh đề này có tam bảo, có tam học. Tam học là giới định tuệ. Thanh tịnh là giới 

học, bình đẳng là định học, giác là huệ học. Giới định tuệ tam học, danh đề này đã bao hàm 

tất cả Phật pháp. Nên bất luận học gì, học đến khi đạt được tam muội, đại triệt đại ngộ, thì 

môn này mới gọi là thông. Mới như trong kinh Bát Nhã nói “Bát Nhã vô tri, vô sở bất tri”.  

Vô tri là gì? Vô tri là tam muội. Trong tam muội nó vốn đầy đủ, gọi là căn bản trí. Từ tam 

muội  khởi  dụng, khởi  dụng  là  hậu  đắc  trí.  Hậu  đắc  trí  là  “vô  sở  bất  tri”.  Nên  pháp  là  bình 

đẳng, dù bất cứ pháp nào. 

Có  thể xem  thường  “Đệ  Tử  Quy”  chăng?  “Đệ  tử  Quy”  có thể  minh  tâm  kiến tánh. Khi 

kiến tánh thì bình đẳng với Hoa Nghiêm, không có gì khác, trước sau bất nhị. “Đệ Tử Quy” 

là bài học mở đầu. “Hoa Nghiêm Kinh” là bài học cuối cùng. “Kinh Đại Phương Quảng Học 

Hoa Nghiêm” là thực hiện tánh đức viên mãn cuối cùng, trước sau là một, không phải hai. 

Hay nói cách khác, đơn giản như Đệ Tử Quy cũng có thể minh tâm kiến tánh. Quý vị có 

thể tin tưởng không? Là thật không phải giả. Nên chúng ta phải dùng tâm bình đẳng, thanh 

tịnh bình đẳng giác, để nhìn tất cả pháp trong thế xuất thế gian. Ta không nên có so sánh, so 

sánh thì biết khi nào ta mới thâm nhập cảnh giới? biết đến ngày nào ta mới khai ngộ? Dùng 

thanh  tịnh bình  đẳng  giác, thì pháp nào  cũng  có  thể thành  tựu, đều  có  thể  chứng được  cứu 

cánh viên mãn. Ta không thể không biết điều này. 

Nên bên dưới ngài dạy:  “Hựu bỉ Cực Lạc giới, vô lượng công đức, cụ túc trang nghiêm. 

 Như thượng sở dẫn, chánh hiển kinh đề trung trang nghiêm chi nghĩa. Cái pháp tạng nhất 

 hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ. Trang nghiêm chúng hành, thị kỳ thù thắng nguyện 

 hạnh dã” . Điều này chúng ta cần phải học. Học như thế nào? Nhất hướng chuyên chí trang 

nghiêm  diệu  độ.  Học  bằng  phương  pháp  nào?  Về  lý,  trong  Hoàn  nguyên  quan  Hiền  Thủ 

Quốc sư nói:  “hiển nhất thể, khởi nhị dụng, thị tam biến”_đây là lý. Rỏ về lý rồi, nên phải 

đem lý này, ứng dụng trong sinh hoạt hằng ngày. Thì sinh hoạt đó chính là sinh hoạt của Chư 

Phật Bồ Tát, không phải Bồ Tát thường , mà là pháp thân Bồ Tát. 

Tập 78  333 



Khi  pháp  thân  Bồ  Tát  khởi  dụng,  Đại  Sư  căn  cứ  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  quy  nạp  có  bốn 

đức. Thực hành tứ đức phải tuỳ duyên diệu dụng. Mổi điều trong tứ đức này. Trong đó cảnh 

giới không có biên tế, vô lượng vô biên. Nhưng cái đầu tiên phải biết là tuỳ duyên diệu dụng. 

Tuỳ duyên nói cho dể hiểu là tuỳ thuận chúng sanh, là tuỳ hỷ công đức_đây là tuỳ duyên. 

Còn  diệu  dụng  là  gì?  Nó  ở  trong  tuỳ  duyên, không  khởi  tâm,  không  động  niệm, không 

phân biệt, không chấp trước. Đây là người như thế nào? Là Chư Phật Như Lai, là pháp thân 

đại sĩ, chứ không phải là người thường, có thể hoà quang đồng trần với tất cả chúng sanh, lại 

không bị nhiễm ô. Vĩnh viễn thường trú trong thanh tịnh bình đẳng giác. 

Chúng ta dùng câu đơn giản hơn để nói đó là hằng thuận chúng sanh. Nhất định không bị 

chúng  sanh  làm  ảnh  hưởng.  Năng  lực  này  quá  tuyệt.  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  chúng  ta  rất 

nhiều phiền não, rất nhiều ưu tư. Tại sao? Vì chúng ta bị hoàn cảnh ảnh hưởng. Đặc biệt là 

hoàn cảnh nhân sự. Trong cảnh duyên, chỉ một dao động vi tế tâm chúng ta đã bất an. Đây là 

phàm phu, tâm tuỳ cảnh mà chuyển. Chúng ta bị hoàn cảnh xoay chuyển, chúng ta bị hoàn 

cảnh khống chế. Hoàn cảnh nhân sự khống chế chúng ta, hoàn cảnh vật chất cũng khống chế 

chúng  ta, hoàn  cảnh tự  nhiên  cũng  khống  chế  chúng  ta. Không  phải  chính là  như  vậy  sao? 

Khổ không nói hết. Điều này là thật sao? Không, là giả. 

Vì sao? Trong kinh điển Đức Phật dạy “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng. Nhất thiết 

hữu vi pháp, như mọng huyễn bào ảnh”. Nó làm sao ảnh hưởng ta được? Không phải cảnh 

bên  ngoài  ảnh hưởng  chúng  ta, mà  do  vọng niệm  của  chúng  ta. Vọng niệm  phân  biệt  chấp 

trước, ảnh hưởng thanh tịnh bình đẳng giác của chúng ta, chính là đạo lý này. Thực tế nói thì 

bên ngoài không ảnh hưởng, bên ngoài thật sự có thể ảnh hưởng, thì chư Phật chư Bồ Tát đều 

bị ảnh hưởng mới đúng. Vì sao các ngài có thể không bị ảnh hưởng. 

Chúng ta bị ảnh hưởng không? Sở dĩ các ngài không bị ảnh hưởng, vì họ đã hoàn toàn 

thấu triệt thật tướng các pháp. Từ nhất thể, khởi nhị dụng, thị tam biến. Đây chính là thấu đáo 

triệt để thật tướng các pháp. Thấu triệt rồi thì sao? Thấu triệt thì sẽ buông bỏ. Chúng ta ngày 

nay đã học đại thừa giáo, cũng có thể nói ra được. Ở chổ chúng ta cũng nói qua nhiều lần. 

Chúng ta đây không phải là chân trí tuệ, chúng ta là nghe nói, nghe chư Phật Bồ Tát nói, chứ 

không phải cảnh giới của chính mình. 

Cho nên ngộ ở đây là giải ngộ, không phải là chứng ngộ. Chứng ngộ mới có kết quả, sẽ 

không  bị  ảnh  hưởng.  Bây  giờ  chúng  ta  đã  biết  là  giải  ngộ,  không  phải  thân  chứng,  mà  sự 

chứng đắc của chư Phật Bồ Tát. Nói ra để chúng ta nghe và hình như tôi cũng đã hiểu. Tôi 

cũng có thể nói ra, nói cũng gần như Chư Phật chư Bồ Tát, không nói sai. Nhưng chúng ta 

vẫn như vậy, vẫn bị ảnh hưởng. Như vậy là sao? 

Nếu là trước đây thì Chương Gia Đại Sư sẽ nói, chúng ta chưa buông bỏ. Nếu thực sự đã 

buông bỏ, thì chúng ta sẽ không bị ảnh hưởng, mà được đại tự tại. Đó mới gọi là chân ngộ, 

334  Tập 78 



nếu  buông  bỏ  được  gọi  là  chứng  ngộ.  Đã  biết  chưa  buông  bỏ  là  giải  ngộ.  Tín  giải  hành 

chứng, ta đang  giải. Chúng ta phải  thông qua hành. Hành  là gì?  là  trãi qua việc luyện tâm. 

Người nào cũng đều phải tiếp xúc. Nếu ta không tiếp xúc, lở có người ở hoàn cảnh đó làm 

chướng ngại ta, thì ta sẽ không thể khai ngộ. Tiếp xúc để làm gì? Rèn luyện! trãi qua việc 

luyện tâm. Không có trãi qua rèn luyện, chúng ta làm sao có thể chứng quả? Cho nên phải 

hành, hành  là  thật  sự  làm.  Thật  sự  làm  chính  là  thật  sự  tiếp  nhận  rèn  luyện. Tiếp  nhận  rèn 

luyện của người, tiếp nhận rèn luyện của sự việc, tiếp nhận rèn luyện của vạn vật. Giống như 

Thiện  Tài  Đông  Tử  năm  mươi  ba  lần  tham  học  ở  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  tiếp  nhận  rèn 

luyện của năm mươi ba vị thiện tri thức. 

Chịu  không  được  khảo  nghiệm,  chịu  không  được  rèn  luyện,  thì  vẫn  phải  lăn  lộn  trong 

luân hồi lục đạo, không biết bao giờ mới ra khỏi được. Dù Phật pháp có thông đạt đến đâu, 

giảng có lưu loát đến đâu cũng vô dụng. 

Trước đây, thầy Lý thường nói với chúng tôi, chúng ta sanh tử như thế nào, vẫn là sanh tử 

như thế đó. Chính là nói chúng ta cũng phải lăn lộn trong lục đạo luân hồi. Trong lục đạo 

không có gì khác, báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ, vẫn là làm những chuyện này. Chúng ta 

chưa buông bỏ. Điều này nói rỏ, buông bỏ được mới là công phu chân chánh, không còn tính 

toán. Đối nhân, đối sự, đối vật quyết định sẽ không khởi ý niệm khống chế chiếm hữu. Điều 

này  rất  quan trọng. Quyết  định sẽ không  đối  lập với  tất  cả nhân  sự vật. Vì sao?  Biến pháp 

giới hư không giới với chính mình là nhất thể, nhất thể thì làm sao đối lập? 

Người  xưa  dùng  răng  và  lưỡi  làm  ví  dụ.  răng  và  lưỡi  có  thể  đối  lập  chăng?  Răng  cắn 

trúng lưỡi làm lưỡi chảy máu. Lưỡi có cần báo thù không? Nó sẽ không báo thù. Vì sao? Vì 

nó không đối lập, nó là nhất thể. Hiển nhất thể, khởi nhị dụng. Nhị dụng là y chánh trang 

nghiêm và duyên khởi của sanh mạng vũ trụ. Nó sanh ra từ đây, và trở về với nhất thể. 

Học Phật không có gì khác. Học Phật để biết trở về với nhất thể. Thực sự đã trở về nhất 

thể, thì gọi là thành Phật. 

Hôm nay chúng ta tu học đại thừa, chính là đi trên con đường này. Ta cũng biết, đích thực 

là chúng ta không có năng lực đoạn trừ phiền não. Cũng chính là chúng ta chịu không được 

khảo nghiệm. Vậy phải làm sao? Tìm Phật A Di Đà. Đây là bất đắc dĩ mới cầu Phật A Di Đà, 

đến thế giới Cực Lạc tiếp nhận giáo huấn của Phật A Di Đà. Kỳ thật giáo huấn của A Di Đà 

Phật, cũng không  ra ngoài  phạm  vi  của  Đức  Thế  Tôn. Phật  Phật  đạo  đồng. Cũng không  ra 

ngoài những phương pháp của Phật Thích Ca. Chẳng qua ưu điểm lớn nhất của thế giới Cực 

Lạc là mỗi trường tu học. Trong nhân sự không có người ác. 

Không  có  người  ác,  nhưng  phải  làm  sao  đoạn  trừ  phiền  não  tập  khí?  Ở  thế  giới  tây 

phương  Cực  Lạc,  mổi  ngày  chúng  ta  có  thể  tuỳ  thời  đến  mười  phương  quốc  độ    học  tập. 

Quốc độ của chư Phật trong mười phương, có thập pháp giới, có lục đạo. Chúng ta đi đâu để 

Tập 78  335 



tham  học,  và  đến  đâu  để  tiếp  nhận  khảo  nghiệm.  Sẽ  có  Phật  lực  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì 

chúng  ta.  Ta  mê  thì  Phật  sẽ  khiến  chúng  ta  hồi  đầu.  Đây  là  tình  hình  tu  học  ở  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc tu học rất đặc thù. Bản thân ta ở trước Phật A Di Đà, 

nhưng phân thân  ta  thì đến tha  phương  thế  giới  tham  học.  Đồng  thời  có thể phân  thân  vô 

lượng vô biên. Đương nhiên năng lưc này, là Phật A Di Đà gia trì chúng ta. Kỳ thật đây là 

bản năng tự tánh, có thể đồng thời phân rất nhiều thân. Ở một nơi, ở một thế giới, cũng có thể 

đồng thời phân vô lượng thân, đồng thời ở vô lượng cỏi của chư Phật, không có một chút 

chướng ngại nào gọi là sự sự vô ngại. Một mặt là học tập, một mặt là giáo hoá chúng sanh. 

Giáo hoá chúng sanh bằng cách nào? Chúng ta đang học tập chính là thị hiện cho người 

khác thấy. Người căn tánh lợi, vừa thấy liền hiểu rỏ, liền giác ngộ, chính là đạo lý này. Đây 

là  những  gì  chúng  ta  phải  học.  Học  như  thế  nào  nhưng  phải  nhất  hướng  chuyên  chí  trang 

nghiêm diệu độ, chúng ta phải thường ghi nhớ. Bốn đức nhập thế của chư Phật bồ Tát. “Tuỳ 

duyên” cần phải học  “diệu dụng”. Diệu dụng là không bị cảnh duyên làm phiền. Phải học 

“oai nghi hữu tắc”, oai nghi hữu tắc là giữ quy củ. Như vậy là sao? Đây là đại từ đại bi, cứu 

khổ cứu nạn, làm cho chúng sanh thấy. 

Trong  oai  nghi  hữu  tắc,  quan  trọng  nhất  là  trì  giới,  phải  làm  cho  được.  Phải  thực  hành 

theo “Đệ Tử Quy”, thực hành theo “Cảm ứng Thiên”, và phải thực hành theo “Thập Thiện 

nghiệp”. Đó là oai nghi hữu tắc. Làm  như vậy để mọi người xem. Người đã học Phật, nhìn 

thấy quý vị như vậy, họ sẽ tinh tấn không giải đãi. Còn người không học Phật, nhìn thấy như 

vậy, họ sẽ bị cảm động mà phát tâm học Phật. Tự hành trì và hoá độ người khác. Dùng ngôn 

giáo độ tha được xếp thứ hai, còn thân giáo đứng đầu. Chư Phật Như Lai đều trước dùng thân 

giáo sau dùng ngôn giáo. Khởi tâm động niệm, ngôn đàm cử chỉ của ta làm họ cảm động . Họ 

sẽ đến thỉnh giáo chúng ta, và chúng ta giải thích cho họ. Họ phục. 

Còn chúng ta chỉ dùng ngôn giáo mà tự mình không làm được. Họ không phục. Điều này 

ta không thể không biết. Đối nhân tiếp vật “nhu hoà chất trực”, điều này phải học. Nhu hoà 

thì phải học Bồ Tát Di Lặc, đối đãi với tất cả chúng sanh luôn luôn hoan hỷ vui vẻ, luôn luôn 

thân thiết như vậy. Vì sao? Bồ Tát biết được là một thể. Trong nhu hoà này có oai nghiêm 

chăng? Có. Không phải nhu hoà một cách mê muội. Nhu hoà mê muội ta cũng không thể dạy 

chúng sanh. Nên dạy chúng sanh, như cha mẹ day con cái, và trẻ em. Ân cần và oai nghiêm 

đều quan trọng, điều này có đạo lý, như vậy mới thật sự nhu hoà chất trực. Nhưng cũng phải 

tuỳ thời, tuỳ người, tuỳ chổ và tuỳ sự việc. Sự việc gì phải dùng phương pháp nào, để giúp đở 

tất cả chúng sanh, đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ. Khi nên dùng oai_oai nghiêm, khi nên 

dùng nhu_từ tường. Khi nào nên dùng phương pháp gì, đó là trí tuệ. Trí tuệ để ở trước mắt, 

“thay chúng sanh khổ”. 

Chúng ta ở trên thế gian này, đã sống đến một trăm tuổi, cho dù là một sát na. Một sát na 

này không thể sống uổng phí trôi qua, mà phải thành tựu trí tuệ đức tướng cho chính mình. 

336  Tập 78 



Giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, tự lợi lợi tha. Chuyến đi này không uổng phí. Xác 

thực là đề cao chính mình và giúp đở người khác, đây chính là công đức, đối mình đối người 

công đức vô lượng, cụ túc trang nghiêm. Đây cũng là Pháp tạng tỳ kheo nhất hướng chuyên 

chí trang nghiêm diệu độ, trang nghiêm chúng hành. Trong tất cả, chúng ta nói khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác, đây gọi là chúng hành. Bất cứ hành vi nào, khởi tâm động niệm đều 

tương ưng với pháp tánh, đều tương ưng với tứ đức. 

Tứ đức này chính là tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hoà chất trực, đại chúng 

sanh khổ đều tương ưng với những điều này. Nếu nói tỷ mỷ hơn nữa, thì ngôn ngữ tạo tác, 

khởi tâm động niệm tương ưng với “Đệ tử quy” , tương ưng với “Cảm ứng thiên” , tương ưng 

với “Thập thiện nghiệp” . Đây là điều mục. Tứ đức này là tổng cương, tổng cương lĩnh. Tổng 

cương lĩnh biết, nhưng ta không biết phải làm sao, phải tỷ mỷ liệt ra từng điều từng điều cho 

chúng ta. Đây là hạnh nguyện thù thắng. Chư Phật Bồ tát ứng hoá tại thế gian, và biểu hiện ra 

tất cả, “nhân hành hoạch quả”. Quả chính là chứng. 

 “Cố  viết,  ngã  dĩ  thành  tựu  trang  nghiêm  Phật  độ  thanh  tịnh  chi  hành,  quả  cảm  lạc  sát” . 

Chúng ta thấy câu này của ngài. Ngã ở đây chính là Phật A Di Đà tự xưng.  “Tại thế giới Cực 

 Lạc, tha dĩ kinh thành tựu trang nghiêm Phật độ thanh tịnh chi hành. Thanh tịnh chi hành 

 năng trang nghiêm, thành tựu trang nghiêm Phật độ thị sở trang nghiêm”.  Tóm lại mà nói, 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, phải tương ưng với thanh tịnh bình dẳng giác, thì sẽ 

xuất hiện thế giới Cực lạc. Thế giới Cực lạc là đệ nhất phước địa. Người xưa nói: người có 

phước ở đất phước, đất phước người có phước ở. Biến pháp giới hư không giới là phước địa 

đệ nhất. Đệ nhất phước cư, địa phương cư trú. Nên mười phương chư Phật tán thán. 

Bên dưới nói:  “cố viết, bỉ cực lạc giới, vô lượng công đức, cụ túc trang nghiêm. Vô lượng 

 công đức thi tập kết đại phước huệ hành. Cụ túc trang nghiêm thị viên mãn quả đức hiện 

 tiền”.  Ở đây, chúng ta cần phải yên tĩnh tư duy và quan sát kỷ càng. Phước của chúng sanh từ 

đâu mà có? chổ có Phật là có phước. Chổ không có Phật thì không có phước. 



Trong kinh Phật nói về bốn châu. Trong kinh Phật giảng Đông tây nam bắc bốn châu. 

Nam thiệm bộ châu, địa cầu cảu chúng ta thuộc Nam thiệm bộ châu. Đông tây nam châu có 

Phật Pháp. Bắc câu lô châu không có Phật pháp. Một số kinh nói người ở đó phước báo lớn, 

thọ  mạng  dài,  đều  sống  trên  một  nghìn  tuổi.  Rất  ít  đoản  mạng,  cũng  rất  ít  chết  yểu  .  Tài 

nguyên vô cùng phong phú, cuộc sống không phải lao lực. Vì thế cuộc sống của họ rất thoải 

mái, không muốn tu đạo. Nên đây chính là điều đạo Phật nói “phú quý học đạo nan”. Cuộc 

sống của họ quá nhàn nhã, không muốn học điều này. Vậy phước họ hưởng hết rồi thì sao? 

Phước hưởng hết thì không còn nữa. Dù phước có lớn đến đâu thì cũng đến lúc hưởng hết. 

Sau khi hưởng hết, phước đã hưởng hết, thì những nghiệp đã tạo trong quá khứ lại hiện tiền. 

Họ vẫn luân hồi trong lục đạo, vẫn tuỳ nghiệp thọ báo. 

Tập 78  337 



Người có phước báo sanh đến cõi trời hưởng phước trời. Trên trời tuy không tạo nghiệp, 

nhưng phước trời hưởng hết thì phải làm sao? Trong quá khứ ở nhân gian, trong la sát, trong 

súc sanh, trong ngạ quỷ tạo không ít ác nghiệp, như vậy thì phải thọ báo. Trong địa ngục chỉ 

thọ  báo  không  có  tạo  nghiệp,  giống  như  ở  thiên  đường.  Thiên  đường  cũng  chỉ  có  thọ  báo, 

không  có  tạo  nghiệp.  Nhưng  cõi  trời  là phước  báo, thiện  báo.  Còn  địa  ngục  là  ác báo, khổ 

báo. Phước hưởng hết, tội cũng thọ hết. Sau khi tội báo trả xong từ địa ngục ra. 

Khi giảng pháp chúng tôi, thường cảnh tỉnh mọi người. Lục đạo không phải một người 

nào đó kiến lập, mà từ ý niệm của chính mình biến hiện ra. Đúng là nhất thiết pháp từ tâm 

tưởng  sanh.  Thiện  niệm  của  ta  sẽ  biến  thành  thiên  đường,  còn  ác  niệm  thì  biến  thành  địa 

ngục. Thiên đường làm tiêu hao phước báo của ta. Chúng ta có phước phải mất đi. Còn địa 

ngục tiêu tội nghiệp của ta, gọi là tiêu thọ. Tội tiêu hết, thoát địa ngục. Phước hưởng tận, rời 

thiên đường . Trong A lại da thức vẫn còn tội nghiệp. Tội tiêu hết, trong quá khứ tạo được 

thiện  nghiệp  trong  A  lại  da,  do  vì  thiện  nghiệp  không  lớn,  đến  không  được  thiên  đường, 

nhưng sẽ ở lại nhân gian hưởng thụ. 

Nhân gian thiện ác hổn tạp, thiện ít ác nhiều. Ngày tháng như vậy làm sao mà sống? Nếu 

gặp được phật pháp, phước báo lớn nhất, họ được giải thoát. Trong đời này họ đã biết, nhất 

định phải duy trì thiện niệm không có ác niệm. Chỉ có thiện niệm, chỉ có thiện hành, không 

còn tạo ác nghiệp, tâm địa từ từ thanh tịnh bình đẳng. Xem tất cả chúng sanh đều là Phật Bồ 

Tát. Vì sao? Lời Phật nói là thật không phải giả. Tất cả chúng sanh vốn là Phật, vốn là Bồ 

Tát. 

Các bậc cổ thánh tiên hiền nói:  “nhân tánh bổn thiện”. Tự tánh của tất cả mọi người vốn 

là thiện. Phật nhìn tất cả chúng sanh, không phải nhìn pháp tướng của họ, mà là nhìn pháp 

tánh của họ. Từ tánh  mà nhìn thì toàn là Phật, không còn khởi phân biệt chấp trước. Phàm 

phu  không  có  năng  lực  này,  mê  và  chấp  tướng,  không  kiến  tánh!  Kiến  tánh  chính  là  bình 

đẳng, chỉ kém một chút. Một chút sai biệt này nhưng ảnh hưởng quả báo thì rất lớn. Đúng là 

sai chi hào ly, thất chi thiên lý. 

Một niệm sai biệt này, đúng là thiên thượng nhân gian, không giống nhau. Nên chúng ta 

phải khẳng định, chổ nào có Phật pháp là chổ đó có phước. Chổ Phật Pháp hưng thịnh nhất là 

thế  giới  Cực  Lạc.  Làm  sao  biết  nó  thịnh  nhất?  Thập  phương  chư  Phật  đều  tán  thán.  Trong 

Kinh Di Đà chúng ta cũng thấy sáu phương Phật tán thán. Còn trong kinh Vô Lượng Thọ 

nhìn thấy mười phương Phật tán thán .Những lời Phật nói nhất định không phải là vọng ngữ, 

quyết định không phải là ỷ ngữ. 

Kinh Kim Cang nói:  “Chư Phật Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, bất cuồng ngữ 

 giả, bất vọng ngữ giả”.  Quý vị tin chăng? Sở dĩ không tin Phật nên nghiệp chướng rất nặng. 

Chúng  ta  tự  mình  phải  hiểu  rỏ  là  chúng  ta  tin  Phật.  Tin  ở  đây  cổ  nhân  nói  là  “lộ  thuỷ  đạo 

338  Tập 78 



tâm”. Chịu không được khảo nghiệm, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần hiện tiền. Họ sẽ 

không tin và đã quên Phật. Đây không phải là thật sự tin 

Thật sự tin từ đâu đến? Chúng ta là người  thường, không phải bậc thượng căn lợi trí, là 

người bình thường. Tín tâm chúng ta kiến lập phải dựa trên kinh giáo. Chỉ có thông qua học 

tập  kinh  giáo,  từ  từ  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh,  mà  đạo  Phật  gọi  là  tánh  tướng  lý  sự 

nhân quả, lý giải rỏ ràng minh bạch. Thì chúng ta sẽ thật tâm buông bỏ. Lúc này gọi là tín 

tâm chân thật. Vì sao? Chúng ta đã thật sự làm. 

Chúng  ta  thấy  đại  tạng  kinh  của    Phật    giáo  rất  nhiều.  Đời  này  của  ta  có  thể  đọc  hết 

chăng? Tôi tiếp xúc qua rất nhiều người sơ học, bàn đến điều này họ đều lắc đầu, tôi làm 

không được. Chúng ta làm sao để giúp họ? giúp họ cần phải có trí tuệ, và còn phải có kinh 

nghiệm. Chúng ta đã học nhiều năm như vậy, đã hơn nữa thế kỷ, và hiểu “nhất tức nhất thiết, 

nhất thiết tức nhất”. Phật giáo nhiều kinh điển như vậy, bất cứ bộ kinh nào cũng được. Tìm 

một bộ kinh văn tự ít đơn giản, một bộ kinh là có thể giúp ta minh tâm kiến tánh. Vậy giới 

thiệu  bộ  nào  đây?  Ta  phải  xem  căn  cơ, vì  căn  cơ  chúng  sanh  bất  đồng.  Như  một  số  người 

bình thường, có thể phổ biến hợp với khế cơ của đại chúng. 

Trước đây tôi ở Đài Trung, học kinh giáo với thầy Lý. Tôi tham gia lớp của thầy. Lớp đó 

thầy dạy đến tháng thứ hai rồi. Thầy đã mở lớp một tháng, tôi đi học vào tháng thứ hai. Lớp 

này  một tuần thầy lên một tiết. Trên thực tế tôi chỉ thiếu có bốn tiết học. Mới bắt đầu thầy 

dạy  kinh  gì?  Là  “A  Nan  Vấn  Sự  Phật  Kiết  Hung  Kinh”_kinh  điển  tiểu  thừa,  trong  kinh  A 

Hàm. Chúng ta nghe tên này thì sẽ hiểu, kinh này rất hợp căn cơ chúng sanh “A Nan Vấn Sự 

Phật”. Cũng chính là hỏi chúng ta học Phật có gì tốt không? Là lành hay là giữ? Kiết là tốt. 

Cuối cùng chúng ta học Phật là kiết hay là hung? Trong kinh này Phật dạy chúng ta học 

Phật như thế nào sẽ được kiết lợi. Còn học như thế nào, nếu  học sai thì bị hung tai. Điều này 

nói với người mới học Phật rất hay. Thực sự trong kinh này giảng về bốn sự việc. 



Đoạn lớn thứ nhất giải đáp vấn đề này. Đoạn lớn thứ hai là dạy không sát sanh. Đoạn 

thứ ba là giảng về đạo của Thầy trò. Sau cùng là tán tụng của Tôn giả A Nan, cũng chính là 

chia sẻ học tập tâm đắc của ngài, dùng kệ tụng để nói ra. Đây là giới thiệu cho những người 

sơ học, rất tốt. Nhưng từ trước giờ chưa tiếp xúc qua Phật pháp. Chúng ta cần giúp họ nhân 

thức  Phật  pháp,  điều  này  rất  quan  trọng.  Sau  khi  làm  quen  với  Phật  giáo  họ  sẽ  muốn  học. 

Chúng ta có thể giới thiệu họ bắt đầu từ “A nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh”. Kiên định tín 

tâm của họ, giúp họ nhận thức sâu hơn nữa. 

Nếu họ thật muốn học, thì giúp họ lựa chọ pháp môn. Ở đây có điều kiện chủ quan, và 

điều kiện khách quan, đều cần phải suy nghĩ đến. Sau đó phải quan sát căn cơ của họ. Nếu 

người này thật thà, nghe lời, chịu làm, thì người đó thiện căn lớn, nhất định họ sẽ thành công. 

Gặp đươc, phải giúp đở. Không giúp đở sẽ có lổi với người này. Từ vô lượng kiếp đến nay, 

Tập 78  339 



lần này đến nhân gian và gặp được rồi, đây gọi là hữu duyên. Có duyên không giúp dở, là có 

lỗi, đó là không nên. Nhất định nên giúp đở họ. Giúp đở mà họ không tiếp nhận, không sao. 

Chúng ta phải biết chủng tử Phật đã trồng trong A lại da thức. Đời sau chủng tử này khẳng 

định gặp duyên sẽ khởi tác dụng. Cho nên Phật độ chúng sanh, tiếp dẫn chúng sanh, giáo hoá 

chúng sanh là một công việc lâu dài. Không phải nhất thời, mà đời đời kiếp kiếp. Hiển thị đại 

từ đại bi của Chư Phật bồ Tát. Phật pháp là ở chổ này, giống như trong đã nói  “nhật nguyệt 

 thanh minh, tai lợi bất khởi” . Sẽ không có tai nạn. 

Chúng ta hôm nay nói về hoá giải xung đột, từ từ xã hội an định, thế giới hoà bình. Phật 

pháp đại thừa thật có hiệu quả! Nên ngày xưa, niên đại bảy mươi, tiến sĩ Thang Ân Tỷ người 

nước  Anh  nói.  Ông  ta  nói  phải  giải  quyết  vấn  đề  của  xã  hội  thế  kỷ  21,  chỉ  có  học  thuyết 

Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa là hiểu biết đúng đắn và thấu triệt. Điều này không phải 

người thường có thể nói được. 

Bây giờ là thế khỷ 21, quả nhiên là một cục diện hổn loạn. Hổn loạn này và thiên tai của 

địa cầu, trong lịch sử mấy ngàn năm trước không hề có, chưa từng có đại nạn. Điều gì có thể 

giải quyết? Văn hoá truyền thống xưa có thể giải quyết. Phật pháp đại  thừa có thể giải quyết. 

Cá  nhân  ta  có  thể  tiếp  nhận, có thể  thâm  tín không thay  đổi, có  thể thâm  nhập  kinh  tạng  y 

theo giáo pháp mà hành trì. Như vậy thì vấn đề cá nhân sẽ được giải quyết, cá nhân được lợi. 

Được lợi gì? 

Thứ nhất là thân tâm mạnh khoẻ, thứ hai gia đình ấm êm, thứ ba sự nghiệp thuận lợi, thứ 

tư là chổ ở thuận hoà. Vì sao? Vì ta có phước. Chúng ta có phước thì ở tại chổ này, người ở 

chổ  này  cũng  có  phước,  người  có  phước  ở  đất  phước.  Nhờ  đó  mà  xã  hội  êm  ấm,  chổ  này 

không có tai nạn. Chúng ta ảnh hưởng, cũng chính là thật sự có thể giúp thế giới được yên 

bình. Lợi ích rất nhiều, nói không thể hết! 

Đây là nói một cách dể hiểu, chúng ta lập tức có thể đạt được, như nhà Phật thường nói 

 “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”  . Đây hoàn toàn là sự thật  

Lúc tôi mới học, Chương Gia Đại Sư dạy tôi, nếu ta cầu mà không ứng. Đó không phải 

không ứng, là tự mình có nghiệp chướng. Sám trừ nghiệp chướng. cảm ứng sẽ hiện tiền. Cho 

nên phải khẳng định thế giới Cực lạc là phước địa thứ nhất, là phước cư đệ nhất. Người sanh 

đến thế giới tây phương Cực Lạc, là người có phước báo nhất trong biến pháp giới hư không 

giới. Chúng ta hy vọng chính mình cũng được tham dự vào hàng ngũ này. Điều này chúng ta 

có thể làm được chứ không phải làm không được. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ hai bên dưới.  Đoạn bên dưới này hoàn toàn là kinh văn, 

mà Hoàng Niệm Lão đã dẫn chứng ra. Hãy sem sự trang nghiêm thù thắng của thế giới tây 

phương Cực Lạc. Trang nghiêm những gì? Chúng ta đọc qua nó một chút, giảng giải để lại ở 

sau. 

340  Tập 78 



       “Hựu kinh trung, vinh sắc quang diệu, bất khả thắng thị”.  Thị là xem. Phong cảnh ở đó 

rất đẹp chúng ta xem không chán.  “Vô lượng quang viêm, chiếu diệu vô cực”.  Thế giới Cực 

Lạc không cần nhật nguyệt đăng quang. Vì sao? Trên thân mổi người đều có ánh sáng. Tất cả 

hiện  tượng  vật  chất  đều  phóng  quang,  quang  minh  thế  giới.  Ánh  sáng  này  nhu  hoà  không 

chói  mắt,  thanh  lương.  Giống  như  người  trên  thế  gian  này  hình  dung  về  ánh  sáng  của  mặt 

trăng. Ánh sáng mặt trăng mọi người đều thích, nó không nóng. Còn ánh sáng của mặt trời 

quá nóng, nó là hoả cầu. Quang minh của thế giới tây phương Cực lạc, là nhiều màu sắc, là 

thanh lương. 

“Bạch châu ma ni dĩ vi giao lạc minh diệu vô tỷ”.  “Ma ni” là tổng xưng của bảo châu. 

Đây là nói màu trắng trong bảo châu. “Giao lạc” là hệ thống, là trang sức, trang sức phổ biến, 

minh  diệu vô tỷ.  “Hoa quả  hằng phương, quang  minh  chiếu diệu”.  Hoa không tàn, quả  sẽ 

không thay đổi. Nó là thực vật, thực vật trong thế giới này của chúng ta có sanh trụ dị diệt. 

Thế giới Cực Lạc không có. Tại sao? Sanh trụ dị diệt là biến hoá. Tại sao thế giới này của 

chúng ta bị biến hoá? Người ở thế gian này có vọng niệm, có phân biệt, có chấp trước. Nên 

động vật là sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ dị diệt, khoáng vật có thành trụ hoại không. 

Điều này nhà Phật gọi là tứ tướng, bốn loại hiện tướng. Thế giới Cực Lạc không có. 

Phàm  là  người  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  mặc  dù  là  đới  nghiệp  vãng  sanh,  nhưng  do 

nguyện lực oai thần của Phật A Di Đà gia trì. Ở thế giới Cực lạc tìm không thấy duyên của 

vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Trong  A  lại  da  tuy  có  nhân,  chính  là  ta  có  tập  khí  này. 

Không  có  duyên,  tập  khí  không  phát  ra  được,  không  khởi  tác  dụng.  Người  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc không có sanh lão bệnh tử. Nên cây cỏ hoa lá sẽ xanh mãi, trái cây chín 

hoài, ta có thể hái xuống ăn. Trái cây vĩnh viễn không bị biến hoại. Đây đều là trang nghiêm 

không thể nghĩ bàn. 

“Tuỳ phong tán phức, duyên thuỷ lưu phân”.  Đây là nói hoa giữa không trung.  “Vô lượng 

 quang minh, bách thiên diệu sắc, tất giai cụ túc”.  Thế giới này đẹp vô cùng.  “Kỳ diệu trân 

 dị, châu biến hiệu sức, quang sức hoảng diệu, tận cực nghiêm lệ”.  “Kỳ diệu trân dị” là chúng 

ta không thể tưởng tượng. Nhưng ở thế giới Cực Lạc đến đâu cũng có thể nhìn thấy. “Hiệu 

sức”  là  trang sức  ngày  nay  chúng  ta gọi là bố trí.  “Hàm  hiển  bỉ  Phật  thế giới  cụ  túc  trang 

 nghiêm  châu  biến  kỳ  quốc.  Thị  trang  nghiêm  nhất  từ  trung  sở  hàm  giao  sức  chi  nghĩa”.  

Những câu trên kinh này là trích tại đây, nói rỏ ý nghĩa của hai chữ trang nghiêm. Một là giao 

sức, một là cụ đức. Điều này là hôm nay chúng ta giảng về trang sức, nói rỏ ý nghĩa này. 

       “Chí ư cụ đức giả, tắc như kinh đệ cửu phẩm trung như thật an trú cụ túc trang nghiêm”.  

Đệ cửu phẩm là “Viên mãn thành tựu phẩm”. Trong kinh văn có như thật an trú cụ túc trang 

nghiêm.  Những  điều  này  ai  bố  trí?  ai  thiết  kế?  Nói  với  quý  vị,  thế  giới  Cực  Lạc  không  có 

người thiết kế, cũng không có ai đi làm những công việc này, hoàn toàn là tự nhiên. Cảnh 

Tập 78  341 




giới này thật không thể nghĩ bàn. Trong kinh Phật có nói  “tự tánh pháp nhĩ như thị” , đây là 

hiển hiện tánh đức viên mãn, tuyệt đối không phải do người làm. 

Thế  giới  Cực  Lạc  có, Thế  giới  của  chúng  ta  có  chăng?  Chúng  ta  cũng  có, có  ở  nơi  bản 

thân của chính mình, là thân thể này của chúng ta. Thân thể rất kỳ diệu. Khi cha mẹ sanh ra. 

Quý  vị  xem  bên  ngoài  thì  mắt,  tai,  mũi,lưỡi,  thân.  Còn  bên  trong  thì  lục  phủ  ngũ  tạng.  Ai 

thiết kế? ai chế tạo? Nó ở ngay trước mắt. Vấn đề trước mắt tại sao ta không hoài nghi, lại đi 

hoài nghi thế giới Cực Lạc? Việc trước mắt này quý vị thấy đích thực là không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta cũng có thể dùng câu nói của Phật “tự tánh pháp nhĩ như thị”. Không có ai thiết kế 

cả. Tự nhiên như vậy. Thế giới Cực Lạc như vậy, thế giới Cực Lạc không có ai thiết kế. Ở đó 

không có nhà thiết kế công trình, cũng không có nhân viên kỷ thuật trang hoàng, không có! 

Đẹp không thể tưởng. Nhà thiết kế cao minh đến đâu cũng thiết kế không được như vậy. 

Những điều kỳ diệu này đến bao giờ chúng ta mới hiểu được. Minh tâm kiến tánh sẽ biết, 

lúc hoát nhiên đại ngộ sẽ biết. Như thế nào mới có thể minh tâm kiến tánh? Trong kinh điển 

giảng  rất  nhiều,  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  ta  sẽ    thấy  chân  tướng.  Chân 

tướng của biến pháp giới hư không giới hoàn toàn sáng tỏ.  Thấy được thật tướng các pháp là 

đại triệt đại ngộ, là minh tâm kiến tánh. 

Chúng ta ở thế gian này nghiệp chướng sâu nặng. Trong tâm mổi người đều tự hiểu, ở nơi 

thế giới này tu hành, muốn đạt đến cảnh giới này là điều không thể. Không có thọ mạng dài 

như vậy. Nên Phật dạy chúng ta đổi địa điểm, nói theo cách nói bây giờ gọi là di dân. Chúng 

ta di dân đến thế giới Cực Lạc. Điều kiện mà thế giới Cực Lạc cần là đức hạnh, không cần 

mang theo tài sản. Những vật cần dùng trong cuộc sống không cần đem theo bất cứ thứ gì. Vì 

ở đó đã quá viên mãn. 

Điều kiện thiết yếu là tín nguyện hạnh. Đó là chúng ta tin tưởng, muốn đi và chịu niệm 

Phật. Chỉ cần một câu Phật hiệu này. Câu Phật hiệu này chính là tín hiệu liên lạc của chúng ta 

với  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc.  Chỉ  cần  chúng  ta  niệm  không  ngừng,  thì  tín  hiệu  này  sẽ 

thông, sẽ nhận được. Khi đã nhận được, thì thật sự khi nào muốn đi thì lúc đó đi. Không có 

hạn chế thời gian, nhưng cần phải tin mới được. 

 “Cố tri cực lạc thế giới như thị trang nghiêm giả, cái do ư như thật nhi an trú dã” . “Như thật 

an trú” này, làm cách nào an trú? Đem chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi an 

trú  trong  tam  nghiệp  thân  khẩu  ý  của  chúng  ta.  Đây  chính  là  “như  thật  an  trú”.  Tâm  của 

chúng ta chân thành, ngôn ngữ chúng ta chân thành, hành vi chúng ta chân thành. Tâm chúng 

ta thanh tịnh, ngôn ngữ ý niệm chúng ta thanh tịnh. Bình đẳng, chánh giác, từ bi cũng như 

vậy,  Chúng  ta  đã  thật  sự  an  trú.  Vì  sao  phải  làm  như  vậy?  Vì  người  người  ở  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc đều như vậy, đều như thật an trú, nên họ cụ tức trang nghiêm. 

342  Tập 78 



Như thật an trú là nhân, cụ túc trang nghiêm là quả báo. Nên nguyện thứ 19 “phát bồ đề 

tâm” trong 48 nguyện, nguyện thứ 18 “nhất hướng chuyên niệm”, như thật an trú. Chúng ta 

có thể nhất hướng chuyên niệm, làm gì có lý không vãng sanh! 

Hôm  nay  chúng  ta  niệm  Phật,  nhưng  tại  sao  không  tương  ưng?  Chính  là  tâm  chúng  ta 

không chân thành. Mặt trái  của  chân thành  là  hư nguỵ. Mặt  trái  của thanh tịnh  là  ô nhiễm. 

Mặt trái của bình đẳng là ngạo mạn. Mặt trái của từ bi là tự tư. Mặt trái của chánh giác là mê 

hoặc, hồ đồ. Chúng ta dùng tâm như vậy nên nó không tương ưng, niệm Phật làm sao niệm 

tốt được? Vấn đề là ở đây. Nên thế giới Cực Lạc như thật an trú, chúng ta bây giờ cần phải 

học. Đây chính là tam bối vãng sanh. 

Bất luận là thượng trung hạ tam bối, hay là nhất tâm tam bối, đều dạy chúng ta phát bồ đề 

tâm nhất hướng chuyên niệm. Tám chữ này chúng ta phải làm được. Phát bồ đề tâm chính là 

như thật an trú. Đem chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi an trú trong tam 

nghiệp thân khẩu ý của chúng ta. Như vậy là sao? Chúng ta đã thật sự hạ quyết tâm muốn cầu 

sanh tịnh độ. Chúng ta không muốn trôi lăn trong lục đạo luân hồi nữa. Lần sau đến thế giới 

này là vì nguyện lực mà đến, không phải thân nghiệp báo. Giống như chư Phật bồ tát ứng hoá 

để đến thế gian này. Khẳng định sẽ đến. 

Vì sao? Vì có duyên với người thế giới này. Chúng sanh có cảm nhất định có ứng, không 

phải tự mình muốn hay không muốn đến. Trong muốn hay không muốn đến đó còn có phân 

biệt chấp trước. Khi phân biệt chấp trước này không còn, chúng sanh ở đây có cảm tự nhiên 

có ứng. Điều này ở sau khó giải thích, 

 “Thật giả, chân thật chi tế dã, thị vị cụ đức”.  Chúng ta đem điều này để vào trong bồ đề tâm. 

Chân  thành,  thanh  tịnh, bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi_Đây  là  đức.  “Hựu  đệ  thập  ngũ  phẩm 

 trung”.  Phẩm bồ đề đạo tràng có hai câu như vậy  “nhất thiết trang nghiêm, tuỳ ứng nhi hiện. 

 Thử chánh hiển sự sự vô ngại pháp giới chi viên minh cụ đức dã”.  Ở trước trong thập huyền 

chúng ta học qua. 

“Sự sự vô ngại”, đây là giảng đến cứu cánh viên mãn. Còn trong các kinh đại thừa khác 

giảng đến lý sự vô ngại. Chỉ có Hoa Nghiêm giảng đến sự sự vô ngại. Ở trong kinh này, cũng 

có rất nhiều kinh văn, ví dụ sự sự vô ngại. Trang nghiêm chúng ta học đến đây. Câu ở dưới là 

thanh tịnh, chính là thanh  tịnh bình đẳng giác. 

       “Thanh tịnh giả, thân khẩu ý tam nghiệp, ly nhất thiết ác hành phiền não cấu nhiễm chi 

 vị”.  Đây là tổng thuyết cái gì gọi thanh tịnh. Thân, tạo tác của thân, ngôn ngữ của miệng, ý 

niệm của ý. Đây gọi là ba nghiệp. Ly nhất thiết ác hành, không có hành vi ác. Tiêu chuẩn của 

ác  này  là  mặt  trái  với  thập  thiện  _thập ác.  Như  vậy  chúng  ta  sẽ  hiểu, thân lìa sát đạo dâm. 

Khẩu  lìa  vọng  nghiệp,  ỷ  ngữ,  ác  khẩu.  Ý  niệm  lìa  tham  sân  si_  không  tham,  không  sân, 

không si. Như vậy gọi là tu thập thiện. Người tu thập thiện chơn chánh chính là Bồ Tát. 

Tập 78  343 



Còn ác hạnh là loại phiền não thứ hai. Phiền não thông thường chỉ kiến tư phiền não, trần 

sa phiền não. Kiến tư phiền não trong Hoa Nghiêm gọi là chấp trước. Trần sa phiền não là 

phân biệt. Do đó tất cả pháp trong thế xuất thế gian không còn chấp trước. Không còn chấp 

trước, tâm chúng ta được thanh tịnh. 

Tâm  vì  sao  không  thanh  tịnh?  Vì  không  lìa  được  chấp  trước.  Tâm  vì  sao  không  bình 

đẳng? Do không lìa được phân biệt. Chúng ta đều biết, buông bỏ chấp trước , tâm thanh tịnh 

sẽ hiện tiền. Buông bỏ phân biệt, tâm bình đẳng hiện tiền. Chúng ta cần phải ở chổ này nổ 

lực, không nên chấp trước quá đáng. Bất cứ việc gì có thể bỏ qua được thì rất tốt. Trong sinh 

hoạt hằng ngày, trong công việc và đối nhân xử thể tiếp vật. 

Đạt  đến  một  tiêu  chuẩn,  nên  người  xưa  nói  lễ  tiết.  Cái  gì  là  lễ?  có  tiết  độ,  có  tiêu 

chuẩn. Đạt đến tiêu chuẩn này là được, không nên vượt qua, cũng không nên không đạt được. 

Như vậy là tốt. Ở chổ này, công việc, tiếp vật, đối nhân xử thế trong sinh hoạt, phải học tâm 

thanh tinh, tu tâm bình đẳng. Cũng chính là nói cố gắng buông bỏ phân biệt chấp trước 

Cái sau cùng là giảng về cấu nhiễm. Cấu nhiễm ở đây gọi là nhiễm ô. Nhiễm ô chỉ điều 

gì?  Phải  làm  nhạt  thất  tình  luch  dục.  Thế  giới  này  của  chúng  ta  gọi  là  uế  độ.  Thế  giới  tây 

phương Cực Lạc gọi là tịnh độ, tịnh độ chính là không có nhiễm ô. Trong nhiễm ô quan trọng 

nhất là tình chấp, rất nặng nề. Tham sân si mạn là nhiễm ô. Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục 

trần. Những thứ này nhiễm ô tự tánh, nên nhất định phải lìa bỏ nó. 

“Thám  huyền  Ký  vân, tam nghiệp  vô quá vân thanh  tịnh”.  Tam nghiệp là thân khẩu ý. 

Bên dưới nói:  “Cái vị thân khẩu ý tam nghiệp giai vô quá thất dã”,  đây là Bồ Tát. Địa vị 

thấp nhất là A la hán. A la hán đã làm được. “Hựu thanh tịnh độ”, chỉ tịnh độ. Thân thanh  

tịnh,  chỉ thân  Phật. Người thanh tinh, chỉ  Như  Lai. Đây  là  giảng  về  thanh  tịnh. Tiêu  chuẩn 

chính  là  tam  nghiệp  không  sai  lầm.  Tam  nghiệp  không  sai  lầm  là  người.  Người  này  là  ai? 

Người này là Phật. Thân thanh tịnh là thân Phật. 

Phật  ở  đây,  Thiên  Thai  đai  sư  giảng  có  sáu  loại  Phật.  Lý  tức  Phật,  nghĩa  là  tất  cả 

chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh.  Tất  cả  chúng  sanh  bản  lai  là  Phật,  rất  gần  với  cách  nói  của 

người  xưa  nói:  “nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện”.  Tánh  người  vốn  thiện,  đây  là  tự  tánh.  Biến 

thành bất thiện là tập tánh, không phải bản tánh của chúng ta. Nên Phật Bồ Tát nhìn người, 

tâm địa vĩnh viễn thanh tịnh. Vì sao? Các ngài nhìn bản tánh của con người chứ không nhìn 

tập tánh. Vì sao? Vì bản tánh mới là thật, vĩnh hằng không thay đổi. 

Chúng ta hiện tại tuy bất thiện, bất thiện tương lai sẽ trở thành thiện. Vì sao chúng ta bất 

thiện? Vì ta mê. Sẽ có ngày ta giác ngộ. Giác ngộ rồi, thì những bất thiện đều buông bỏ hết. 

Nên  thiện  là  thật,  bất  thiện  là  giả.  Như  chúng  ta  thấy  một  người,  người  rất  tốt,  người  tốt. 

Uống rượu say rồi quậy phá. Chúng ta biết người này rất tốt, nên khi tĩnh rượu là không còn 

việc gì nữa, hà tất phải tính toán? 

344  Tập 78 



Ngày  nay  chúng  ta  thấy  người  tạo  tội  nghiêp  sâu  nặng,  cũng  không  nên  để  trong  tâm. 

Giống như chúng ta thấy người rất tốt vậy. Phật Bồ tát nhìn tất cả chúng sanh làm ác này, đều 

dùng cách này. Nên các ngài luôn luôn từ bi, không đem những người ác, việc ác, hành vi ác 

này bỏ trong tâm, tuyệt đối không có. Nếu các ngài để trong tâm thì tâm họ sẽ bị nhiễm ô. 

Chỉ có người mê muội tự tánh, mới đem sai lầm của người khác để trong tâm của mình, thật 

không đáng! Chính mình làm sao? Tâm chính mình là lương thiện, biến thành thùng rác của 

người khác. Quý vị nói như vậy thông minh chăng?   Lương tâm thiện tâm của chính mình, 

lại đem bỏ rác của người khác, bỏ nhiễm ô của người khác. Như vậy là sai. 

Chúng ta học Phật, phải học Đức Phật nhìn chúng sanh như thế nào. Phật nhãn nhìn tất cả 

chúng sanh toàn là Phật, nhìn mọi việc đều việc tốt. Người người đều người tốt, việc việc đều 

việc lành. Làm ác cũng là việc tốt. Vì sao? Vì tốt xấu hai nhị biên đều không thể được. Có 

pháp thân Bồ Tát nào không nhập bất nhị pháp môn? Nhập bất nhị pháp môn, nhị biên đều đã 

rời, trung đạo cũng không có, tâm thanh tịnh chơn chánh hiện tiền. Vì vậy trên A la hán thì 

tam nghiệp đều đã thanh tịnh. Càng hướng lên trên thì trình độ thanh tịnh càng sâu. Dưới đây 

đưa 

ra  

“Vãng Sanh Luận”,  “hựu Vãng Sanh Luận vị, tam chủng trang nghiêm nhập nhất pháp cú, 

 nhất pháp cú giả thanh tịnh cú”.  Ba loại trang nghiêm này, ở trước chúng ta đã học qua: Phật 

trang nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm, Quốc độ trang nghiêm. Ba loại trang nghiêm này nhập 

nhất  pháp  cú.  Nhất  pháp  cú  là  thanh  tịnh  cú.  “Thanh  tịnh  cú  chân  thật  trí  huệ  vô  vi  pháp 

 thân”.  Đây là tự tánh đầy đủ trí tuệ đức tướng.  Sau khi khai ngộ Ngài Huệ Năng có nói: đâu 

ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ. Chính là ý này. 

       “Thử dữ kinh đề trung, trang nghiêm thanh tịnh diệu hợp thiên nhiên. Tam chủng trang 

 nghiêm  giả, vô lượng  trang nghiêm  dã. Phật  trang nghiêm, Bồ  Tát trang nghiêm, Quốc độ 

 trang  nghiêm”.   Mổi  loại  đều  vô  lượng  trang  nghiêm.  “Kim  tề  nhập  nhất  thanh  tịnh  cú 

 trung”,   tam  chủng  trang  nghiêm  nhập  nhất  thanh  tịnh  cú,  “thị  nhất  thiết  tức  nhât”,   đảo 

ngược lại nhất tức nhất thiết. Đây gọi là bất nhị pháp môn. 

Thanh tịnh, từ trong ý này mà nói, chính là tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng. Trong 

kinh Hoa Nghiêm Thế Tôn thường nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như 

Lai , không phải từ bên ngoài tu vào. Trong tự tánh vốn đầy đủ. Khi nào chúng ta buông bỏ 

hết chướng ngại, nó sẽ hiện tiền.  “Hựu kinh vân, tâm tịnh tắc Phật tịnh độ, biểu nhất tức nhất 

 thiết. Hoa Nghiêm huyền chỉ, hựu ư thử xứ kiến chi”.  Tâm tịnh tức Phật tịnh độ, câu này xưa 

nay chư vị tổ sư trong khi giảng dạy chú giải dẫn chứng rất nhiều. Nên chúng ta đối với câu 

này rất quen thuộc. 

Chúng ta biết, nhưng không làm được. Vì tâm chúng ta không thanh tịnh, nên hoàn cảnh 

cư trú của chúng ta cũng không thanh tịnh. Nếu tâm chúng ta  thanh tịnh, thì hoàn cảnh cư trú 

của chúng ta hiện nay sẽ thanh tịnh. Ta cần phải có tín tâm, phải khẳng định cảnh tuỳ tâm 

Tập 78  345 



chuyển,  tướng  do  tâm  sanh.  Cũng  chính  là  nói  tướng  tuỳ  ý  niệm  của  chúng  ta  mà  đang 

chuyển biến. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. “Nhất” ở đây chính là tâm. “Nhất thiết” chính là 

tất cả pháp. Tất cả pháp từ đâu đến? Từ tâm tưởng sanh. Tất cả pháp không rời nhất tâm, nhất 

tâm hiện tất cả pháp. Đây là diệu chỉ của Hoa Nghiêm. Huyền là huyền diệu. 

Chúng ta tu học bất luận tu pháp môn nào, thì đó là phương pháp, là con đường. Tu điều 

gì? Tu tâm thanh tịnh. Chúng ta sẽ thật sự hiểu chúng ta tu là gì. Tâm thanh tịnh hiện tiền là 

vô  lượng  công  đức.  Tâm  người  thanh  tịnh,  thân  đương  nhiên  thanh  tịnh.  Thân  tâm  mạnh 

khoẻ, không có bất cứ bệnh gì. Hiện nay người phương tây rất coi trọng chữa lành bệnh. Đau 

bệnh như vậy làm sao tri liệu? Làm sao trị lành nó? Tâm thanh tịnh thì toàn bộ đều tốt. Bây 

giờ họ đã hiểu đạo lý này. Đây là nền khoa học vừa mới hưng khởi. Đều chú ý đến và làm 

qua  rất  nhiều  lần  thực  nghiệm,  chứng  minh  ý  niệm  này  có  năng  lượng  rất  lớn.  Nếu  không 

ngừng tiếp tục làm thực nghiệm, tôi tin tưởng hai ba năm, nhất định sẽ khẳng định, xác định 

thành lập khoa học mới hưng khởi này. 

Ý niệm có thể trị lành tất cả, không những bệnh của thân thể, mà vấn đề trong gia đình, 

thậm chí nói đến những thiên tai của địa cầu ngày nay. Ý niệm có thể chuyển biến được nó. 

Bây giờ mọi người coi trọng việc cầu đảo, địa cầu thiên tai quá nhiều. Phát động mọi người 

cùng  nhau  cầu  nguyện,  có  hiệu  quả  không?  Có  hiệu  quả.  Tôi  không  hoài  nghi  chút  nào, 

nhưng đây là tri ngọn, không phải trị góc. Chỉ vài ngày không cầu nguyện, thì đâu lại vào 

đấy. Nên đây không phải trị gốc, trị ngọn có hiệu quả. 

Trị gốc, trị gốc phải giáo dục. Giáo dục của đức Phật, giáo dục Khổng Mạnh. Giáo dục 

Khổng Mạnh với giáo dục Phật học đại thừa, mới có thể giải quyết tất cả vấn đề. Điều này ta 

không thể không biết, không thể không siêng năng học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



HẾT TẬP 78 

346  Tập 78 



Tập 79 

Chuyển ngữ:  Nhật Chí 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: ngày 14 tháng 07 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. mời quý vị xem “Đại Thừa Vô Lượng 

 Thọ Kinh Giải”,  trang 84, bắt đầy xem từ câu thứ hai, hàng thứ sáu từ dưới lên. 

 “Hựu Hán dịch xưng A Di Đà Phật  vi Vô Lượng Thanh Tịnh Phật”. Trong năm bản 

dịch, bản dịch của triều  Hán. Đề  kinh là Vô  Lượng  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác Kinh. Đề 

mục này khi Hạ Liên Cư hội tập đã áp dụng, nghĩa là nửa sau của đề kinh hiện nay. 

Trong kinh Phật xưng A Di Đà Phật, chính là  “Vô Lượng Thanh Tịnh Phật”.  Bốn chữ 

A Di Đà Phật này là tiếng Ấn Độ, tiếng Phạn của Ấn Độ xưa, có thể phiên dịch thành “Vô 

 Lượng  Thanh  Tịnh  Phật” .  A  dịch  là  VÔ,  DI  ĐÀ  dịch  là  LƯỢNG,  PHẬT  dịch  là  GIÁC. 

Trong đề kinh chúng ta thấy Thanh Tịnh – Bình Đẳng – Giác. Dùng một chữ GIÁC này, tức 

Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  ở  trên, đều  bao  gồm  cả  trong  đó  rồi. Cho  nên, chúng  ta  gọi  Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác, cũng chính là hàm nghĩa Phật A Di Đà. Cho nên trong đề mục này, tên 

của Phật, tên của Bồ Tát đều mang ý nghĩa rất thâm sâu. Nó là tượng trưng, tượng trưng cho 

pháp môn này. Pháp môn cũng giống như các khoa mục ở nhà trường của bây giờ vậy. Quí vị 

nghiên cứu hạng mục nào, thì nó đại diện cho hạng mục đó. 

Trong hạng mục này có 3 cấp bậc. Thứ nhất là Thanh tịnh, thứ hai là Bình đẳng, thứ ba 

là Giác mà không mê. Chổ này vẫn đang giảng đề kinh. Trong đề kinh bao hàm rất nhiều ý 

nghĩa. Ba ý nghĩa này là đại diện cho ba sự thành tựu của việc tu học. Ba cái đều coi là thành 

tựu, giống như học vị ở nhà trường hiện nay vậy. Tức là nói đến Tiến sĩ, Thạc sĩ  và Cử nhân. 

Trường học bây giờ đều chia thành như thế. 

Trong đạo Phật cũng có học vị, học vị cao nhất là Đức Phật, học vị thứ hai là Bồ Tát 

và học vị thứ ba là A La Hán. Trong đề kinh này, vừa đúng đã hiển thị ba học vị này. Nếu quí 

học Phật đạt được tâm thanh tịnh, vậy quí vị là A La Hán. Học vị thứ nhất quí vị đã đạt được. 

Thế nào gọi là thanh tịnh tâm? Kiến Tư phiền não ở trong lòng quí vị buông xả hết, 

không còn nữa. Nếu lấy tiêu chuẩn trong kinh Hoa Nghiêm để nói, thì đối với mọi việc của 

thế gian không còn chấp trước nữa.  Vì sao? Bởi ta đã hiểu rõ tất cả pháp trong thế gian đều 

không thật. Như trong kinh Kim Cang nói: “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyển bào”. 

Tập 79  347 



Nó  không  phải  thật. Đến  thân  của  chính  mình  cũng  không  phải  thật, huống  gì  là  vật  ngoài 

thân. 

Vậy tại sao ta không buông xả?  không buông xả là sai. Tâm ta đã bị nhiễm ô, trong 

tâm có phiền não chính là nhiễm ô. Cho nên tâm thanh tịnh, phải thành tựu công phu này, thì 

thật sự đạt được thanh tịnh. Đây là học vị thứ nhất. 

Lên cao hơn nữa, chẳng những chúng ta không còn chấp trước đối với tất cả pháp mà 

đến ý niệm phân biệt cũng đều không có. Điều này quả thật rất cao, đây là Bồ Tát. Quí vị đã 

đạt được học vị thứ hai. 

Cao lên hơn nữa. Chẳng những không còn phân biệt, mà khởi tâm động niệm cũng đều 

không có, như như bất động. Đây chính là GIÁC, giác mà không mê. Đây là học vị cao nhất, 

là Phật. Cho nên thanh tịnh là A La Hán, bình đẳng là Bồ Tát và giác là Phật. 

Giáo dục của đức Phật dạy điều gì? Mục tiêu cuối cùng chính là khiến ta đạt được điều 

này. Đây là tự tánh. Trong tâm thanh tịnh của tự tánh, vốn đầy đủ. Mọi người đều có. Cho 

nên đức Phật nói hết thảy chúng sanh vốn là Phật. Bởi vì tánh Phật này quí vị đã có sẵn. Đã 

có, tại sao bây giờ lại không có? Vì mê. Mê trong cảnh giới của hư vọng, ở trong đó ta khởi 

lên tự tư tự lơi, khởi lên ý niệm này, khởi lên thị phi nhân ngã , khởi lên tham sân si mạn. Quí 

vị đã  bị  ô  nhiễm.  Ô  nhiễm, thì  gọi  là  phàm  phu. Ta  vốn  là  Phật, bây  giờ  gọi là  phàm  phu. 

Phàm phu trong mắt Đức Phật, vẫn là một vị Phật. Bởi vì Phật nhìn vào tự tánh của quí vị, 

chứ không nhìn vào tập khí của quí vị. 

Trong Tam Tự Kinh nói: “Nhân chi sơ tánh bổn thiện”. Bổn thiện là gì? Thanh tịnh Bình 

đẳng Giác là bổn thiện. Đó không phải do ta giác ngộ được. Trong bản tánh của ta vốn có, 

bây giờ mê mất bản tánh, nên bản tánh không thể khởi tác dụng. Không phải không khởi tác 

dụng, cũng khởi tác dụng, nhưng khởi tác dụng lệch lạc. Tác dụng đã lệch lạc, thanh tịnh biến 

thành phiền não. Trong giáo lý Đại thừa nói biến thành Kiến tư phiền não, Bình đẳng biến 

thành Trần sa phiền não, Giác biến thành Vô minh phiền não. Tất cả đều đã biến chất. Cho 

nên, giáo lý Đại thừa dạy chúng ta “phiền não tức Bồ đề”. Khi đã giác ngộ, thì ba loại phiền 

não sẽ trở về Thanh tịnh Bình đẳng Giác vốn có. 

Hiện tại quí vị đang mê, nên đã biến chất. Biến thành 3 loại phiền nào này, chính là ý 

nghiã này. Phiền não là giả. Vì sao? Tánh của nó có thể thay đổi. Nó sẽ biến đổi. Còn Thanh 

tịnh Bình đẳng Giác là chân thật vĩnh hằng không thay đổi. Mặc dù chúng ta bây giờ đang ở 

trong nhân đạo, trong phàm phu. Hoặc giả trong tương lai quí vị  đọa vào cõi Súc sanh, Ngã 

quỷ hay đọa vào Địa ngục thì Thanh tịnh Bình đẳng Giác này có còn hay không? Thưa, vẫn 

còn. Nó không bao giờ thay đổi, chỉ là ta càng mê càng sâu, nên phiền não đã gây ra biết bao 

khổ đau. Khổ đau như trong giấc mộng, không phải chân thật, thức tĩnh rồi thì không sao cả. 

Thức tĩnh chính là giác ngộ. 

348  Tập 79 



Ở trước tôi có nói với quý vị, Thanh tịnh tâm hiện tiền tức là quí vị  đã thức tĩnh. Thức 

tĩnh thì Lục đạo không còn nữa. Vì Lục đạo này vốn không thật, là giả, giống như một giấc 

mộng mà thôi. Tĩnh ngộ là thuộc thế giới nào? Tĩnh ngộ rồi là pháp giới của tứ Thánh, vượt 

ra  ngoài  Lục đạo, không  còn  Lục  đạo  nữa. Thanh  văn, Duyên  giác, Bồ  tát  và  Phật, 4  pháp 

giới này sẽ hiện ra. Nhưng 4 Pháp giới này vẫn còn ở trong mộng. Lục đạo là mộng trong các 

mộng. Điều này chúng ta không thể không biết. Không còn khởi tâm, động niệm nữa thì mới 

là chân thật tĩnh ngộ. Tĩnh ngộ thì mười Pháp giới không còn. Mười pháp giới là giả, không 

phải thật. Từ đâu có mười pháp giới? Từ vọng niệm sanh khởi vậy. Đạo lý này rất thâm sâu. 

“Kinh Hoa Nghiêm” đã nói rõ ràng rồi. Điều này, cũng như những gì thầy Phương Đông Mỹ 

nói. Triết học tối cao, khoa học tối cao , Khoa học và Triết học đều muốn giải giải quyết vấn 

đề này. Bây giờ khoa học đạt tới đỉnh cao, chúng ta rất bội phục, khoa học và Phật pháp càng 

ngày  càng  xích  lại  gần  nhau.  Từ  từ  trong  kinh  Phật  nói  trong  ba  ngàn  năm  trước,  bây  giờ 

Khoa học đã chứng minh. Tuy đã chứng minh, nhưng với Phật pháp vẫn còn cách một bậc. 

Đạo lý này trong kinh Phật nói rất rõ ràng. Giới khoa học và các nhà triết học trên thế gian, 

họ sử dụng tâm như thế nào? Họ dùng tâm phân biệt để nghiên cứu. Dùng tâm chấp trước, 

tâm  phân  biệt. Chấp  trước  là  Mạt  na  thức, Phân  biệt  là  Đệ  lục  Ý  thức. Trong 8  thức, công 

năng của 2 thức này rất lớn, phạm vi hoạt động của nó vô cùng rộng. Trong kinh đã nói cho 

chúng  ta  biết,  Ý  thức,  đối  với  bên  ngoài  có  thể  duyên  đến  Hư  không  pháp  giới.  Ngày  nay 

chúng ta gọi là Thế giới vĩ mô, đối bên trong có thể duyên đến A lại da. Đó là Lượng tử lực 

học_  Vi  mô  thế  giới.  Hiện giờ  Khoa  học đang đi trên hai loại cực  đoan này. Hai  cực  đoan 

này, trong kinh Phật đã nói rõ hơn so với các nhà Khoa học . Giới khoa học đã duyên đến A 

lại da, rất lợi hại, chúng ta không thể không khâm phục. Họ cho chúng ta biết, trong vũ trụ 

chỉ  có  3  loại,  ngoài  3  loại  này  ra,  cái  gì  cũng  không  có.  Ba  loại  đó  là  gì?  Vật  chất,  Năng 

lượng và Thông tin. Ba loại này là 3 tướng nhỏ nhiệm của A lại da. Nghiệp tướng của A lại 

da chính là Năng lượng mà Khoa học gia đề cập đến. Chuyển tướng của A lại da chính là 

Thông tin mà họ đã nói và Cảnh giới tướng của A lại da chính là Vật chất mà họ từng nói. 

Tên tuy bất đồng nhưng sự việc lại giống nhau. 

Ba  ngàn năm  trước,  thời  của  Đức  Phật  Thích  ca Mâu ni  không  có công nghệ  gì  cả, 

nhưng tại sao Ngài lại biết rõ ràng như vậy? Nhà khoa học phát hiện được 3 loại này, rất giỏi. 

Nhưng 3 loại này từ đâu mà có? Họ không nói được. Họ chỉ có thể nói 3 loại này đột nhiên 

phát sinh, nhưng tìm không ra nguyên nhân. Trong kinh Phật nói, nó có nguyên nhân. Điền 

này Khoa học và Triết học không thể với tới. Tại sao vậy? Bởi vì, vấn đề này phải dùng đến 

tâm  thanh  tịnh  mới  có  thể  quan  sát  được.  Do  đâu  đức  Phật  có  thể  biết?  Nhà  Phật  tu  thiền 

định. Trong thiền định, nếu đạt được trạng thái lắng đọng thâm sâu thì có thể thấy được, bởi 

vì  thiền  định  có  thể  đột  phá  rào  cản  của  không  gian,  cảnh  giới  hiện  lượng,  tự  mắt  họ  nhìn 

thấy được. Một tí cũng không giả dối. 

Tập 79  349 



Quí vị tu thiền định đạt đến trình độ đó, quí vị  cũng thấy được. Họ tu đạt đến trình độ 

như thế, họ cũng có thể thấy. Đạt trình độ nào? Trong kinh Hoa Nghiêm, hàng Viên giáo sơ 

trụ Bồ tát sẽ thấy được. còn trong Biệt giáo thì nói Sơ địa Bồ tát. Có loại công phu này, cũng 

chính là điều chúng tôi thường giảng. 

Sáu căn của chúng ta: mắt nhìn sắc, tai nghe tiếng; sáu căn tiếp xúc với cảnh vật bên 

ngoài, nếu không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, thì quí vị  

sẽ thấy cảnh giới này hiện ngay trước mắt. Kinh Hoa Nghiêm nói, cấp bậc của Bồ tát trong 

Thế giới Hoa tạng, có tất cả 41 cấp bậc. Chúng ta thử nhìn lại Tịnh độ xem, Cửu phẩm, Tam 

bối, Tứ độ trong thế giới Tây phương cực lạc, cùng với ý nghĩa của Hoa Tạng là một không 

khác. Nhưng thế giới của Cực lạc và Hoa Tạng, có nhiều điểm không tương đồng. 

Ở thế giới Hoa Tạng, nhất định không được khởi tâm động niệm, thì  mới có thể chứng 

được. Cấp bậc của Tây phương Tịnh độ thì không cao như thế. Chỉ cần quí vị  lắng đọng 

phiền não, không đoạn chỉ lắng đọng thôi, thì quí vị  có thể sanh về thế giới Cực lạc, sự khác 

biệt này vô cùng lớn. Cho nên, được mười phương chư Phật khen ngợi. Hôm qua tôi đã nói 

với các vị, học Phật tu Tịnh độ, một lòng cầu sanh thế giới Cực lạc. Còn hôm nay, chúng tôi 

nói vấn đề di dân, di dân sang thế giới Cực lạc. Nơi đó, hoàn cảnh rất tốt, đó là không gian vũ 

trụ. Mọi thứ trong quốc độ của chư Phật, phước báo vô cùng lớn, không có phước báo nào 

lớn hơn ở đây. Vậy thì quí vị  hiểu được, chúng ta phải tu tập phước báo rất lớn, phước báo 

vô lượng vô biên. Tu pháp môn nào đây? Niệm Phật A Di Đà, chính là phương pháp này. 

Chúng  ta,  mỗi  người  đều  niệm  A  DI  ĐÀ  PHẬT,  phước  báo  của  mỗi  người  vẫn  có  sự  sai 

khác. Sự sai khác này, do đâu mà có? Do dụng tâm không giống nhau. Chúng ta dùng tâm tạp 

loạn để niệm Phật, còn họ thì dùng tâm thanh tịnh niệm Phật. Vậy chúng ta có phước báo, 

nhưng phước báo của ta không bằng họ. Tâm họ thanh tịnh. Người kia dùng tâm bình đẳng 

niệm Phật, phước báo của họ lại lớn hơn. Còn có người dùng tâm Thanh tịnh Bình đẳng Giác 

để niệm Phật, như vậy càng lớn hơn nữa. Không giống nhau. Phật hiệu thì giống, nhưng công 

đức của họ cảm được thì không giống. Đây là do sự dụng tâm của chúng ta. Cho nên, trong 

Kinh  luôn  khuyên  bảo  chúng  ta:  “Phát  Bồ  đề  tâm, nhất  hướng chuyên  niệm”. Điều  này  rất 

quan trọng, phải chú tâm, một lòng chuyên chú. Lúc niệm Phật, hãy  buông bỏ tất cả, trong 

tâm đừng nhớ nghĩ điều gì khác, chỉ nhớ A DI ĐÀ PHẬT, “nhất niệm tương ứng nhất niệm 

Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật”,  chỗ  nào  có  Phật  thì  có  phước  báo,  chỗ  nào 

không có Phật thì không có phước báo. Điều này nhất định phải biết. Những nơi không có 

phước báo, chúng ta là người niệm Phật, hãy đem phước báo niệm Phật của mình hồi hướng 

cho ở đó, phải giúp đỡ nơi đó. Nơi nào không có phước báo, như vùng quê. Có thể giúp được 

sao?  Có  thể. Bây  giờ  khoa  học  đã  chứng  minh, ý  niệm  của  chúng  ta, thường  hay  nghĩ  đến 

một nơi nào đó, thì ý niệm này lập tức đi đến đó. Phước báo của chúng ta, trí tuệ của chúng 

ta,  công  đức  của  chúng  ta  cũng  vậy,  sẽ  bay  đến  nơi  đó.  Người  ở  bên  đó  có  thể  tiếp  nhận 

không? Chúng ta không phải lo vấn đề này. Khẳng định họ sẽ nhận được tin tức của chúng ta. 

350  Tập 79 



Nhưng có tác dụng hay không, thì phải xem mức độ phiền não của họ. Phiền não của họ dày 

quá,  nghiệp  chướng  nặng  quá,  tuy  nhận  được  nhưng  họ  cũng  chẳng  có  cảm  giác  gì.  Như 

chúng ta bị tê liệt vậy. Nếu phiền não của họ nhẹ, họ có trí tuệ, thì họ sẽ cảm nhận được. Cái 

này, Phật, Bồ tát gọi là Phật lực gia trì. Phàm phu chúng ta đích thực cũng có loại năng lực 

này. Chỉ cần tâm chúng ta thanh tịnh, chỉ cần chúng ta thật sự có nguyện lực này, chúng ta 

hãy hồi hướng việc tu học của mình cho họ, thì họ có thể được lợi ích. Những sự việc này, 

trước đây rất khó nói, vì quá huyền nhiệm, ai có thể tin đây? Chỉ có người chân thật hiền lành 

mới có thể tin tưởng. 

Khoa  học  bây  giờ  giải  quyết  được  nhiều  việc,  đặc  biệt  là  ngành  Lượng  tử  lực  học. 

ngành khoa học này mới phát triển, vừa mới bắt đầu, rất tân tiến. Sở dĩ chúng ta có thể lãnh 

hội được, sau 3 đến 5 năm nữa, ngành khoa học này sẽ được tuyên truyền rộng rãi với công 

chúng. Nó khẳng định ý niệm chi phối tất cả. Đây chính là chỗ mà trong kinh Đại thừa Phật 

thường nói: “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”. Môn khoa học này nếu như được phổ 

biến phát huy, thì xã hội của chúng ta sẽ được cứu, những thiên tai trên trái đất của chúng ta 

cũng được cứu. Bây giờ mọi người không có biện pháp nào, không biết phải làm sao. Các 

nhà lượng tử lực học chứng minh, sơn hà đại địa là có cơ thể, cùng với chỗ nói trong kinh 

Phật không khác. Bồ tát Di Lặc cũng cho chúng ta hay rằng: “Một khảy mống tay này có ba 

mươi hai ức trăm ngàn niệm”, mổi niệm được hình thành. Đây chính là vật chất. Vật chất từ 

đâu đến? Từ nơi ý niệm chứa nhóm mà biến hiện ra, “Hình giai hữu thức”. Thức là cái gì? 

Nó có tác dụng tinh thần, vật chất và tinh thần không bao giờ tách rời nhau. Trong vật chất có 

tinh thần. Tinh thần có thể thu nạp thông tin từ bên ngoài. Nếu như thông tin ấy tốt lành, là 

thanh tịnh, là thiện, thì những thiên tai trong sơn hà đại địa này cũng không còn, có thể khôi 

phục lại bình thường. Nhiệt độ quả đất tăng cao, rắc rối to rồi. Sức mạnh nào có thể khiến nó 

khôi phục bình thường? Ý niệm. 

Nếu  trên  thế  gian  của  chúng  ta,  thế  giới  này,  có  một  phần  ngàn  người,  trong  1000 

người có một người, suy nghĩ lương thiện, suy nghĩ trong sạch, thì thiên tai có thể giảm bớt 

đi. Còn nếu như nói thế gian của chúng ta đây, có thể làm được 1/100 thôi, trong 100 người, 

hết 99 người là tà tri tà kiến, còn một người có chánh tri chánh kiến, thì tai họa trên trái đất 

này  có  thể  sẽ  không  còn.  99  người  tạo  nghiệp,  họ  hưởng  phước  báo  từ  nơi  một  người  có 

chánh niệm. Tại sao? Chúng ta có thể tin tưởng. Ông bà thường nói, tà không thắng chánh. 

Vậy 99 người kia đều tà, không thắng được một người chánh, chuyện này rất có đạo lý. Cho 

nên chúng ta hãy tin tưởng chớ nghi ngại. 

Chúng  ta  muốn  thay  đổi  mình,  thì  tu  học  Phật  pháp  là  một  thực  nghiệm,  làm  thực 

nghiệm chính với bản thân mình. Suy nghĩ của mình thiện, hiện tại chúng ta nói tâm rất tốt, 

tâm thiện lương, không có ác niệm, không có phiền não, không có lo âu, không bị trói buộc, 

không  bị  áp  lực,  như  vậy  Bạn  là  người  rất  tự  tại,  sức  khỏe  trường  thọ,  không  bị  già  yếu, 

Tập 79  351 



không  dùng  bất  cứ  thứ  gì  để  tẩm  bổ,  chẳng  cần  thiết.  Không  cần  dùng  đến  thuốc  men.  Có 

bệnh, có bệnh thì tự nó sẽ khỏi. Bệnh từ đâu có? Bệnh từ nơi ý niệm bất thiện sanh ra. Phật 

nói cho chúng ta biết, tham, sân, si là Tam độc. Cái này rất tai hại. Trong bạn có 3 phiền não 

độc hại này, bên ngoài rất dễ bị cảm đau nhức. Nếu như hiểu được đạo lý này, thì bệnh của ta 

từ đâu mà có? Là do trong tế bào của ta có siêu vi trùng. Ta hãy thay đổi cái suy  nghĩ của 

mình, thì những tế bào siêu vi trùng của ta đang mang, sẽ có thể biến mất và khôi phục lại 

bình thường. Chẳng phải không có đạo lí. 

Các nhà  khoa học  bây  giờ  đã  từ nơi thuyết  Lực học  lượng tử nói  ra  điều này. Đã  có 

khoa học chứng minh rồi, không phải là mê tín. 

Phật  giáo  chúng  ta  đã  3000  năm,  lịch  sử  Trung  Quốc  chúng  ta  đã  từng  ghi  lại.  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay là 3037 năm. Người ngoại quốc nói thì mới hơn 2500 

năm thôi. Điều này không cần phải tranh luận. Vấn đề này nếu tranh luận, thì không bao giờ 

có đáp án, trừ khi tìm được đức Phật Thích Ca, nếu không thì ai có thể biết! Cho nên không 

cần phải tranh cãi. 

Ngày trước, con người được lợi ích của Phật pháp. Vì nguyên nhân gì? Vì họ thật thà, 

họ chánh tín nên họ được thọ lợi ích. Ngày nay, con người đòi hỏi phải đem chứng cứ ra mới 

tin tưởng . Không có chứng cứ thì không tin tưởng, còn nói ta là người mê tín. 

Chúng ta là người học Phật, cần phải cảm kích những khoa học gia Lượng tử cận đại 

này. Họ đứng trên khía cạnh thế giới Vi mô, đem những điều đức Phật từng nói chứng minh 

hết thảy, đặc biệt, chứng minh ý niệm chi phối tất cả. Vấn đề này khoa học vừa phát minh, 

vừa phát hiện. chúng tôi hi vọng rằng, sau vài ba năm nữa nó sẽ được công bố rộng rãi. Ý 

nghĩ quyết định tất cả. Toàn bộ xã hội này cũng như thế. Mọi người trong xã hội cần phải tin 

tưởng thiện tâm. Xã hội Trung Quốc, tại sao trước đây tốt đẹp như thế? Người Âu châu trước 

2 cuộc thế chiến, có một số học giả đã nghiên cứu về lịch sử Trung Quốc, họ hết sức khâm 

phục. Trung  Quốc được  thống  nhất  từ  thời  nhà  Tần, mãi  đến bây  giờ  vẫn  còn  giữ  được  sự 

thống nhất này. Trên thế gian này, không thể tìm thấy ở quốc gia thứ hai. Âu châu bị La mã 

thống trị 1000 năm, sau khi mất nước, họ không thể thống nhất. Mấy ngàn năm nay, quốc gia 

này  lãnh  thổ  rộng  lớn  như  thế,  nhân  khẩu  nhiều  như  thế,  sắc  tộc  phức  tạp  như  thế,  tại  sao 

được  an  ổn lâu  dài?  Họ  đã  nghiên  cứu,  kết  luận  của nghiên  cứu  chỉ  ra  rằng: người  Trung 

Quốc, có thể là vì coi trọng mối quan hệ giáo dục gia đình. Tôi nghe được, tôi nói với họ là, 

điều này hoàn toàn đúng, kết luận này là chính xác. Câu chuyện này là do thầy hiệu trưởng 

trường đại học Queensland nói cho tôi biết. 



Hôm nọ, thầy hiệu trưởng mời tôi dùng cơm ở phòng khách của ông ta, nói cho tôi 

nghe về sự việc này. Không sai, nhưng vẫn còn thiếu sót nhỏ, chính họ không thể nói được. 

Người Trung Quốc đã dạy những gì? Họ không nói được. Những gia đình của người Trung 

352  Tập 79 



Quốc,  là  gia  đình  như  thế  nào?  Họ  cũng  không  nói  cụ  thể.  Nên  biết,  nhà  của  người  Trung 

Quốc là đại gia đình. Người Trung Quốc thời nay không còn nhà nữa. Thật là bi ai. Người 

Trung  Quốc  trước  khi  kháng  chiến,  vẫn  còn,  nhưng  không  nhiều.  Khi  tôi  ở  quê  nhà,  trong 

thôn làng mọi thứ rất rõ ràng, thôn này gọi là Vương thôn, người trong thôn này được xem 

như  là  người  một  nhà.  Thôn  bên  kia  là  Lý  thôn,  ở  đó  cũng  là  người  nhà,  “Ngũ  đại  đồng 

đường bất phân gia”. Cho nên, các vị đã từng xem qua Hồng Lâu Mộng, Hồng Lâu Mộng 

chính là miêu tả một gia đình, gia đình cộng đồng. Gia đình này, nhân khẩu đại khái khoảng 

300 người. Lượng nhà mất dần, con người suy yếu, một hai trăm người, căn nhà này rất lạnh 

lẽo. Muốn dân tộc mạnh mẽ, mỗi gia đình có khoảng 700 người. 500 đến 700 người thì mới 

vọng tộc được. Gia đình là một tổ chức của xã hội. Gia đình lớn như thế, nếu không có quy 

cũ có tồn tại được không? Nó có lộn xộn không? Cho nên người xưa nói: tề gia, trị quốc, 

bình thiên hạ. 

Quí vị có khả năng trị gia, thì quí vị  có sức mạnh trị nước. Gia, nói rộng ra cũng chính 

là nước. Nó có đạo lý. Gia có gia đạo, có gia quy, có gia học, có gia nghiệp. Nghiệp là sự 

nghiệp. Sự nghiệp kinh doanh của quí vị . Gia học, chính là trường tư thục. Tư thục, chính là 

trường học của con em một nhà chúng ta. Nó không cần phải chiêu sinh ở bên ngoài. Những 

em  nhỏ  trong gia tộc  của ta  cùng  chung  học  một  trường. Trường học, phần nhiều dùng  Từ 

đường, bởi vì Từ  đường ngoài việc dùng cúng quảy trong năm ra, thì ở đó không còn hoạt 

động  gì  nữa,  cho  nên,  Từ  đường  đều  biến  thành  trường  học.  Lúc  nhỏ  tôi  cũng  học  ở  Từ 

đường. Lúc đó học trường Tư thục, học ở nhà. 

Gia quy, bây giờ còn gọi là Đệ tử quy, một bộ phận trong gia quy, tức là một bộ phận 

của cộng đồng học tập, mỗi nhà đều có gia quy đặc biệt riêng của nó. Tại sao? Sự nghiệp làm 

ăn của họ không giống nhau. Sự nghiệp bất đồng, cho nên, nó có những quy định bất tương 

đồng mà buộc phải tuân thủ. Vì đây là cộng đồng, bất kể bạn làm ngành nghề nào, nhất định 

phải tuân theo nó. Quy cũ là nền tảng. Ngôi nhà không những lo nuôi dạy trẻ em mà còn phải 

chăm lo cho người già nữa. Cho nên, người sống trên thế gian này, tại sao? Mọi người đều 

biết nhau, vì nhà. Làm cho tổ tông sáng ngời, cửa nhà rộng lớn. Làm nhà, làm ở khu đất này, 

nhà của tôi chính là khu vực này. Họ đã yêu nước, yêu nước từ nơi việc yêu nhà mà ra. Nếu 

con người không thích nhà thì họ sao có thể yêu nước được? Không bao giờ có chuyện gì. 

Người Trung Quốc ở khắp nơi trên thế giới, bạn xem những Hoa kiều, họ biết gắn bó với 

nhau. Từ đâu mà được vậy? Từ nhà. Người ngoại quốc rất ái mộ, nghiên cứu, họ đi tìm hiểu 

những nơi xa xôi, nhưng chưa thâm nhập, họ thâm nhập được có hiệu quả, nó sẽ có tác dụng. 

Gia giáo của người xưa rất quan trọng. Bắt đầu dạy từ lúc nào vậy? Từ ngày người mẹ 

mới mang thai, gọi là thai giáo. Quí vị thử nghĩ xem, lợi hại biết là bao. Bây giờ loại thai giáo 

này,  được  người  Tây  phương  chứng  minh.  Họ  dùng  cái  gì  để  chứng  minh?  Họ  dùng  thôi 

miên. Thôi miên kêu quí vị quay lại, quay lại khi đang còn ở trong tử cung của người mẹ, quí 

Tập 79  353 



vị  có cảm giác như thế nào,  sẽ nói ra. Người mẹ khởi tâm động niệm, nó cũng có cảm giác. 

Người mẹ ăn uống nó cũng có cảm giác. Cho nên, thai giáo có ý nghĩa rất lớn. 

Khi người mẹ mang thai, không nên có tà niệm. Tư tưởng, suy nghĩ phải trong sạch, 

chơn chánh. Không nên có phiền não, không nên u buồn. Nếu bạn có phiền não, có âu sầu, 

tức là đã gieo hạt giống bệnh hoạn cho thai nhi rồi. Người mẹ phải chú ý vấn đề này. Đứa 

nhỏ vừa ra đời, cha mẹ nhất định phải thực hành được đệ tử quy , làm để cho đứa bé xem, trẻ 

con nhìn. Nó vừa sanh ra, con mắt mở to nó có thể nhìn, tai nó có thể nghe, nó đã được học 

tập, bắt chước. Cho nên người xưa dạy trẻ con, lúc trẻ con bắt đầu học tập, cái gì không hay 

thì  không  để  cho  nó  nhìn  thấy.  Không  nên  để  nó  nghe  được,  không  nên  cho  nó  tiếp  xúc. 

Những gì nó thấy, đều là chơn chánh, hoàn toàn tốt đẹp. Nếu để nó nhìn 1000 ngày, thì lúc 

lên 3 tuổi, từ khi sanh đến lúc 3 tuổi là 1000 ngày, giai đoạn này gọi là cội rễ  giáo dục . Dạy 

người của người xưa  là dạy như thế đó. 

Sau giai đoạn giáo dục kiểu này xong, đứa trẻ bắt đầu có thói quen. Người Trung Quốc 

nói: “Thiếu thành nhược thiên tánh, tập quán thành tự nhiên”. Có nghĩa là, cự li giữa thói 

quen và bản tánh rất gần nhau. Không thể phân biệt. Nên ngạn ngữ có câu: “3 tuổi tưởng 80”. 

3 tuổi nuôi dưỡng thành công, thì 80 tuổi cũng không thay đổi. Khả năng này quá lớn. 

Bây giờ nền giáo dục này không còn nữa, đã mất bốn đến năm đời nay rồi. Chúng ta 

không thể trách ai cả. Tại sao ta không học được? vì cha mẹ của quí vị  không được học. cha 

mẹ của quí vị  không biết. Trước đó nữa, ông bà nội của quí vị  cũng không biết, cho nên cha 

mẹ quí vị  không học được. Ngược về trước nữa, ông bà cố của quí vị  cũng lơ là vấn đề này, 

nên ông bà nội không được học. Đại khái là phải truy tìm đến đời ông sơ nữa kìa! May ra ông 

mới hiểu. 

Tôi chừng này tuổi, sống ở quê hương tôi, bởi vì văn hóa ở quê nhà rất tốt, bắt nguồn 

của phái Đồng thành, cho nên không khí học hành rất là thịnh, người ở quê đó đều được học. 

Chúng tôi còn ở vùng sâu vùng xa, biết được sự việc này, chính mắt mình nhìn thấy, sau khi 

kháng chiến thắng lợi thì không còn nữa, đến Trung Quốc đi rất nhiều địa phương. Tôi rất để 

tâm  đến  vấn  đề này.  Nhà  có  còn hay  không?  Còn.  Giống  như  ở  Giang  Nam  Trung  Quốc, 

những dãy nhà vẫn còn đó, nhưng người không có, không ai tới lui nữa. Cho nên di tích xưa 

còn không ít, quí vị  đến đó có thể thấy, không có người. 

Chúng ta chiến tranh 8 năm với người Nhật Bản, tổn thất lớn nhất của chúng ta là cái 

gì? Nhà chúng ta không còn nữa. Chết bao nhiêu người, mất biết bao nhiêu tài sản, điều này 

không thành vấn đề. Truyền thống xưa của chúng ta, tinh thần nhà chung của ta không còn, 

đây mới là tổn thất không gì thay thế được. Xã hội hôm nay của chúng ta đây, xảy ra bao tai 

họa  lớn  như  thế,  căn  nguyên  chính  là  ở  chỗ  này.  Giáo  dục  gia  đình  kiểu  như  vậy,  bây  giờ 

không còn nữa. Sở dĩ tinh thần giáo dục nhà của người xưa, mạnh mẽ như thế, là bắt nguồn 

354  Tập 79 



từ Tề gia trị quốc bình thiên hạ. Chính là điểm này. Bây giờ làm sao khôi phục đậy? Chúng 

tôi nghĩ không thể nào được, không có biện pháp khôi phục. Cho nên chúng tôi suy nghĩ rất 

nhiều, và  thường  nghe  người  ta  nói:  “Nhà  xí  nghiệp”, nó  đã  nhắc  nhở  cho  tôi  rất lớn. Nếu 

như xí nghiệp chơn chánh, có thể đem tinh thần và truyền thống xưa, tinh thần của nhà, gia 

đạo của nhà, gia quy, gia học, gia nghiệp, nếu như có thể khôi phục trở lại, thì dân tộc ta , ít 

nhất vẫn còn 1000 năm nữa hưng thịnh ở đời. 

Giáo  dục  thuở  ban  sơ  dạy  những  gì?  Dạy  luân  lý,  dạy  đạo  đức,  dạy  nhân  quả.  Đây 

chính là điểm cơ bản của 3 nhà Thích, Đạo và Nho vậy. Gốc rễ truyền thống văn hóa của 

chúng ta. “Đệ tử quy” của Nho gia; “Thái thượng cảm ứng biên” của Đạo giáo; “Thập thiện 

nghiệp đạo” của  Phật giáo . Ba điều cơ bản này. Hồi trước người ta đi học, lúc nhỏ không 

thể không tiếp nhận 3 điều đó. Ba điều cơ bản này, đều do cha mẹ chỉ dạy, sáu bảy tuổi đi 

học, đến trường Tư thục, những quy cũ này, nó đã học được rất thành công, đến trường học, 

thầy giáo thay thế cho cha mẹ. Thầy giáo cũng đem những khuôn phép này, làm lại cho học 

sinh xem, học sinh mới phục, mới bội phục quí vị . 

Thầy giáo làm tấm gương, thầy giáo giảng giải, tại sao phải hiếu thuận. Cho nên, giảng 

giải phải từ 6 tuổi trở về sau. Trước 6 tuổi chỉ có học, không giảng giải. “Đệ tử quy” là trước 

6 tuổi phải hoàn thành rồi. Đặc biệt, trước 3 tuổi đã làm xong. Điều này, người ngoại quốc 

không  thể  nào  biết  được.  Lúc  chúng  tôi  nói  chuyện  với  họ,  sau  khi  nghe  xong  họ  vô  cùng 

kinh ngạc, mới hiểu tại sao Trung Quốc có được mấy ngàn năm an bình thịnh trị. Vấn đề này 

ắt có đạo lý của nó. Không phải ngẫu nhiên mà có được. Trung Quốc mấy ngàn năm nay, xã 

hội đã lấy việc giáo dục đặt lên hàng đầu. Nhà cũng như thế. Gia giáo là số một. Tại sao? Vì 

mọi người được giáo dục tốt, thì họ đều là người tốt. Việc của mỗi  người làm đều là việc tốt, 

người tốt làm việc tốt, cho nên xã hội phồn vinh, xã hội hưng thịnh. Cuộc sống đích thực của 

nhân dân chính là cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. 

360 nghề. Người Trung Quốc ưa nói 360 nghề. Tại sao? Vì một năm có 360 ngày. Từ 

chỗ này mà ra. Đây, chính là nói về nghề nghiệp trong xã hội. tất cả nghề nghiệp, nghề nào 

tốt đẹp nhất, người ta ưu thích nhất? Nói cho quý vị biết, chính là làm quan. “Học không giỏi 

thì làm lính”, đánh giặc. Tại sao vậy? Vì nghề này có địa vị rất cao. Họ là quan viên, đối xử 

không tệ. Khó khăn nhất là cái gì? Không có việc gì làm. Vì sao không có việc? Vì không có 

vụ án nào. Không có ai phạm tội. Cho nên làm quan là nghề thoải mái nhất, nghề nhàn rỗi 

nhất. Chúng tôi đọc Tứ Khố Toàn Thư, những tập trong Tứ Khố Toàn Thư là văn học, quí vị  

hãy xem bên trong đó, hơn một nữa đều là ghi chép lại việc làm quan, họ không có việc làm, 

ở trong nhà làm thơ, viết từ, viết văn chương, du sơn ngoạn thủy, cả tháng trời mới được mấy 

vụ án, là quá lắm rồi, nhiều lắm rồi, thế mới hiểu được sự tốt đẹp của xã hội lúc đó, chính là 

nhờ gia giáo của mỗi người dạy họ sống tốt. Trong xã hội không có ai hại ai, không gây án 

Tập 79  355 



mạng.  Cho  nên  làm  quan  rất  nhẹ  nhàng;  làm  vua  thì  gọi  là  “Buông  tay  mà  trị”.  Vua  cũng 

không có việc làm, thiên hạ thái bình. Đó là Thái bình thiên tử. Giáo dục làm thành công. 

Ngày nay, chúng ta xem xã hội bây giờ. Xã hội hôm nay, trong các ngành nghề, khổ 

nhất là nghề gì? Là làm quan. Vô cùng khổ sở, giải quyết vụ án không hết. Trước đây làm 

quan không có vụ án nào cả, bây giờ thì giải quyết hoài cũng không xong. Tại vì sao? Vì giáo 

dục lơ là, người học hư hỏng, đặc biệt là do hai thứ, đem dạy dân chúng hỏng hết, dạy cho 

toàn thể xã hội rối thêm. Hai thứ ở đây là cái gì? Thứ nhất là truyền hình, thứ hai là Internet 

bây giờ, gặp mỗi người, quí vị  hỏi thử xem, một ngày xem ti vi bao nhiêu tiếng đồng hồ? 

Đây là làm giáo dục, truyền  hình đã dạy họ cái gì? Dạy họ bạo lực tình dục, sát đạo dâm 

vọng. Điều này có thật, không phải giả. Chỉ cần những thứ này còn tồn tại, muốn xã hội được 

hòa bình yên  ổn, thì vĩnh viễn không bao giờ làm được. Vấn đề này không thể không biết. 

Hai thứ này sẽ hủy diệt một quốc gia, sẽ hủy diệt một dân tộc, sau cùng là hủy diệt cả thế 

giới. Quá nguy hại. 

Vấn đề này, chẳng phải tôi cảnh giác đâu, mà do thầy của tôi là Phương Đông Mỹ tiên 

sinh – ngài nói cho tôi biết. Thời trai trẻ tôi ở Đài Loan, lúc đó tôi còn nhỏ tuổi, khi đó đại 

khái khoảng 40 tuổi, ba bốn mươi tuổi, Đài Loan từng có một lần, đề xướng phục hưng văn 

hóa Trung Hoa. Một hôm nọ, có 3 vị quan viên của Bộ giáo dục, đến nhà của thầy Phương, 

thỉnh giáo người nhà của thầy, ngay hôm đó tôi cũng ở đấy, tôi ở tại nhà thầy. Những quan 

viên này đã đề xuất một vấn đề, rằng, chính phủ đang đề xướng phục hưng văn hóa Trung 

Hoa, nên làm như thế nào cho chu đáo? Sau khi thầy Phương nghe xong câu hỏi này, ít nhất 

là 5 phút đồng hồ, biểu lộ dáng vẽ nghiêm túc, một câu cũng không nói. Sau 5 phút thầy bắt 

đầu nói, thầy nói có, phương pháp thì có. Họ bèn hỏi phương pháp đó là gì? Ngài nói:  thứ 

nhất, lúc đó ở Đài Loan có 3 đài truyền hình. Truyền hình phải đóng cửa. Đài Loan còn có 

mấy  mươi  đài  truyền  hình  vô  tuyến.  Tất  cả  phải  dẹp  bỏ.  Báo  chí  ngừng  phát  hành,  tạp  chí 

ngừng  xuất  bản.  Ba  vị  quan  viên  này  la  lên.  Thầy,  việc  này  không  thể  làm  được!  Thầy 

Phương bèn nói: những thứ này, hằng ngày đang phá hoại văn hóa truyền thống của Trung 

Quốc, chỉ cần tồn tại những thứ này, anh lại muốn phục hưng ư? Làm không được đâu. Lời 

này là chân thật, một chút cũng không giả dối. Cho nên, hiện tượng xã hội của Đài Loan, mãi 

đến bây giờ, vẫn còn hỗn loạn. Cảnh báo của thầy Phương, lúc đó những quan viên này lại 

hỏi: nước Mỹ bây giờ là cường quốc số một của thế giới. Họ đặt câu hỏi khá hay. Thầy nói: 

La mã sẽ có một ngày diệt vong. Xin hỏi thầy: nước Mỹ tương lai diệt vong, nhân tố đầu tiên 

là cái gì? Ngay lập tức thầy Phương trả lời: Truyền hình. Nước Mỹ tương lai sẽ diệt vong. 

Nguyên nhân của nó là do truyền hình. Sau đó, đặc biệt nói rõ cho họ biết, Đài Loan chưa đạt 

đến mức độ này. Truyền hình Đài Loan, nếu cuồng vọng như Hoa Kỳ, không có hạn chế của 

nó, thì sau những chương trình vừa xuất hiện đó, Đài Loan cũng sẽ tiêu luôn. Giáo dục! Nên 

biết,  điều  quan  trọng  ở  đây  là  cái  gì?  Là  làm  chủ  giáo  dục.  Ngày  nay,  giáo  dục  hôm  nay 

không  còn  là  vấn  đề  quan  trọng  của  quốc  gia  nữa,  phương  tiện  truyền  thông  mới  là  quan 

356  Tập 79 



trọng. Cho nên, những người làm quan, đáng thương, vô cùng đau khổ, giải quyết công việc 

không xong. 

Bây giờ tự do dân chủ rồi. Thời xưa không có đâu. Lúc đó là thời đại quân chủ, ngôn 

luận  không  được  tự  do,  phát  hành  báo  chí  cũng  không  được. Chính  phủ  phải  bảo  đảm  đời 

sống tinh thần của nhân dân. Họ có sứ mạng đó. Cho nên, họ có tiêu chuẩn. Những tiết mục 

văn nghệ trình diễn phải có tiêu chuẩn. Tiêu chuẩn của nó, như trong Luận ngữ đã nói: “Tư 

vô  tà  -  Suy  nghĩ  không  tà”.  Những  tiết  mục  muốn  biểu  diễn, đều  phải  phù  hợp  tiêu  chuẩn 

này.  Không  thể  để  quần  chúng  sau  khi  xem  xong  khởi  lên  tà  tư  tà  niệm.  Họ  áp  dụng  tiểu 

chuẩn đó. Bạn xem, thời xưa họ đã dùng đến 3 chữ này. Tiêu chuẩn của 3 chữ này, tại Trung 

Quốc đã dùng nó mấy ngàn năm rồi. Chỉ cần để người ta tiếp xúc được, nhìn thấy được, nghe 

được rồi mà sinh ra tà niệm thì quyết định cấm hẵn. Bây giờ bắt chước người ngoại quốc, cái 

này phải là tự do dân chủ thì xong rồi; nhân dân phải chịu khổ, phải chịu nạn. 

Trong  cuộc  sống  của  chúng  ta,  vận  may  vô  cùng  ở  đây  là  gặp  được  Phật  pháp.  Gặp 

được Phât pháp rồi thì cuộc sống này không còn khổ nữa. Cuộc đời này sống rất hạnh phúc, 

rất viên mãn. Điều này, thầy Phương ban đầu đem Phật pháp gới thiệu cho tôi; học Phật là sự 

hưởng thụ cao nhất của đời người. Tôi học được, năm tới là tròn 60 năm. Tôi giảng kinh, dạy 

học đã 52 năm. Năm tới là “Ngũ thập tam tham”, tức là 53 năm. Hạnh phúc mỹ mãn vô cùng. 

Lời của thầy Phương là thật, không chút giã dối. 

Phật pháp đã giảng cái gì? Chân tướng của nhân sanh và vũ trụ. Chân tướng của nhân 

sanh và vũ trụ là mục tiêu cuối cùng của triết học cần phải học, cũng là mục tiêu sau cùng của 

khoa học. Nhưng mục tiêu sau cùng này, kỹ thuật khoa học trước mắt, so với trong kinh Phật 

nói vẫn còn lạc hậu rất nhiều. Trí tuệ của đức Phật do đâu mà có? Phật nói: trí tuệ của Phật, 

mỗi người trong chúng ta ai ai cũng có. Một chút cũng không nghi ngờ. Tất cả chúng sanh 

đều có đức tướng trí tuệ của Như Lai. Do vậy, giáo học của Phật không có gì khác, tức chính 

là đem tự tánh của quí vị , đức tướng trí tuệ vốn có của quí vị khôi phục lại. Điều ngài muốn 

giảng là cái này. Đức tướng trí tuệ của chúng ta, sao mất tiêu rồi? làm sao quên mất rồi? Ngài 

nói: chính là do Kiến tư phiền não, Trần sa phiền não, Vô minh phiền não, 3 loại phiền não 

này đã làm chướng ngại. Cho nên Phật dạy chúng ta phải buông xả. Buông xả Kiến tư chính 

là không chấp trước, bất luận  đối nhân, xử sự, tiếp vật, không có suy nghĩ đối lập. Có đối lập 

thì sai rồi. Không có đối lập, thì nó hài hòa. Tự tánh vốn hài hòa, không có đối lập. không có 

khống chế, không có chiếm hữu. Khởi tâm động niệm là vì người khác. Không phải vì mình. 

tại sao vậy? vì mình và người vốn không hai. Lợi ích cho người khác đích thực chính là lợi 

ích cho mình. Lợi ích cho xã hội, chính là lợi ích chơn chánh cho gia đình . Điều này, Phật 

pháp nói là phước báo, quí vị  tu phước. Đạo lý này rất là thâm sâu. Chúng tôi học 59 năm, 

mới hiểu rõ ràng, mới thông suốt được; cát hung, họa phước có, nhân của mình, thì quả cũng 

của mình, chẳng liên quan gì đến người khác cả. Cho nên, hôm nay chúng ta học được chỗ 

Tập 79  357 



này, dạy bạn niệm A Di Đà Phật. niệm A Di Đà Phật lợi ích rất nhiều, kể không hết. Lợi ích 

đầu tiên xin nói cho bạn biết, đó là thân tâm khỏe mạnh. Ở tuổi trung niên trở lên, hạnh phúc 

thật  sự  chính  là  thân  thể  khỏe  mạnh.  Quí  vị  giàu  có,  địa  vị  cao,  nhưng  thân  thể  của  quí  vị  

không  được  khỏe,  thường  hay  sanh  bệnh.  Đây  là  khổ.  Giàu  mà  không  vui,  sang  trọng  mà 

chẳng  vui, thì không  bằng nghèo  mà  vui sướng, bần  tiện  mà  an  nhàn, vui vẻ. Con người ở 

trên đời này cần niềm vui. Niềm vui và phú quý không liên can. Vậy liên quan với cái gì? 

TRÍ TUỆ.  Đối với nhân sinh vũ trụ, tánh tướng, lí sự, nhân quả đã hiểu tường tận rồi, thì vui 

sướng biết bao! Tôi từ đâu sanh ra, tương lai tôi chết rồi sẽ đi về đâu, cần phải hiểu rõ ràng 

tường tận, một tí cũng không mơ hồ, vấn đề này, nói chung người thế gian không cách nào 

làm được. Phật nói cho chúng ta biết, cái này là thật, không phải giả. Chính xác muôn ngàn, 

một chút chẳng giả. Quí vị nghĩ xem, môn học này tốt đẹp nhường nào, viên mãn biết bao. 

Đáng được học tập. 

Xin tiếp tục xem. 

Lại như nguyện thứ 18 trong đó viết rằng: “khi tôi làm Phật”. “Tôi” là tên tự xưng của 

đức Phật Thích ca Mâu ni. “Nhân dân trong quốc độ chư Phật, thực hành đạo Bồ tát, thường 

dùng tâm tịnh khiết niệm ta”. Tịnh khiết tâm chính là Thanh tịnh tâm; “thì khi lâm chung, ta 

cùng vô số chúng Tỷ kheo hiện đến tiếp dẫn họ, đứng ở trước ta, tức sanh về nước ta, làm A 

duy Việt trí ”. Nguyện này rất hay. Ngài phát ra nguyện này. Nhưng mà nguyện của Ngài đã 

thực hiện xong. Nếu không làm tròn lời nguyện thì Ngài không thành Phật. Phật A Di Đà ở 

thế giới Tây phương Cực là đã thành Phật, thuyết minh về 48 lời nguyện của Ngài, nguyện 

nguyện đã thực hiện xong. Ở đây thì 18 lời nguyện thôi. Mỗi lời nguyện trong đó rất hay. 

Trước kia, ngài hành đạo Bồ tát. Hành đạo Bồ tát là học Phật, làm Phật tức là đã thành 

tựu  rồi,  tu  học  viên  mãn.  Đạt  được  học  vị  này,  học  vị  cao  nhất  này,  đức  Phật,  ngài  đã  đạt 

được.  Cho nên,  Phật  pháp  không phải  là  tôn  giáo.  Trong tôn giáo  chỉ  có  Thần,  con  người 

không thể thành Thần, không thể bình đẳng với Thần. Phật giáo không phải vậy. Phật giáo là 

giáo dục. Đức Phật là một học vị cao nhất, mà  mọi người đều có thể đạt được, cũng giống 

như học vị Tiến sĩ ở trường. Bạn chỉ cần tu học đàng hoàng, thì nhất định bạn sẽ lấy được nó. 

Cho nên, Phật thì rất nhiều. không giống như thượng đế, chỉ có một. Thần cũng chỉ có một. 

Phật thì ở đâu cũng có. Phật ở trong các ngành nghề, Phật ở trong nam nữ già trẻ bé lớn. Do 

vậy, cần phải hiểu rằng, nó là danh xưng của học vị. Bồ tát cũng như thế, A la hán cũng như 

thế, đều  là tên gọi của học vị mà thôi. 

“Nhân dân trong nước của chư Phật”, “cõi nước chư Phật chính là hết thảy chư Phật – 

lãnh thổ ngài dạy học”, nhân dân trong lãnh thổ này, được học tập với Ngài. Vấn đề này, ở 

trong kinh, chúng ta thấy rất rõ ràng rồi. Rất nhiều bạn đồng học, tụng kinh Địa Tạng rất giỏi. 

Ở trong kinh Địa Tạng, quí vị  sẽ phát hiện, phát hiện cái gì? Phát hiện rất nhiều tín đồ tôn 

giáo đã học Phật với Phật. Nhưng Phật không kêu họ phải từ bỏ tôn giáo của họ, thì bạn mới 

358  Tập 79 



biết được, Phật chỉ dạy học. Bất luận tín ngưỡng tôn giào nào, đều có thể đến học Phật, đến 

cầu  học,  giống  như  ở  nhà  trường  vậy.  nhà  trường  học  sinh  rất  nhiều,  tín  ngưỡng  tôn  giáo 

cũng không giống nhau. Nó đều đi đến trường, nó cũng được đến lớp để học tập với thầy 

giáo. Điều này bạn cần phải biết, bạn đã đọc rõ ràng rồi. 

Bà la môn nữ, là một tín đồ của Bà la môn giáo. Bà la môn giáo chính là Ấn Độ giáo 

bây giờ. Tiền thân của Ấn Độ giáo là Bà la môn giáo. Không cần dạy họ cãi đạo. Cô ấy là 

học sinh giỏi của Phật, đệ tử giỏi. Cô ấy cũng là tín đồ tốt của Bà la môn giáo. Phật không 

bảo cô ta phải từ bỏ tôn giáo, rồi đến đây học. Điều này nhất định phải hiểu. 

Đạo Phật là dạy học, là giáo dục. Dạy cái gì? Dạy quí vị  khai mở trí tuệ, dạy quí vị  

làm sao hiểu rõ được thật tướng của nhơn sinh vũ trụ, dạy quí vị  biết, phải làm thế nào để 

khơi dậy tánh linh của chính mình, làm như thế nào để thay đổi phẩm chất cuộc sống của 

bạn. Cái để học ở đây rất nhiều. Phong phú hơn so với đại học ngày nay rất nhiều.   

Kinh Địa Tạng, chính là giáo án dạy học của đức Phật Thích ca Mâu ni khi còn tại thế. 

Điều này quí vị  nên biết, lúc Ngài còn tại thế, chưa có chữ viết, những giáo án này, là sau 

khi  Ngài qua  đời, do  những học  sinh của  ngài, từ  trong trí nhớ  của  mình  ghi chép  ra,  lưu 

truyền cho hậu thế. Giống như Khổng tử vậy. 

Khổng lão phu tử, khi còn sống dạy học, không có giảng nghĩa, cũng không có tài liệu văn tự 

phát cho  mọi  người. Không  có. Luận ngữ, là sau  khi  Khổng tử  chết  rồi, học sinh mới  đem 

những lời nói của ông ghi chép lại, thành một cuốn sách, lưu truyền hậu thế. Thích ca ra đời 

sớm hơn Khổng tử một chút. Đại khái cùng thời đại với Lão tử. Cho nên, chúng ta đối với 

Phật đà phải hiểu biết, quí vị  không hiểu biết, mù quáng tin theo, nói sao làm vậy, thì thành 

ra mê tín rồi. Tôn chỉ dạy học của Phật pháp là phá mê khởi chánh tín. Tại sao quí vị  còn mê 

tín? Đâu có đạo lý  này! Điều này chúng ta không thể không biết. Đặc biệt là xã hội bây giờ, 

còn  rất  nhiều  người  nảy  sinh  hiểu  biết  sai  lạc  đối  với  Phật  giáo.  Cách  nhìn  sai  lầm.  Thời 

chúng  tôi  còn  trẻ  tuổi  cũng  không  ngoài  lệ  ;  cũng  chịu  sự  ảnh  hưởng  của  thầy  giáo  nhà 

trường. Thầy dạy học nói cho chúng tôi biết: tôn giáo là mê tín. Phật giáo là tôn giáo. Đứng 

trên phương diện tôn giáo, Phật giáo là tôn giáo thấp nhất. Tại sao vậy? Vì tôn giáo cấp cao 

thì chỉ có 1 ông Thần, chỉ có một ông thôi. Phật giáo thì phiến thần giáo, đa thần giáo, cái gì 

cũng bái lạy. Đây là tôn giáo cấp thấp. Từ nhỏ chúng tôi đã bị dụ dỗ bởi lí luận này. Cho nên, 

cả  đời  không  có  ý  muốn  đi  tìm  tôn  giáo. Không  tiếp  cận,  không  gặp  nó.  Nhân  duyên    học 

Phật của tôi, là bắt nguồn từ khi tôi học triết học với thầy Phương Đông Mỹ, thầy dạy cho tôi 

một bộ Triết học khái luận. Môn học sau cùng nhất là “Triết học kinh Phật”. Tôi cảm thấy kỳ 

lạ. Phật giáo là một tôn giáo cấp thấp, nhưng tại sao nó lại có triết học? Thầy giáo Phương 

nói với tôi: “anh còn trẻ không hiểu”. Thầy lại nói: :Thích ca Mâu ni Phật, là nhà triết học vĩ 

đại nhất trên thế giới này. Anh học triết học, thì đây là triết học gia rồi.” Ồ! Hồi giờ chưa 

nghe qua. 

Tập 79  359 



Triết  học  kinh  Phật,  là  đỉnh  cao  nhất  của  nền  triết  học  trên  toàn  thế  giới.  cũng  chưa 

nghe ai nói qua. “Học Phật là sự hưởng thụ tối cao của đời người”. Ngay tại lớp học này, tôi 

bị thầy Phương xoay chuyển cách suy nghĩ của mình. Tôi bèn hướng về ông ấy thỉnh giáo. 

Tôi nói: “Thầy học được điều này từ đâu  vậy?” Thầy nói với tôi: Trong thời kỳ kháng chiến, 

thầy dạy học ở đại học Trung Ương. Thầy là một triết học gia. Lúc hai mươi mấy tuổi thì trở 

thành giáo thọ nỗi tiếng, giáo thọ lừng danh rồi. Có một thời gian thầy bị bệnh, nằm dưỡng 

bệnh  tại  núi  Nga  Mi.  Thời  gian  kháng  chiến,  chính  phủ  đặt  ở  Trùng  Khánh,  nên  đại  học 

Trung Ương cũng giống như một thành đô vậy. Thầy  ở núi Nga Mi dưỡng bệnh. Thầy nói, 

lúc đó ở trên núi, trên núi rất thanh tịnh. Về sau, tôi lại đến đó 2 lần. Trên núi không có báo, 

không có tạp chí, sách gì cũng không có, chỉ có kinh Phật. Thầy bèn lấy kinh Phật làm niềm 

vui, mỗi ngày đều xem kinh Phật, càng xem càng thú vị. Từ đó về sau, thầy không thể xa rời 

kinh Phật. Hằng ngày thầy đều xem kinh Phật. Thực sự phải nói là chúng tôi đã mê, mê với 

kinh Phật. Phát hiện kinh Phật là đại tri thức. Phát hiện trong triết học, có rất nhiều vấn đề 

không thể nào giải quyết được, nhưng ở trong kinh Phật đều có, đều tìm được đáp án. Do đó, 

thầy Phương nói với tôi, ông nói: “triết học trong kinh Phật, anh cần phải học nó. Không ở 

trong  các chùa. Chùa  miếu  không  có nó. Tôi hỏi  tại sao  vậy? Chùa  chiền trước đây, người 

xuất  gia  thực  học,  có  đạo  đức,  lại  có  học  vấn.  Thầy  nói,  hiện  tại  chùa  chiền,  những  người 

xuất gia này họ không học. Tôi mới hiểu ra rằng, ông ta nói anh cần nên học, anh hãy học từ 

trong kinh điển, lời này, thật sự mà nói, vô cùng quan trọng. Nếu không nói lời này, nếu tôi 

đi đến chùa miếu gặp những người xuất gia này, đi thảo luận với họ, cầu học nơi họ, họ trả 

lời không xong, thì tôi sẽ hoài nghi, thầy giáo nói lời này là có vấn đề. May mà thầy nói ra 

trước. Anh nên đi tìm kinh điển, không nên đi hỏi người xuất gia. 

Sau này, tôi cũng gặp được người xuất gia, gặp được Chương Gia đại sư, tôi xin cầu 

học với vị này. Người này rất đặc biệt, có duyên đặc biệt với tôi. Đại sư rất hiền lành. Sự tu 

hành của vị này, đã cảm động đến những người thanh niên như chúng tôi. 

Có một hôm, tôi tiếp xúc với đại sư, câu nói đầu tiên tôi thỉnh giáo đại sư; tôi nói: “con 

từ thầy giáo Phương biết được, Phật pháp là nền triết học cao thượng, là đại tri thức, con xin 

hỏi đại sư: trong nhà Phật, có phương pháp gì khiến con nhanh chóng thể nhập được nó hay 

không?” Với vấn đề của tôi vừa hỏi, Chương Gia đại sư chỉ nhìn tôi, tôi cũng nhìn ngài, cả 

hai chúng tôi nhìn nhau hơn nửa tiếng đồng hồ, một câu cũng không nói. Hơn nửa tiếng đồng 

hồ trôi qua, đại sư mới cất lời, nói một câu: CÓ. Chữ có này, đã khiến chúng tôi chấn động. 

Đại sư lại im lặng, sau bảy tám phút đồng hồ, đại sư mới nói, cách nói của đại sư rất chậm, 

từng chữ từng chữ  một, “nhìn được thấu, buông được xuống”.cuộc hội ngộ lần thứ nhất, thời 

gian khoảng 2 tiếng đồng hồ, nói chuyện không quá 10 câu. Mười mấy hai mươi năm sau, tôi 

mới hiểu được sự việc tại sao lại như vậy. Đây là cách thức dạy học của Phật pháp. Thanh 

niên như chúng tôi, nóng lòng thấp thỏm, đặt vấn đề như thế, nhưng không trả lời quí vị , cứ 

nhìn quí vị , đợi khi cơn nóng vội của quí vị  lắng dịu xuống rồi, tâm của quí vị  định trở lại 

360  Tập 79 



rồi mới nói cho quí vị  hay, lúc này, những gì nói với quí vị , quí vị  nghe mới tiến bộ, nghe 

rồi sẽ khai ngộ, sẽ nhớ lâu hơn, cuộc đời của quí vị sẽ không còn thoái chuyển nữa. Từ chỗ 

này, chúng ta mới thấy được, cách dạy học của các bậc đại đức thời xưa. 

Sau  khi  tôi  hiểu  được,  tôi  cũng  từng  dạy  học  ở  nhà  trường  mấy  năm,  nhìn  thấy  tâm 

tánh nóng vội của học sinh bây giờ, mức độ vội vàng lo âu đó, vượt hơn tôi gấp mười lần. 

Tôi lúc đó, thầy giáo quả trách tôi tâm vội vàng thô tháo, muốn tôi phải định tâm trở lại. Tâm 

tánh nóng vội của học sinh thời nay muốn định tĩnh cũng không thể được. Do vậy, tôi không 

muốn làm thầy giáo nữa. Tôi không đi dạy nữa. Nhưng tôi rất muốn, thường được nói chuyện 

với các vị thầy giáo. Các vị đó còn dạy. Học sinh bây giờ, thật sự mà nói, rất khó dạy, nó bị 

truyền hình, internet làm hư rồi. Quí vị làm sao có thể dạy chúng nó hồi đầu đây? Thật khó 

khăn vô cùng! Những tình trạng này bây giờ, chúng ta không thể không giải quyết, cho nên, 

việc dạy học hôm nay của chúng ta, cách thức chọn lựa là dùng truyền hình mạng internet. 

Chúng ta sử dụng  mạng lưới internet, đến nay đã được 15 đến 20 năm. Sử dụng cách thức 

này. Chúng ta dùng truyền hình vệ tinh đã được 8 năm nay. Công cụ này rất hay. Điều này, 

cũng được thầy Phương nói cho tôi biết, công cụ đó rất tuyệt vời, trong tương lai nếu có điều 

kiện  thì  sẽ  dùng  đến  nó.  Dùng  công  cụ  này  để  dạy  học,  thì  nó  như  một  người  thầy  có  thể 

đứng ngang hàng muôn ngàn thầy giáo khác. Có loại phương tiện này, quốc gia, xã hội sẽ 

được nhờ, mấu chốt là ở nơi người lãnh đạo quốc gia; người lãnh đạo phải chơn chánh giác 

ngộ, thỉnh mời vài vị thầy giáo giỏi, bồi dưỡng cho năm sáu mươi học sinh, lúc này có thể sử 

dụng truyền hình, nhưng truyền hình này, luôn luôn ở một tần số nhất định. “Truyền thông 

giáo dục”, để cho những người dạy học này ngày đêm không ngừng, một môn học là một giờ 

đồng hồ, 24 tiếng đồng hồ không bị gián đoạn, cả thế giới đều học được. Thầy giáo không 

đủ, có thể cho phát lại, giống như chúng ta bây giờ chia ra phát lại 3 lần, mỗi lần 8 tiếng, 8 

tiếng, 8 tiếng, phối hợp với thời gian bất đồng của từng khu vực trên toàn thế giới, thì họ có 

thể xem được. Hiện tại chúng ta, mỗi ngày phát ra 8 tiếng đồng hồ, nhưng phát lại có 2 lần 

thôi.  Nếu  như  nhà  nước  kêu  gọi, toàn  dân  phải  học  tập,  giống  như  xã  hội  xưa, thì  tôi  nghĩ 

rằng một năm, xã hội sẽ ổn định, thiên tai cũng không còn. Do đâu mà thiên tai không còn? 

Đây chính là câu hỏi lớn. Trong kinh, đức Phật đã giảng tường tận rồi, chẳng phải một hai 

câu nói rõ ràng được. Bởi vì suy nghĩ của con người, có thể ảnh hưởng đến cỏ cây hoa lá, ảnh 

hưởng đến núi đất sông ngòi. Những nguyên lý nguyên tắc này, chân tướng sự thật của nó, đã 

được kinh Hoa Nghiêm giảng giải rõ ràng tường tận rồi. Đây là “đệ nhất kinh” của nhà Phật. 

Vắn tắt đơn giản nhất nữa chính là bộ kinh “Vô Lượng Thọ”. Trong đây nói, nhân dân các 

nước, có người hành Bồ tát đạo, tức là đã học Phật. Người học Phật, chính là đang đi trên 

đường đạo Bồ tát. 

Bồ  tát  là tiếng  Ấn  Độ, nghĩa  của  nó  là giác  ngộ. Chúng  ta  không  muốn  mê  mờ  nữa. 

Chúng ta muốn đi con đường giác ngộ. Giác ngộ là đối với tất cả sự vật trong vũ trụ này. Đạo 

lí quá rõ ràng minh bạch. Chúng ta tiếp nhận lới giáo huấn của đức Phật, nương theo phương 

Tập 79  361 



pháp của ngài dạy để học tập. Điều này thật vô cùng quan trọng. Nếu quí vị muốn đời mình 

thăng hoa, không còn cách nào khác, phải buông bỏ phiền não, xả bỏ tập khí. Điều này rất 

quan trọng. Tập khí phiền não của bạn, không buông xuống những chướng ngại đó, chướng 

ngại gì? Chướng ngại sự giác ngộ của quí vị , chướng ngại sự thăng tiến của quí vị . 

“Thường niệm ngã tịnh khiết tâm”; tịnh khiết tâm, phía sau đã nói, chính là thanh tịnh 

tâm. Nên biết rằng,  Phật A Di Đà, tâm của ngài rất thanh tịnh, vì ngài đã giác ngộ, ngài đã 

buông xả. Tâm của ngài rất bình đẳng. Ngài đã làm tấm gương cho chúng ta noi theo. Chỉ 

cần chúng ta niệm Phật, niệm đạt đến tâm thanh tịnh, thì sẽ tương ứng với tâm của đức Phật 

A Di Đà. Thanh tịnh tâm của ngài, ta cũng có tâm đó; tâm tâm tương ứng. Quí vị cho rằng, 

thế giới Cực lạc không có vấn đề. Nguyện vọng của bạn đạt được rồi. Khi thọ mạng hết, Ta 

và chúng Tỷ kheo nhiều vô số… Ta là chỉ cho Phật A Di Đà, dẫn theo chúng Tỷ kheo nhiều 

đông không thể kể hết, “bay đến rước họ”, Ngài đến đón tiếp quí vị , đứng ở trước mặt quí vị 

, dìu dắt quí vị sang thế giới Cực lạc, tức là sanh về nước của ngài, dẫn quí vị  đến thế giới 

Cực lạc. Đằng sau câu nói, có thể  dễ dàng. “làm A duy việt trí”. A duy việt trí là tiếng Ấn 

Độ, Phạn văn, nghĩa của nó thế nào? Là Bất thối chuyển Bồ tát. Ở đây không phải là Bồ tát 

thông thường. Do đó, một nguyện này bạn phải ghi nhớ; trong nguyện thứ 18 nói, mười niệm 

tất sanh,  ở đây  Hán  dịch là  làm  A  duy  việt  trí  Bồ  tát. A  duy  việt  trí  Bồ  tát  tức là đã  thành 

Phật. 

Kinh Hoa Nghiêm thuộc hệ giáo lý Đại thừa thường nói, có 3 loại phiền não. Không 

chấp trước, tức là quí vị  đã chứng được A la hán; không phân biệt, quí vị chứng được Bồ tát; 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  quí  vị  là  Phật  rồi.  A  duy  việt  trí  không  khởi  tâm  động 

niệm. Nên biết, chúng ta vãng sanh là mang nghiệp vãng sanh; chúng ta không có năng lực 

cao như  thế.  Thậm  chí, đến như  chấp  trước  cũng không  chịu buông  xả  hết,  chỉ  có  thể nói 

rằng, chúng  ta còn phân  biệt  chấp  trước  chút ít thôi, không  còn  nhiều  giống như trước  đây 

nữa. Bây giờ giảm bớt đi tí rồi, thì sự công phu này sẽ có thể vãng sanh. Vãng sanh về thế 

giới Cực lạc, sẽ làm A duy việt trí Bồ tát. Đây là nhờ vào sự gia trì thần thông, uy đức và trí 

tuệ của  Phật A Di Đà. Nói cách khác, điều này là do Ngài ban cho ta, chẳng phải do ta tu mà 

được. Vấn đề này rất hay. Trong tất cả các kinh Phật, xưa nay chưa từng nói qua, chỉ có trong 

kinh này nói. Chúng ta tin rằng Phật không bao giờ nói dối, từng câu từng chữ của đức Phật 

đều là chân thật. 

A duy việt trí là quả vị bất thoái, địa vị này của Bồ tát không còn thoái chuyển, hành 

bất  thoái,  niệm  bất  thoái.  Do  do,  viên  chứng  Tam  bất  thoái. Chứng  đắc  viên  mãn  Tam  bất 

thoái. Nói một cách nghiêm túc, đến lúc này mới là thật chân chánh. Sự tu hành của Bồ tát, tu 

đến địa vị nào mới là chơn chánh, viên mãn chứng đắc Tam bất thoái? Địa vị thứ 7. Địa vị 

cao. Nhưng vấn đề chứng đắc, ở hàng Sơ trụ của Viên giáo thì đã chứng đắc rồi. Siêu việt 

Thập pháp giới. Những người như thế, sanh về thế giới thật báo trang nghiêm, không ở Đồng 

362  Tập 79 



cư độ, hay Phương tiện nữa. Do vậy có thể biết, sanh ở Đồng cư độ là thuộc Hạ hạ phẩm 

vãng sanh, cũng là A duy việt trí Bồ tát, hoàn đắc trở lại. 

Tại sao Bồ tát trong mười phương muốn vãng sanh về thế giới Cực lạc, đạo lý chính là 

ở chỗ: không có phân biệt. Bạn đang ở trong cõi nước của đức Phật  khác, mong muốn tu đạt 

đến cấp bậc này thật không dễ, thời gian tu rất dài. Về thế giới Cực lạc rồi, vừa bước vào cõi 

này thì sẽ chứng đắc, cho nên pháp môn này còn gọi là pháp môn khó tin. Đoạn sau có nói, 

Hoàng lão còn ghi chú ở trong đây; Tịnh khiết tâm tức là Thanh tịnh tâm, cũng là câu thanh 

tịnh  ở trong  Vãng  sanh luận. Phật danh, Vô  lượng  Thanh  tịnh  Phật. Phật tâm, là  Vô  lượng 

Thanh tịnh tâm. Tóm lại, câu Nhất pháp tức là câu thanh tịnh. Câu thanh tịnh này, tức là chỉ 

cho Pháp thân vô vi trí tuệ chân thật, cũng tức là câu Phật hiệu. Quy kết lại không ngoài bốn 

chữ A DI ĐÀ PHẬT. A Di Đà Phật chính là Thanh tịnh trí tuệ. A di đà Phật chính là thanh 

tịnh. A di đà Phật chính là Vô vi Pháp thân. Người niệm Phật nên hiểu được những ý nghĩa 

này. Người ta muốn hỏi, tại sao phải niệm A di đà Phật? Không biết. Niệm A di đà Phật, có 

lợi ích gì chăng? Trả lời không được. Vậy ai dám tin tưởng quí vị  đây? Muốn tin tưởng quí 

vị , nhưng người kia bảo là mê tín, cũng chẳng sai. Anh ta mê tín. Mê tín nên nghĩ: có thể đạt 

được lợi ích gì không? Thật không phải dễ. cho nên các bạn đồng học phải biết, học Phật, 

không đến lớp biết đâu mà hành trì? 

Khi đức Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, cả đời Ngài lên lớp dạy học, không dạy 

chúng  ta  tụng  kinh.  Lúc  đó  chưa  có  kinh  sách.  Một  quyển  cũng  không  có.  Ngày  ngày  chỉ 

nghe Ngài thuyết giảng, nghe rõ ràng, nghe hiểu rồi, thì đem tất cả những suy nghĩ bất thiện 

sửa  đổi  trở  lại, vậy  gọi  là  tu  hành.  Cho  nên,  “tu  hành”,  hai  chữ  này:  tu  là  sửa  đổi, hành  là 

hành vi. Hành vi sai lầm, sửa đổi trở lại gọi là tu hành. Danh từ này phải hiểu cho rõ; hành vi 

có 3 loại lớn: Thứ nhất là tư tưởng.Thứ hai là lời nói. Thứ ba là sự tạo tác của thân thể. 

Tư tưởng chính là hành vi của tâm. Lời nói là hành vi của miệng. Sự tạo tác của thân 

thể là việc làm của thân. Hành vi thì còn nhiều, nhưng không ngoài 3 loại thân khẩu ý này. Ý 

chính là tâm, bao quát tất cả rồi. 

Ba loại hành vi bất chánh, sai lầm này, hãy sửa đổi nó chân chánh trở lại, đây gọi là tu 

hành. Ngày nay, rất ít người hiểu được, ý nghĩa đích thực của danh từ này. Cái gì gọi là tu 

hành? Mỗi ngày gõ mõ, tụng kinh lạy Phật gọi đó là tu hành ư? KHÔNG PHẢI! hàng ngày 

tụng  kinh,  hàng  ngày  lạy  Phật,  nhưng  còn  suy  nghĩ  lung  tung,  hành  vi  của  bạn  hoàn  toàn 

chẳng liên can gì. Vậy làm sao có thể được lợi ích? phải thực sự thay đổi trở lại. Những ý 

nghĩ ích kỷ riêng tư là hành vi sai lầm, danh văn lợi dưỡng là hành vi sai lầm, tham luyến 

Ngũ dục Lục trần là sai lầm, đem những suy nghĩ sai lầm này tu sửa trở lại. Từ đâu mà tu? 

Xin thưa quý vị, phải từ nơi căn bản mà tu. Đức Phật thường giảng: nhờ giới được định, nhờ 

định khai tuệ. Ba nguyên tắc này, hôm nay chúng ta nhìn lại xem, hàng đệ tử tại gia của Phật, 

Thập thiện nghiệp đạo vẫn chưa làm được. Đệ tử xuất gia của đức Phật, Sa di Luật nghi vẫn 

Tập 79  363 



chưa làm xong. Chưa làm được là còn giả, chẳng phải thật. Tại sao họ vẫn chưa làm được? 

Họ  không  có nền  tảng. Do  đó, muốn học,  học cả  đời  cũng học  không giống. Tu hành nhất 

định phải có nền tảng. Nền tảng thứ nhất là Đệ tử quy. Đệ tử quy quí vị  làm chưa xong, thì 

Thập thiện  nghiệp  đạo  sao  có  thể  làm  được?  Không  thể nào. Sau  đó nữa, quí  vị    làm  càng 

không được. cho nên, chúng ta phải biết, trước tiên phải có nền tảng. Hiện giờ không có nền 

tảng, mà muốn tu hành, hay theo từ những nền tảng trước mà khởi, cũng giống như một ngôi 

nhà vậy. Ở trong Phật pháp, Đệ tử quy là cơ sở của chúng ta, giống như cái móng của ngôi 

nhà. Cảm ứng thiên như là làm móng nhà vậy. Hai loại này, nền móng đã vững rồi  mới xây 

nhà lầu được. Thập thiện nghiệp đạo là tầng thứ nhất. Sa di luật nghi là tầng thứ hai, tầng trên 

của nhà lầu. Lên cao nữa, Tỷ kheo là tầng thứ ba. Bồ tát là tầng thứ tư. Do đó, hôm nay, một 

tầng cũng không thể thành tựu. Cơ sơ là không có Nho và Đạo. 

Khi xưa Phật ở Ấn Độ, người thời đó tại sao tu dễ thành công? Lúc đó có Tiểu thừa, có 

Tiểu thừa Phật giáo. Trong Tiểu thừa giảng lí luận, nói đạo đức, nói nhân quả. Cho nên trong 

kinh Phật dạy cho chúng ta, ở trong “Phật tạng kinh” có đoạn nói: Phật tử trước không học 

Tiểu thừa, sau học Đại thừa, thì chẳng phải Phật tử. Phật nói mấy câu này rất quan trọng. 

Học  Phật  không  từ  trên  cơ  sở  nền  tảng,  mà  bắt  đầu  học  từ  Đại  thừa,  Phật  nói,  Phật 

không tán đồng, Phật không công nhận. Cũng giống như đi học, khi nhỏ quí vị  phải học từ 

mẫu  giáo,  tiểu  học,  trung  học,  đại  học.  Đâu  phải  bỗng  dưng  lên  đại  học  liền,  mà  trước  đó 

không học gì cả. Không ai thâu nhận quí vị  đâu. Cho nên kinh Tiểu thừa, trong đại tạng kinh 

rất đầy đủ. “Tứ A hàm” chính là kinh Tiểu thừa. Tôi không được học những kinh đó. Chương 

Gia đại sư nói với tôi: ngài nói, Tam tạng văn tự Pali của Nam truyền, so với Tứ A hàm bằng 

kinh điển chữ hán của chúng ta, chỉ nhiều hơn 50 bộ, vậy mà phiên dịch rất hoàn chỉnh, tổng 

cộng gần 3000 bộ. 3000 bộ kém hơn 50 bộ, khoảng cách sai lệch này vô cùng nhỏ. Do đó có 

thể biết, kinh Tiểu thừa truyền sang Trung Quốc thì đã hoàn bị rồi. 

Tiểu thừa ở vào thời kỳ nhà Tùy nhà Đường đã có hai tông phái, đây là cơ sở để học 

Phật,  khoa  mục  mang  tính  chung,  không  thể  không  học,  đó  là  Câu  xá  tông  và  Thành  thật 

tông. Nhưng hai tông phái này, cuối đời nhà Đường đã bị suy yếu. Đời nhà Tống thì không 

còn nữa. Bây giờ, rất nhiều người không biết đến sự tồn tại của hai tông phái này, thế là, giữa 

thời nhà Đường về sau, người Trung Quốc chúng ta rất thông minh chẳng học Tiểu thừa. Vậy 

đã học gì? Dùng Nho và Đạo thay thế. Nho và Đạo là “sản phẩm” của Trung Quốc. Nội dung 

của nó, không thua kém Phật giáo Tiểu thừa. Những gì trong đó nói còn viên mãn hơn Tiểu 

thừa. Do đó, người xuất gia, và cư sĩ tại gia ở Trung Quốc, không ai không đọc Tứ thư ngũ 

kinh, mọi người đều đọc sách của Lão Trang, Lão tử, Trang tử. Họ đã dùng cái cơ sở này, để 

học Đại thừa Phật giáo, cho nên một chút chướng ngại cũng không có. Quí vị xem, đời Tùy, 

Đường đến này đã hơn 1700 năm rồi. Hơn 1700 năm nay, đã bao triều đại trôi qua, các bậc 

cao  Tăng  thạc  đức,  những  cư  sĩ  tại  gia,  người  tu  hành  thành  công  không  ít,  hơn  hẵn  Hán 

364  Tập 79 



Đường. Ở đây muốn nói lên rằng, phương pháp này là hiệu quả chính xác. Chúng ta có thể 

tiếp  nhận  nó.  Cho  nên  ngày  nay,  chúng  ta  học  Đệ  tử  quy,  học  Cảm  ứng  thiên;  ban  đầu  có 

người đến hỏi tôi, họ nói: những thứ này là của Nho giáo, là của Đạo giáo, chúng ta học Phật 

tại sao phải học nó? Đặt câu hỏi này, tức là đối với Phật giáo Trung Quốc đã có 2000 năm 

lịch sử, họ không hiểu. Nếu họ hiểu thì đã không đặt câu hỏi này. Dùng Nho dùng Đạo để 

làm nền tảng tu học, cái này chẳng phải tôi đề xuất, mà do các bậc Tổ sư ở thời kỳ giữa nhà 

Đường đề xuất. Ba nhà Thích, Đạo, Nho, từ hình thức bên ngoài bạn thấy đó, chiếc áo mặc 

tuy  không  giống,  hoàn  cảnh  sống  cũng  chẳng  giống,  ngoại  trừ  hình  thức  ra,  nội  dung  bên 

trong thì luôn dung hòa nhất thể. Người học Nho cũng có thể đọc kinh Phật. Quyển Tứ thư 

của Chu Hi biên soạn rất là hay. Cảm hứng của ông ta từ đâu mà có? Tôi rất hoài nghi, có thể 

ông ta có được nhờ đọc kinh Hoa Nghiêm. Cách lý luận của kinh Hoa Nghiêm rất đầy đủ, có 

phương pháp tinh tế, phía sau còn kèm theo cả luận chứng. Chúng ta xem, Tứ thư của ông ta 

sáng tác và kinh Hoa Nghiêm rất giống.”Trung dung” là lí luận. “Đại học” là phương pháp, 

“Luận ngữ”, “Mạnh tử” là luận cứ. Quí vị xem, lí luận và phương pháp, đi sát với thực tế của 

cuộc sống. Khổng tử làm sao chu đáo đến vậy? Luận ngữ. Mạnh tử sao hay vậy? Khổng tử là 

thánh  nhân, Mạnh  tử  là hiền nhân. Thánh  hiền làm  thế  nào  có  được những phương  pháp lí 

luận phù hợp với cuộc sống như thế. Tức là họ làm để cho quí vị  thấy. Vậy chẳng phái giống 

với kinh Hoa Nghiêm đó sao? Đạo lí và phương pháp của kinh Hoa Nghiêm, lấy Thiện Tài 

đồng tử làm nhân vật chính, thực hiện tham vấn với năm mươi ba vị thiện tri thức. Họ làm để 

cho quí vị thấy. Cho nên, càng đọc Tứ thư càng thấy giống kinh Hoa Nghiêm. Khẳng định 

như thế, vì Chu Hi đã từng học Phật. và trong giới tu sĩ Phật giáo, có không ít Cao tăng thạc 

đức thường qua lại rất thân thiết với ông ấy. Chúng tôi cho rằng, có đạo lí của nó. Viết một 

tác phẩm hay như thế, từ đoạn sau của cuốn sách ta thấy được, trong quá khứ, người Trung 

Quốc đọc sách, họ không đọc Tứ thư này. Nói chung, Tứ thư có thể học thuộc nó. 

Ngày nay, ở Luân Đôn, chúng tôi thấy các trường đại học Niu Tân, đại học Kiếm Kiều 

và đại học Luân Đôn, học sinh khoa Hán học của ba ngôi trường này, đều có thể học thuộc 

lòng Tứ thư, chúng tôi không thể không khâm phục; nói chuyện với nhau đều sử dụng tiếng 

Bắc Kinh làm tiêu chuẩn, đọc những cổ văn của Trung Quốc. Không hổ thẹn là Hán học gia 

của Âu châu. Tôi thấy vậy vô cùng hoan hỉ, cũng rất lấy làm khen ngợi. 

Đoạn sau nói, “Cho nên phát tâm Đại thừa, trì danh niệm Phật, khi sắp qua đời, được 

Phật tiếp dẫn vãng sanh. Phát tâm Bồ đề, nhất hướng chuyên niệm chính là tôn chỉ của bổn 

kinh”. Câu này dễ hiểu. nghĩa lý bên trong rất thâm sâu. Phía trước đã nói qua, phía sau vẫn 

còn lặp lại mấy lần nữa. Sự lặp lại này là có đạo lí của nó; tức là muốn gây ấn tượng sâu sắc 

cho chúng ta, thời thời khắc khắc thức tĩnh chúng ta. Thuyết minh những lời khai thị này vô 

cùng quan trọng. Phát  tâm  Đại  thừa  rất quan  trọng. Phát  Đại  thừa  tâm  chính là  phát  Bồ đề 

tâm. 

Tập 79  365 



Thế  nào  là  Bồ  đề  tâm?  Những  năm  gần  đây,  chúng  tôi  đem  Bồ  đề  tâm  ở  trong  kinh 

luận đã nói, làm mới lại, tức là nương vào nghĩa lí trong kinh điển để chỉnh sữa lại, viết thành 

10  chữ,  mong  mọi  người  dễ  hiểu  hơn.  Thể  của  Bồ  đề  tâm,  Bản  thể,  chính  là  Chân  thành. 

Chúng ta học Phật, là mong tương lai thành tựu. Nếu quí vị  không dụng tâm chân thành, thì 

quí vị  sẽ không bao giờ thành tựu. Người khác dùng tâm giả dối để đối xử với ta, ta lại dùng 

tâm chân thành vậy chẳng phải thiệt thòi sao? Vâng, bị thiệt thòi. Người xưa nói, thiệt thòi là 

phước. Quí vị muốn có phước không? Phước là cái gì? Tức là quí vị đã đến thế giới Cực lạc 

làm Phật rồi. Nếu quí vị  không muốn làm Phật, muốn bị luân hồi, được rồi, khi họ dùng tâm 

giả dối đối xử ta, ta cũng dùng tâm giả dối đối xử lại với họ, vậy thì bạn vẫn còn luân hồi 

trong  Lục  đạo  rồi.  Không  thoát  khỏi  Lục  đạo.  Nên  biết, thiệt  thòi  là  phước.  Người  bị  thiệt 

thòi có thể đến thế giới Cực lạc. Người không thiệt thòi thì tiếp tục luân hồi trong sáu nẽo. 

Vậy hãy suy nghĩ xem, quí vị  có muốn chịu thiệt thòi không? Được thiệt thòi mới thật là vui 

sướng!  Lợi  dụng  thì  không  tốt,  lợi  dụng  thì  trong  lòng  thường  hay  lo  sợ,  tâm  hồn  bất  an. 

Thiệt thòi mới tốt. Cho nên, học Phật phải học chịu sự thiệt thòi. Ai không học thiệt thòi thì 

không  có  cách  nào  học  Phật  được. Không  nên  chống  trái  người  khác. Họ  chống trái  với  ta 

cũng được, nhưng ta không nên chống trái với họ. Họ hủy báng ta cũng được, ta không nên 

hủy báng lại họ. Họ sỉ nhục ta cũng được, ta không nên sỉ nhục họ. Họ hãm hại ta cũng được, 

ta không được hãm hại họ. Vì sao vậy? Vì ta là Bồ tát. Bồ tát đâu có thể làm hại người khác! 

Chỉ có Bồ tát mới có thể đến thế giới Cực lạc. 

Lợi ích của thế giới Cực lạc; lợi ích thứ nhất là Vô Lượng Thọ. Thọ mạng của chúng ta 

ở thế gian này rất ngắn ngủi. Vô lượng thật sự, chẳng phải Vô lượng giả. Thật Vô Lượng 

Thọ. Nên dùng Đại thừa tâm, chân thành tâm để đối xử với mọi người. Thanh tịnh tâm,  Bình 

đẳng tâm, Chánh giác tâm, tự thọ dụng, tức là đối với chính mình. Đối với người khác, dùng 

tâm từ bi, tâm yêu thương. Đối đãi người, phải từ bi. Nên học theo hạnh của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. 

Khi đức Thích ca Mâu ni Phật còn ở nhân địa hành Bồ tát đạo, thời kỳ học Phật, bị vua 

Ca Lợi cắt sẻ thân thể, bị sỉ nhục không gì bằng, vô cùng tàn khốc. Vua Ca Lợi đưa Ngài đến 

chỗ chết. Ca Lợi tức là tiếng Ấn Độ, dịch ra tiếng Trung Quốc là Hung Bạo. Ca Lợi vương, 

người Trung Quốc chúng ta hay nói là Bạo quân. Bồ tát bị ông ta giết. Nhưng Bồ tát, một 

chút oán hận cũng không có, lại còn nói với vua Ca Lợi: tương lai tôi thành Phật, việc đầu 

tiên tôi làm là đến độ ông. Điều này chúng ta nên học tập. Nghịch cảnh khiến phải chịu cái 

chết như thế, cũng có thể chịu được. Ngày nay, người khác hủy báng quí vị vài câu, sỉ nhục 

quí vị  vài câu, quí vị  đã chịu không nỗi rồi, vậy quí vị  có thể học Phật được không? Không 

thể được. Nên nhẫn nhục. Trong cái nhẫn có niềm vui. Không có gì không thể nhẫn. Cho nên, 

nhẫn nại đổi thành nhẫn nhục. Đây là do các pháp sư thời nay phiên dịch. Đặc biệt dùng danh 

từ này, bởi vì người Trung Quốc rất coi trọng chữ Nhục. Quí vị xem, trong sách xưa thường 

nói “sĩ khả sát bất khả nhục”. Bị nhục không thể chịu đựng nhưng chặt đầu thì không vấn đề 

366  Tập 79 



gì.  Không  chấp  nhận  bị  làm  nhục.  Người  Trung  Quốc  có  khuyết  điểm  này.  Cho  nên,  chữ 

nhẫn nại đổi thành nhẫn nhục. Nhục có thể nhẫn, thì không có gì không thể nhẫn được. Nhẫn 

nhục, hoàn toàn là đối với người Trung Quốc (TQ) mà nói. Gốc của danh từ này, nó vốn là 

Nhẫn nại. Bởi vì người xưa rất coi trọng chữ Nhục, cho nên dịch thành Nhẫn nhục. Học Phật 

phải buông xả, buông xả là bố thí. Chân thành buông xả, siêng năng nhẫn nhục, thì quí vị  dễ 

dàng thành tựu. 

Buông  xả  không  nỗi.  Cái  gì  không  buông  xả  được?  Danh,  lợi.  Hai  thứ  này  không 

buông không được. Người khác  hại quí vị , hủy báng quí vị , quí vị bất năng nhẫn, như vậy  

làm  sao  thành  tựu  được?  Khi  quí  vị    đang  bước  đi  trên  mãnh  đất  Bồ  đề  đạo,  một  tí  cũng 

không thể vươn lên cao, vậy thì sai rồi. Tu hành, tức là tu sữa những hành vi sai trái. Không 

thể coi việc nhẫn nhục là hành vi sai trái. Không thể coi việc buông xả là việc làm sai lầm. 

Đối đãi với người chút từ bi, đặc biệt là đối với người   hại ta, nên đối xử từ bi đặc biệt với 

họ. Tại vì sao? Vì người  hại ta, sẽ có lợi ích cho ta. Lợi ích gì đây? Họ đến thử thách ta, xem 

công  phu  của  ta  đạt  đến  giai  đoạn  nào  rồi.  Ta  nên  vui  mừng.  Họ  thật  sự  có  lợi  ích  với  ta. 

Nhưng có điều, tâm của họ chẳng phải là thiện tâm, họ tạo nghiệp. Họ tạo nghiệp tương lai sẽ 

có ác báo. Người giúp đỡ ta thăng hoa trên đạo lộ tu hành, nhưng tương lai sẽ chịu ác báo. Ta 

phải xử lí thế nào đây? Dùng công đức tu hành của mình để hồi hướng cho họ. Hi vọng họ, 

trong  tương  lai  khi  chịu  quả  báo  hiện  tiền,  cái  khổ  họ  chịu  sẽ  giảm  nhẹ.  Khi  chúng  ta  đã 

thành tựu rồi, phải nâng đỡ dìu dắt họ, để báo ân. Đây là Phật pháp. Đây gọi là học Phật. Quí 

vị  nên  làm!  Cho  nên,  Phật  Bồ  tát,  việc  đầu  tiền  là  cảm  ơn,  chính  những  người  gây  phiền 

phức, những người gây chướng ngại khắp nơi cho ta, ta bỏ qua tất cả thì mới dễ dàng thành 

tựu. Do đó, trong ánh mắt của Bồ tát, mọi người đều là người tốt, mọi việc là việc tốt. Sự thật 

là vậy. Một tí cũng không giả. 

Phát tâm Bồ đề, có được tâm này rồi, chân thành, Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, 

Từ  bi.  Nhất  hướng  chuyên  niệm.  Dùng  cái  tâm  này,  chỉ  một  phương  hướng,  đó  là  Tây 

phương Cực là thế giới, chuyên niệm A di đà Phật. Ngay trong ý muốn niệm A di Đà Phật 

đó, chính là đã di dân sang Cực lạc thế giới rồi. Chúng ta được di dân đến thế giới Cực lạc. 

Chúng ta được thân cận với đức Phật A di đà, đó là vị thầy tốt nhất. Phật Thích ca Mâu ni vì 

chúng ta mà giới thiệu. Mười phương chư Phật cũng vì chúng ta mà giới thiệu. Thế giới Cực 

lạc là hoàn cảnh tốt nhất cho việc học Phật. Chúng ta đến đó rồi là coi như đã thành tựu. Ở 

thế giới này, thành tựu rất khó, thời gian rất dài, đến nơi ấy thì rất nhanh. Vãng sanh về thế 

giới Cực lạc, cũng như cách nói ngày nay là Di dân; di dân qua đó rồi thì không còn sanh tử 

nữa. 

“Lại như câu Thanh tịnh, là biểu thị lí thể thực tế”. Lý thể thực tế này chính là Chân 

như bản tính, cũng giống như chỗ nói trong Tam tự kinh của chúng ta, “Nhân chi sơ tánh bổn 

thiện”. Lý thể thật tế là bổn thiện. Chữ thiện này chẳng phải thiện của thiện ác. Các vị nên 

Tập 79  367 



hiểu rõ vấn đề này. Chữ thiện này, ý nghĩa của nó là khen ngợi. Vì nó không có chút tơ hào 

nào khiếm khuyết; hoàn mỹ, viên mãn, nó có ý nghĩa như vậy. Một chút khiếm khuyết cũng 

không có. Bất luận là nói về trí tuệ, nói về đức hạnh, hay nói về tướng hảo. Bất luận nói về 

cái gì, nó đều hoàn toàn viên mãn, nó đều Thanh tịnh Bình đẳng. Nó có ý nghĩa như vậy đó. 

Từ câu Thanh tịnh nảy sinh ra 3 loại trang nghiêm. 3 loại trang nghiêm đồng nhập vào 

một  câu  Thanh  tịnh. 3  loại  trang  nghiêm,  phía  trước  đã  nói  qua  rồi.  Đây  là  nói  về  thế  giới 

Cực lạc. Cho nên, Cực lạc thế giới, chúng ta phải biết rằng, Cực lạc thế giới chẳng phải là 

một quốc gia. Nó chỉ là một khu vực. Vì sao vậy? Vì nó không có chính phủ, nó cũng chẳng 

phải giống như thiên đường của tôn giáo. Trong thiên đường có Thiên chủ, có Thiên vương, 

nó có tổ chức chính trị, nó có bá quan văn võ. Thế giới cực lạc không có những thứ đó. Cực 

lạc thế giới, như chúng ta thấy trong tất cả các kinh đã giới thiệu. Chúng ta học nhiều năm 

nay cũng biết rồi. Cực lạc thế giới người rất đông, nhưng chỉ có 2 loại: một là thầy giáo, hai 

là các học sinh. Do đó, nó là nơi để học. Điều này chúng ta phải nắm bắt cho rõ. Chưa từng 

nghe nói ở thế giới Cực lạc, nào là quốc vương, nào là thiên chủ. Không có. Chỉ nhắc đến 

Phật A di đà, Phật A di đà là thầy giáo. Ngoài thầy giáo ra, còn lại toàn là học sinh. Học sinh 

đều có cấp bậc; có sinh viên Đại học, có học sinh Trung học và học sinh Tiểu học. Nhưng, 

những học sinh này không cần chia lớp, họ cùng nhau ngồi chung một lớp. Thật không thể 

nghĩ bàn! Vì vậy thế giới Cực lạc không có tổ chức. Học sinh tuy rất đông, nhưng họ rất có 

quy cũ. Họ có trật tự một cách rất tự nhiên. Họ đều giữ quy cũ, không có ồn ào. Không cần tổ 

chức. Vậy nên chúng ta biết, cấp bậc Bồ tát, A la hán đều có ở trong đó, không cần phân ban. 

Không nói lớp này, người nào làm Trưởng lớp, không có. Vấn đề này, lúc đức Phật Thích ca 

Mâu ni còn tại thế, đã từng biểu hiện cho chúng ta thấy rồi. Chúng ta muốn học Phật, nên học 

với Phật Thích ca Mâu ni. Điều này Chương Gia đại sư dạy cho tôi đó. Quí vị mới thực sự 

học được mọi thứ. Đức Thích ca Mâu ni Phật khi còn tại thế, phương pháp dạy học của Ngài 

giống với Phật A di đà. Học sinh rất nhiều. Quí vị thấy trong kinh điển đã ghi chép lại cho 

chúng ta biết, thường theo chúng học, không rời khỏi thầy giáo. Thầy giáo đi đến đâu thì học 

sinh đi đến đó. 1255 người, lúc nào cũng theo thầy giáo. Tôi tin rằng, sẽ không ít người như 

vậy, Tăng đoàn của đức Phật Thích ca Mâu ni, ít nhất là 3000 người. Một Tăng đoàn lớn như 

thế, nhưng không nghe nói nó có sự tổ chức, chia thành bao nhiêu lớp, người nào lớp trưởng 

của  một  ban. Không có.  Hoàn  toàn  là  trường  tư  dạy  học, nghiêm  chỉnh  một  cách  tự  nhiên, 

người trình độ cao thì dìu dắt người trình độ thấp. Người trình độ cao là Bồ tát. Chúng Bồ tát, 

các vị này đã lấy được bằng cấp học vị. Người thấp hơn một bậc là A la hán. Thấp hơn A la 

hán, là những phàm phu chưa được khai ngộ. Đây chính là chỗ chúng tôi thường giảng, Phàm 

thánh  đồng  cư  độ  của  nhũng  người  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Trong  Phàm  thánh  đồng  cư  độ 

không có A la hán, không có học vị, nó tương tự như học sinh Trung học và Tiểu học. Gặp 

được người nào, Phàm thánh đồng cư độ gặp được A lá hán nào thì A la hán đó sẽ dạy họ. 

gặp  được  Bồ  tát  nào  thì  vị  Bồ tát đó sẽ  dạy  họ, đều  có  thể  giúp đỡ  họ, vô  cùng  thân  thiết, 

368  Tập 79 



giống như chị em huynh đệ vậy. Thế giới như vậy, chúng ta không thể không biết. Chúng ta 

nên  học, học với  Phật  Thích  ca Mâu ni. Cho nên, Phật  pháp  không  cần  có tổ  chức.  Không 

giống với tôn giáo khác. Tôn giáo khác có tổ chức, từng bậc từng bậc. Thiên chúa giáo và Cơ 

đốc giáo, Giáo hoàng Vatican là chính phủ Trung ương của chúng họ, mỗi quốc gia đều có cơ 

quan Giám mục, người lãnh đạo của khu vực của họ. Ở Trung Quốc chúng ta, mỗi tỉnh đều 

có chủ giáo Giám mục địa phận, mỗi huyện cũng có Giám mục. Nó có tổ chức hành chính. 

Trong Phật giáo không có. Quí vị nói xem, như vậy có tốt hay là không? Không tốt. Nếu có, 

thì trong lòng bạn có phân biệt, có chấp trước, vậy là không buông xả được. Nó không có. 

Quí  vị  nghĩ xem,  Phật  giáo  khuyên  chúng  ta  hãy  đem  những  chướng  ngại  đang  gồng  gánh 

này, tất cả rủ sạch trống trơn . Không cần tổ chức. Cho nên chúng ta đến thế giới Cực lạc mới 

đúng thân phận của học sinh. Đến nơi đó thành Phật. Thành Phật chính là hết nghiệp. Sau khi 

hết nghiệp, quí vị  không thể ở lại thế giới Cực lạc nữa, mà nơi nào có duyên thì đến nơi đó 

để  giáo hóa  chúng  sinh.  Hết  nghiếp  rồi  thì  đi  phân  phát.  Không  phải  phân  phát,  mà  ở  địa 

phương nào có duyên với quí vị  thì tự nhiên quí vị  đến nơi đó. Chúng sanh có cảm thì quí vị  

mới  có  ứng.  Đi  đến  nơi  đó  dạy  học;  dạy  học  nhất  định  phải  giống  với  Phật  A  di  đà,  cũng 

giống với Phật Thích ca Mâu ni. Thanh cao biết nhường nào! Tự tại biết bao! Nếu bạn có tổ 

chức, thì quí vị sẽ bị loạn tâm, có phân biệt, có chấp trước, thế là hỏng rồi. Những việc quí vị  

làm, là thế gian pháp, không ra khỏi Lục đạo luân hồi. Đạo lí này không thể không hiểu. Từ 

đó quí vị có thể thấy, đây mới là trí tuệ chân thật. Thành tựu chân thật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 79  369 



Tập 80 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 15 tháng 07 năm 2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội- HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 85, 

hàng 2. 

 Bình đẳng giả, ly sai biệt dã. Kinh vân, tâm Phật chúng sanh, tam vô sai biệt, chánh 

 hiển bình đẳng chi nghĩa. 

Đề kinh này là bình đẳng giác. Chúng ta phân chia danh đề này làm ba câu để đọc. 

Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác. 

Bình đẳng nghĩa là không sai biệt. Tâm Phật chúng sanh đồng một thể tánh. Đều do tự 

tánh biến hiện ra. Trong kinh điển đại thừa đức Phật thường dạy: “mười phương ba đời Phật, 

cộng đồng một pháp thân”, chính là ý nghĩa này. 

Ba đời Phật là nói về quá khứ, hiện tại, vị lai. Quá khứ đã thành Phật.  Đức Thế Tôn 

giới thiệu cho chúng ta một bộ phận. Kinh Tam Thiên Phật Danh có ba quyển- thượng trung 

hạ. Quyển thượng là quá khứ thiên Phật,  quyển trung là hiện tại thiên Phật, quyển hạ là vị lai 

thiên Phật. Phật vị lai nghĩa là chưa thành Phật. Ở đâu? Tất cả chúng sanh trong lục đạo hiện 

nay, đều là Phật vị lai. Trong Phật pháp gọi là hữu tình chúng sanh. 

Hữu  tình  chúng  sanh.  Tình,  trong  duy  thức  nói  là  thọ  tưởng  hành  thức.  Có  cảm  thọ, 

cảm thọ khổ lạc ưu hỷ xả, có tư tưởng, chấp trước, ký ức. Gọi là hữu tình. 

Ngày nay chúng ta biết được động vật có tình, thực vật  có tình, khoáng vật cũng có 

tình. Thật hiếm có, chúng ta thấy được báo cáo của giới khoa học lượng tử, họ cho chúng ta 

biết, trong hư không cũng có tình. Đây là điều các nhà khoa học thời cận đại nói, họ khẳng 

định không có cái không thật sự. Đạo Phật nói chắc chắn không có không vô. Ở trạng  thái 

chân  không,  trong  đó  còn  có  nguyên  tử,  nó  hoạt  động  rất  mạnh,  nhục  nhãn  của  chúng  ta 

không thấy được. 

Trên thực tế họ đã phát hiện ra những thứ này, rất giống trong kinh đức Phật nói về ý 

niệm,  chính  là  một  niệm  bất  giác.  Đạo  Phật  nói  vô  thỉ  vô  minh.  Vô  thỉ  nghĩa  là  không  bắt 

đầu. Giới khoa học cũng phát hiện ra rồi, thật sự không có nguyên nhân. Thật sự không có 

bắt đầu, họ cũng nói sát na sanh, sát na diệt. Giống như  Bồ Tát Di Lặc nói,  một khảy móng 

tay có 32 ức trăm ngàn niệm, mỗi niệm đều độc lập riêng biệt. 

370  Tập 80 



Hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần từ đâu mà có? Chính là những ý niệm này 

tích lũy liên tục mà sanh ra huyễn tướng, nó không có thật. Cho nên hiện tượng vật chất và 

hiện tượng tinh thần, hiện tượng đại tự nhiên trong vũ trụ, đều do đây mà có. 

Các nhà khoa học cho rằng, có thể đây là nguồn gốc của vũ trụ và sanh mạng. Họ đã 

phát hiện ra. Nhưng nói rõ ràng nhất, minh bạch nhất là kinh điển đại thừa. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, chưa có nhiều dụng cụ khoa học, sao ngài 

biết được? Ngài dạy chúng ta, hiểu rõ tất cả là bản năng của mỗi chúng sanh. Quí vị vốn nhìn 

thấy. Ngày nay khoa học muốn thấy được nguyên tử, điện tử, phải dùng kính hiển vi tối tân. 

Chư Phật Bồ Tát thì không cần. Trong kinh nói chúng ta có ngũ nhãn viên minh. Chúng ta có 

ngũ nhãn: chúng ta có nhục nhãn, thiên nhãn, huệ nhãn, pháp nhãn, Phật nhãn. Chúng ta đều 

có  đủ.  Nhưng  bây  giờ  nó  ở  đâu?  Nếu  có  đủ  năm  loại  nhãn  này,  thì  đâu  cần  kính  hiển  vi! 

Không cần! 

Đức Phật dạy , do chúng ta mê thất tự tánh. Giống như trong Tam Tự Kinh vậy. Phật 

pháp thật sự làm cho nền văn hóa xưa thêm phong phú.  Nếu dùng cảnh giới Hoa Nghiêm để 

giảng về tam tự kinh, có thể giảng thông. “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Thiện ở đây không 

phải  thiện  đối  với  ác. Thiện  ở  đây  là  danh  từ  tán  thán, khen  ngợi. Hay  quá, viên  mãn  quá, 

không hề khiếm khuyết tí nào. Trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn. 

Kiến văn giác tri của quí vị, không có điều gì chẳng viên mãn. 

Quí vị  có thể  thấy, có thể  thấy  được điều  gì?  Thấy  được  tiểu quang tử  mà  giới khoa 

học ngày nay nói, lạp tử cơ bản. Quí vị có thể thấy được tiểu quang tử này phát sinh như thế 

nào. Do nhất niệm bất giác biến hiện ra. Niệm niệm bất giác, đó chính là tiểu quang tử tích 

lũy lại, tiểu quang tử là ý niệm, ý niệm tích lũy lại biến thành hiện tượng vật chất. Trong hiện 

tượng vật chất có kiến văn giác tri. Kiến văn giác tri vốn sẵn có trong tự tánh. 

Động vật do tự tánh biến hiện ra, thực vật do tự tánh biến hiện ra, khoáng vật cũng do 

tự tánh  biến hiện ra, hư không pháp giới đều do tự tánh biến hiện ra. Mỗi lạp tử trong đó, 

đều có đầy đủ kiến văn giác tri, quí vị có thể thấy được từng lạp tử. Trong đó có âm thanh, 

diệu âm, âm thanh vi diệu, quí vị đều có thể nghe được. Nó có hương, có vị, quí vị có thể 

ngửi được, nếm được. Điều này trong kinh đức Phật có nói. 

Những điều khoa học ngày nay phát hiện ra, vi trần trong Phật pháp gọi là cực vi chi 

vi, có thể là lượng tử mà giới khoa học ngày nay nói. Nhưng lượng tử nó có thể tích, bởi nó 

là vật chất, nó có hiện tượng tinh thần, họ đã nhìn thấy. Họ thấy được sắc, nhưng hương và vị 

thì chưa phát hiện ra. Sắc thanh hương vị, họ cũng chưa phát hiện được âm thanh. 

Tập 80  371 



Đức Phật nói viên mãn hơn. Vũ trụ do vật chất cơ bản cấu thành, đem nó phân tích 

thấy đều giống nhau, pháp bình đẳng mà, không hề có chút sai biệt. Vì sao biến hiện ra vũ trụ 

phức tạp như vậy? 

Đức Phật dạy, từ ý niệm sanh ra, ý niệm phức tạp. Phức tạp đến mức nào thì bản thân 

chúng ta không biết được. Vì sao? Bởi tâm chúng ta quá thô. Nếu thanh tịnh bình đẳng giác 

của  chúng  ta  hiện  tiền,  thì  chúng  ta  sẽ  biết  được,  sẽ  hiểu  rõ.  Tâm  chúng  ta  quá  thô.  Mình 

động niệm nhưng bản thân mình không biết được. Chẳng những cực kỳ vi tế ta không biết 

được. Trong kinh đức Phật nói rất rõ ràng. A Lại da là ý niệm rất vi tế. Ai biết được? Trong 

kinh nói,  Bồ tát Bát địa biết được, đã chứng minh được! 

Các  nhà khoa  học hiện nay  đem  so  với  Bồ  tát  Bát địa, không được đâu, còn kém  xa 

lắm! Khoa học mới phát hiện ra có những thứ này, nhưng chưa rõ ràng. Bồ tát Bát địa thấy 

được rõ ràng rồi. 

Những vị Bồ tát dưới Bát địa giống như chúng ta, chúng ta cũng biết, nhưng là nghe 

nói. Học kinh điển đại thừa, trong kinh có nói đến. Chúng ta biết chắc chắn đức Phật không 

vọng ngữ. Những điều đức Phật nói chắc chắn là chân, chứ không phải giả. Điều này chúng 

ta tin tưởng, chúng ta tin được, đức Phật không vọng ngữ. 

Đức Phật dạy chúng ta, phù hợp khoa học, chứ chẳng phải do đức Phật nói là chúng ta 

tin. Đây không phải ý của đức Phật. 

Đức Phật dạy, bây giờ các ngươi tin tưởng, các ngươi lý giải được rồi, nhưng đức Phật 

yêu cầu ta phải chứng thực, mới gọi là cái của chúng ta. Nếu không chứng thực được, thì đó 

không phải của chúng ta, mà là của chư Phật Bồ tát nói. Tuy quí vị biết, nhưng chẳng được 

lợi ích. Nếu quí vị chứng thực được- hành chứng. Hành nghĩa là gì? Là buông bỏ. Vì sao quí 

vị không  thể  chứng thực?  Phải  hỏi  quí  vị,  vì sao tâm  của  quí vị không  chân  thành?  Không 

buông bỏ vọng tưởng, quí vị không chân thành. 

Vọng tưởng là vô thỉ vô minh, chính là khởi tâm động niệm. Ý niệm của quí vị, ý niệm 

này diệt, ý niệm kia khởi, miên viễn không ngừng lại. Có cái này thì không có chân thành. Vì 

sao? Bởi cái này là giả. Khởi tâm động niệm là giả chẳng phải chân. 

Trong tự tánh, đại sư Huệ Năng nói rất hay: “vốn không dao động”. Vốn không dao 

động, trong kinh điển đại thừa đức Phật thường gọi là tự tánh bổn định. Ngươi xưa nói rằng 

tự tánh bổn thiện. Bổn định là bổn thiện, không dao động. 

Chẳng những chúng ta có vọng tưởng, nghĩa là có khởi tâm động niệm, mà còn phân 

biệt, chấp trước nữa. Tiêu rồi! Khởi tâm động niệm là gợn sóng, phân biệt là sóng, chấp trước 

là sóng lớn. Tâm của quí vị không định được. 

372  Tập 80 



Tu học Phật pháp, tám vạn bốn ngàn pháp môn. Bất luận pháp môn nào cũng phải tu 

định. Nếu không định thì chẳng thể khế nhập. Cho nên trong Phật pháp định là cốt lõi tu tập. 

Những phương pháp khác là giúp cho quí vị được định. Dạy quí vị trì giới, giới giúp cho quí 

vị được định, đây là phương pháp. Nhân giới được định, định đến trình độ nhất định, sẽ hoát 

nhiên đại ngộ, trí huệ khai, đó gọi là chứng đắc. Định không chứng được. Muốn chứng được 

trước bắt buộc phải có định. 



Sau khi khai trí huệ, đối với chân tướng của nhân sinh vũ trụ, chúng ta nói tất cả 

muôn vật, tánh-tướng, lý-sự, nhân-quả của muôn vật ta đều hiểu rõ. 

Tâm kinh nói: “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm bát nhã ba la mật đa thời, chiếu kiến 

ngũ uẩn giai không.” 

Ngũ uẩn là gì? Ngũ uẩn là vũ trụ. Sắc là vật chất, thọ tưởng hành thức là tinh thần. Gọi 

là ngũ uẩn. Đây là đứng về mặt A lại da  mà nói, chứ tự tánh thì không có. Trong tự tánh 

không hiện  tướng. Tự  tánh  bổn định khi không hiện  tướng, có  ngũ uẩn  chăng?  Có!  Đại  sư 

Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Đó là khi không hiện tướng. Cho nên không 

hiện tướng chẳng thể nói nó là không có. Có thọ tưởng hành thức nhưng là ẩn không hiện. 

Tự  tánh  không  phải  là  vật  chất  cũng  chẳng  phải  là  tinh  thần,  nhưng  có  thể  hiện  vật 

chất, có thể hiện tinh thần. 

Gặp  được  duyên,  duyên  ở  đây  chính  là  một  niệm  bất  giác.  Gặp  được  duyên  này  thì 

năng sanh vạn pháp. Hoàn Nguyên Quán gọi là “xuất sanh vô tận”. 

Vô tận, nhưng có một cái  làm chủ nó. Vì sao nó sanh? Ý niệm! Cho nên Phật pháp 

nói: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Ý niệm đấy! Sức mạnh của ý niệm rất lớn. Ý niệm có 

sức mạnh. Sức mạnh của chúng ta không lớn bao nhiêu, nguyên nhân vì sao? Bởi ý niệm của 

chúng ta tán loạn. Nghĩa là ý niệm của ta không thể tập trung. Ý niệm tập trung sẽ sanh ra 

một sức mạnh rất lớn. 

Tu tập trong Phật pháp, bảo quí vị nhất tâm xưng niệm. Nhất tâm ở đây là gom ý niệm 

tán loạn tập trung lại, năng lượng đó đúng là không thể nghĩ bàn. 

Lễ phép đầu tiên của Phật giáo là chắp tay. Chắp tay tượng trưng cho điều gì? Tượng 

trưng cho nhất tâm. Bình thường 10 ngón tay đều tán loạn, tâm tán loạn, thu tâm tán loạn lại 

thành nhất tâm. Nó tượng trưng cho ý nghĩa này. Cho nên khi chắp tay phải chắp sát, bởi nó 

tượng trưng cho nhất, nó tượng trưng cho tán loạn thu lại thành một. 

Cảnh giới nhất tâm biến ra, chính là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật, gọi là 

nhất chân pháp giới. Tâm tán loạn biến thành mười pháp giới, biến thành lục đạo, biến thành 

tam đồ. Đều do tâm tán loạn biến ra. 

Tập 80  373 



Chúng ta không nói đến một đời, chỉ nói một ngày thôi, từ sáng đến tối có bao nhiêu 

vọng niệm? “Niệm niệm thành hình, hình giai hữu thức”. Vũ trụ từ đâu mà có? Do tự tánh 

biến hiện ra. Tự tánh của ai? Tự tánh của chính mình! Không liên quan gì đến người khác. 

Mỗi người biến hiện cảnh giới của riêng mình, hỗ tương trùng điệp. Trong sự trùng điệp đó 

có cộng nghiệp và bất cộng nghiệp. 

Cộng nghiệp, nghĩa là chúng ta có thể thấy được. Bất cộng nghiệp là chỉ có mình biết 

được, chứ người khác không biết được. Người có định sẽ biết được. Vì sao? Bởi định công 

đột phá không gian duy thứ. Cho nên không gian duy thứ nếu đứng về mặt lý luận mà nói, 

như các nhà khoa học nói, là vô hạn lượng. Đây là lời chân thật. Không gian duy thứ từ đâu 

mà có? Từ vọng niệm mà có, nghĩa là từ phân biệt chấp trước mà có. Có phân biệt chấp trước 

là có không gian duy thứ. Không còn phân biệt chấp trước thì sẽ phá được không gian duy 

thứ. Sự việc là như vậy. 

Cho nên tu tập chú trọng công phu. Thế nào là công phu? Chẳng phải ta đọc bao nhiêu 

bộ kinh, ta đọc bao nhiêu danh hiệu Phật, không phải như thế, đây không phải là công phu. 

Công phu là gì? Đây là phương pháp. Dùng những phương pháp này thành tựu công phu của 

quí vị. Công phu nghĩa là buông bỏ chấp trước, buông bỏ phân biệt, buông bỏ khởi tâm động 

niệm, gọi đó  là công phu. Khó quá! 

Ngày nay chúng ta sử dụng phương pháp trì danh niệm Phật, đây cũng là pháp môn. 

Dùng pháp môn này thành tựu công phu của chính mình. Đầu tiên chúng ta niệm để buông 

chấp trước. Phương pháp nay hay quá, chỉ chấp trước A Di Đà Phật. Quí vị xem, trong kinh 

nói, “chấp trì danh hiệu”. Chấp chính là chấp trước, trì là bảo trì, không cho nó mất. Chấp trì 

danh hiệu này, còn những thứ khác buông bỏ hết đừng chấp trước. Dùng một chấp trước để 

buông bỏ tất cả chấp trước. Bởi vì bảo quí vị buông bỏ hết tất cả chấp trước, không dễ dàng 

gì, khó có thể làm được, luôn luôn phải chấp trước. Đây là pháp phương tiện. Trong vô lượng 

pháp môn đây là pháp môn số một. Dùng câu Phật hiệu này, bởi câu Phật hiệu này thật sự rất 

hay, trong tất cả thời, tất cả xứ đều có thể niệm được, không bị trói buộc vào bất cứ hình thức 

nào.  Niệm  tiếng  lớn,  niệm  tiếng  nhỏ,  niệm  thành  tiếng  hay  mặc  niệm  đều  được  hết,  niệm 

trong tâm cũng được. Quí vị xem, rất dễ! 

Mục  đích  ở  đâu?  Dùng  một  niệm  để  gạt  bỏ  tất  cả  vọng  niệm.  Nếu  ta  niệm  câu  Phật 

hiệu này, vẫn còn xen lẫn tạp niệm khác, thì công phu niệm Phật của quí vị bị phá hoại hết 

rồi. Như vậy là công phu không đắc lực. 

Hôm qua có người hỏi tôi: Niệm Phật mà tạp niệm nhiều quá, dùng phương pháp nào 

để gạt bỏ tạp niệm? Công phu không đắc lực! Nếu công phu đắc lực thì sẽ ít tạp niệm. 

Điều này liên quan đến tín nguyện. Nếu thật sự phát nguyện: đời nay buông bỏ hết tất 

cả, chỉ hướng đến một mục tiêu, cầu sanh tịnh độ, thấy được đức Phật A Di Đà. Nếu quí vị 

374  Tập 80 



chỉ đơn thuần có một mục tiêu như vậy, một phương hướng như vậy, thì những thứ khác tự 

nhiên sẽ buông bỏ hết. 

Nếu nghĩ rằng, tôi muốn ở thế gian này làm cái này làm cái khác, thì vọng niệm của 

quí vị rất nhiều. Đến khi nào mới có thể đạt được tâm thanh tịnh? Sự thật này chúng ta chẳng 

thể không biết. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ đức Phật dạy chúng ta: “phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên 

niệm”. Ngài đem phương pháp cầu sanh về thế giới cực lạc, thân cận đức Phật A Di Đà xếp 

vào vị trí số một, chứ không nói về những điều khác. Vì sao? Bởi chỉ có sự thành tựu này 

mới  gọi  là  thành  tựu  viên  mãn.Vãng  sanh, phàm  thánh  đồng  cư  độ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh, 

cũng là chân thật thành tựu viên mãn. Vì sao? Bởi đến thế giới cực lạc là địa vị Bồ tát A Duy 

Việt Trí. 

Chúng sanh khổ, chúng sanh có nạn. Ai đến cứu họ? Đây là việc làm của chư Phật Bồ 

tát. Chúng ta là Phật, Bồ tát chăng? Không phải. Vì sao? Bởi chư Phật Bồ tát không có vọng 

tưởng. 

Ở thế gian này chẳng phải không có Phật Bồ tát. Có! Chư Phật Bồ tát thừa nguyện thị 

hiện  rất  nhiều.    Thật  sự  có  các  ngài.  Thị  hiện  ở  thế  gian  này.  Quí  vị  hỏi  các  ngài  có  vọng 

tưởng chăng? Không có! Các ngài có phân biệt chấp trước không? Không có! Các ngài thật 

sự  không  có.  Phân  biệt  chấp  trước  của  các  ngài  là  hòa  quang  đồng  trần.  Các  ngươi  chấp 

trước, ta thuận theo sự chấp trước của các ngươi. Các ngươi phân biệt, ta thuận theo sự phân 

biệt của các ngươi. Như vậy sẽ dễ nói chuyện với quí vị, dễ qua lại với quí vị! Tâm các ngài 

thanh tịnh, không nhiễm một bụi trần. Đó thật sự là Bồ tát. 

Quí  vị  cần  nên  biết.  Vào  thời  đại  chúng  ta,  bất  luận  trong  nước  hay  nước  ngoài,  rất 

nhiều chuyện bịa đặt . 

Năm xưa, khi tôi sống ở Mỹ. Có người nói với tôi rằng: người kia là Bồ tát Văn Thù 

thị hiện, người này là Phật gì đó thị hiện. Một số học trò đến hỏi tôi. Tôi nói với họ, chư Phật 

Bồ Tát ứng hóa tại thế gian này, là thật có chứ không phải giả. Nhưng có một quy định, nếu 

thân thế các ngại bị tiết lộ, thì các ngài lập tức nhập niết bàn. Đó là thật, chứ không phải giả. 

Nếu thân thế các ngài bị tiết lộ, mà vẫn ở thế gian này chứ không nhập niết bàn, thì đây là 

giả, tuyệt đối không phải thật. Từ đây, từ chỗ thị hiện này, lưu lại cho hàng đệ tử chúng ta, 

làm tài liệu tham khảo chính xác. 

Bố  Đại  hòa  thượng,  thật  sự  có  nhân  vật  này.  Truyện  ký  của  ngài  trong  Cao  Tăng 

Truyện, Ngài chính là Bồ Tát Di Lặc chúng ta thờ ngày nay. Ngài xuất hiện vào triều đại nhà 

Tống, cùng thời đại với Nhạc Phi, vào thời Tống Cao Tông. Trong truyện ký có ghi chép một 

số  việc  của  ngài.  Không  ai  biết  họ  tên  ngài,  cũng  không  ai  biết  tuổi  tác  của  ngài.  Chỉ  biết 

Tập 80  375 



rằng, khi đó ở Phụng Hóa có một người xuất gia như thế. Hàng ngày khoác túi vải lớn trên 

vai đi hóa duyên. Người ta cúng dường cho bất cứ vật gì ngài cũng bỏ vào túi, không nhòm 

ngó tới. Cho nên người ta mới gọi ngài là Bố đại hòa thượng. Lỗ tai to và dài. Gặp người là 

cười múm mím. Khi sắp lâm chung, ngài tuyên bố với mọi người, ngài là Bồ tát Di Lặc thị 

hiện. Nói xong ngồi xếp bằng mà vãng sanh. Đây là thật chứ không phải giả. 

Hoặc  là  người  khác  tuyên  bố  thân  thế  của  các  ngài,  người  khác  vừa  tuyên  bố  là  các 

ngài nhập niết bàn ngay. Đó cũng là thật. 

Hòa  thượng  Phong  Can  chùa  Quốc  Thanh,  là  đức  Phật  A  Di  Đà  thị  hiện.  Hàn  Sơn, 

Thập  Đắc  là  Văn  Thù  Phổ  Hiền.  Thị  trưởng  khi  đó,  mẫu  thân  bị  bệnh.  Hòa  thượng  Phong 

Can chữa khỏi bệnh cho mẹ ông ấy. Ông biết ơn vô cùng, thỉnh giáo với vị hòa thượng này. 

Đúng lúc ông được phân đến địa phương làm thái thủ, nghĩa là làm thị trưởng ở đây. Ông 

thỉnh giáo  với hòa thượng:  Núi  Thiên  Thai  là  khu  vực  con trông  coi, trong  đấy  có  bậc  cao 

tăng chân chánh chăng? Có! Hòa thượng nói có. Là ai vậy? Là Hàn Sơn, Thập Đắc. Ông đến 

ngôi chùa đó thân cận hai vị này. Hàn Sơn, Thập Đắc là Văn Thù, Phổ Hiền. Đây là do hòa 

thượng Phong Can nói ra. 

Ông  thị  trưởng  đi  đến  đó, người ta  đến  lễ  bái tham  học,   muốn  gặp  được  thánh hiền 

tăng. Nói đến Hàn Sơn, Thập Đắc mọi người đều cười. Họ nói: Sao ông lại tìm hai người đó, 

hai người đó khùng khùng điên điên, thần kinh mà! Sao lại tìm họ? Trong đây có rất nhiều 

cao  tăng.  Hai  người  đó  chỉ  là  người  làm  việc  trong  bếp  thôi.  Một  người  gánh  nước,  một 

người đốt lửa. Sao ông lại tìm hai người này? Ông thị trưởng không nói gì, ông biết hai vị 

này  là  Bồ  tát  thị  hiện,  nhất  định  phải  đến  đảnh  lễ.  Hai  vị  khùng  khùng  điên  điên  này  cười 

ông. Chạy ra ngoài, ông chạy theo sau, đuổi theo. Chạy đến bên ngọn núi, ngọn núi tách ra, 

hai vị đó đi vào trong, nói một câu: “ Di Đà bẻm mép”. Nói xong ngọn núi khép lại, không 

thấy nữa. Đó là thật. 

Ông  ta nghe nói câu “Di Đà bẻm mém”. Hòa thượng Phong Can nói với ông, như vậy 

Phong Can chính là Di Đà. Thân thế của hòa thượng Phong Can bị bại lộ. Ông trở về tìm hòa 

thượng Phong Can, hòa thượng Phong Can đã viên tịch rồi, không còn nữa. 

Trong  lịch sử  TQ, hiện  tượng này  rất  nhiều. Nói  xong là  niết bàn. Nói  xong  mà  vẫn 

còn là lường gạt người đấy! Làm gì có lý như vậy! Người xưa làm cho chúng ta thấy. Nhiều 

thời đại thật sự có, chẳng những có người xuất gia, mà có cả người tại gia nữa. 

Chúng ta học đến Phó Đại Sỹ, vị cư sỹ triều đại nhà Đường, ông cũng là hóa thân của 

Bồ Tát Di Lặc. Những thường thức này, khi chúng tôi mới học Phật, thầy giáo phó chúc cho 

chúng tôi, sau này gặp phải, đừng bị mắc lừa. Những việc này chẳng thể không biết. 

376  Tập 80 



Nhất là  vào  thời  cận  đại này, khi xã  hội bỏ qua  nền  giáo  dục  luân  lý, đạo đức, nhân 

quả. Xã hội thiếu đi chánh khí, khí hạo nhiên. Người nước ngoài gọi là từ trường. Bởi chúng 

ta làm mất đi nền giáo dục của cổ thánh tiên hiền. Ở nước ngoài cũng làm mất nền giáo dục 

của  tôn  giáo. Tất  cả đều  làm  mê  tín, nếp sống  của xã hội  xấu đi. Người  nước  ngoài  nói từ 

trường xấu  đi.  Yêu ma  quỷ  quái  xuất  hiện.  Nếu xã hội  có  chánh khí.  Có  yêu  ma  quỉ quái 

chăng? Có, nhưng nó không dám xuất hiện. Nó phải ẩn nấp, không dám hiện thân. Ngày nay 

nó đã hiện ra. Cho nên nhiều chuyện bịa đặt, nhất định chúng ta phải biết. 

Khi đức Phật Thích Ca sắp niết bàn. Tôn giả A Nan thỉnh giáo với Phật: Khi Phật còn 

tại thế, Phật là thầy của chúng con, ngài nhập niết bàn rồi, chúng con tôn ai làm thầy? Chúng 

con phải học tập với ai đây? Đức Phật trả lời, ngài không giới thiệu ai hết. Đức Phật nói với 

A Nan, nghĩa là ngài nói với chúng ta, “lấy giới làm thầy”, “ lấy khổ làm thầy”. 

Nếu muốn thật sự thành tựu đạo nghiệp, nhất định phải đem những chuyện ở thế gian, 

như danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tài sắc danh thực thùy, buông bỏ hết. Vì sao? Nếu 

không buông  được  những  thứ  này,  thì  làm  sao  có  thể đạt được  thanh tịnh  bình đẳng  giác. 

Thanh tịnh bình đẳng giác là tánh đức. Người xưa nói, tự tánh bổn thiện, bổn tánh bổn thiện. 

Tam  tự  kinh  nói, nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện. Tự  tánh  của  quí  vị  là  chân  thành, thanh  tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi. Hiện nay mê thất tự tánh, cho nên mới có tự tư tự lợi, danh văn 

lợi dưỡng, tham sân si mạn. Trong tự tánh không có những thứ này. Đó là gì? Là tập tánh, 

trong tập tánh có, không có trong tự tánh. Tam tự kinh nói tiếp: “tánh tương cận tập tương 

viễn”. 

Đứng về mặt tự tánh  mà nói thì mọi người đều là Phật. Đức Phật dạy: tất cả chúng 

sanh vốn là Phật. Cổ thánh tiên hiền nói: tất cả chúng sanh đều là thánh hiền - “ai ai cũng có 

thể  làm  Nghiêu  Thuấn”,  Nghiêu  Thuấn  là  thánh  nhân.  Tự  tánh  của  quí  vị  là  như  vậy,  tánh 

giống nhau. Ngày nay chúng ta gọi là bình đẳng, nhưng tập thì tương viễn. 

Tập là tập tánh, là thói quen, “gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”. Khái niệm giáo dục 

từ đây mà có. Vì sao phải dạy? “Nếu không dạy, tánh bèn dời”. Nếu không dạy dỗ cẩn thận, 

tập tánh với bổn tánh càng ngày càng xa, xa đến mức không còn thấy thiện, mà chỉ thấy ác 

thôi. Phiền phức lớn đấy. 

Từ đó quí vị sẽ biết được, mục đích giáo dục từ xưa đến nay là gì? Là hy vọng tập tánh 

của  quí  vị  sẽ  tương  ưng  với  bổn  tánh.  Như  thế  là  đúng.  Mục  đích  cuối  cùng  là  trở  về  bổn 

tánh, giống như Phật pháp vậy. Phật pháp dạy học là dạy chúng ta trở về tự tánh. Tự tánh là 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Trở về chỗ này, thì sự giáo dục này viên 

mãn, thành công rồi! 

Chỉ cần trở về tự tánh, thì đối với vũ trụ, nhân sinh, muôn sự muôn vật, chẳng có điều 

gì quí vị không thông đạt, không hiểu rõ. Vì sao? Bởi tự tánh có trí huệ viên mãn, tự tánh có 

Tập 80  377 



đức năng viên mãn, ngày nay chúng ta gọi là tài nghệ, tự tánh có phươc báo viên mãn. Tướng 

hảo chính là phước báo. Không cần cầu, có đủ hết. 

Ba loại phước báo này giống ai? Như đức Phật A Di Đà trong kinh đức Phật nói. Thế 

giới cực lạc của đức Phật A Di Đà, quí vị xem, phước báo của ngài lớn biết bao. Phước báo 

của quí vị giống như ngài vậy, so với ngài ta không thiếu một điều gì. Đức Phật A  Di Đà, 

thân có vô lượng tướng, tướng vô lượng vẻ đẹp. Chẳng phải chỉ có 32 tướng 80 vẻ đẹp đâu. 

Đó là cõi nhân gian này. Bản thân mình là thân kim cang bất hoại, thật sự là vô lượng thọ. 

Ngày nay chúng ta ra nông nỗi này, đó là gì? Là tập tánh. Tập tánh biến hiện ra, vọng 

tưởng trong tập tánh. Những đạo lý và chân tướng sự thật này, đều  phải hiểu rõ ràng minh 

bạch. Mê thất tự tánh thì con người sẽ rất khổ. Trí huệ trong tự tánh không thể hiện tiền. Phải 

làm sao đây? Học tập, cầu học khắp nơi. Những điều ta học được ngày nay là tri thức chứ 

không  phải  trí  huệ.  Đó  là  sự  khác  biệt  lớn  nhất  giữa  người  phương  tây  và  người  phương 

đông. 

Phương đông từ xưa đến nay, như TQ, Ấn độ, mục đích dạy học là trí huệ. Phật giáo 

nói khai ngộ, Nho giáo và Đạo giáo cũng nói đến khai ngộ. Chú trọng ngộ tánh, chú trọng 

đức hạnh, chú trọng sự điềm tĩnh. Điềm tĩnh gần với định công. Trí huệ giải quyết được mọi 

vấn đề nhưng không để lại di chứng về sau. Tri thức có thể giải quyết được vấn đề cục bộ, 

nhưng có nhiều hậu di chứng, đó chẳng phải là phương pháp. 

Cho nên đầu tiên chúng ta phải hiểu, Phật pháp thật sự vô cùng viên mãn, bất luận là lý 

luận, phương pháp, hiệu quả hay kinh nghiệm, đều đáng để cho chúng ta học tập. 

Sự  thành tựu  của  Phật  pháp  không  phải  thành tựu  người  khác  mà  là  thành tựu  chính 

mình. Sự y cứ của Phật pháp đều là tánh đức của chính mình. Chúng ta học với ai? Chẳng 

phải học với đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chẳng phải học với đức Phật A Di Đà, mà là học với 

tự tánh của chính mình. Phật A Di Đà là tự tánh biến hiện ra. 

Quí vị xem thiền sư Trung Phong khai thị trong tam thời hệ niệm, ngài nói rất rõ ràng: 

“Tâm con tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm con”. Phật A Di Đà từ đâu mà có? 

Tâm ta biến hiện ra. Do tâm gì biến hiện ra? Thanh tịnh bình đẳng giác biến hiện ra. Phật A 

Di Đà chính là thanh tịnh bình đẳng giác của tự tánh. Nơi đây là tịnh độ, tịnh độ là nơi đây. 

Ngài nói vô cùng rõ ràng minh bạch. Tự tha bất nhị, tánh tướng nhất như. Đây là sự thành tựu 

của Phật pháp. 

Ý  niệm  khác biệt  của  hàng  phàm  phu  chúng ta, khác  biệt  chính là phân  biệt, rất khó 

đoạn. Trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày cần phải học. Học điều gì? Học không khác biệt, 

cũng có nghĩa là học không phân biệt, cố gắng làm phai nhạt phân biệt, phai nhạt chấp trước, 

như thế là tiến bộ. Thật sự không phân biệt nữa, chúc mừng quí vị, quí vị đã chứng được quả 

378  Tập 80 



vị A La Hán, đã siêu việt được lục đạo rồi. Luân hồi lục đạo từ chấp trước mà có, không còn 

chấp trước thì lục đạo sẽ không có. Không còn phân biệt thì mười pháp giới không còn. 

Đến khi nào mới biết mình thật sự đoạn được phân biệt chấp trước? Không còn mười 

pháp giới là quí vị thật sự đoạn được phân biệt chấp trước.  Nếu lục đạo và mười pháp giới 

vẫn còn, quí vị sẽ biết được mình vẫn còn chấp trước, vẫn còn phân biệt, vẫn chưa đoạn! Đức 

Phật nói lời chân thật, không giả dối. 

Nhưng về lý nhất định chúng ta phải biết. Tâm là thể, năng sanh năng hiện, bao gồm cả 

năng biến của A lại da. 

Phật và chúng sanh, Phật là giác ngộ, chúng sanh thì mê hoặc. Đều là sở sanh sở hiện 

sở  biến.  Giác  và  mê  là  hai,  nhưng  đều  từ  tâm  sanh,  tam  vô  sai  biệt.  Đây  gọi  là  chân  bình 

đẳng. 

 Nhập Phật Cảnh Giới Kinh viết: Bồ đề giả, danh vi bình đẳng. Bình đẳng giả, danh vi 

 chân như, nãi chí bình đẳng giả tức thị nhập bất nhị pháp môn. Cố tri hữu sai biệt tức thị 

 nhị, tức bất như. Cố vân bình đẳng tức nhập bất nhị, tức thị chân như. Khả kiến bình đẳng 

 chí nghĩa thẩm thâm. 

Đoạn kinh này hay quá, giống như kinh Hoa Nghiêm nói: “một là tất cả, tất cả là một”. 

Nếu ta ngộ nhập Phật pháp, trong đó là thông. Người xưa nói rất hay: “ thông được một bộ 

kinh sẽ làu thông tất cả kinh”. Thông được một pháp môn, sẽ thông tất cả các pháp môn. Còn 

một pháp không thông, nghĩa là pháp môn đó quí vị chưa thấu triệt. Thật sự thấu triệt rồi thì 

đâu có lý chẳngthông! 

Bồ đề là tiếng Ấn độ, dịch thành tiếng Hán có nghĩa là giác ngộ. Người thật sự giác 

ngộ, tâm  là bình đẳng. Trong tâm còn vọng niệm nghĩa là chưa giác ngộ. Vẫn còn bất bình là 

chưa giác ngộ. Vẫn còn chấp trước cũng chưa giác ngộ. Bình đẳng là giác ngộ. Bình đẳng 

chính là chân như trong kinh nói. Chân như chính là bổn tánh. 

“Nãi chí bình đẳng giả tức thị nhập bất nhị pháp môn”. Câu này nói hay quá. Nhị là có 

sai biệt, chúng ta khởi tâm động niệm là nhị, lạc vào hai rồi. Khi nào nhập được pháp môn 

bất nhị? Lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, thấy rõ ràng, 

nghe minh bạch, mà không khởi tâm động niệm, đây gọi là nhập pháp môn bất nhị. Cảnh giới 

này, trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật nói rất hay. Kinh Lăng Nghiêm nói xả thức dụng căn. 

Phương pháp tu tập này, phải là bậc thượng căn lợi trí, chúng ta không làm được đâu. 

Chúng  ta  thấy  sắc  nghe  âm  thanh  là  dùng  nhãn  thức,  nhĩ  thức.  Thức  là  phân  biệt. 

Không dùng phân biệt là tánh thấy tánh nghe, đó là dùng bồ đề. Tánh thấy thấy là sắc tánh, 

tánh nghe nghe là thanh tánh. Là tánh chứ không gọi là trần. 

Tập 80  379 




Phàm phu nhãn thức thấy là sắc trần, nhĩ thức nghe là thanh trần. Trần có nghĩa là gì? 

Là nhiễm ô. 

Tánh là chân thành, là chân như, không nhiễm ô. Đó gọi là gì? Là minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật. Kiến tánh có nghĩa là như vậy. Mắt thấy sắc tánh, tai nghe thấy thanh 

tánh. 

Tánh có nghĩa là gì? Kinh Bát Nhã nói: “tất cả pháp”, tất cả pháp ở đây chính là cảnh 

giới lục trần, lục căn lục trần, năng kiến sở kiến. “Tất cả pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất 

khả đắc”. Đức Phật giảng kinh Bát Nhã 22 năm, ngài giảng về điều gì? Trí huệ chân thật, vô 

thượng bồ đề. Ngài nói về chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 

Những bộ kinh hay như thế, ngày nay dần dần các nhà khoa học đã chứng minh. Đó là 

việc tốt. Giới khoa học dùng phương pháp thực nghiệm, từ việc thực nghiệm này họ có được 

kết luận, đức Phật nói không sai. Nhất là nói về duyên khởi của vũ trụ, vạn vật, sinh mạng, 

nhân sinh, những thứ này từ đâu mà có. Sự việc này cho đến ngày nay, quí vị xem trên thế 

giới, biết bao nhiêu nhà khoa học, triết học, bao gồm cả các nhà tôn giáo. Mấy ngàn năm rồi 

nghiên cứu về vấn đề này. Nếu tính cả đạo Bà la môn vào đó, thì phải là hơn 10 ngàn năm 

rồi, nhân loại nghiên cứu về vấn đề này. 

Đạo  bà  la  môn  rất  giỏi,  họ  dùng  phương  pháp  tuyệt,  họ  dùng  thiền  định  đấy.  Nhập 

thiền định thẩm thâm, trong cảnh giới thiền định, đột phá không gian duy thứ. Lục đạo do họ 

phát hiện ra. Điều này cần nên biết. 

Trong công phu thiền định, họ có thể thấy được 28 tầng trời, bên dưới thấy được ngạ 

quỷ, địa ngục. Là cảnh giới hiện lượng. Hiện lượng nghĩa là tận mắt thấy được, chứ chẳng 

phải người khác nói cho họ biết, cũng chẳng phải lý luận suy đoán. Họ thật sự nhìn thấy. 

Quí vị nhập được cảnh định này, quí vị sẽ thấy được, họ nhập được cảnh định này, họ 

cũng thấy được. Cho nên người thấy được rất nhiều. Hầu như tất cả tôn giáo ở Ấn độ, đều tu 

tứ thiền bát định. Học phái Ấn độ, học phái triết học cũng tu thiền định. Cho nên ở Ấn độ, lục 

đạo được phổ biến khẳng định. Vì sao? Bởi rất nhiều người thấy được rồi. 

Năm xưa đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 19 tuổi ngài rời vương cung đi tham học. Nền 

tảng  công  phu  là  tứ  thiền  bát  định,  dĩ  nhiên  ngài  học  rất  giỏi.  Ngài  cũng  rất  rõ  ràng  minh 

bạch. Khi giảng kinh ngài thường đưa ra những điển hình này. Ngài cũng dạy chúng ta hạ thủ 

công phu từ đây, vì sao? Đây gọi là thế gian thiền định. Xuất thế gian thiền định càng cao 

hơn. Đây là nền tảng.  Nếu không có thế gian thiền định, thì làm sao có thể tu xuất thế gian 

thiền định? 

Xuất thế gian thiền định thấp nhất là A la hán. Trong hội Lăng Nghiêm, định của bậc 

A la hán tu, gọi là cửu thứ đệ định. Tứ thiền cộng Tứ Không Định, định này có 8 đẳng cấp. 

380  Tập 80 



Định thứ 9 siêu việt rồi. Bậc A la hán chứng được. Siêu việt luân hồi lục đạo. Lên trên nữa, 

định của hàng Bồ tát càng sâu hơn. Bồ tát tiến lên nữa, có khoảng hơn 40 đẳng cấp. Chúng ta 

tính từ bậc A la hán, định thứ chín, đẳng cấp thứ chín. Bích Chi Phật là 10. Trong mười pháp 

giới, Bồ tát là thứ 11, Phật là thứ 12. Lên trên nữa vẫn còn 41 đẳng cấp, 41 vị pháp thân đại 

sỹ ở hội Hoa Nghiêm. Cấp bậc từ từ hướng thượng nâng lên. Đây gọi là chân tu hành, chân 

công phu. 

Bất luận tu tập pháp môn nào, quí vị chẳng thể nói không cần trải qua những gian đoạn 

này, không thể được. Bất luận tu pháp môn nào, đều phải theo thứ lớp này tiến lên. Đấy là 

Phật pháp, Phật pháp cao thâm mà. 

Xã hội của chúng ta ngày nay, ngay cả giới triết học và khoa học, có trí huệ của bậc A 

la hán, nhưng không có đức hạnh của A la hán. Đức hạnh chính là định, họ không có định 

của bậc A la hán. Họ nghiên cứu, dùng máy móc tinh vi quan sát được.  A la hán thấy được, 

thiên  nhãn,  huệ  nhãn  của  bậc  A  la  hán  thấy  được,  không  cần  dùng  máy  móc,  họ  còn  thấy 

được rõ hơn quí vị nữa. Lên cao nữa như các vị Bồ tát thì chẳng cần phải nói. 

Đến chỗ nhập pháp môn bất nhị, hàng Bồ tát Sơ trụ trong hội Hoa Nghiêm mới nhập 

được. Cũng chính là điều trong đạo Phật thường nói: đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật, là nhập pháp môn bất nhị. 

Trong mười pháp giới có nhị, bởi họ vẫn còn vi tế phân biệt. Đến cõi thật báo, siêu việt 

mười pháp giới, thật sự không còn ý niệm đối lập nữa. Điều này ngày nay chúng ta đang học, 

họ cách nào? Học không đối lập với người, họ đối lập với ta, ta không đối lập với họ. Không 

đối lập với sự việc, cũng không đối lập với tất cả vật. Từ trong nội tâm hóa giải đối lập. 

Làm cách nào để đạt đến chỗ công phu như thế? Khi đạo Phật chưa truyền sang TQ, 

người xưa đã đưa ra vấn đề, không khác gì lời Phật dạy. 

Lão tử nói: “thiên địa với ta đồng căn, vạn vật với ta nhất thể”. Ta và thiên địa vạn vật 

đồng căn một thể, thì làm gì có hai nữa? Đây chẳng phải là điều đức Phật nói sao? Đó chính 

là nhập pháp môn bất nhị mà đạo Phật nói. Cho nên người xưa, tôi cho rằng họ đều là chư 

Phật bồ tát tái lai, đến TQ hóa độ chúng sanh. 

Người xưa không tin có thần, quí vị đọc lịch sử xưa xem, người xưa không mê tín, ở 

đó không có tôn giáo. Nước ngoài có tôn giáo, ở đó không có tôn giáo. Ở đó có thánh nhân, 

có hiền nhân. Những điều các vị thánh hiền này dạy chúng ta, có nhiều chỗ tương ưng với 

Phật pháp. Cho nên Phật pháp truyền vào TQ, được người TQ vô cũng hoan nghênh. Đạo lý 

là ở chỗ này. 

Tập 80  381 



Tôn  giáo  truyền  vào  TQ,  người  TQ  tỏ  ra  lạnh  nhạt  với  nó,  không  hoan  nghênh  cho 

lắm. Nhưng người xưa rộng lượng, từ bi, bao dung không bài xích, đối xử rất tốt. Chúng ta có 

thể hòa bình chung sống. Thật sự đã bao dung tôn giáo. 

Ở đây cho thấy ý nghĩa bình đẳng vô cùng thâm sâu. Trong Phật pháp trước nói về 

thanh tịnh, sau nói về giác, đều có nghĩa lý vô cùng thâm sâu. 

 Kim đề trung viết bình đẳng giác, khả hữu tứ giải.  



Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ hợp bình đẳng giác lại. Tôi giảng kinh đem bình đẳng giác 

phân ra. Ở đây ông hợp bình đẳng giác lại, cũng được. Vì sao? Bởi bình đẳng là định, nhân 

định khai ngộ, giác là khai ngộ. Thanh tịnh là giới. Bình đẳng là định. Giác là trí huệ. Khai 

ngộ rồi. 

Nếu đứng về mặt thể dụng mà nói, bình đẳng là thể của khai ngộ, từ đây mà khai ngộ. 

Khai ngộ là dụng của bình đẳng. Bình đẳng là thể, giác là dụng. Chúng ta đang nói về thể- 

tướng -dụng. Thanh tịnh là tướng. Bình đẳng là thể. Giác là dụng. Đây là đứng về mặt thể-

tướng-dụng mà nói. 

Bình đẳng giác có bốn nghĩa. 

 Nhất viết bình đẳng phổ giác nhất thiết chúng sanh.  Câu này có nghĩa là  phổ linh nhất 

 thiết chúng sanh bình đẳng thành Phật chi pháp. 

Ý nghĩa này hay quá. Đức Phật nhìn chúng sanh đều là Phật. Bồ tát thấy chúng sanh 

đều là Bồ tát. Pháp bình đẳng đấy. Đây là thật sự đã giác ngộ. Phàm phu thì thấy Phật Bồ tát 

cũng là phàm phu. Từ đó cho thấy, trong kinh nói tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, không sai tí 

nào. 

Pháp chẳng phải là chân, nó hoàn toàn do cách nhìn của quí vị. Nếu quí vị thấy tất cả 

chúng sanh đều là Phật, thì tâm của quí vị sáng tỏ, tự tại và thanh tịnh biết bao. Nói cách 

khác, thanh tịnh bình đẳng giác trong tự tánh của quí vị đã xuất hiện rồi. 

Tất cả chúng sanh thật sự là Phật chăng? Đúng là Phật! Chúng ta thấy họ không phải là 

Phật, là do chúng ta nhìn nhầm, Phật không nhìn nhầm đâu. Đây là sự thật. 

Vì sao đức Phật không nhìn nhầm? Bởi ngài nhìn về tánh, tánh là bình đẳng. Vì sao 

chúng ta nhìn sai? Bởi chúng ta nhìn về tướng. Tướng không giống nhau. 

Người xưa đưa ra ví dụ: lấy vàng làm đồ trang sức, đồ trang sức đều là vàng. Chúng ta 

thấy  như nhẫn, lắc tay, dây chuyền, không giống nhau! Nhẫn chẳng phải là lắc tay, lắc tay 

chẳng  phải  là  dây  chuyền.  Chúng  ta  nhìn  từ  hình  tướng.  Đức  Phật  thấy  thế  nào?  Đức  Phật 

thấy đều là vàng ròng. Nhẫn là vàng ròng, lắc tay là vàng ròng, dây chuyền cũng vậy, tất cả 

đều là vàng ròng. Bình đẳng mà! 

382  Tập 80 



Chấp tướng thì không thấy tánh, thấy tánh thì không chấp tướng. Nếu chúng ta không 

chấp tướng, không riêng gì con người, mà muôn sự muôn vật đều là bổn tánh hiện ra. Bình 

đẳng giác hiện tiền. Chấp tướng thì không được, sẽ khác nhau rất nhiều. Trong tâm quí vị 

vọng niệm sẽ nhiều. Nếu thanh tịnh bình đẳng giác, trong tâm sẽ không có vọng niệm. Không 

có vọng niệm được lợi ích lớn, là chân tự tại. 

Đức Phật dạy chúng ta, phàm phu lục đạo chấp tướng. Pháp giới tứ thánh tuy không 

chấp  tướng,  nhưng  họ  có  phân  biệt,  cho  nên  cũng  chưa  thấy  tánh.  Họ  không  chấp  tướng 

nhưng có phân biệt. Nhất định phải buông bỏ hết phân biệt chấp trước, sau đó mới có thể đạt 

được không khởi tâm không động niệm. Đó là thấy tánh. 

Đức Phật lấy  bình đẳng phổ giác.  Phổ biến giác ngộ tất cả chúng sanh. Chúng ta đem 

câu này, dùng ngôn ngữ hiện nay để giải thích. Đức Phật dùng phương pháp bình đẳng phổ 

biến, giúp cho tất cả chúng sanh giác ngộ. Như thế mọi người sẽ dễ hiểu. Đây gọi là chân từ 

bi. 

“Phổ linh nhất thiết chúng sanh bình đẳng thành Phật chi pháp”. Đây là phương pháp 

gì? Chính là phương pháp mà kinh Vô Lượng Thọ nói. Phương pháp này nói đơn giản chỉ có 

8 chữ: “phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm”. Bất luận nam nữ già trẻ, phú quí bần tiện, 

thượng trí hạ ngu, dùng phương pháp này đều sẽ thành Phật. Đây là bình đẳng, chân bình 

đẳng. Về đến thế giới tây phương cực  lạc, đức Phật A Di Đà bổn nguyện oai thần gia trì, ai 

ai  cũng    là  Bồ  tát  A  Duy  Việt  Trí,  đây  gọi  là  bình  đẳng  thành  Phật.  Không  giống  những 

phương pháp khác. 

Tông chỉ tu tập này được viết trên đề kinh. Dưới đây nói:  Kim kinh trung phát bồ đề 

 tâm nhất hướng chuyên niệm chi pháp, phổ bị tam căn. ( Thượng trung hạ tam căn)  Bổn kinh 

 vị đương lai nhất thiết hàm linh giai y thử pháp nhi đắc độ thoát, chánh hiển bình đẳng phổ 

 giác chi nghĩa. Đây là ý nghĩa thứ nhất.   

Pháp  môn  này  thù  thắng  không  gì  sánh  bằng!  Chúng  ta  phải  tin  tưởng  đức  Phật. 

Không được có cảm giác tự ti, tôi tạo nhiều nghiệp, tội lỗi sâu dày, e rằng không thể vãng 

sanh. Như vậy quí vị đã cô phụ đức Phật A Di Đà rồi. Hiện nay đức Phật A Di Đà giúp cho 

quí vị một đời thành Phật, vì sao quí vị không dám làm? Như thế là sai. Quan trọng nhất là 

phải nhận lấy. 

Khoa  học lượng  tử  ngày  nay  cũng  cho  chúng  ta biết, bất  luận quá  khứ  quí  vị tạo tội 

nghiệp nặng cách mấy, khi ta chuyển đổi ý niệm, thì tất cả sẽ được hóa giải. Vì sao?  Bởi tội 

và phước đều không có thật. Tất cả mọi  hiện tượng đều chẳng phải là chân. Tất cả mọi hành 

vi cũng chẳng phải chân. Nếu nó thật có thì phiền phức rồi. Những việc này từ đâu mà có? 

Đều từ ý niệm mà có. Một niệm bất giác là ác, một niệm giác là thiện. 

Tập 80  383 



Khi nói đến chỗ cao hơn nữa, nói cho quí vị biết, không có tướng tương tục thật sự. 

Giống như chúng ta xem phim vậy, phim nhựa ngày xưa, từng tấm phim nhựa. Ở chỗ này tôi 

có đạo cụ đây. Quí vị xem từng tấm từng tấm phim. Nó có tương tục chăng? Nó không tương 

tục. Mỗi tấm đều khác nhau, độc lập riêng biệt. Ý niệm của chúng ta cũng như vậy, mỗi ý 

niệm đều độc lập riêng. Niệm trước và niệm sau có tương tợ, nhưng hoàn toàn không tương 

đồng. Nếu hoàn toàn tương đồng, thì Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm nước, ý niệm trước 

của  ta,  ta  dùng  tâm  thương  yêu  kết  thành  tinh.  Ngày  mai  ta  vẫn  dùng  tâm  thương  yêu  của 

mình để làm thí nghiệm, thì kết tinh đó phải tương đồng, vì sao nó lại không giống nhau? 

Một giây trước và giây sau không giống nhau. Cho nên tiếng sỹ Giang Bổn Thắng nói với tôi, 

ông ấy làm mười mấy năm rồi, chưa phát hiện có hai tấm hoàn toàn tương đồng. Ông hỏi tôi 

vì sao như vậy? Tôi đem đạo lý của Phật pháp giảng cho ông ấy nghe. Tuy nói một mình ông 

làm, tình thương yêu của ông, giây phút trước và sau không giống nhau. Tuyệt đối không có 

tương  đồng.  Có  bằng  chứng  trong  Phật  pháp.  Ngày  nay  trong  khoa  học  lượng  tử  cũng  có 

bằng chứng. Khoa học lượng tử cũng nói như vậy, họ cũng dùng phim nhựa làm ví dụ. Thật 

sự là như vậy. 

Cho nên một niệm giác, một niệm là thiện, những bất thiện đằng trước không còn nữa. 

Đây gọi là chân sám hối. Vì sao thường xuyên sám hối mà không hết tội? Quí vị cho rằng tội 

nghiệp của mình trước đây sâu nặng, thường nghĩ như vậy. Ý niệm đó khởi lên, ác niệm lại 

xuất hiện, không có cách nào làm sạch được. Quí vị hiểu rõ đạo lý này rồi, ý niệm của chúng 

ta  niệm  niệm  không  tương  đồng.  Ý  niệm  này  của  ta  thiện,  không  nghĩ  đến  những  ý  niệm 

trước thì tự nhiên nó sẽ không còn. Vì sao cứ nghĩ đến nó vậy? Sai lầm rồi! 

Người học Phật nghĩ đến điều gì là tốt nhất? Nghĩ đến đức Phật A Di Đà là tốt nhất. Vì 

sao?  Phật  A  Di  Đà  là  tượng  trưng  cho tự  tánh  viên  mãn, tượng  trưng  toàn  thể  của  tự  tánh. 

Một câu A Di Đà Phật là bao gồm tất cả. Không nên tản mát tu tất cả những tán thiện đó. Quí 

vị như vậy là đại viên mãn. 

Muốn học kinh, một đời đức Phật giảng bao nhiêu kinh. Quí vị nên biết, đó chẳng phải 

đức Phật nói với chúng ta, mà ngài nói với những người thời đó. Những người đó không liên 

quan gì đến chúng ta. Đức Phật ứng cơ thuyết pháp. Nếu năm nay chúng ta gặp đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, ngài nói với ta bộ kinh này, đó là ngài độ ta. Nhưng đức Phật rất từ bi, tất 

cả kinh đều có đối tượng. Có một bộ kinh không có đối tượng, ai cũng thích hợp, đó chính là 

kinh Vô Lượng Thọ, kinh Di Đà. 

Nói cách khác, tuy bộ kinh này đức Phật nói cách đây 3 ngàn năm về trước. Nhưng ta 

có thể nói là ngài nói với ta. Vì sao? Pháp bình đẳng  mà. Những bộ kinh khác không bình 

đẳng,  có  đối  tượng đặc  biệt.  Căn  tánh quí  vị không tương đồng.  Đó  là nhân bệnh mà  cho 

thuốc. Bộ kinh này là thuốc vạn linh, bệnh gì cũng chữa được. Không cần chẩn đoán, chắc 

chắn chữa khỏi bệnh cho quí vị. Đây là bài thuốc phổ thông, bệnh gì cũng thích hợp. Cho nên 

384  Tập 80 



trong kinh được ví là thuốc A Già Đà. A Già Đà là tiếng Ấn độ, giống như TQ gọi vạn linh 

đơn vậy. Bất luận căn bệnh gì, chỉ cần có được thuốc này thì chắc chắn chữa khỏi bệnh. 

Thứ hai  Dĩ bình đẳng pháp giác ngộ chúng sanh.  

Thứ nhất là bình đẳng phổ giác nhất thiết chúng sanh. Ở đây thêm một pháp nữa. Pháp 

là phương pháp, là môn đạo. 

 Tịnh Ảnh Sớ viết, vô tác vô sở hữu đẳng, vi bình đẳng pháp. Trì danh chi pháp, tâm tác 

 tâm thị, ám hợp đạo diệu, xảo nhập vô sanh. Tùng hữu niệm nhập vô niệm, nhân vãng sanh 

 chứng vô sanh. Niệm đắc năng sở lưỡng vong, tức thị Kim Cang Bát Nhã chi ưng vô sở trụ 

 nhi sanh kỳ tâm. Diệc tức Tịnh Ảnh Sớ chi vô tác vô sở hữu. Dĩ như thị pháp giáo đạo chúng 

 sanh  hoành  xuất  tam  giới,  thành  cứu  cánh  giác,  thị  vị  dĩ  bình  đẳng  pháp  giác  ngộ  chúng 

 sanh. 

Đoạn kinh này cũng nói rất rõ ràng. Tịnh Ảnh Sớ là một bộ chú giải kinh Vô Lượng 

Thọ, do vị pháp sư đời nhà Đường viết. Trong đó giải thích về hai chữ bình đẳng. “Vô tác vô 

sở hữu đẳng” gọi là pháp bình đẳng. 

Có tác là có phân biệt, có chấp trước. Có sở hữu cũng là có phân biệt, chấp trước, như 

thế là không bình đẳng rồi. 

Chư Phật Bồ tát ứng hóa tại thế gian, có tác chăng?  Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vì 

chúng ta mà ngài giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm. Trong lòng chúng ta là ngài có tác, có 

sở hữu. Nhưng với Phật thì ngài vô tác, vô sở hữu. Câu này giải thích thế nào? 

Phàm phu chúng ta, bảo quí vị dạy một tiết, thì phải chuẩn bị trước, chuẩn bị là có tác, 

có sở tác. Năm xưa đức Phật giáo hóa chúng sanh, quí vị nên biết, ngài không có bài giảng, 

không có sách, tùy khẩu thuyết. Nguồn gốc của kinh là sau khi ngài niết bàn, học trò của ngài 

từ chỗ nhiều năm tiếp nhận sự dạy dỗ, tự mình  nhớ lại, đức Phật đã dạy như thế nào, đem 

viết ra thành sách lưu truyền lại đời sau. Nguồn gốc là như vậy. 

Đức Phật Thích Ca như vậy, Khổng lão phu tử còn tại thế cũng như vậy. Khổng lão 

phu tử còn viết mấy  bài, không nhiều. Chúng tôi biết Dịch Kinh Hệ Từ Truyền, là bài viết 

của Khổng lão phu tử. Xuân Thu, bộ sách này do Khổng tử viết. Truyện là giải thích, là chú 

giải. Có ba nhà chú giải. Tả Khưu Minh có Cốc Lương Truyện. Khổng tử viết một số sách. 

Đức Phật thì không. Đức Phật không viết  một bài nào hết. Cho nên ngài nói, ai nói 

ngài  thuyết  pháp  suốt  49  năm,  là  phỉ  báng  Phật.  Đức  Phật  phủ  định  những  điều  mình  nói 

trong suốt 49 năm. Ngài không nói pháp, ngài thật sự không nói pháp. Vì sao  nói nhiều như 

vậy mà nói thật sự không nói pháp? Bởi nói mà không nói, không nói mà nói. Cái này diệu 

đấy, càng nói càng huyền rồi. Thế nào là không nói? Ngài không khởi tâm động niệm mà! 

Tập 80  385 



Khi chúng ta nói pháp, trong đó có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Ngài thì 

không có. Ngài không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước. Sao 

ngài nói được? Tự nhiên lưu xuất ra, từ tự tánh lưu xuất ra. Quí vị xem kinh sách ghi chép lại 

hay như thế, trong tự tánh có điều lý, có thứ tự, không hề loạn tí nào. Pháp nhĩ như thị, tự 

nhiên mà! 

Chúng ta nghĩ lại xem, thân thể của mình, thân thể này do cha mẹ sanh ra. Đầu tiên là 

tế bào  đơn, vì sao  ở trong thai  mẹ  lại  lớn  lên thành  một  cơ thể  phức tạp  như thế  này?  Bên 

ngoài có nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, bên trong có ngũ tạng lục phủ, kinh mạch hoàn chỉnh không 

thiếu cái nào. Ai tạo ra ? Ai thiết kế ? Ai chế tạo vậy? Không có! Pháp vốn như vậy. 

Đức Phật thuyết pháp vô cùng viên mãn, cũng giống như cơ thể của chúng ta, từ tự 

tánh tự nhiên lưu xuất ra. Cơ thể của con người thật sự cũng có sự khác biệt nào đó, như sức 

khỏe bất đồng, diện mạo bất đồng. Trong đời phú quí bần tiện bất đồng. Những khác biệt này 

là do nghiệp lực biến hiện ra. Ở đây nói, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. 

Đời quá khứ tu phước, đời này đến hưởng phước. Đời quá khứ tạo nghiệp, thì đời này 

đến  thọ  tội,  chịu  khổ  chịu  nạn.  Đức  Phật  dạy:  nhân  sinh  thù  nghiệp!  Tuy  có  nghiệp  lực, 

nhưng có thể thay đổi, chứ chẳng phải không thể thay đổi. 

Liễu Phàm Tứ Huấn là điển hình dạy chúng ta thay đổi vận mệnh hay nhất. Số không 

có tiền của, có thể có tiền. Số không được thông minh trí huệ có thể được thông minh trí huệ. 

Số không thọ có thể được trường thọ. “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”. Những lời này 

khi tôi mới học Phật, thầy giáo dạy tôi - Chương Gia đại sư  dạy tôi. Trong đây có đạo lý, có 

phương pháp. Cầu như lý như pháp, thì cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

Tôi  học  Phật  59  năm,  hoàn  toàn  thực  hiện,  tôi  nương  vào  lời  dạy  dỗ  của  thầy,  hoàn 

toàn thực hiện, cho nên không hề có chút nghi ngờ nào. 

Có phước báo, khi hưởng phước vẫn phải tu phước, thì phước báo của quí vị đời đời 

kiếp kiếp hưởng không hết. Nếu hưởng phước mà không biết tu phước, sẽ hưởng hết phước. 

Ngạn  ngữ  có  câu:  “Giàu  không  quá  ba  đời”.  Đó  chính  là  hưởng  phước  mà  không  biết  tu 

phước. Nếu biết tu phước, thì phước báo của họ đời đời kiếp kiếp không hết. 

Ở TQ, ngài Ấn Quang đưa ra hai người, một là Khổng lão phu tử. Quí vị xem Khổng 

lão phu tử, Khổng Đức Thành bảy mươi mấy đời rồi. Gia đạo không suy, đấy là tích đức lớn. 

Đức lớn ở đây là dạy học. Một đời Khổng tử không làm việc gì khác chỉ dạy học. Dạy điều 

gì?  Dạy  đạo  thánh  hiền.  Phu  tử  là  người  thật  thà.  Chúng  ta  dùng  từ  thật  thà,  nghe  lời, làm 

thật,  ông  đã  làm  được  sáu  chữ  này.  Những  điều  ông  học,  ông  tu,  ông  dạy,  ông  truyền  lại, 

chẳng  phải  của  mình.  Ông  không  nói  dối,  ông  thật  thà.  Là  của  ai?  Của  cổ  thánh  tiên  hiền. 

Cho nên người đời sau tôn xưng ông là Tập Đại Thành Giả. 

386  Tập 80 



Từ xưa đến nay, mấy vạn năm về trước rồi, khi đó chưa có văn tự, chưa phát minh ra 

văn tự, tất cả đều là khẩu truyền. Đời đời kiếp kiếp truyền lại, đến đời Phu tử thì có văn tự 

rồi, dùng văn tự ghi chép lại truyền cho đời sau. Cho nên ông là Tập Đại Thành Giả. 

Bản  thân  ông  nói  là những lời  chân  thật chứ  không  phải  là  khiêm  hạ. Chúng  ta  phải 

lãnh hội được điểm này, ông nói bản thân mình một đời là “thuật nhi bất tác”. Điều này nói 

lên rằng ông không sáng lập, không phát minh ra. Những điều ông tu, ông học, ông truyền 

lại, hay dạy học, đều là của cổ thánh tiên hiền, bản thân ông không sáng lập ra. 

“Tín nhi hiếu cổ”, thái độ này thật hiếm có. Ông tin tưởng cổ thánh tiên hiền. Thích 

những lời dạy của cổ thánh tiên hiền. Ông nghiêm chỉnh học tập, ông lý giải được, và thật sự 

làm được. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không khác Khổng tử, cũng là nhân vật nhất lưu. Trong 

kinh Hoa Nghiêm, trên đề kinh Tứ Thập Hoa Nghiêm. Đại sư Thanh Lương chú giải. Trong 

đó có mấy câu: Tất cả pháp mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm , đều là 

những điều cổ Phật từng nói. Đức Thế Tôn không thêm  một  chữ nào vào kinh điển của cổ 

Phật. Ngài còn nghiêm khắc hơn Khổng lão phu tử nữa. Chúng ta có thể tin được những lời 

này chăng? Tin được. Nương vào đâu? Ngài thấy tánh mà. Chỉ cần thấy tánh thì kim Phật 

như cổ Phật tái lai. Mọi người đều thấy tánh, những người thấy tánh nói ra đều giống nhau, 

làm sao khác được! Ngài là cổ Phật, quí vị là kim Phật, quí vị thấy tánh rồi, đương nhiên sẽ 

nói giống như ngài thôi. Không tăng không giảm. 

Từ đó cho thấy, mục đích Phật pháp dạy con người, chính là minh tâm kiến tánh. 

Chúng ta niệm Phật cầu sanh về thế giới cực lạc, đến đó làm gì? Ở thế gian này, môi 

trường này, chúng ta không thể thấy tánh, không thể thành Phật. Đến môi trường ở thế giới 

cực lạc, đến đó để làm gì? Để minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Đến đó để làm việc 

này. Điều này chúng ta chẳng thể không biết. 

Cho nên Phật Phật đạo đồng. Quí vị xem, ở TQ, chúng ta ở đây thuộc về Quảng Đông, 

có  duyên  sâu  dày  với  thiền  tông  Lục  Tổ  Huệ  Năng.  Ngài  đã  khai  ngộ.  Chúng  ta  biết, ngài 

không  biết  chữ,  không  đi  học.  Chỉ  cần  thấy  tánh,  thì  trí  huệ  của  ngài,  đức  năng  của    ngài, 

không khác gì cổ Phật cả. Thực tế mà nói, tướng hảo cũng không khác. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở Ấn độ, hiện Phật thân, Lục Tổ Huệ Năng hiện thân Tỳ 

kheo. Giống như 32 ứng nói, cần lấy thân gì để độ, bèn hiện thân đó để hóa độ. Đều là viên 

mãn không khiếm khuyết. Cần lấy thân gì để độ bèn hiện thân đó. Tất cả kinh điển mà đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói, đĩ nhiên ngài không đọc qua, cũng chẳng cần đọc. Quí vị đọc cho 

ngài nghe, ngài giảng lại cho quí vị nghe. Khi quí vị đọc không khai ngộ, nghe ngài giảng rồi 

bèn khai ngộ. Vị thầy này quá tài giỏi! 

Tập 80  387 



Chư vị lịch đại tổ sư, nói thiệt nhé, ngài là người độ chúng sanh giỏi nhất, không ai 

hơn được ngài. Học trò của ngài rất đông, những người đại triệt đại ngộ, đạt được cảnh giới 

như ngài, có 43 người. Trước thời Lục Tổ không có, sau thời Lục Tổ cũng không có,  đây là 

không tiền tuyệt hậu đấy! 

Điều này chứng minh cho ta thấy Phật Phật đạo đồng, chứng minh chân tướng sự thật 

này. Cho nên thái độ “tín nhi hiếu cổ”, là đại thánh đại hiền, là chư Phật Bồ tát làm gương 

cho chúng ta. 

Nếu  bản  thân  mình  nương  vào  sự  tưởng  tượng  của  mình  mà  làm,  thì  đều  đi  đường 

vòng. Các ngài đi đường thẳng chứ không đi đường vòng. “Tín nhi háo cổ, thuật nhi bất tác”. 

Tuyệt đối không có tâm danh lợi, chân thật học tập, đều thành thánh thành hiền, thành Phật 

thành Bồ Tát. 

Đây là Tịnh Ảnh Sớ giải thích về ý nghĩa chân thật của pháp bình đẳng. 

 Bổn kinh trì danh chi pháp, tâm tác tâm thị.  Phương pháp trì danh là tâm làm Phật, tâm 

là Phật. Tâm là Phật là tánh đức, tâm tác Phật là tu đức. Tánh tu bất nhị. Tánh tu viên mãn 

tương ưng. Tu đức là Bồ tát, tánh đức là Phật. Quí vị vốn là Phật, ngày nay lại phát tâm làm 

Phật. Dùng phương pháp nào phát tâm làm Phật? Phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm, là 

phát tâm làm Phật. 

 Ám  hợp  đạo  diệu. Đạo  ở  đây  là  nói  đạo  thiền  tông,  đạo  mật  tông,  không  dễ  tu  đâu. 

Nhưng niệm Phật phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm thì dễ dàng. Đạo hoàn toàn tương 

ưng. 

 Xảo  nhập  vô  sanh.  Xảo  diệu, từ  hữu  niệm  niệm  đến  vô niệm. Mới  bắt đầu  thì  có,  vì 

sao? Bởi có phân biệt có chấp trước. Niệm đến ba năm năm năm, thật sự nhất tâm, ngoài câu 

Phật hiệu ra không có niệm thứ hai nào khác. Cuộc sống sinh hoạt, tùy duyên diệu dụng. 

Diệu dụng là gì? Tùy duyên thôi, Phật hiệu không gián đoạn. Miệng không niệm thành 

tiếng, nhưng trong tâm không gián đoạn, diệu dụng đấy! Xảo nhập vô sanh rồi! 

Từ  hữu  niệm  niệm  đến  vô  niệm,  vô  niệm  mà  niệm,  mới  đầu  là  hữu  niệm  mà  niệm, 

niệm đến cuối cùng là vô niệm mà niệm. Vẫn là niệm Phật. Vì sao nói vô niệm? Không còn 

phân biệt chấp trước, niệm này không còn nữa. Không còn khởi tâm động niệm. Vãng sanh 

về thế giới tây phương cực lạc, trực tiếp sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Công phu này 

có  cao  thấp.  Vô  niệm,  nếu  niệm  không  chấp  trước,  thì  sanh  về  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư. 

Không  khởi  tâm  không  động  niệm,  sanh  về  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Chỉ  dùng  một 

phương pháp. Nếu còn hữu niệm, thì sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Tất cả đều được 

vãng sanh. Niệm  đến  chỗ vô niệm, tiêu  chuẩn  của vô niệm  là  không khởi tâm  không động 

niệm, sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Thời gian mấy năm thôi là thành công rồi. 

388  Tập 80 



Làm thế nào để niệm đến chỗ vô niệm? Niệm đến chỗ vô niệm nghĩa là gì? Nghĩa là 

chúng ta niệm hết tập khí phiền não, chứ không có gì khác. 

Ấn Quang đại sư dạy chúng ta một phương pháp, rất hay: Dán chữ tử trên trán, thường 

xuyên nghĩ rằng, mình sắp chết rồi. Nghĩ xem khi lâm chung quí vị mang được thứ gì? Quí vị 

hiểu rõ ràng rồi, hiểu thông rồi, chẳng phải buông bỏ hết rồi sao? Phương pháp này hay quá! 

Tôi  thường dạy  mọi  người,  bản thân  tôi  cũng  làm  như  vậy,  mỗi ngày  tôi  đều  coi  là 

ngày cuối cùng của đời mình. Hôm nay là ngày cuối cùng của tôi, tôi nên làm điều gì đây? 

Chân thật niệm Phật, những thứ khác đều buông bỏ hết. Cho nên vì sao tâm thanh tịnh, chính 

là đạo lý này. Tôi sắp chết rồi, không mang theo được gì, chỉ có câu A Di Đà Phật là mang 

theo được. Những thứ không mang theo được phải buông hết. Như thế quí vị mới có thể đạt 

được tâm thanh tịnh. 

Đối với thế gian này còn một chút lưu luyến, thì phiền phức lớn đấy. Khó buông xả 

nhất là thân tình. 

Tôi may mắn, khi mới học Phật Chương Gia đại sư khuyên tôi xuất gia, nên không bị 

cửa  ải  thân  tình  này.  Ngài  dạy  tôi  học  theo  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Một  đời  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp, ngài không kiến lập đạo tràng, không có một đạo 

tràng nào hết. Cho nên ngài không bị vướng mắc. Học trò ai ai cũng học theo ngài, đệ tử ngài 

khi đó đều học theo ngài, không ai kiến lập đạo tràng. 

Phương thức sinh hoạt, đều là ngày ăn một bữa, tối ngủ dưới gốc cây, sống đời sống 

đơn giản nhất, cũng chính là cuộc sống hạnh phúc nhất, mỹ mãn nhất. Vì sao? Bởi nó giúp 

cho quí vị đạt được tâm thanh tịnh bình đẳng giác. Quí vị nghĩ xem hạnh phúc và vui sướng 

biết bao! 

 Nhân vãng sanh chứng vô sanh.  Sanh về thế giới tây phương cực lạc, đại triệt đại ngộ 

là chứng vô sanh. Niệm đến chỗ năng sở lưỡng vong. Lưỡng vong nghĩa là không chấp trước 

hai đầu nữa. Tâm là năng niệm và Phật là sở niệm dung thành một phiến, năng sở bất nhị, 

sanh  Phật  bất  nhị.  Như  kinh  Kim  Cang  nói:  “ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm”.  Quí  vị  xem, 

tương ưng với bát nhã đấy. Thiền tông đạt được cảnh giới này không dễ dàng đâu, nhưng 

niệm Phật dễ dàng đạt được cảnh giới này. Làm được mà. 

Đây cũng chính là “vô tác vô sở hữu” mà Tịnh Ảnh Sớ nói. Hoàn toàn là bát nhã, vô 

tác mà tác, tác mà vô tác. 

 Dĩ như thị pháp giáo đạo chúng sanh hoành xuát tam giới.  Không phải thụ xuất. Thụ 

xuất là từng lớp từng lớp đi lên. 28 tầng trời, từng tầng từng tầng leo lên, như leo cầu thang 

vậy. Leo lên rồi,  trên là tứ thánh, Thanh Văn- Duyên Giác- Bồ Tát- Phật. Vẫn còn bốn tầng. 

Siêu  việt  mười  pháp  giới  mới  gọi  là  thật  sự  thành  tựu. Chứng  được  Bồ  tát  Sơ  trụ  của  viên 

Tập 80  389 



giáo. Đây chính là điều thiền tông nói : đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật. 

Bồ  tát  Sơ  trụ,  trong  kinh  đại  thừa  nói,  các  ngài  lấy  địa  vị  là  Phật  để  xuất  hiện  ở  thế 

gian. Cần lấy Phật thân để độ, các ngài có thể hiện 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, lấy thân này để 

giáo  hóa  chúng  sanh.  Thật  sự  làm  được  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Lên  cao  nữa, 

chúng ta thấy trong hội Hoa Nghiêm nói rất rõ, các ngài và cứu cánh Phật quả thật sự bình 

đẳng, còn kém một chút gì? Chưa đoạn tập khí vô thỉ vô minh. 41 phẩm, 41 địa vị này, là nói 

về tập khí dày hay mỏng, chứ không nói về điều gì khác. Cho nên trong cảnh giới đó, nghĩa 

là trong cõi Thật báo, 41 vị pháp thân đại sỹ và cứu cánh viên mãn Phật, trí huệ, đạo lực, thần 

thông, tướng hảo đều bình đẳng hết. Hoạt động của các ngài là biến pháp giới hư không giới. 

Chúng sanh có cảm, các ngài có ứng. 

Cho nên trong đây, trong kinh luận thường nói, đức Phật không độ người vô duyên với 

ngài. Cảm  ứng nghĩa  là  có duyên. Bất  luận  thiện  duyên  hay  ác  duyên đều  bình đẳng, thiện 

duyên cũng được, ác duyên cũng được, quí vị thành Phật rồi thì dễ dàng độ cho họ, họ có 

duyên với quí vị. Đến khi đó tất cả đều trở thành pháp duyên. 

 Hoành xuất tam giới, thành cứu cánh giác. Về thế giới tây phương cực lạc, chắc chắn 

chứng được quả Phật cứu cánh viên mãn. Đó chính là pháp bình đẳng. Giác ngộ chúng sanh. 

 Thứ ba:Bình đẳng giác  chỉ  Như  Lai chi  chánh  giác, chánh  giác  vô nhất thiết  cao để 

 thâm thiển chi biệt. Cố viết bình đẳng giác. 

Nghĩa là thấy tánh, thấy tánh thì bình đẳng. Thấy tánh rồi chắc chắn không còn phân 

biệt chấp trước. 

 Thứ tư: Chuyên tựu bổn kinh bình đẳng giác diệc tức cực lạc giáo chủ chi thánh hiệu. 

Bình đẳng giác chính là Phật A Di Đà, biệt hiệu của đức Phật A Di Đà là Bình Đẳng 

Giác. 

 Dĩ thượng chư nghĩa,  Bốn ý nghĩa,  đề trung cụ nhiếp, đều bao gồm trên đề kinh này. 

Đề  kinh này  phía  sau  vẫn  còn  một  đoạn nữa.  Cuối cùng  nói về  chữ  kinh.  Giảng  chữ  kinh 

xong rồi, chúng tôi sẽ tập hợp lại để giải thích. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





 

 

390  Tập 80 



Tập 81 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





   

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang tám mươi lăm, dòng thứ hai từ dưới đếm lên, xem từ chữ Kinh. 

 “Kinh giả, Phạn ngữ Tu Đa La. Trực dịch vi Tuyến, ý dịch vi Khế Kinh. Khế giả, nhất giả 

 khế  Lý.  Lý  giả,  Thật  Tế lý  thể  dã.  Nhị giả  khế  Cơ,  Cơ giả,  cơ nghi,  chúng  sinh  căn cơ  dã, 

 kiêm  chỉ thời  cơ,  thời  tiết nhân  duyên  dã.  Cố khế  Cơ giả,  thiết hợp chúng  sanh  thủy 

 bình dữ thời đại dã”  (Kinh: Tiếng Phạn là Tu Đa La, dịch sát nghĩa là Tuyến (sợi dây), dịch 

ý là Khế Kinh. Khế: Một là Khế Lý, Lý là Thật Tế lý thể. Hai là khế Cơ, Cơ là cơ nghi, tức 

căn cơ của chúng sanh, đồng thời có nghĩa là thời cơ, thời tiết nhân duyên. Do vậy, Khế Cơ 

là phù hợp trình độ của chúng sanh và thời đại). Chúng ta đọc tới chỗ này. Kinh là những lý 

luận và phương pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật thuở tại thế đã dùng để giáo hóa hết thảy 

chúng sanh, nhưng thuở ấy Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng viết thành tài liệu giảng dạy. Vào 

thời cổ, dường như đều giống như vậy. Như tại Trung Quốc, Khổng Tử chỉ dùng ngôn ngữ 

để dạy dỗ, không có sách giáo khoa, ngay cả đại cương cũng chẳng có. Nhìn từ chỗ này, suốt 

bốn mươi chín năm, đức Phật giảng kinh, dạy học mỗi ngày chẳng gián đoạn, sau khi Ngài 

viên tịch, các học trò dựa trên ký ức, dùng văn tự ghi chép lời thầy đã dạy, lưu truyền hậu 

thế; đấy là cội nguồn của kinh điển Phật giáo. Kinh điển là những lời “giảng nghĩa” trong lúc 

Phật giáo học thuở ấy, nay chúng tôi dùng chữ “giảng nghĩa” cho mọi người dễ hiểu! Phân 

lượng [kinh điển nhà Phật] vô cùng to lớn, công tác kết tập gian truân do tôn giả A Nan phức 

giảng (nhắc lại lời giảng). Trong các đệ tử, cũng như trong số các đồng học, ngài A Nan có 

trí nhớ tốt nhất. Sở trường đặc biệt của Ngài là trí nhớ mạnh mẽ, gần như nghe qua một lần sẽ 

vĩnh viễn chẳng quên mất. Ngài có năng lực ấy, sức lý giải rất mạnh. Vì thế, mọi người cùng 

đề cử Ngài phức giảng, [tức là] nhắc lại những gì Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong thuở 

ấy. Có năm trăm vị đồng học, các đồng học đều chứng quả A La Hán. Các vị A La Hán và 

Bồ  Tát  ngồi  ở  dưới  nghe,  chứng  minh  lời  Ngài  nói  chẳng  sai!  Nếu  có  một  vị  nào  bảo: 

“A Nan! Hình như đức Phật chẳng nói câu này”, câu ấy phải gạt bỏ, chẳng thể lưu thông. 

Nghiêm ngặt như vậy chủ yếu nhằm mục đích giữ chữ Tín với đời sau, chẳng phải là đa số 

thông qua, hễ có một người có ý kiến sẽ không thể ghi lại [câu nói ấy]. Vì thế, kinh điển được 

thẩm  tra  nghiêm  ngặt;  nói  cách  khác,  những  câu  nói  [được  chép  trong  kinh  Phật]  đều  do 

chính miệng Thích Ca Mâu Ni Phật thốt ra. Đó là nguồn gốc của kinh điển vậy! 

Chữ  “Kinh”  là chữ Hán, chúng ta dùng chữ này để dịch chữ Ấn Độ. Tiếng Ấn Độ [gọi Kinh] 

là Tu Đa La (Sūtra), Tu Đa La vốn có nghĩa là Tuyến (sợi dây). Vì sao? Do trước đây, vào 

thời kỳ đầu, chép kinh trên lá cây, tức lá cây Bối-đa-la. Đương nhiên thuở ấy vẫn chưa có 

Tập 81  391 



giấy, nên dùng lá cây Bối-đa-la. Lá cây ấy rất bền, có thể giữ rất nhiều năm chẳng bị hư hoại. 

Lá cây được cắt thành từng miếng, cắt thành miếng dài, hai bên đục lỗ. Mỗi bên đục một lỗ, 

dùng dây xâu qua [để buộc lại cho khỏi lạc mất]. [Các miếng lá] đã xỏ dây được gọi là một 

quyển sách, khi dịch [sát nghĩa chữ Sūtra] thì dịch theo cách như vậy. Quý vị đến Cố Cung sẽ 

có thể thấy hình dạng nguyên thủy của kinh lá Bối. Nếu dịch nghĩa thì nên dùng ý nghĩa của 

chữ Kinh trong tiếng Hán để dịch sẽ rất hay. Bởi lẽ, những giáo huấn của cổ thánh tiên hiền 

Trung Quốc lưu lại, chúng ta đều gọi là Kinh. Do giáo huấn của đức Phật cũng vô cùng quý 

báu, dùng chữ Kinh này để phiên dịch là hay nhất. 

Trước chữ Kinh, thêm chữ Khế (契). Khế là Khế Lý. Lý là Thật Tế lý thể, Lý là gì? Lý là 

chân tướng sự thật. Nói theo cách bây giờ, Thật Tế lý thể là chân tướng của vũ trụ và nhân 

sinh, mọi người dễ hiểu điều này. Do vậy, kinh nhất định giảng chân tướng sự thật, chẳng 

phải là nói mò, chẳng phải là nói tùy tiện. Đây là chân tướng sự thật thứ nhất. 

Thứ hai là phải Khế Cơ, tức là thích hợp trình độ của chúng sanh. Quý vị giảng quá sâu, họ 

nghe sẽ không hiểu. Quý vị giảng quá cạn, họ sẽ chẳng hứng thú! Nhất định phải thích hợp! 

Lại còn phải thích hợp thời đại. Vì thế, kinh điển sống động. Kinh Phật do đức Phật nói. Quý 

vị thấy, mỗi triều đại đều chú giải kinh điển rất nhiều. Chú giải là gì? Chú giải nhằm khế cơ. 

Trong mỗi triều đại, trong mỗi xã hội và dân tộc khác nhau, họ cần những gì, dùng phương 

pháp gì để giảng [cho thích hợp], đó là sống động. Lời Phật giảng là nguyên lý, nguyên tắc, 

các vị tổ sư đại đức giảng giải, tức là đã giảng theo kiểu hiện đại hóa, người hiện thời đều có 

thể thụ dụng, đó là Khế Cơ. 

[Kinh Phật] ắt phải phù hợp hai điều kiện ấy. Nếu nói khế cơ chẳng khế lý, đó là ma thuyết, 

chẳng do Phật thuyết. Rất thích hợp với người nghe, người ta rất thích nghe, nhưng chẳng 

phù hợp Lý, chẳng phải là chân tướng sự thật, đấy là tà thuyết. Nếu khế lý chẳng khế cơ, sẽ là 

lời lẽ vô ích. Lý hay lắm, nhưng người ta nghe chẳng hiểu, nghe xong chẳng vận dụng được! 

Vì  vậy,  ắt  phải  phù  hợp  hai  điều  kiện  ấy  thì  mới  gọi  là  “kinh  điển”.  Đây  là  cách  thông 

thường để giới thiệu những ý nghĩa được bao hàm trong chữ Kinh, trên thực tế, còn có rất 

nhiều ý nghĩa mà các đồng học học Phật chúng ta chớ nên không biết. Không biết, tức là quý 

vị chưa phải là kẻ thông hiểu! 

 “Kim  vị  tỉnh  văn,  lược  khử  Khế  tự”  (nay  vì  nói  gọn,  lược  bỏ  chữ  Khế),  người  Trung 

Quốc chuộng đơn giản, tuyệt đối chẳng thích rườm rà, không giống người Ấn Độ. Người Ấn 

Độ ưa rườm rà, càng nói chi tiết càng hay! Người Trung Quốc yêu cầu như thế nào? Nói tới 

trọng tâm rồi thôi, chẳng dây cà dây muống. Người Trung Quốc là như vậy đó. Vì thế, ngôn 

ngữ và văn tự Trung Quốc thời cổ đòi hỏi phải đạt tiêu chuẩn gồm bốn chữ là  “giản, yếu, 

 tường, minh” , tức là đơn giản, tóm tắt, nhưng vẫn phải cặn kẽ, vẫn phải rõ ràng. Ăn nói như 

vậy mới là ăn nói giỏi, văn chương như thế mới là văn chương hay. Nhưng người Ấn Độ lại 

khác, quả thật chẳng ngại phiền. Người Hoa nói gì chẳng lặp đi lặp lại, văn chương nhắc đi 

nhắc lại sẽ gọi “trùng lặp”, chẳng phải là văn chương hay! Nhưng kinh Phật chẳng vậy, kinh 

Phật  là  nhắc  đi  nhắc  lại.  Lặp  đi  lặp  lại  cũng  có  lợi,  đối  với  kẻ  trung  hạ  căn  sẽ  rất  hữu 

392  Tập 81 



ích.  “Giản, yếu, tường, minh”  thật sự chỉ hữu ích cho người thượng thượng căn, kẻ trung hạ 

căn nghe một lần chưa hiểu, nhưng không được nghe lần nữa! Không giống như kinh Phật, 

quý vị nghe một lần không hiểu, chẳng sao! Phía sau còn nhắc lại nhiều lượt, quý vị cứ thong 

thả mà học, nói chung rồi sẽ nghe hiểu! Đấy là Phật từ bi, từ bi hơn Khổng lão phu tử rất 

nhiều! Khổng Tử và Mạnh Tử chẳng từ bi như Phật, mà đòi hỏi rất cao, cho nên [sách Nho 

mới chép]:  “Cử nhất ngung, bất dĩ tam ngung phản”  (nêu lên một góc, chẳng suy ra được ba 

góc kia), Khổng lão phu tử chẳng dạy quý vị, [chê bai]: “Nhà ngươi quá đần độn!” Giống 

như căn nhà này, tôi bảo quý vị góc này vuông vức đúng chín mươi độ, quý vị phải nghĩ là ba 

góc  kia  cũng  giống  như  thế.  Nếu  quý  vị  chẳng  nghĩ  ra,  phải  dạy  quý  vị  từng  thứ  một  thì 

Khổng lão phu tử chẳng dạy quý vị,  “gã này đần quá!”  Nhưng Thích Ca Mâu Ni Phật rất từ 

bi, Ngài sẽ dạy quý vị: “Góc này chín mươi độ, nhìn sang góc kia, góc kia cũng là chín mươi 

độ”, Ngài chẳng nề hà phiền phức. Từ chỗ này, ta thấy được lòng từ bi của đức Phật. Vì vậy, 

nói thật thà, học Phật dễ hơn học Nho. Vì thế, Phật giáo truyền sang Trung Quốc, Phật giáo 

là giáo dục, giáo dục Phật giáo thịnh vượng hơn giáo dục Nho gia. Vì sao? Thuận tiện, hòa 

đồng, ba căn thượng trung hạ, thượng thượng căn, hạ hạ căn Phật đều dạy. Khổng lão phu tử 

dạy học thì [học trò] phải là trung thượng căn trở lên. Thấp hơn trung thượng căn, phu tử sẽ 

chẳng muốn dạy, “rõ ràng là ngươi quá đần độn!” Đây là một nhân tố khiến cho nền giáo dục 

Phật giáo có thể phổ biến, phổ cập toàn dân tại Trung Quốc, tỏ rõ tấm lòng yêu thương của 

đức Phật. 

Chữ  Kinh  này  có  bốn  ý  nghĩa,  thông  thường,  hễ  giảng  kinh,  nhất  định  phải  giới  thiệu. 

Kinh có bốn ý nghĩa là  “quán, nhiếp, thường, pháp” : 

1) Quán (貫) là  “quán xuyên sở thuyết chi lý”  (thông suốt, xuyên suốt Lý đã được nói). Nói 

theo cách bây giờ là phù hợp lý luận, thật sự là một môn học thuật cao sâu, người hiện thời 

gọi là  “la-tập”  (Logic, luận lý học) giảng về biện chứng pháp (Dialectics)1[1], nói theo danh từ Phật pháp là Nhân Minh (Hetuvidyā). Vì thế, trong Phật pháp có khoa Nhân Minh Học. 

Nhân Minh Học nay được gọi là La Tập, hoặc Biện Chứng Pháp.  “Quán”  là có phương pháp 

tuân theo Luận Lý Học, vì thế, giảng hết sức mạch lạc, có trật tự; người Trung Quốc gọi điều 

đó  là  “hữu  điều  bất  vặn”  (有條不紊:  sắp  xếp  mạch  lạc,  hợp  phương  pháp,  chẳng  rối 

loạn), quý vị nghe rất dễ hiểu, rất minh bạch. 

2) Ý nghĩa thứ hai là Nhiếp (攝),  “Nhiếp tắc nhiếp trì sở hóa chi sanh (chúng sanh)”  (Nhiếp 

là thâu giữ những chúng sanh được giáo hóa). Đây là Nhiếp Trì. Trì là gìn giữ, [tức là] gìn 

giữ những chúng sanh đã được giáo hóa. Nếu dùng bốn chữ tiêu chuẩn này để nhận định thì 

văn chương Trung Quốc chỉ đạt được điều thứ nhất là Quán, thực hiện được chữ ấy! Tất cả 

văn chương đạt được điều ấy, còn ba chữ sau đó chưa chắc đã đạt được!  “Nhiếp”  là nhiếp 

thọ hết thảy chúng sanh, cũng là giống như nó có sức hấp dẫn, sức thu hút. Sau khi tiếp nhận, 



1[1] Biện Chứng Ph|p: C|ch lý luận nhằm giải quyết những quan điểm kh|c nhau về cùng một vấn đề, |p dụng những lý luận, giải thích hợp lý. 

Tập 81  393 



quý vị rất ưa thích, muốn bỏ mà chẳng thể bỏ được. Điều này chẳng đơn giản. Vì thế, kinh 

Phật khiến cho quý vị đọc một lần, vẫn muốn đọc lần thứ hai, lần thứ ba, càng đọc, càng ưa 

thích, sức nhiếp thọ của kinh có thể chiếm lĩnh tâm hồn người đọc; điển tịch của cổ thánh 

tiên hiền Trung Quốc có sức mạnh này. Chẳng hạn như Tứ Thư, Ngũ Kinh có năng lực này. 

Quý vị thuở bé đọc Tứ Thư, đến lúc bảy tám mươi tuổi, đọc Tứ Thư vẫn hứng thú tràn trề, 

chúng có sức mạnh ấy! Quý vị đọc tiểu thuyết, sau khi đọc một hai lượt, chẳng muốn đọc lần 

thứ ba. Tiểu thuyết dù hay cách mấy, thuở bé, tôi thích coi, ưa chuộng nhất bốn bộ tiểu thuyết 

Trung Quốc là Tam Quốc, Thủy Hử, Tây Du Ký, và Hồng Lâu Mộng, [mỗi bộ] đại khái tôi 

đọc tới mười lần, nhưng sau khi đọc mười lần, suốt đời này, chẳng muốn đọc lại nữa! Nói 

cách khác, sức nhiếp thọ của chúng chỉ lớn chừng đó, sau khi xem mười lượt sẽ chẳng muốn 

đọc nữa! Chẳng giống như kinh Phật, quý vị đọc kinh Phật một vạn biến cũng chẳng ngán, 

càng đọc càng ưa thích, sức nhiếp thọ to lớn. 

3) Chữ thứ ba là Thường (常).  “Thường tắc cổ kim bất dịch”  (Thường là xưa nay chẳng thay 

đổi). Người hiện thời gọi [điều này] là Chân Lý. Những điều kinh Phật giảng chính là chân 

lý, chân lý vĩnh hằng chẳng thay đổi. Những điều đức Phật giảng từ ba ngàn năm trước là 

chính xác, tới nay, ba ngàn năm sau vẫn chính xác. Tại Ấn Độ, dạy người Ấn Độ chính xác, 

truyền sang Trung Quốc, dạy người Trung Quốc vẫn chính xác! Cũng có nghĩa là những lý 

luận và phương pháp của đức Phật siêu việt thời gian và không gian, nên gọi là Thường. Điều 

này hết sức khó đạt được! 

4) Điều cuối cùng là Pháp (法),  “Pháp tắc cận viễn đồng tuân”  (pháp là xa gần cùng tuân 

thủ). Người thời cổ và người hiện tại đều phải tuân những phương pháp đã được dạy trong 

kinh điển. 

Có thể phù hợp bốn điều kiện ấy mới gọi là Kinh. Văn chương của phàm nhân sáng tác chẳng 

thể trọn đủ bốn điều kiện này, nên chẳng thể gọi là Kinh. Trọn đủ bốn điều kiện này mới có 

thể  gọi  là  Kinh.  Như  Tứ  Thư  của  Trung  Quốc  có  thể  gọi  là  Kinh,  vì  quả  thật  Tứ  Thư 

có  “quán, nhiếp, thường, pháp” , phù hợp bốn điều kiện ấy. Nói tới Ngũ Kinh thì phần lớn là 

có  [bốn  điều  kiện  ấy].  Trong  thời đại  hiện  tại,  có thể dùng  tinh thần,  chứ  không thể  dùng 

phương pháp [được nói trong Ngũ Kinh], vì phương pháp phù hợp thời đại đó, [chẳng phù 

hợp  thời  đại  này],  chẳng  giống  như  kinh  Phật.  Những  điều  được  giảng  trong  kinh  Phật  là 

sống động.  “Thượng thuật tứ tự, khả tận Kinh tự chi nghĩa”  (bốn chữ vừa nói trên đây, có 

thể gồm trọn hết những ý nghĩa của chữ Kinh). Thông thường để giải thích chữ Kinh, luôn 

dùng bốn chữ  “quán, nhiếp, thường, pháp”  này! 

 “Hựu Phật sở thuyết giả, thông danh vi Kinh”  (lại nữa, những điều do đức Phật nói đều 

gọi chung là Kinh), những gì do Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng,  “cố đề trung Kinh chi nhất 

 tự thị Thông Danh”  (nên một chữ Kinh trong tựa đề là tên chung). Phàm những gì do Thích 

Ca Mâu Ni Phật đã giảng đều gọi là Kinh; vì thế, Kinh là Thông Danh (tên chung). Tất cả hết 

thảy những giáo huấn của thánh hiền cũng gọi là Kinh, nhưng Kinh [của thánh hiền] chưa 

chắc đã có hội đủ ý nghĩa gồm trong bốn chữ  “quán, nhiếp, thường, pháp”.  Tuy đều là Kinh, 

394  Tập 81 



nhưng  có  rất  nhiều  thứ  chẳng  phù  hợp  định  nghĩa  “quán,  nhiếp,  thường,  pháp”  này.  Đấy 

chính là chỗ vượt trội của kinh Phật so với các thứ kinh điển khác! Những câu này nhằm giới 

thiệu Kinh danh xưng chung. 

Tiếp đó, sách Chú Giải viết:  “Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh 

 Tịnh Bình Đẳng Giác” , mười bốn chữ ấy,  “thị bổn kinh độc cụ chi biệt danh” (là tên riêng 

chỉ mình kinh này có). Đều do đức Phật nói, nhưng không giống những kinh khác [thì danh 

xưng  ấy]  được  gọi  là  Biệt  Danh.  Như  vậy  đề  mục  kinh  này  gồm  mười  lăm  chữ  bao  gồm 

Thông  Đề  (Thông  Danh)  và  Biệt  Đề  (Biệt  Danh).  Mười bốn  chữ  đầu  là Biệt  Đề,  một  chữ 

Kinh sau đó là Thông Đề. 

 “Chư kinh lập danh, bất ly nhân, pháp, dụ. Hoặc đơn, hoặc phức, khả đắc thất loại: Đơn 

 nhất giả tam, cụ nhị giả tam, cụ túc giả nhất, cộng thành thất loại”  (Đặt tên các kinh, chẳng 

ngoài nhân, pháp, dụ, có thể là đơn hoặc phức, chia thành bảy loại: Đơn danh, tức chỉ một 

thứ, gồm ba loại, gồm hai thứ có ba loại, có đủ ba thứ chỉ có một loại, cộng thành bảy loại). 

Đây là nói đến việc đặt tên kinh Phật có quy củ, chẳng phải là nói tùy tiện. Vì thế, người 

thông hiểu vừa nhìn vào [đề mục kinh, đã biết] kinh này là thật hay là ngụy tạo. Những kinh 

ngụy tạo có đề mục chẳng phù hợp nguyên tắc này. Chẳng phù hợp nguyên tắc này, sẽ chẳng 

phải là kinh Phật chân chánh. Kinh Phật chân chánh nhất định phải phù hợp nguyên tắc này, 

tức bảy tiêu chuẩn. Nói tóm lại, bảy tiêu chuẩn chẳng  ngoài  “nhân, pháp, tỷ dụ” , trong đề 

mục nhất định lấy những điều ấy làm nguyên tắc. 

 “Đơn nhân” , là chỉ dùng người (nhân) làm đề mục,  “A Di Đà Kinh, A Di Đà thị nhân”  (kinh 

A Di Đà, A Di Đà là người), A Di Đà là Biệt Đề, Kinh là Thông Đề, trong tựa đề kinh ấy chỉ 

có Nhân, không có Pháp, không có tỷ dụ. 

 “Đơn pháp, Đại Bát Nhã Kinh, Bát Nhã thị Pháp”  (Đơn pháp là như kinh Đại Bát Nhã, Bát 

Nhã là Pháp), không có Nhân, không có Dụ, tức là không có tỷ dụ. 

“Đơn dụ, Phạm Võng kinh”  (chỉ có Dụ là như kinh Phạm Võng), Phạm Võng (Brahmajala) là 

cái lưới  của  Đại  Phạm  Thiên. Dùng  cái lưới  của  Đại  Phạm  Thiên để sánh  ví. Vì  thế, Phạm 

Võng là tỷ dụ, không có Nhân, mà cũng chẳng có Pháp. 

Ba loại ấy được gọi là  “đơn tam đề”  (ba loại đề mục kinh chỉ dùng một thứ để đặt tên). 

 “Phức nhị đề”  cũng có ba loại; trong ấy có: 

- Nhân Pháp, tức là trong đề mục có người và pháp, như Văn Thù Vấn Bát Nhã Kinh. Văn 

Thù là Nhân, Bát Nhã là Pháp, trong ấy chẳng có tỷ dụ. 

- Dùng Pháp và Dụ để đặt tên như Diệu Pháp Liên Hoa Kinh. Diệu Pháp là Pháp, Liên Hoa là 

tỷ dụ, trong ấy chẳng có Nhân. 

- Dùng Nhân và Dụ để đặt tên kinh như Bồ Tát Anh Lạc Kinh, Bồ Tát là Nhân, Anh Lạc là tỷ 

dụ, trong ấy chẳng có Pháp. 

Ba thứ này gọi là  “phức tam chủng lập đề” . 

Tập 81  395 



Nhân, pháp, dụ thảy đều có đủ, cả ba thứ ấy đều có, đầy đủ nhân, pháp, dụ là Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, đề kinh có đủ cả ba thứ ấy. Phật là Nhân, Đại Phương Quảng 

là Pháp, Hoa Nghiêm là tỷ dụ (Dụ). Do vậy, Nhân, Pháp, Dụ đều có. 

Đây là bảy nguyên tắc để đặt tựa đề cho kinh Phật. Nếu chẳng tương ứng [với bảy nguyên tắc 

ấy], nhất định chẳng phải là kinh Phật. Nếu bảo nó là kinh Phật thì đó là giả, chẳng thật! Kinh 

Phật thật sự sẽ chẳng trái phạm quy củ này. 

 “Kim bổn kinh đề diệc cụ túc Nhân, Pháp, Dụ”  (nay tựa đề kinh này cũng trọn đủ Nhân, 

Pháp, Dụ). Hạ lão cư sĩ hội tập kinh này, đặt tựa đề trọn đủ Nhân, Pháp, Dụ.  “Đề trung Phật 

 tự  biểu  thử  độ  quả  nhân”  (chữ  Phật  trong  tựa  đề  biểu  thị  người  đã  chứng  quả  trong  cõi 

này):  “Phật”  là Thích Ca Mâu Ni Phật, tức là vị đã chứng quả trong cõi này.  “Quả nhân”  là 

người đã chứng Phật quả, là Thích Ca Mâu Ni Phật. Chúng ta học Phật nhất định phải biết, 

bất luận ở chỗ nào cũng phải nói rõ ràng với người khác, nếu người ta hỏi đến Phật thì Phật là 

giáo dục. Chúng ta tiếp nhận sự giáo dục của Thích Ca Mâu Ni Phật, nói rõ Phật chẳng phải 

là tôn giáo, chẳng liên quan gì đến tôn giáo! Kể từ khi tôi được tiên sinh Phương Đông Mỹ 

giới thiệu tiếp xúc Phật giáo, tôi học theo sự giáo dục của Thích Ca Mâu Ni Phật, chẳng theo 

tôn giáo. Chúng ta phải hiểu rõ ràng, minh bạch điều này. Hiệp hội của chúng ta là hiệp hội 

giáo dục của đức Phật, chớ nên mơ hồ, khiến cho người khác nẩy sanh hiểu lầm! 

Phật, Bồ Tát, A La Hán là những danh xưng học vị trong nền giáo dục của đức Phật, mà cũng 

là những danh xưng chung. Phật là học vị tối cao, Bồ Tát là học vị thứ hai, A La Hán là học 

vị thứ ba, có cùng một ý nghĩa với [các học vị] tiến sĩ, thạc sĩ, học sĩ như trong nhà trường 

hiện thời. Thích Ca Mâu Ni Phật tu học đã đạt tới tầng lớp cao nhất, nên gọi Ngài là Phật Đà. 

Còn những vị như Văn Thù, Phổ Hiền được nhắc đến trong kinh sách, tuy chưa đạt tới tối 

cao, nhưng tu cũng rất khá, thuộc vào học vị Bồ Tát. Lại còn có Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên 

là A La Hán, thuộc học vị thứ ba. [Gọi Phật, Bồ Tát, A La Hán là nói tới] danh xưng học vị, 

các Ngài chẳng phải là thần, mà cũng chẳng phải là tiên, các Ngài là người. Phải hiểu rõ ràng, 

minh bạch thì chúng ta mới thật sự học được thứ này thứ nọ trong Phật pháp có lợi ích cho 

chúng ta. 

Lợi  ích  phổ  biến nhất  là  thân  tâm  khỏe  mạnh, quý  vị  có  muốn  hay  không?  Quý  vị  học 

Phật, khẳng định phải đạt được điều đầu tiên này! Nhà Phật nói  “trường sanh bất lão”  là thật, 

chẳng phải là mê tín, đáng tiếc là chúng ta công phu chẳng tới mức, phải nâng công phu lên 

cao hơn, nâng cao tới cảnh giới nào? Nâng cao tới A La Hán là được rồi, A La Hán trường 

sanh bất lão. Nay chúng tôi chỉ mới dính dáng một chút bên ngoài, hưởng nhờ một tí bên bề 

ngoài, hết thảy mọi người quý vị thấy tôi tuổi tác không ngừng tăng lên, nhưng cũng chẳng 

suy lão, thật đấy, chẳng giả! Năm 1999, tôi giảng kinh tại Tân Gia Ba, có một vị cư sĩ là nữ 

tu Thiên Chúa Giáo tại Tân Gia Ba, đến gặp tôi, muốn quy y Phật môn. Bà ta hỏi: “Tôi có đủ 

điều kiện để quy y hay không?” Tôi nói: “Chẳng có vấn đề gì, bà hội đủ điều kiện”. Tôi quy 

y cho bà ta, năm ấy, bà ta đã một trăm lẻ một tuổi, được gọi là  “người thanh niên một trăm lẻ 

 một tuổi” . Bà làm công tác thiện nguyện chăm sóc người già. Người già đều là bảy, tám chục 

396  Tập 81 



tuổi! Bà ta phục vụ, chăm sóc họ mỗi ngày, chăm nom hai mươi mấy người già, rất khó có! 

Hiện thời, thân thể bà ta vẫn vô cùng khỏe mạnh. Mấy hôm trước, tôi nghe nói bà ta muốn 

sang một viện dưỡng lão ở Tân Cương phục vụ nửa năm. Năm 1999, bà ta đã một trăm lẻ 

một tuổi, năm nay là năm 2010, bà ta phải là một trăm mười một tuổi, không phải vậy, năm 

1999, bà ta đã một trăm lẻ một tuổi, năm nay là một trăm mười hai tuổi. Một trăm mười hai 

tuổi vẫn làm công tác thiện nguyện, vẫn chăm sóc người già sáu, bảy chục tuổi, bà ta chẳng 

già, vẫn nói mình là thanh niên! Đầu tiên là thân tâm khỏe mạnh, quý vị chẳng có phiền não, 

mà có trí huệ, phiền não nhẹ đi, trí huệ tăng trưởng. Gia đình quý vị hòa thuận, sự nghiệp 

thuận lợi, nơi quý vị sống hòa thuận, chẳng có gì không tốt đẹp! Đấy là lợi ích hiện tiền của 

Phật pháp. Một người tu hành như vậy ở nơi ấy, các nhà Lượng Tử Học cho biết: Người ấy ở 

khu vực nào, trong vùng phụ cận, tỷ lệ phạm tội chắc chắn rất ít, do nguyên nhân nào? Từ 

trường tốt đẹp! Một đạo tràng thành lập ở đây, người thật sự học tập rất nhiều, tỷ lệ phạm tội 

trong khu vực này sẽ giảm bớt với một mức độ to lớn, đó là sự thật. Vì vậy, chúng ta nói tới 

Phật, Pháp, Tăng, nói chung phải hiểu ý nghĩa thật sự. Nếu không, người ta sẽ nói chúng ta 

mê tín, sai lầm rất lớn. Do vậy, chữ Phật ở đây là  “thử độ quả nhân” , trong thế gian này, 

Ngài là một người tu học đã đạt được học vị tối cao. 

 “Vô  Lượng  Thọ  thị  bỉ  phương  quả  nhân”  (Vô  Lượng  Thọ  là  người  chứng  quả  trong 

phương kia), Vô Lượng Thọ ở Tây Phương Cực Lạc thế giới, cũng là A Di Đà Phật đạt học 

vị tối cao. A Di Đà dịch là Vô Lượng Thọ, Phật là danh xưng học vị. Ngài và Thích Ca Mâu 

Ni Phật có học vị tương đồng, bình đẳng.  “Cố đề trung cụ lưỡng độ quả nhân” (do vậy, trong 

tựa đề kinh có hai vị chứng quả trong hai cõi), trong một tựa đề kinh có hai người, chẳng phải 

là một người, mà là hai người, đều đạt được học vị tối cao. 

Bảy chữ  “trang nghiêm thanh tịnh bình đẳng giác”  là pháp,  “Đại Thừa nhị tự”  (hai chữ 

Đại Thừa) là tỷ dụ.  “Thừa giả”  (Thừa là), âm cổ là Thặng (乘), nay chúng ta thường đọc là 

Thừa,  âm  cổ  đọc  là  Thặng,  có  nghĩa  là  xe,  thuở  ấy  là  xe  ngựa!  “Thử  kinh  khả  vận  tải  vô 

 lượng chúng sanh hàm đạt bảo sở”  (kinh này có thể chuyên chở vô lượng chúng sanh cùng 

đến được chỗ có của báu), nói theo cách bây giờ, “bảo sở” là “bảo địa” (nơi đất báu). Bộ kinh 

này có thể chở chúng ta sang  Tây Phương Cực Lạc thế giới bảo địa. Như trong kinh Pháp 

Hoa đã nói:  “Đại bạch ngưu xa” . Đại bạch ngưu xa là xe ngựa. Thời cổ, xe ngựa lớn nhất, có 

thể  ngồi  được  rất  nhiều  người.  Tôi  nhớ  lúc  bé,  đi  học  tại  Nam  Kinh,  lúc  ấy  đang  học  Sơ 

Trung (trung học đệ nhất cấp, cấp hai), phương tiện giao thông ở Nam Kinh rất ít, xe ngựa rất 

nhiều. Xe ngựa rất rẻ, hình như là một hai xu, rất rẻ! Một cỗ xe ngựa, tôi nhớ thường ngồi 

được mười bốn đứa học trò, mười bốn đứa nhỏ ngồi chung một chiếc xe ngựa đi học. Do vậy, 

dùng Đại Thừa làm tỷ dụ, Đại Thừa là cỗ xe ngựa lớn. 

 “Chư  kinh  giai  cụ  Giáo,  Hành,  Lý”  (các  kinh  đều  có  đủ  Giáo,  Hành,  Lý),  hết  thảy  các 

kinh đều có bốn ý nghĩa ấy, ở đây, [lời chú giải] đã tỉnh lược một chữ, lẽ ra phải là Giáo  - 

Hành - Lý - Quả. Một bộ kinh nhất định có bốn ý nghĩa ấy; ở đây, Quả bị lược đi, Quả là 

chứng quả, tức đạt được học vị.  “Phật Thuyết Đại Thừa thị Giáo”  (Phật Thuyết Đại Thừa là 

Tập 81  397 



Giáo),  đấy  là  giáo  học.  “Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  thị  Hành” (Trang 

Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  là  Hành).  Như  vậy  thì  đây  là  Giáo  kinh  mà  cũng  là 

Hành  kinh,  quý  vị  hành  sẽ  đạt  được,  chẳng  hành  sẽ  chẳng  đạt  được!  “Vô  Lượng  Thọ  thị 

 Lý”  (Vô Lượng Thọ là Lý), Vô Lượng Thọ [là Lý] mà cũng là Quả. Các vị tổ sư đại đức xưa 

nay  giải thích  tựa đề  kinh  chẳng hoàn toàn  giống  nhau.  Có những  vị  có  cách giảng  riêng, 

nhưng đều giảng hợp lý, đúng lý, đúng pháp, nên [thuyết của các Ngài] đều được công nhận. 

Do vậy, chúng ta đọc nhiều về giáo pháp Đại Thừa, đối với những thứ do tổ sư đại đức đã 

giảng từ xưa, quý vị có thể dung hội, hòa hợp, tham khảo nhiều bản [chú giải khác nhau]. Ở 

Trung Quốc, vào thời cổ, kinh Vô Lượng Thọ có hai bản chú giải chú giải để tham khảo. 

Những  tác  phẩm  chú  giải  của  Nhật  Bản  càng  nhiều,  có  hơn  hai  mươi  thứ  như  trong  phần 

trước chúng ta đã thấy. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ giới thiệu, phần nhiều là nhìn vào cách 

người khác giảng giải tựa đề kinh và Huyền Nghĩa. Bậc tu hành lão luyện, thật sự thâm nhập 

Kinh Tạng thường chẳng nhìn xem quý vị giảng giải nội dung kinh như thế nào, chẳng xem 

phần ấy, mà xem phần Huyền Nghĩa. Huyền Nghĩa là gì? Là báo cáo tâm đắc tu học của quý 

vị, trong ấy có cảnh giới của chính quý vị, nên bậc tu hành lão luyện thường thích xem phần 

ấy. Kẻ sơ học thích xem cách giảng từng câu kinh một, xem lời chú giải. 

 “Vô Lượng Thọ biểu tam tế nhất như, Niết Bàn thường trụ chi Pháp Thân bổn thể”  (Vô 

Lượng  Thọ  biểu  thị  ba  đời  giống  hệt  như  nhau,  Pháp  Thân  bổn  thể  thường  trụ  Niết 

Bàn).  “Tam tế”  (三際) là quá khứ, hiện tại, vị lai, cũng có thể nói là Lý Thể được chứng bởi 

tam thế chư Phật. Lý Thể ấy thường được gọi là  “chư pháp Thật Tướng” , tức là chân tướng 

của  hết  thảy  các  pháp,  chẳng  hề  mê  tín!  Khoa  học  và  triết  học  hiện  tại  đang  nghiên  cứu 

những gì? Chân tướng của vũ trụ và vạn vật. Trải qua nhiều niên đại như thế, những triết học 

gia và khoa học gia xưa nay trong ngoài nước đã nghiên cứu, có thể nói là họ đã đạt thành 

tựu khá khả quan; nhưng còn có khá nhiều nghi vấn chưa thể giải đáp! Nói tới khởi nguyên 

của vũ trụ, các khoa học gia hiện đại cho rằng có một vụ Bùng Nổ Lớn (Big Bang), nhưng 

thuyết Bùng Nổ Lớn ấy chẳng thể nói trọn vẹn, cái gì đã bùng nổ? Do nguyên nhân nào mà 

bùng nổ? Chẳng thể giảng rõ ràng những điều ấy. Nói Big Bang là chỉ nhìn vào một hiện 

tượng, quan sát thấy bằng viễn vọng kính: Trong vũ trụ, thấy tất cả những tinh cầu [bùng nổ] 

ấy dường như đều ở quá xa chúng ta. Đây là một hiện tượng Bùng Nổ, [do nhìn] từ chỗ này 

[mà lập ra thuyết ấy]. Thuyết ấy chẳng thể nói trọn vẹn, chỉ do tạm thời quan sát hiện tượng 

mà có được kết luận như vậy, vẫn phải tiếp tục nghiên cứu. Hiện thời, Lượng Tử Lực Học 

(Quantum  Mechanics)  lại  phát  hiện,  phát  hiện  gì  vậy?  Phát  hiện  hiện  tượng  vật  chất  sanh 

khởi là  “vô trung sanh hữu”  (từ trong Không mà sanh ra Có), tốc độ vô cùng nhanh chóng, 

sau khi sanh ra, bèn tiêu diệt trong khoảng sát-na. Cách nói này hết sức giống với những điều 

được  giảng  trong  kinh  Phật;  bởi  lẽ,  Phật  pháp  giảng  nguyên  khởi  của  vũ  trụ  là  A  Lại  Da 

nguyên khởi, A Lại Da là gì vậy? Hiện thời, A Lại Da quả thật đã bị các nhà Lượng Tử Lực 

Học phát hiện; nhưng còn có một vấn đề: A Lại Da do đâu mà có? Họ chẳng có cách nào 

[khám phá], nhưng kinh Phật có thể nói rõ: A Lại Da do đâu mà có? Vì sao có A Lại Da? 

398  Tập 81 



Do vậy, thuở ấy, tiên sinh Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật pháp với tôi, [đã bảo] Thích 

Ca Mâu Ni Phật là một bậc đại triết học gia. Tôi học Triết với cụ, chúng tôi muốn tìm triết 

học gia, chẳng tìm tôn giáo, không tìm đến mê tín! Cụ nói:  “Thích Ca Mâu Ni là đại triết học 

 gia, kinh Phật là đỉnh cao nhất trong triết học cả thế giới. Học Phật là hưởng thụ cao nhất 

 trong đời người”.  Tôi được cụ uốn nắn quan niệm sai lầm trước kia như vậy, tôi cứ tưởng 

Phật giáo là tôn giáo, mê tín, cụ đã chuyển đổi quan niệm sai lầm ấy. Tôi học Phật từ lúc bắt 

đầu học với thầy Phương cho tới nay là năm  mươi chín năm, sang năm là  một giáp. Năm 

mươi chín năm học tập, chứng tỏ lời thầy nói là thật, chẳng giả. Vì thế, tôi nhớ mãi không 

quên ân đức của thầy. Nếu không được thầy chỉ dẫn, làm sao chúng tôi biết trên thế giới có 

thứ tốt đẹp như vậy, ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ, quý vị nói có đáng tiếc lắm không? Bao 

nhiêu người bỏ lỡ! 

Hiện  thời,  chúng  tôi  đã  nghiên  cứu,  học  tập  Phật  giáo  năm  mươi  chín  năm,  phát  hiện  nó 

không là đỉnh cao nhất trong triết học, mà còn là khoa học đạt tới đỉnh cao nhất. Những vấn 

đề mà khoa học và triết học hiện tại chẳng thể giải quyết, đều có toàn bộ [lời giải đáp] trong 

kinh Đại Thừa. Khoa học gia phát hiện vấn đề ấy, chúng ta mở kinh Phật ra xem thấy ngày 

càng gần gũi, rốt cuộc họ có thể đạt tới cảnh giới của Phật hay chăng? Chẳng thể nào! Vì sao 

chẳng thể? Trong kinh Đại Thừa, đức Phật đã giảng: Ý thức là tâm phân biệt, năng lực của 

tâm ý thức rất lớn, chúng ta hãy nghĩ thức thứ sáu tức ý thức, bên ngoài có thể duyên khắp 

pháp giới hư không giới. Khoa học hiện thời gọi điều này là “hoằng quan thế giới”  (đại vũ 

trụ, vũ trụ vĩ mô, macrocosm). Quý vị có thể phan duyên toàn bộ vũ trụ, bên trong quý vị có 

thể duyên tới A Lại Da. Hiện thời, Lượng Tử Lực Học đã thật sự duyên đến A Lại Da. Họ 

nói tới ba tế tướng của A Lại Da, đương nhiên chẳng rõ ràng, minh bạch như trong kinh Phật 

đã giảng! Hiện nay, họ phát hiện trong vũ trụ, thứ gì cũng đều không có, chỉ có ba thứ, giống 

như trong Pháp Tướng Duy Thức đã giảng. Các nhà Pháp Tướng Duy Thức chẳng thừa nhận 

trong vũ trụ có thứ gì, họ chỉ thừa nhận duy thức, [nghĩa là] chỉ có thức, chỉ có một mình 

thức!  Thức  là  ba  tế tướng, tức nghiệp tướng,  chuyển  tướng,  cảnh giới  tướng,  họ  dùng các 

danh từ ấy. Hiện thời, các nhà Lượng Tử Lực Học nói gì? Vật chất, năng lượng, thông tin là 

ba tế tướng của A Lại Da. Năng lượng là nghiệp tướng của A Lại Da, diễn đạt bằng những 

danh từ khác nhau, nhưng  là  cùng  một  chuyện!  Thông  tin là chuyển  tướng  của  A  Lại  Da, 

cảnh giới tướng được các nhà khoa học hiện tại gọi là “vật chất”. Hoàn toàn tương đồng với 

Pháp Tướng, chẳng đơn giản! Vũ trụ sâu xa kín nhiệm! 

Đức Phật dạy đến khi nào mới có thể thấy sự sâu xa kín nhiệm ấy, là ai? Trong kinh Phật 

nói Bát Địa Bồ Tát có công phu định lực ấy. Bởi lẽ, các khoa học gia dùng dụng cụ, máy móc 

để quan sát, phát hiện, Phật pháp không như thế, Phật pháp dùng công phu định lực! Ngài 

nhập  định  rất  sâu,  từ  trong  Định  thấy  được.  Trong  Định,  chẳng  có  giới  hạn  thời  gian  và 

không gian, chẳng có chiều không gian. Ngài trực tiếp thấy, cho nên thấy rõ ràng hơn các 

khoa học gia. Các khoa học gia phải nhờ vào dụng  cụ, máy móc, họ chưa đoạn ý niệm. Vì 

vậy, đức Phật nói phải đoạn sạch ý niệm, quý vị chớ nên dùng tâm ý thức! Dùng tâm ý thức 

Tập 81  399 



sẽ chẳng thể thấy chân tướng, vì sao? Cái mà quý vị trông thấy chính là huyễn tướng, tâm ý 

thức cũng là huyễn tướng! Huyễn tướng có thể duyên huyễn tướng, chẳng thể duyên chân 

tướng. Vì thế nói: Các khoa học gia chắc chắn chẳng thể kiến tánh. Nếu khoa học gia, triết 

học gia buông phân biệt, chấp trước, khởi tâm động niệm xuống, họ sẽ thành Phật, mới có thể 

thật sự thấy chân tướng. Do vậy, chúng ta có thể nói: Các nhà Lượng Tử Lực Học đã mon 

men bên lề Phật pháp. Nếu họ thật sự có thể tiến thêm một bước đột phá nữa, buông khởi tâm 

động niệm, phân biệt, chấp trước xuống, họ sẽ chứng đắc, không cần dùng dụng cụ khoa học, 

chẳng  cần  phiền  phức  như  vậy.  Do  các  lẽ  đó,  nói  Thật  Tế  lý  thể,  nói  “tam  tế  nhất  như”. 

 “Niết  Bàn  thường  trụ” ,  Niết Bàn  (Nirvāna)  là tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa  là  bất  sanh  bất  diệt. 

Trong Phật pháp,  “Pháp Thân bổn thể” được gọi là Chân Như, mà cũng là Chân Tâm, hoặc 

Bổn Tánh, rất nhiều danh từ, tới mấy chục loại! Vì sao đối với một chuyện mà đức Phật nói 

ra lắm danh từ như thế? Đấy là giáo học thiện xảo, dạy quý vị chớ nên chấp trước tướng danh 

tự! Nói cách nào cũng được, chỉ cần nói đúng chuyện này, phá chấp trước, phá phân biệt đấy 

mà! Nói một danh từ, quý vị liền chấp trước, phân biệt. Nói mấy chục danh từ đều nhằm nói 

về chuyện này, danh tướng là giả, đừng chấp trước, quý vị mới hiểu nghĩa chân thật do đức 

Phật đã giảng. 

Pháp  Thân  bổn  thể  “diệc  tức  chúng  sanh  bổn  cụ  chi  Phật  Tánh”  (cũng  chính  là  Phật 

Tánh mà chúng sanh vốn sẵn có), Pháp Thân bổn thể là Phật Tánh của chính mình.  “Thị tâm 

 thị Phật chi bổn tâm. Cố phán thuộc ư Lý, cái kỳ vi Thật Tế lý thể dã”  (là bổn tâm “tâm này 

là Phật”, nên phán định [Vô Lượng Thọ] thuộc về Lý, vì nó chính là Thật Tế lý thể). Nói tới 

cuối cùng, vũ trụ và chính mình là một, chẳng hai. Đấy là gì? Nêu rõ quan hệ luân lý trong 

Phật pháp. Phật pháp giảng luân lý thật tuyệt vời, rốt ráo viên mãn. Tổ tiên Trung Quốc nói 

tới  luân  lý,  lấy  thí  dụ  như  trong  hiện  thời  là  một  gia  tộc,  từ  gia  tộc  mở  rộng  đến  người 

ngoài:  “Phàm thị  nhân, giai tu  ái”  (phàm  là  người, đều phải  yêu  thương). Quan  hệ  luân lý 

như trong Phật pháp giảng, không chỉ là hết thảy mọi người và chính mình là nhất thể; Lão 

Tử nói  “thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất thể”  (trời đất và ta cùng một căn 

bản, vạn vật và ta cùng một thể), hai câu ấy hết sức gần với Đại Thừa Phật pháp, luân lý Phật 

pháp giảng điều gì? Hoa, cỏ, cây cối và chính mình là nhất thể; núi, sông, đại địa và  chính 

mình  là  nhất  thể;  hư  không  pháp  giới và  chính  mình  là nhất thể.  Giảng  luân lý  viên  mãn, 

giảng đến rốt ráo. Hiểu rõ ràng mối quan hệ, phẩm đức thứ nhất trong tự tánh là gì? Là Ái. 

Phật không gọi là Ái, vì sợ nói Ái, người ta sẽ nẩy sanh hiểu lầm, vì trong Ái có tình, Ái đó 

sẽ chẳng thật, bị biến đổi; nhà Phật nói là từ bi. Từ bi là Ái, trong từ bi có trí huệ, chẳng có 

tình. Khi giác ngộ gọi là trí huệ, khi mê, trí huệ bèn biến thành tình, nên gọi là “tình thức”. Vì 

lẽ đó, trí huệ và tình thức là một chuyện. Một thể mà có hai phương diện! Khi ngộ thì là trí 

huệ, lúc mê gọi là “tình chấp”. Đức Phật dạy chúng ta hãy giác ngộ, chớ nên mê hoặc. Chúng 

sanh trong mười pháp giới đều mê, chẳng giác, đến khi nào mới thật sự giác ngộ? Từ bậc Sơ 

Trụ trong Viên Giáo như kinh Hoa Nghiêm [đã nói] trở lên là giác ngộ. Trong tâm các Ngài, 

hoàn toàn là trí huệ, chẳng còn có tình chấp. Trong mười pháp giới, Phật pháp giới có chín 

400  Tập 81 



phần giác ngộ, vẫn còn một phần tình chưa đoạn. Đạt đến địa vị Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên 

Giáo, tình chẳng còn, trí huệ mười phần viên mãn hiện tiền, mới hữu dụng, mới chẳng lui sụt, 

mới chẳng đọa lạc. Vì thế, mục tiêu chung cực của giáo học Phật pháp là dạy chúng ta trở về 

tự tánh, trí huệ viên mãn trong tự tánh chính là Thật Tế lý thể. 

 “Phật Thuyết Đại Thừa thị Giáo, tức y thử Vô Lượng Thọ chi Lý thể, trực chỉ Đại Thừa vi 

 dụ,  vị  tuyên  thuyết  chúng  sanh  bổn  cụ  chi  đại  kinh,  phán  chi  vi  Giáo,  nghĩa  thậm  phân 

 minh”  (“Phật Thuyết Ðại Thừa” là Giáo, nghĩa là nương theo lý thể của “Vô Lượng Thọ” để 

trực chỉ Ðại Thừa. [Vô Lượng Thọ] là tỷ dụ, vì đức Phật tuyên thuyết Ðại kinh để nói về cái 

chúng sanh vốn sẵn có đủ. Ý nghĩa phán định chữ “Phật Thuyết Ðại Thừa” là Giáo hết sức rõ 

ràng). Ý nghĩa này rất rõ ràng, rất minh bạch. Phần đầu [bản chú giải] kinh này, Hoàng lão cư 

sĩ đã nói một câu rất hay,  “chúng sanh bổn cụ chi đại kinh”  (đại kinh nói về cái chúng sanh 

vốn sẵn có đủ, hoặc có thể hiểu là: Đại kinh mà chúng sanh vốn sẵn có). Nay chúng ta học 

kinh Vô Lượng Thọ là học kinh Vô Lượng Thọ của ai? Chẳng phải là A Di Đà Phật, chẳng 

phải là Thích Ca Mâu Ni Phật, mà là chính mình. Vì sao? Trong tâm của chính mình, trong 

chân tâm, trong tâm thanh tịnh đã trọn đủ Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác. Người Trung Quốc cũng nói tới bổn tánh. Câu đầu tiên trong Tam Tự 

Kinh  là  “nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”  (thoạt  đầu,  con  người  tánh  vốn  lành).  Đối  với  Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, Tam Tự Kinh dùng một 

chữ là Thiện, bổn tánh vốn lành! Thiện nghĩa là gì? Chính là mười bốn chữ trong tựa đề kinh. 

Chính mình, chẳng phải bên ngoài, học điều này để làm gì? Học để chúng ta trở về bổn thiện, 

quý vị liền thành Phật. Hiện thời chúng ta như thế nào? Hiện thời, chúng ta  “tánh tương cận, 

 tập tương viễn”  (tánh gần giống như  nhau, do huân tập mà khác xa), tánh của chúng ta là 

một, đều là thanh tịnh, bình đẳng, giác, đều là Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác, đều là như vậy; nhưng hiện thời mê muội, lệch lạc, tà vạy, lệch sang 

tập tánh. Tập tánh là gì? Ích kỷ, tự lợi, thị phi, nhân ngã, tiếng tăm, lợi dưỡng, tham, sân, si, 

mạn, làm những chuyện ấy, lệch lạc rồi! Tiếp nhận sự giáo dục của đức Phật là gì? Từ lệch 

lạc,  tà  vạy  quay  trở  lại,  trở  về  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình 

Đẳng Giác, trở về bổn thiện. Từ tập tánh trở về bổn thiện là đúng. Điều đó gọi là sự giáo dục 

của đức Phật. Sự giáo dục của đức Phật là gì? Quý vị vốn là Phật, nay quý vị đang mê muội, 

lệch lạc, nên là chúng sanh. Chúng sanh chẳng làm gì, cứ luân hồi trong lục đạo, bị khốn khổ 

ngần ấy bèn oán trời hờn người, chẳng biết là tự làm, tự chịu! Thật sự hiểu rõ ràng, minh 

bạch, [sẽ thấy Phật pháp] vốn là sự giáo dục tốt nhất trong thế gian và xuất thế gian! 

Thầy  Phương  về  già  dạy  học  tại  Đài  Loan, từ  lúc  tôi  được  biết  cụ  cho  đến  khi  cụ  mất, 

trong hơn hai mươi năm, hết thảy những lớp cụ dạy đều là giảng kinh Phật, nhưng cụ chẳng 

giảng  từng  bộ  kinh  một  mà  giảng  đại  ý.  Cụ  dạy  học  cũng  giống  như  Phật  Thích  Ca  hay 

Khổng Tử, dạy học chẳng có sách giảng nghĩa, chẳng có sách giáo khoa. Cũng may là thuở 

ấy, cụ còn phóng khoáng hơn thầy Lý một chút. Thầy Lý giảng kinh chẳng cho phép người 

khác thâu âm, thâu hình càng không chấp nhận! Nếu quý vị mang máy ghi âm đến, Ngài sẽ 

Tập 81  401 



chẳng giảng, nhưng thầy Phương cho phép học trò ghi âm, chuyện này cũng tốt lắm. Quý vị 

đọc Toàn Tập [của cụ Phương Đông Mỹ] sẽ thấy đó là do học trò ghi lại, ghi từ đâu ra? Chép 

từ băng thâu âm ra. Sách do chính cụ viết không nhiều lắm, chỉ có mấy loại, hiện thời Toàn 

Tập có kích thước lớn như vậy toàn là chép từ băng thâu âm ra. Cụ chẳng thích dùng sách, 

cũng chẳng thích dùng bài giảng soạn sẵn, mà tùy ý nói ra không hạn chế. Tôi theo cụ một 

thời gian, cụ đặc biệt giảng cho một mình tôi. Vì thế, tôi là học trò rất đặc biệt, các bạn đồng 

học rất hâm mộ. Ở Hương Cảng, tiên sinh Đường Quân Nghị2[2] là học trò của cụ. Những học trò thuở đầu ai nấy đều có thành tựu rất khá. Vì thế, phương pháp cổ nhân đã sử dụng 

hiện thời vẫn còn có người dùng, nhưng học sinh phải có một trình độ nhất định. Chưa đạt 

đến trình độ, nghe giảng cũng chẳng hiểu thầy đang giảng gì! Thật sự nghe hiểu, sẽ thấy vô 

cùng thú vị. 

Do vậy, phải hiểu: Hết thảy các kinh Phật, không chỉ là một bản kinh này, mà  hết thảy 

đều  là  tự  tánh,  là  một  phần  của  Tánh  Đức,  một  phần  là  toàn  phần.  Kinh  Hoa  Nghiêm 

nói: “Một tức là nhiều, nhiều tức là một” . Chuyện này vừa mới được Lượng Tử Lực Học phát 

hiện. Lượng Tử Lực Học phát hiện bất luận một tế bào nào, một phân tử còn nhỏ hơn tế bào, 

nhưng trong một phân tử có thông tin viên mãn về vũ trụ, họ phát hiện điều này! Trong Phật 

pháp, điều này được nói rất nhiều. Phật pháp nói trong mỗi một hạt vi trần có toàn thể vũ trụ. 

Trong vi trần có thế giới, thế giới chẳng rút nhỏ, vi trần chẳng phình to, trong ấy có thế giới 

viên mãn. Đối với thế giới ấy, chúng ta đã đọc kinh Hoa Nghiêm, thấy kinh nói ai có thể thấy 

thế giới trong vi trần? Phổ Hiền Bồ Tát. Phổ Hiền Bồ Tát có thể đến tham học và giáo hóa 

chúng sanh trong thế giới ở trong vi trần. Mỗi hạt vi trần đều là như vậy, chẳng có ngoại lệ, 

một chính là nhiều, nhiều chính là một. Một và nhiều chẳng hai! Trong tự tánh không có lớn 

hay nhỏ, chẳng có xa hay gần. Không có xa gần là chẳng có không gian; không có trước sau 

là chẳng có thời gian, không có đối lập. Đấy chính là Tánh Đức viên mãn thấu lộ. 

Tiếp  đó,  sách  viết:  “Hựu  tùng  Giáo  khởi  Hành,  cố  hạ  văn  trung  Trang  Nghiêm  Thanh 

 Tịnh Bình Đẳng Giác tức thị Phật sở giáo hóa chi diệu hạnh dã”  (Lại còn từ Giáo khởi Hành 

nên  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Ðẳng  Giác  chính  là  diệu  hạnh  do  đức  Phật  giáo 

hóa). Nay chúng ta nói Trang Nghiêm là  “mỹ hảo”  (đẹp đẽ), Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác là 

điều chúng ta tu học. 



2[2] Đường Qu}n Nghị (1909-1978), người huyện Nghi T}n, tỉnh Tứ Xuyên, l{ một nh{ tư tưởng, triết học kiêm gi|o dục nổi tiếng của Trung Hoa hiện đại, cụ được coi l{ truyền nh}n của tiên sinh Phương 

Đông Mỹ. Năm 1949, cụ cùng Tiền Mục, Trương Phi Giới v.v. . s|ng lập Á Ch}u Văn Thương Học Viện 

(nay l{ Hương Cảng Trung Văn Đại Học Viện), từng sang Mỹ dạy học theo lời mời của Quốc Hội Mỹ, dạy 

học tại nhiều đại học ở Đ{i Loan, Hương Cảng. Trước t|c rất phong phú về nhiều đề t{i, nổi tiếng nhất 

l{ c|c t|c phẩm Trung  T}y Triết Học Tư Tưởng Chi  Tỷ Giảo  Nghiên  Cứu Tập, Trung  Quốc Triết Học 

Nguyên Luận, Triết Học Kh|i Luận, Nguyên Gi|o Thiên v.v. . 

402  Tập 81 



Tôi cũng có một cách giảng riêng khác với cách giảng của cụ Hoàng, tôi nghĩ cách tôi nói 

khiến cho mọi người dễ hiểu hơn. Tôi đem [tựa đề kinh] phối hợp với ba giai đoạn tu học là 

A La Hán, Bồ Tát, và Phật. Buông chấp trước xuống, chẳng còn chấp trước hết thảy các pháp 

thế gian và xuất thế gian, tâm thanh tịnh hiện tiền; đấy là A La Hán. Bước thứ nhất là quý vị 

khôi phục tâm thanh tịnh. Tiến hơn bước nữa là buông phân biệt xuống, chẳng còn có ý niệm 

phân biệt, tâm quý vị đắc định. Chẳng còn phân biệt là tâm bình đẳng hiện tiền; đấy là Bồ 

Tát. A La Hán còn có phân biệt, Bồ Tát chẳng phân biệt. Cuối cùng, khởi tâm động niệm đều 

không có, sự giác ngộ ấy chính là Phật Đà. Vì thế, “thanh tịnh, bình đẳng, giác” là ba tầng tu 

học  theo  thứ  tự,  ba giai  đoạn.  Bậc  thượng  thượng  căn  bỏ  ngay,  đoạn ngay  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt, chấp trước, Lục Tổ Huệ Năng trong Thiền Tông là người như vậy. Ngài có 

thể buông xuống ngay lập tức, nên thành Phật, phàm phu bèn thành Phật. Vì thế, nói theo lý 

luận, phàm phu thành Phật cần bao nhiêu thời gian? Một niệm! Trong một niệm, phàm phu 

có thể thành Phật. Quý vị nghĩ xem, trong một niệm chúng ta có thể tiêu diệt tội nghiệp hay 

không?  Quý vị  chẳng  hiểu  rõ  ư?  Hễ  một  niệm  giác  thì  mầm  mống  tội  lỗi  đã  tạo  trong vô 

lượng kiếp sẽ chẳng còn nữa, đều tiêu hết, thành Phật rồi! 

Trong kinh, đức Phật có nêu một tỷ dụ:  “Phòng tối ngàn năm”.  Căn phòng ấy tối tăm cả 

ngàn năm, chẳng hề có ánh đèn chiếu tới. Phòng tối ngàn năm tỷ dụ điều gì? Tỷ dụ thời gian 

quý vị tạo tác tội nghiệp rất dài, tội rất nặng, nhưng thắp một ngọn đèn sẽ chiếu sáng, tối tăm 

chẳng còn nữa! Vì thế, chúng ta hiểu đạo lý này, buông khởi tâm động niệm xuống sẽ thành 

Phật. Trong kinh Đại Thừa, khởi tâm động niệm được gọi là “căn bản vô minh”. Tất cả hết 

thảy  các  hiện  tượng  hư  vọng,  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  là 

huyễn tướng,  “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” ,  “hết thảy hữu vi pháp, như 

 mộng, huyễn, bọt, bóng” , hết thảy mọi người đều biết đọc những câu ấy, nhưng quý vị có 

cảm nhận được hay chăng? Chúng ta chia nó thành từng giai đoạn. Chẳng chấp trước hết thảy 

các  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  lục  đạo  sẽ  chẳng  còn.  Vì  thế  biết:  Tạo  thành  lục  đạo 

nghiêm trọng nhất chính là chấp trước. Chẳng còn chấp trước, lục đạo sẽ chẳng còn! Còn có 

tứ thánh pháp giới, tức Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, đó là gì? Phân biệt. Quý vị có 

phân biệt, sẽ có [tứ thánh pháp giới]. Chẳng có phân biệt, tứ thánh pháp giới sẽ chẳng có, 

mười pháp giới cũng chẳng có, chỉ còn lại cái được gọi là Nhất Chân pháp giới. Chẳng có 

khởi tâm động niệm sẽ vượt thoát mười pháp giới. Nay chúng ta hiểu rõ: Sở dĩ cõi Thật Báo 

của chư Phật Như Lai tồn tại là vì tập khí vô thỉ vô minh chưa đoạn sạch, nên các Ngài hiện 

tướng này. Khi tập khí đoạn sạch, tướng ấy sẽ chẳng có.  Do vậy,  “phàm những gì có hình 

 tướng  đều  là  hư  vọng” ,  đức  Phật  chẳng  nói  “trừ  cõi  Thật  Báo  của  chư  Phật  Như  Lai  ra”, 

chẳng  nói  câu  ấy.  Chẳng  nói  câu  ấy  thì  nói  cách  khác  là  cõi  Thật  Báo  cũng  vậy,  cũng  là 

chẳng thật. Tập khí vô thỉ vô minh đoạn sạch, sẽ là hình dạng ra sao? Vẫn còn có, trong Tịnh 

Độ gọi là cõi Thường Tịch Quang hiện tiền. Thường Tịch Quang là tự tánh của chúng ta. 

Thường Tịch Quang là Bổn Tế. Thường Tịch Quang chính là Bổn Tâm đang được nói ở đây. 

Tập 81  403 



Ở  đây,  Thường  Tịch  Quang  được  gọi  là  “Thật  Tế  lý  thể”,  quy  về  Thường  Tịch  Quang. 

Thường Tịch là nói về tự tánh. 

Huệ Năng đại sư minh tâm kiến tánh là thấy gì vậy? Thấy Thường Tịch Quang. Ngài mô 

tả Thường Tịch là như thế nào, chứ các nhà khoa học chẳng thể nói được! 

- Thứ nhất là thanh tịnh,  “nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh” , mảy may ô nhiễm cũng chẳng 

có, chưa hề bị ô nhiễm. Trong lục đạo chẳng ô nhiễm, trong địa ngục A Tỳ cũng không ô 

nhiễm, chân tánh của quý vị trước nay chưa hề bị ô nhiễm. 

- Thứ hai là  “vốn chẳng sanh diệt” , bất sanh, bất diệt, vĩnh hằng. 

-  Thứ  ba  là  “vốn  tự  trọn  đủ” .  Trong  Thường  Tịch  Quang,  thứ  gì  cũng  đều  không  có.  Nó 

chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần, cũng chẳng phải là hiện tượng tự 

nhiên, nhưng những thứ ấy đều ẩn tàng trong đó, chẳng tỏ lộ ra. Vốn tự trọn đủ, giống như 

máy TV. Chúng ta tắt nguồn điện thì thứ gì cũng chẳng có, nhưng quý vị chẳng thể nói là nó 

không có. Quý vị bật điện lên, nó bèn xuất hiện. Nhà Phật gọi điều này là  “ẩn hiển”.  Trong 

Thường Tịch Quang, [những hình tướng, hiện tượng] đều ẩn, thứ gì cũng chẳng có. 

- Nếu gặp duyên,  “có thể sanh ra vạn pháp”.  Có thể sanh ra vạn pháp là Hiển, sanh ra mười 

pháp giới, sanh ra cõi Thật Báo của chư Phật là Hiển. Khi hiển, quý vị chẳng thể nói là nó có. 

Khi chẳng hiển, chẳng thể nói là nó không có. Tự tánh vốn định, do vậy, định rất quan trọng. 

- Huệ Năng đại sư bảo:  “Nào ngờ tự tánh, vốn chẳng dao động” , cũng là chân tâm bất động. 

Vọng tâm bị động, chứ không phải là chân tâm. Chúng ta nói “khởi tâm động niệm”, nghĩ 

Đông tưởng Tây là vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. Đấy là thức thứ sáu, tức Ý Thức thuộc 

A Lại Da, phải hiểu rõ ràng! Khoa học [vận dụng] tận hết sức lực, đúng như đức Phật đã nói, 

có thể phát hiện A Lại Da, chứ chẳng thể kiến tánh, vì sao? Kiến tánh cần phải buông vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước xuống. Các khoa học gia chẳng buông những thứ ấy xuống, nên 

họ chẳng thể kiến tánh. Đạt đến cảnh giới này, khoa học chẳng thể tiến cao hơn được nữa, 

vẫn mong truy tầm, khảo sát bản thể vũ trụ, nhưng chẳng tìm được. Chắc chắn là tìm không 

được!  Buông  xuống  sẽ  tìm  được.  Chuyện  này  đòi  hỏi  phải  có  công  phu  định  lực.  Vì  thế, 

Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác chính là diệu hạnh giáo hóa của đức Phật. 

 “Nhất cú A Di Đà, dĩ chi trang nghiêm tự tâm, thanh tịnh tự tâm, thị tức y giáo tu  hành 

 dã”  (Một  câu  Di  Ðà  dùng  trang  nghiêm  tự  tâm,  thanh  tịnh  tự  tâm  thì  chính  là  “y  giáo  tu 

hành”). Đây là quy về Tịnh Độ Tông, quy về phương pháp tu hành được giảng trong bộ kinh 

này, tức là một câu A Di Đà,  “Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” . Đặc biệt, trong xã 

hội hiện tiền, tai nạn rất nhiều, chúng ta buông xuống vạn duyên, buông xuống hết thảy, thật 

sự buông xuống giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, 

trừ A Di Đà Phật ra, thứ gì cũng đều chẳng có, tâm quý vị vui sướng lắm, tự tại lắm! Đấy 

mới là như Phương tiên sinh đã nói:  “Sự hưởng thụ tối cao trong đời người” . Chính mình 

chắc chắn sanh về Tịnh Độ, hễ sống thêm một ngày trên thế giới này thì phải thêm nỗ lực 

một ngày, để làm gì? Nâng cao phẩm vị! Nâng cao phẩm vị bằng cách nào? Trọn chẳng lưu 

luyến thế gian này, phẩm vị của quý vị mới có thể nâng cao. Mảy may vướng mắc đối với thế 

404  Tập 81 



gian này chính là sợi dây trói buộc khiến cho quý vị chẳng thể vãng sanh, quý vị đã sai rồi, 

hãy buông hết thảy xuống! Vì thế, chúng ta sống trong thời đại này, đối với một người tu 

hành thật sự mong chứng quả, mong thành Phật mà nói thì là hoàn cảnh tốt đẹp! Lắm tai nạn 

là hoàn cảnh tốt đẹp, vì nó bức bách quý vị không dụng công cũng chẳng được, ép quý vị 

không buông xuống cũng chẳng xong. Đó gọi là Nghịch Tăng Thượng Duyên. Nếu là đời 

thái bình thịnh trị, hết thảy đều có thể vừa lòng như ý, quý vị sẽ chẳng muốn rời đi, vẫn mong 

sống trên thế giới này thêm vài năm nữa. Nếu thấy hiện thời tai nạn dồn dập như thế, trong 

tâm sẽ mong “ước gì ta vãng sanh ngay lập tức, vãng sanh ngay hôm nay là tốt nhất!” Tâm 

thành tựu sẽ dũng mãnh, tinh tấn, khiến cho quý vị có cái tâm cảnh giác rất cao trong hoàn 

cảnh,  chẳng  mê  hoặc  mảy  may  nào!  Vì  thế,  trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  thường  nói: 

“Trong thế gian này, ai cũng là người tốt, mọi chuyện đều là chuyện tốt” Người tìm đến gây 

chuyện,  tạo  chướng  ngại  đều  là  người  tốt,  đều  là  chuyện  tốt.  Vì  sao?  Khiến  cho  chúng  ta 

chẳng còn mảy may lưu luyến thế giới này. Đối với người tu hành, đó là chuyện tốt, quyết 

định thành tựu trong một đời này, lại còn thành tựu rất nhanh! 

Tiếp đó, sách viết:  “Bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai”  (chẳng nhờ vào phương tiện, 

tự được tâm khai).  “Bất giả phương tiện”  là chẳng cần nhờ đến phương pháp nào khác giúp 

đỡ, chỉ đơn độc một câu A Di Đà Phật là được rồi, tự được tâm khai.  “Tâm khai”  là khai ngộ, 

minh tâm kiến tánh.  “Viên hiển bổn cụ chi bình đẳng giác, thị dĩ Hành hiển Lý dã”  (hiển lộ 

trọn vẹn bình đẳng giác sẵn có. Ấy là dùng Hành để hiển Lý). Chúng ta thật sự niệm, thật sự 

hành, trong sự niệm Phật của quý vị có Định, Định sanh ra Huệ. Khi thật sự buông xuống, 

tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm bình đẳng hiện tiền, lẽ đâu chẳng khai ngộ? Hễ khai ngộ, tất cả 

nghiệp chướng đều tiêu. Chúng ta hãy nghĩ xem, đời Đường, Huệ Năng  đại sư thật sự khai 

ngộ trong phương trượng thất của Ngũ Tổ, nghiệp chướng tiêu sạch, vì sao vẫn phải ẩn núp 

trong phường thợ săn mười lăm năm, pháp duyên mới thành thục, vì sao? Nghiệp chướng của 

chính  mình  đã  tiêu  rồi,  nhưng  phước  báo  của  chúng  sanh  chưa  hiện  tiền,  chúng  sanh  có 

nghiệp chướng, nên chẳng có cách nào! Quý vị không có cách nào tiêu nghiệp giùm họ được! 

Ắt phải [chờ đến lúc] nghiệp chướng của chúng sanh cũng tiêu mất thì quý vị mới có thể giúp 

đỡ họ. Điều này được gọi là gì?  “Phật chẳng độ kẻ vô duyên”.  Chúng sanh có nghiệp, chúng 

sanh đáng thương, vẫn chưa thể tiếp nhận, quý vị đành phải thong thả chờ đợi họ, Huệ Năng 

đại sư có thể chờ mười lăm năm. Sau đấy, các vị Bồ Tát giúp đỡ Ngài. Ngài Ấn Tông là Bồ 

Tát, rất phi phàm, chẳng có tí xíu tâm  ghen ghét nào, Ngài là Bồ Tát, chẳng phải là phàm 

nhân. Có tâm ghen ghét sẽ chèn ép, luôn mong khống chế, lợi dụng, chiếm hữu Lục Tổ để tạo 

tiếng tăm, lợi dưỡng cho chính mình. Ngài Ấn Tông không như thế, nhận biết đại sư thật sự 

đắc pháp từ chỗ ngài Hoàng Mai, là vị pháp sư được truyền y bát, lúc đó, Lục Tổ vẫn còn là 

một cư sĩ chưa xuống tóc, Ấn Tông bèn quy y cho đại sư. Vì thế, ngài Ấn Tông là thầy quy y 

của Lục Tổ. Sau khi xuống tóc, Ấn Tông bái Lục Tổ làm sư phụ, bái Ngài làm thầy. Do vậy, 

Huệ Năng là thầy truyền pháp cho Ấn Tông; mà Ấn Tông lại là thầy thế độ của Huệ Năng. 

Tập 81  405 



Hết  sức  phi  phàm!  Thuở  ấy,  tại  vùng  Lãnh  Nam3[3], Quảng  Đông,  ngài  Ấn  Tông  có  danh vọng rất cao, pháp duyên rất thịnh, Ngài bái đại sư làm thầy, tôn thầy lên cao, ngay lập tức, 

đại sư bèn được nổi tiếng. Ấn Tông làm hộ pháp cho Ngài, thỉnh Ngài giảng kinh, giáo học, 

ai không phục? Ai chẳng nghe theo? Ấn Tông dẫn đầu đến nghe, đến học. Điều này được 

Phật pháp diễn tả là:  “Nhất Phật xuất thế, thiên Phật ủng hộ”  (một vị Phật ra đời, ngàn vị 

Phật ủng hộ). 

 “Hựu đắc vãng sanh giả ngộ Vô Sanh Nhẫn, tùng Thể khởi Dụng, phục dĩ thử bình đẳng 

 diệu  pháp,  bình  đẳng  phổ  độ  nhất  thiết  chúng  sanh,  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  đồng  chứng  Đại 

 Giác, phục thị tùng chúng hạnh hiển Lý dã”  (Hơn nữa, được vãng sanh bèn ngộ Vô Sanh 

Nhẫn, từ Thể khởi Dụng, lại dùng diệu pháp bình đẳng này bình đẳng phổ độ hết thảy chúng 

sanh  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ,  cùng  chứng  Ðại  Giác.  Ðấy  cũng  chính  là  từ  các  hạnh  hiển  lý 

vậy). Vãng sanh mới thật sự chứng đắc Vô Sanh. Địa vị Vô Sanh Pháp Nhẫn rất cao! Theo 

kinh Đại Thừa đã giảng, hàng Đăng Địa Bồ Tát4[4] mới chứng đắc, nhưng thật sự chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn là từ Thất Địa trở lên. Vô Sanh Pháp Nhẫn là gì? Thật ra, nay chúng ta 

cũng biết, hiện thời chúng ta chưa phải là chứng ngộ, mà là giải ngộ. Chẳng phải là chứng 

ngộ thì chưa dùng được, chẳng phải là cảnh giới của chúng ta. Chúng ta biết đích xác, vì sao? 

Quý vị đọc đoạn đối thoại giữa Di Lặc Bồ Tát và Thích Ca Mâu Ni Phật, sẽ biết hết thảy các 

pháp bất sanh, hết thảy các pháp bất diệt. Nhẫn (忍) là quý vị thừa nhận, đồng ý, tán thành: 

Hết thảy các pháp thật sự bất sanh. Pháp là gì? Di Lặc Bồ Tát đã giảng:  “Trong một khảy 

 ngón tay, có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, niệm niệm thành hình” ,  “hình”  là hiện tượng 

vật  chất.  “Hình  đều  có  thức” ,  thức  là  hiện  tượng  tinh  thần.  Hiện  tượng  tinh  thần  và  hiện 

tượng vật chất do đâu mà có? Do huyễn tướng từ ý niệm liên tục tích lũy lại! Cách nói này là 

cách nói của các khoa học gia Lượng Tử, vì họ cũng phát hiện vật chất và tinh thần đột nhiên 

phát  sanh,  trong  Không  sanh  ra  Có,  thời  gian  rất  ngắn  ngủi,  vừa  sanh  ra  liền  bị  tiêu  diệt, 

chẳng còn nữa. Đấy là hiện tượng Vô Sanh. Khoa học gia dùng máy móc để chứng đắc, vẫn 

chưa thật sự hiểu rõ ràng, nhưng người tu hành do công phu định lực chứng đắc, công phu 

định lực là gì? Tâm  thanh tịnh hiện tiền. Khoa học gia giống như chúng ta, chưa rời khỏi 

phân biệt, chấp trước, nhờ vào máy móc để quan sát tình hình vật chất là như thế đó. 



3[3] Lãnh Nam là phía Nam rặng Ngũ L~nh, bao gồm to{n bộ vùng Quảng Đông, Quảng T}y, Hải Nam, Giang T}y (đó l{ nói theo thời Đường), hiện thời L~nh Nam chỉ bao gồm Quảng Đông, Quảng T}y v{ 

Hải Nam. Ngũ L~nh l{ một quần thể núi bao gồm năm rặng Việt Th{nh L~nh, Đô B{ng L~nh, Manh Chử 

L~nh, Kỵ Điền L~nh, v{ Đại Dữu Lĩnh, l{ ranh giới thiên nhiên ph}n c|ch lưu vực của hai sông Trường 

Giang v{ Ch}u Giang. Do thế núi hiểm trở, văn hóa cũng như qu}n đội Trung Nguyên khó thể x}m 

chiếm, khống chế vùng n{y, hơn nữa đ}y l{ địa b{n cổ của tộc người B|ch Việt, có những nét văn hóa dị 

biệt, đặc sắc riêng, người H|n với thói quen ngạo nghễ cố hữu bèn gọi nơi n{y l{  “man di chi địa”.  

4[4] Đăng Địa Bồ T|t: Bồ T|t chứng đắc từ Sơ Địa trở lên. 

406  Tập 81 



Vì thế, các nhà khoa học nói: Dựa trên sự nghiên cứu nguyên tử và các hạt cơ bản, đạt 

đến kết luận cuối cùng, trong vũ trụ chẳng có những thứ vật chất gì cả! Hiện tượng vật chất 

và tinh thần đều là một hiện tượng tích lũy liên tục của ý niệm. Vì thế, trong khi giảng kinh 

Hoa Nghiêm, chúng tôi thường xuyên nhắc nhở các đồng học: Hiện tượng ấy là hiện tượng 

gần giống như liên tục (tương tự tương tục tướng), chẳng phải là thật sự liên tục, mà thật sự 

là sanh khởi trong mỗi niệm, hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều độc lập, niệm 

trước và niệm sau khác nhau, niệm niệm đều khác nhau, chúng là tương tự, chẳng phải là 

hoàn toàn giống nhau. Vì thế, chẳng thể nói là “liên tục”, mà nói là “tương tự tương tục”. Do 

đó, tôi cảm thấy các nhà khoa học nói như vậy rất hay, họ nói là “tích lũy”. [Các hiện tượng 

vật chất và tinh thần] đều là huyễn tướng của ý niệm được tích lũy liên tục; cách nói này rất 

khá, giảng rất rõ ràng. Quý vị thật sự thừa nhận Vô Sanh Nhẫn, biết những thứ ấy (các hiện 

tượng tinh thần và vật chất) chẳng phải là thật, kể cả thân thể chúng ta, quý vị liền an tâm. An 

tâm liền tự tại. Hễ an tâm, các tế bào trong toàn bộ thân thể sẽ khôi phục bình thường. Quý vị 

chẳng an lòng, hôm nay nghĩ tới chỗ này, ngày mai nghĩ đến gan, hôm sau lại nghĩ đến phổi, 

hôm sau nữa lại nghĩ đến tim, trong lòng luôn căng thẳng. Căng thẳng sẽ như thế nào? Dễ 

sanh ra bệnh tật, tế bào bèn sanh ra sự biến hóa. Quý vị biết hết thảy đều bình thường, hễ 

sanh ra liền lập tức diệt, căn bản là quý vị chẳng còn nghĩ tới nó, liễu giải chân tướng sự thật, 

mặc kệ nó! Toàn bộ sẽ khôi phục bình thường, những tế bào vốn mắc bệnh sẽ khôi phục bình 

thường. Do vậy, đây là chỗ tốt đẹp tối thiểu do học Phật, học được điều gì? Quý vị chẳng ngã 

bệnh! Tôi lại bảo quý vị: Quý vị chẳng chết, sanh tử là giả. Đó là thật, chẳng phải là lời giả 

dối, tuyệt đối chẳng phải là mê tín! 

Do vậy, đối với sanh tử, Phật pháp nói “liễu sanh tử” thì “liễu” là gì? Hiểu rõ! Thật sự 

hiểu rõ sanh tử là chuyện gì, hiểu rõ ràng; vì thế, quý vị chẳng sợ hãi nó một chút nào! Sanh 

tử là chuyện gì? Thay một bộ quần áo mà thôi! Thân thể vật chất này sử dụng một khoảng 

thời gian đã trục trặc rồi, trục trặc thì thay đổi cái khác, giống như quần áo đã mặc dơ, rách 

nát, hoặc chẳng thích mặc nữa, bèn thay bộ khác, chuyện này rất bình thường. Tinh thần bất 

diệt, không chỉ là thay đổi, quý vị thấy thân thể này vứt bỏ, nhưng còn có linh tánh. Chúng ta 

nói “linh hồn” thì linh hồn đang mê; sau khi giác ngộ chẳng gọi là “linh hồn” mà gọi là “linh 

tánh”. Học Phật chẳng phải là làm chuyện gì khác, mà là nâng cao linh tánh của chính mình. 

Thân thể là cái kèm theo, linh tánh dựa vào cái thân này, thân thể chẳng có tí xíu bệnh tật 

nào. Do linh hồn có mê, mê rồi nên nó có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, linh tánh chẳng 

mê. Do vậy, sẽ hình thành  “Kim Cang bất hoại thân”  như kinh Phật đã nói, chuyển mê thành 

ngộ là Kim Cang bất hoại thân.  “Từ Thể khởi Dụng”  là gì vậy? Ứng hóa trên thế gian là từ 

Thể khởi Dụng. Lại dùng phương pháp này, tức là dùng phương pháp “thanh tịnh, bình đẳng, 

giác” để bình đẳng phổ độ hết thảy chúng sanh. Phương pháp này tuyệt diệu,  “thanh tịnh, 

bình đẳng, giác” ở ngay trong một câu A Di Đà Phật. Toàn bộ câu A Di Đà Phật này là tiếng 

Phạn, có thể dùng “thanh tịnh, bình đẳng, giác” để dịch ý nghĩa của nó. A Di Đà Phật nghĩa 

là gì? “Thanh tịnh, bình đẳng, giác”, dùng phương pháp này để độ hết thảy chúng sanh, giúp 

Tập 81  407 



họ vãng sanh thế giới Cực Lạc cùng chứng Vô Thượng Bồ Đề, Đại Giác là Vô Thượng Bồ 

Đề, là quay về tự tánh. Đấy là từ các hạnh để hiển Lý. Các hạnh gồm nhiều hạnh môn, kể cả 

cuộc sống hằng ngày và công việc của chúng ta, xử sự, đãi người, tiếp vật, toàn là A Di Đà 

Phật, hoàn toàn là “thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Điều khẩn yếu là chúng ta phải thật sự hiểu 

rõ, thật sự biết dùng, biết dùng phương pháp đơn giản nhất là trong cuộc sống, trong công 

việc, trong xử sự đãi người, tiếp vật, trong tâm có A Di Đà Phật. Trong tâm trừ A Di Đà Phật 

ra, thứ gì cũng đều không có. Câu này (tức câu  “từ Thể khởi Dụng” ) có ý nghĩa như vậy đó. 

Trong tâm chẳng cần nghĩ đến “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, chỉ nghĩ tới A Di Đà Phật, bốn 

chữ đơn giản là được rồi, sẽ nhập cảnh giới ấy. Vận dụng “thanh tịnh, bình đẳng, giác” vào 

cuộc sống, công việc, đãi người, tiếp vật, do các hạnh mà hiển Lý, đấy là tự tánh. 

 “Nhược dĩ kinh đề phối Tam Đại”  (nếu đem tựa đề kinh phối hợp với Tam Đại), Tam Đại 

là Thể, Tướng, Dụng. Trong tựa đề kinh có những ý nghĩa ấy hay không?  “Vô Lượng Thọ thị 

 Thể  đại,  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  thị  Tướng  đại,  Bình  Đẳng  Giác  thị  Dụng  đại”  (Vô 

Lượng Thọ là Thể đại, Trang Nghiêm Thanh Tịnh là Tướng đại, Bình Đẳng Giác là Dụng 

đại), thật sự có ý nghĩa Tam Đại, rất rõ rệt. Chúng ta đọc phần tiếp theo:  “Y Hán dịch Vô 

 Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác tức A Di Đà Phật nghĩa” (Căn cứ theo bản Hán dịch, Vô 

Lượng Thanh Tịnh Bình Ðẳng Giác tức là ý nghĩa của chữ A Di Ðà Phật). Trong năm bản 

dịch gốc, bản dịch đời Hán có tựa đề là Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh; tựa đề 

này là dịch theo nghĩa, nguyên văn tiếng Phạn là A Di Đà.  “Cánh khả dĩ bổn kinh đề phối 

 tam giác. Vô Lượng Thọ Phật thị ngã Bổn Giác. Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, 

 dĩ trang nghiêm tự tâm thị danh Thỉ Giác. Thỉ Giác hợp Bổn Giác, trực xu Cứu Cánh Giác, 

 tức đề trung Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác dã”  (ta có thể đem tựa đề kinh này phối hợp với 

Tam Giác. Vô Lượng Thọ Phật là Bổn Giác của ta. Phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm 

để trang nghiêm tự tâm là Thỉ Giác. Thỉ Giác hợp với Bổn Giác, tiến thẳng đến Cứu Cánh 

Giác chính là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác trong tựa đề kinh). Đây là  phối hợp với ba món 

Giác: Thỉ Giác, Bổn Giác, và Cứu Cánh Giác. Trong đó, Bổn Giác là Lý thể, Thỉ Giác là bắt 

đầu tu hành. Chúng ta suốt ngày mê muội, bất giác, quý vị phải hiểu: Niệm Phật là giác chứ 

không mê. Nhưng quý vị phải biết: Nếu không hiểu, mà chẳng nghe kinh, chẳng học giáo, 

quý vị niệm câu A Di Đà Phật này vẫn là mê hoặc, điên đảo, mê tín, A Di Đà Phật là gì? 

Không biết! Người ta nói A Di Đà Phật là gì? “Tượng Phật được thờ trong nhà tôi là A Di Đà 

Phật”, kẻ ấy bèn chỉ vào tượng đó, về căn bản chẳng biết A Di Đà Phật là gì! A Di Đà Phật là 

tự tánh, là bổn tánh của chính mình, là “thanh tịnh, bình đẳng, giác” chính mình vốn sẵn đủ. 

Liễu giải thì khi niệm sẽ tương ứng, giống như phương pháp được gọi là Tam Mật Tương 

Ứng trong Mật Tông: Tay kết thủ ấn, nay chúng ta gọi là “thủ ngữ”, miệng trì chú, trong tâm 

quán tưởng, thảy  đều  tương  ứng thì  mới  được.  Chúng ta niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật này 

cũng giống như thế, khi niệm A Di Đà Phật chắp tay niệm cũng được, cung kính! Lần tràng 

hạt niệm Phật cũng được. Cầm tràng hạt trên tay nhưng không lần cũng được! Vì sao? Nhắc 

nhở chính mình. Không lần tràng hạt để nhắc nhở chính mình, [cầm tràng hạt] giống như thủ 

408  Tập 81 



ấn, giống như kết ấn, bằng với kết ấn. Một câu A Di Đà Phật chẳng rời miệng, giống như trì 

chú. Trong tâm thanh sạch, chẳng nhiễm  mảy trần. Hoặc là miệng niệm Phật, trong tâm có 

Phật, niệm một tiếng A Di Đà Phật, biết A Di Đà Phật là tự tánh của chính mình, biết A Di 

Đà Phật là “thanh tịnh, bình đẳng, giác” của chính mình, biết A Di Đà Phật là đại viên mãn 

của  chính  mình,  chẳng  phải  là  chẳng  có  gì  khác  [Tam  Mật  Tương  Ứng]  ư?  Cùng  là  một 

chuyện! Còn đơn giản, thuận tiện hơn Mật Giáo! Trong Mật Giáo có rất nhiều quy củ, pháp 

môn này không có, hoàn toàn khiến quý vị thoải mái. Vì thế, nếu quý vị biết niệm, đúng là 

một pháp môn sẽ là hết thảy các pháp môn. Một câu A Di Đà Phật này bao gồm trọn hết thảy 

Đại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển Giáo, Mật Giáo, Tông Môn, Giáo Hạ! Quý vị nói xem pháp môn 

này có thù thắng, vi diệu lắm hay không? 

Tiếp đó là : “Hựu khả giải vi Bình Đẳng Giác thị ngã Bổn Giác. Khởi tâm niệm Phật, dĩ 

 tự trang nghiêm, thị vi Thỉ Giác. Thỉ Bổn bất ly, trực xu giác lộ, đốn nhập Tịch Quang, chứng 

 Vô Lượng Thọ. Như thị tắc Bình Đẳng Giác thị ngã nhân tâm, Vô Lượng Thọ thị ngã Quả 

 Giác. Như thị diệu nghĩa triển chuyển vô tận, tất tại nhất đề chi trung”  (Lại có thể hiểu như 

sau: Bình Ðẳng Giác là Bổn Giác của ta, khởi tâm niệm Phật để tự “trang nghiêm” là Thỉ 

Giác. Thỉ, Bổn chẳng rời nhau, thẳng tiến trên đường giác ngộ, chóng vào được Tịch Quang, 

chứng Vô Lượng Thọ. Như vậy, Bình Ðẳng Giác là nhân tâm (cái tâm dùng làm nhân, cái 

tâm tu nhân) của ta, Vô Lượng Thọ là Quả Giác của chúng ta). Diệu nghĩa được phát triển 

đến vô tận như thế, nhưng đều nằm gọn trong tựa đề). Những ý nghĩa ấy đều bao gồm trong 

tựa  đề kinh, trong tựa đề kinh bao hàm vô lượng nghĩa, thật vậy, chẳng giả!  “Thị cố Viên 

 Trung Sao sớ viết: „Văn thủ đề danh tự, hoạch vô lượng công đức‟. Sao viết: Như Kim Quang 

 Minh, cập chư Đại Thừa, đa tác thử thuyết”  (Vì vậy, trong sách Viên Trung Sao có  lời sớ 

như sau: “Nghe tựa đề kinh được vô lượng công đức”. Lời Sao giảng: “Như kinh Kim Quang 

Minh và các kinh Đại Thừa khác phần nhiều nói như vậy”). Từ các bản chú sớ kinh Đại Thừa 

của cổ đức, chúng ta thấy nói như vậy rất nhiều! Không chỉ là tựa đề kinh trọn đủ viên mãn 

vô lượng nghĩa, mà trong các buổi giảng, chúng tôi đã từng báo cáo cùng quý vị: Một câu A 

Di Đà Phật trọn đủ vô lượng nghĩa. Trong một câu A Di Đà Phật dung nhiếp trọn vẹn tựa đề 

của mười hai bộ kinh, [nói “mười hai bộ kinh” ở đây] là nói tới mười hai bản dịch gốc [của 

kinh Vô Lượng Thọ]. Mỗi tựa đề đều được bao gồm trong Phật hiệu. Vì vậy, quý vị niệm 

một câu Phật hiệu này là niệm trọn hết tựa đề của mười hai bộ kinh, niệm tựa đề là niệm toàn 

bộ bản kinh. Niệm toàn bộ kinh này sẽ giống như niệm toàn bộ kinh Hoa Nghiêm và hết thảy 

các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng trong bốn mươi chín năm, chẳng sót một bộ nào! 

Chúng ta học phần giải thích tựa đề kinh của cụ Hoàng Niệm Tổ đến đây [là xong]. 

Tiếp theo đây, tôi sẽ đơn giản giới thiệu cách tôi giảng tựa đề bộ kinh này như thế nào khi tôi 

giảng  kinh  này  trong  quá  khứ.  Hiện  thời,  chúng  tôi  giảng  bộ  kinh  này  lần  thứ  mười  một, 

trước kia đã giảng mười lần, nhưng cả mười lần, chúng tôi không giảng bản Chú Giải của cụ 

Hoàng Niệm Tổ, chỉ là giảng kinh, chẳng giảng chú giải. Tham khảo chú giải, sử dụng một 

phần, còn lần này là học tập bản Chú Giải chẳng sót một chữ nào.  “Phật Thuyết Đại Thừa” , 

Tập 81  409 



Phật là Thích Ca Mâu Ni Phật nói, ý nghĩa này rất rõ rệt. Phật là Thích Ca Mâu Ni Phật, Bổn 

Sư.  “Thuyết”  là thỏa thích điều từng ấp ủ trong lòng. Đức Phật xuất hiện trên thế gian này, 

nhằm mục đích gì? Vì rộng độ chúng sanh, giúp chúng sanh mau chóng thành Phật. Dùng 

phương pháp gì để giúp chúng sanh có thể thành Phật trong một đời? Bằng pháp môn này, 

bằng bộ kinh này! Đức Phật thấy chúng sanh cơ duyên thành thục; cơ duyên là gì? Họ có thể 

tin, nghe hiểu, lý giải. Sau khi nghe hiểu, họ sẽ chịu làm, chịu phát nguyện vãng sanh, cơ 

duyên đã chín muồi! Phật bèn giảng bộ kinh này cho mọi người, nhằm mãn nguyện của quý 

vị, một đời này, quý vị chắc chắn sẽ được như nguyện, sanh về thế giới Cực Lạc, thân cận A 

Di Đà Phật, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới tu hành chứng quả, thành Phật độ sanh giống 

như Ngài. Đấy là ý nghĩa của hai chữ Phật Thuyết. 

 “Đại  Thừa”  là  trí  huệ, vì  trong  phẩm  [Như  Lai]  Xuất  Hiện  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  đức 

Thế Tôn đã bảo chúng ta:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” . 

Tôi [dùng điều đó để] dung thông, phối hợp với tựa đề kinh này thì  “Đại Thừa”  là trí huệ sẵn 

có trong bổn tánh,  “Vô Lượng Thọ”  là tự tánh trọn đủ các đức,  “Trang Nghiêm”  là tự tánh 

vốn trọn đủ tướng hảo. Trí huệ và đức tướng là quả. Quả đương nhiên có nhân, nhân là gì? 

Nhân  là  “Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”.  Tu  ba  nhân  ấy,  quý  vị  sẽ  chứng  quả  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm,  tức  Phật  quả.  Thanh  tịnh:  Người  học  Phật  chúng  ta  tu  gì?  Tu 

“thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Dùng phương pháp gì để tu? Tám vạn bốn ngàn pháp môn! 

Tám vạn bốn ngàn là phương pháp, đường lối. Tu gì? Tu “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, kinh 

này trực tiếp chỉ dạy chúng ta. “Thanh tịnh, bình đẳng, giác” là Tam Học, Tam Huệ. Tam 

Học là Giới - Định - Huệ, thanh tịnh là Giới, bình đẳng là Định, giác là Huệ, Giới - Định - 

Huệ Tam Học. “Thanh tịnh, bình đẳng, giác” là Tam Tạng, mười hai bộ kinh (thể loại kinh) 

trong Tam Tạng. Thanh tịnh là Luật Tạng, bình đẳng là Kinh Tạng, giác là Luận Tạng. Quý 

vị  thấy  đó  là  Tam  Học,  Tam  Tạng.  Lại  còn  là  Tam  Bảo,  thanh  tịnh  là  Tăng  Bảo,  lục  căn 

thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần là Tăng Bảo, tức người trì giới. Hiện thời xuất hiện vấn đề: 

Tại gia học Phật chẳng thể hành Thập Thiện Nghiệp đạo, xuất gia học Phật chẳng làm được 

Sa Di Luật Nghi, nên vấn đề xuất hiện! Vì thế, bất luận tại gia hay xuất gia học Phật cũng 

đều chẳng thể thành tựu. Trong vài chục năm qua, chúng tôi thấy vấn đề này quá nhiều, nghĩ 

bao nhiêu năm mới nghĩ ra vì sao có hiện tượng ấy, vì sao cổ nhân chẳng giống như vậy? Cổ 

nhân dù tại gia hay xuất gia đều có thể tu hành chứng quả, vì sao người hiện tại lại không 

được? 

Suy  đi  nghĩ  lại, cuối  cùng  tìm  ra  cội  rễ  của  vấn  đề. Kể  từ  sau khi  nhà  Mãn  Thanh  mất 

nước cho đến hiện tại, trong một trăm năm thuộc thế kỷ này, chúng ta đã sơ sót không vun 

bồi  căn  bản giáo dục.  Trước  kia,  quả thật  là  hai  mươi  năm  đầu  thời  Dân  Quốc,  tức  là  hai 

mươi năm sau khi nhà Mãn Thanh mất nước, vẫn còn ảnh hưởng, người trong xã hội thuở ấy 

vẫn còn phổ biến coi trọng giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, hết sức coi trọng! Chúng tôi 

thuở bé cũng được hưởng lây một chút, vun bồi căn bản giáo dục rất trọng yếu. Cổ ngạn ngữ 

Trung Quốc có câu:  “Giáo nhi anh hài, giáo phụ sơ lai”  (dạy con từ thuở còn thơ, dạy vợ từ 

410  Tập 81 



thuở ban sơ mới về), dạy con cái là dạy ra sao? Từ thuở trứng nước, con sanh ra gọi là  “anh 

 hài”.  Dạy con dâu, khi cưới vợ về, vừa vào cửa liền dạy dỗ, dạy vợ từ thuở ban đầu; nếu 

không, vợ sẽ dưỡng thành thói quen, chẳng nghe lời quý vị. Con thơ từ lúc được sanh ra phải 

dạy dỗ. Nó sanh ra, mở mắt ra sẽ thấy, tai sẽ nghe tiếng, tuy nó chưa thể nói chuyện, nhưng 

đã học tập, học gì vậy? Học theo người lớn. Đầu tiên là cha mẹ mỗi ngày dẫn dắt nó. Cha mẹ 

khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm, cử chỉ đối với nó đều có ấn tượng. Một nghìn ngày từ 

lúc được sanh ra cho đến ba tuổi được gọi là “vun bồi căn bản giáo dục”. Có được một nghìn 

ngày ấy, cổ nhân bảo  “tam tuế khán bát thập” ; [nghĩa là] dạy dỗ kỹ càng một ngàn ngày [từ 

lúc sanh ra] cho đến lúc ba tuổi thì tám mươi tuổi sẽ không thay đổi, có căn bản rồi! Đầu thời 

Dân  Quốc,  xã  hội  Trung  Quốc  chẳng  an  định,  quân  phiệt  cát  cứ,  tiếp  đó,  chiến  tranh  với 

người Nhật. Sau tám năm kháng  chiến, Trung Quốc chiến bại, chẳng có chiến thắng, bại ở 

chỗ nào? Vứt bỏ truyền thống văn hóa Trung Quốc, chẳng còn gia giáo. Không chỉ chẳng có 

gia giáo, mà gia tộc cũng chẳng còn! Hãy nên biết Trung Quốc thời cổ là đại gia đình, ngũ 

đại đồng đường5[5], chẳng tách thành tiểu gia đình. Vì thế, mỗi nhà có gia quy, có gia đạo, gia học, gia nghiệp. Sau khi kháng chiến thắng lợi, toàn bộ đều chẳng còn. Đấy là chúng ta bị 

đánh bại, bề ngoài là thắng lợi, chứ thật sự là bị đánh bại! 

Nếu thật sự chiến thắng, xã hội ngày nay sẽ ổn định vững bền, phải thịnh vượng giống 

như thuở Hán, Đường, đại quốc mênh mông. Vì sao ngày nay chúng ta vẫn khổ sở, xã hội 

động loạn như thế, đấy là chiến bại, bề ngoài là thắng lợi, chứ trên tinh thần đã xong hết cả 

rồi, chúng ta chớ nên không biết nguyên nhân ấy! Do vậy, tôi đã nghĩ học Phật thì phải tìm 

lại sự vun bồi căn bản giáo dục ấy. Dùng gì để vun bồi? Dùng ba căn bản của Nho, Thích, 

Đạo, mọi người đã sơ sót những điều này. Căn bản của Nho là Đệ Tử Quy, căn bản của Đạo 

là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, căn bản của Phật là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Nếu ba căn 

bản này đã được dạy dỗ tốt đẹp từ nhỏ, thì Sa Di Luật Nghi rất dễ dàng, vì mỗi điều đã nói 

trong Thập Thiện Nghiệp đã đều có thể làm được. Lúc ấy mới khiến cho chúng tôi nghĩ ra vì 

sao người thuở trước học Phật dễ thành tựu như vậy mà hiện thời không được, hiện thời vun 

bồi căn bản giáo dục do ai dạy? TV dạy! Học sinh lên lớp học theo Internet. Dạy gì? Dạy bạo 

lực, tình dục, giết, trộm, dâm, dối! Căn bản để học Phật của quý vị được vun bồi bằng bạo 

lực, tình dục, giết, trộm, dâm, dối, làm sao quý vị học Phật tốt đẹp cho được? Xã hội làm sao 

yên ổn cho được? Có thể nào chẳng xảy ra tai nạn? Toàn bộ vấn đề đã được bộc lộ, chúng ta 

thấy rõ ràng, rành rẽ. Vì thế, nhiều năm qua, chúng tôi cực lực đề xướng phải học ba căn bản, 

nhằm học bù đắp những chỗ sai sót. Học Phật là học từ đâu? Học từ Đệ Tử Quy, không làm 

được Đệ Tử Quy thì quý vị học Phật một trăm năm, hay ba trăm năm đều vô dụng, thiếu căn 

bản! Nếu làm được Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo sẽ chẳng có vấn đề. Quý vị 

không vun bồi cội rễ ở chỗ này, đúng là [học Phật] ba trăm năm, tối đa bất quá là trở thành 

học giả mà thôi. Tối đa là giống như tôi đã thấy tại nước Anh, những nhà Hán học, những vị 



5[5] Năm thế hệ cùng sống chung một nh{. 

Tập 81  411 



giáo sư lừng danh, hoặc những người giống như họ, chẳng thể thật sự thụ dụng Phật pháp, 

những lợi ích trước mắt đều chẳng đạt được, sức khỏe, trường thọ, phiền não nhẹ bớt, trí huệ 

tăng trưởng, đó là những gì [lẽ ra] quý vị phải đạt được trong hiện tiền, nhưng quý vị vẫn lắm 

phiền não, thiếu trí huệ, còn làm sao được nữa? Sai lầm rồi! Sai lầm do coi nhẹ căn bản. Vun 

bồi căn bản giáo dục trọng yếu lắm; may sao là trong mấy năm nay, trong nước đã dần dần 

coi trọng Đệ Tử Quy, dần dần cũng coi trọng Cảm Ứng Thiên, tốt lắm! Quốc gia, dân tộc vẫn 

còn có tiền đồ. 

Trong phần trước, chúng ta đã nói tới sự trọng yếu của Phật; Phật là phước báo bậc nhất 

trong thế gian và xuất thế gian. Quý vị chẳng học Phật sẽ không tu phước. Chẳng tu phước sẽ 

chẳng có phước báo, thiếu phước báo sẽ khổ sở. Đại phú đại quý trong thế gian này là do tu 

từ đâu? Đời quá khứ đã tu trong Phật môn, trong Phật môn có thể tu cái nhân đại phú đại quý, 

cảm  được  quả  báo  phú  quý.  Hiện  tại,  hưởng  phú  quý,  nhưng  chẳng  tu  nữa,  phước  báo  sẽ 

hưởng hết rất nhanh. Sau khi hưởng hết, khổ nạn sẽ hiện tiền. Đấy là đạo lý nhất định, chớ 

nên không biết. Vì thế, sau khi vun bồi tốt đẹp ba căn bản, quý vị lại khéo học Phật, phước 

huệ song tu, tiền đồ sẽ tốt đẹp vô lượng, cớ sao chẳng làm? Bởi lẽ, nhà Phật tu hành là “thanh 

tịnh, bình đẳng, giác”, thanh tịnh là Chánh Giác, bình đẳng là Chánh Đẳng Chánh Giác, sau 

đấy là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Trong giáo pháp Đại Thừa, từ trong kinh điển, 

chúng ta thường đọc thấy A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, tức là “thanh tịnh, bình đẳng, 

giác”. Do vậy, tu thanh tịnh như thế nào? Chẳng chấp trước, đoạn Kiến Tư phiền não là thanh 

tịnh. Chẳng phân biệt, đoạn Trần Sa phiền não bèn bình đẳng. Không khởi tâm, chẳng động 

niệm, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác liền hiện tiền, đạt được quả báo Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Trang Nghiêm.  “Trang Nghiêm”  có ý nghĩa vô cùng rộng! Thường Tịch Quang, 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm, y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới thảy đều 

hàm nhiếp trong ấy. Đây là nói đại lược về tựa đề bộ kinh này. 

Tôi nói kiểu này đơn giản, dễ hiểu, dễ lãnh hội, quý vị mới biết nội dung giáo học trong bộ 

kinh này phong phú khôn sánh, thật sự giúp chúng ta giải quyết hết thảy vấn đề. Bất cứ một 

nghề nghiệp nào trong xã hội nẩy sanh vấn đề, đều có thể tìm được lời giải quyết trong đây. 

Về chánh trị, cũng chẳng phải là ngoại lệ, đều có thể giúp quý vị giải quyết những chỗ nẩy 

sanh vấn đề. Cớ sao quý vị chẳng học? Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ 

này! 



----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

412  Tập 81 



Tập 82 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang tám mươi tám, dòng thứ ba đếm từ dưới lên. 

 “Chánh thích kinh nghĩa”  (chính thức giải thích ý nghĩa kinh văn), đây là phần lớn thứ 

ba trong [bản Chú Giải] kinh này, chính thức giải thích ý nghĩa trong kinh văn.  “Tiền minh 

 toàn kinh cương tông”  (trong phần trên, đã nói về cương lãnh và tông chỉ của cả kinh), nêu 

cương  lãnh  và  tông  chỉ,  “dữ  kinh  đề  tổng  nghĩa”  (và  ý  nghĩa  tổng  quát  của  tựa  đề 

kinh).  “Cẩn dĩ cục tâm hạn lượng chi ngôn, lược chương Tịnh Tông vô tận chi diệu”  (kính 

cẩn dùng cái tâm hạn hẹp để phô bày đại lược sự mầu nhiệm vô tận của Tịnh Tông), đây là 

lời khiêm hư của cụ Hoàng Niệm Tổ.  “Cục tâm hạn lượng”  ý nói: Chưa khai ngộ, tâm lượng 

phàm phu. Sau khi khai ngộ, tâm lượng sẽ giống như Phật, Bồ Tát, quả thật là  “tâm bao thái 

 hư, lượng châu sa giới”  (tâm trọn khắp hư không, tâm lượng rộng khắp các cõi nhiều như 

cát).  “Cục”  (局 )  là  có  giới  hạn,  “cục  tâm  hạn  lượng”  là  tâm  lượng  và  kiến  giải  phàm 

phu.  “Lược  chương  Tịnh  Tông” ,  đây  là  một  bộ  kinh  điển  trọng  yếu  nhất  trong  Tịnh  Tông, 

quả thật là vô tận diệu nghĩa.  “Tư y tiên lệ, toàn kinh phân tam”  (nay dựa theo lệ trước, chia 

toàn bộ kinh này thành ba phần),  “tiên lệ”  là thông lệ giảng giải kinh văn của cổ thánh tiên 

hiền, luôn chia một bộ kinh thành ba phần lớn, tức là ba bộ phận. Bộ phận thứ nhất gọi là Tự 

Phần, bộ phận thứ hai là Chánh Tông Phần, bộ phận thứ ba gọi là Lưu Thông Phần. Tự (序) 

là như trong các tác phẩm văn chương hiện thời, phía trước có phần Tự Luận (dẫn nhập), 

giữa là Chánh Thuyết (nội dung chánh yếu), sau đó là Tổng Kết, ba đoạn lớn như vậy. Trong 

kinh Phật, bản thân mỗi kinh có ba đoạn, thứ nhất là Tự, sau Tự là Chánh Tông, sau Chánh 

Tông là Lưu Thông, [phần này] cũng gần như quá nửa là đức Phật dặn dò chúng ta nên thực 

hiện  nghĩa  lý,  giáo  huấn  và  cảnh  giới  của  bộ  kinh  này  như  thế  nào  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày, nâng cao chính mình, thậm chí thực hiện trong công việc, trong toàn bộ công tác. Đây 

là dạy quý vị sau khi chính mình đã thành tựu, còn phải tạo ảnh hưởng người khác, mong cho 

người khác cũng có thể tu học, cùng nâng cao cảnh giới giống như chính mình. Đấy là Lưu 

Thông Phần. 

 “Ngẫu Ích đại sư viết: Tự như thủ, ngũ quan câu tồn. Chánh Tông như thân, phủ tạng vô 

 khuyết. Lưu Thông như thủ túc, vận hành bất trệ”  (Ngẫu Ích đại sư nói: “Tự như đầu, ngũ 

quan đầy đủ. Chánh Tông như thân, phủ tạng chẳng thiếu, Lưu Thông như chân tay, vận hành 

không trệ ngại”). Thuở tại thế, suốt đời Ngẫu Ích đại sư cũng giảng kinh giáo học. Ngẫu Ích 

đại sư là người xuất gia thuở trước, sống vào những năm cuối triều Minh và những năm đầu 

triều Thanh. Ngài sống vào cuối đời Minh, viên tịch trong đời Thanh, là tổ sư đời thứ chín 

Tập 82  413 



của Tịnh Độ Tông. Trước tác vô cùng phong phú, tuy tuổi tác chẳng cao lắm, sáu mươi mấy 

tuổi đã viên tịch, nhưng Ngài lưu lại trước tác vô cùng phong phú, đúng là trước tác suốt cả 

đời. Đối với chuyện giải thích kinh chia thành ba phần, Ngài đã nêu thí dụ, dùng con người 

chúng ta làm tỷ dụ: Tự Phần giống đầu người, ngũ quan đầy đủ, vừa nhìn thấy vẻ mặt liền 

biết quý vị là người như thế nào. Kế đó là Chánh Tông giống như thân thể, bên trong có ngũ 

tạng, lục phủ. Lưu Thông Phần giống như tay chân, quý vị có thể hoạt động, có thể khởi tác 

dụng. Tiếp đó, cụ Niệm Tổ nói:  “Y đại sư ý, Tự như thủ (đầu dã) chỉ kinh chi Tự Phần do 

 nhân chi hữu thủ. Do thủ chi ngũ quan (mi, nhãn, nhĩ, tỵ, khẩu) khả khuy kỳ nhân chi thiện, 

 ác, trí, ngu”  (Theo ý đại sư, “Tự như đầu” tức là Tự Phần của kinh giống như người có đầu, 

từ ngũ quan (lông mày, mắt, tai, mũi, miệng) có thể biết được phần nào con người ấy là thiện 

hay ác, trí hay ngu), quý vị vừa nhìn liền hiểu rõ.  “Quán nhất kinh chi Tự phẩm, tiện khả tri 

 toàn kinh chi Đại, Tiểu, Thiên, Viên”  (Nhìn vào Tự Phần của một bộ kinh, liền có thể biết 

toàn bộ bản kinh ấy là Đại Thừa hay Tiểu Thừa, Thiên Giáo hay Viên Giáo). Từ Tự Phần, 

quý vị có thể thấy, trong Tự Phần có ý nghĩa biểu thị pháp. Nếu quý vị hiểu, vừa nhìn vào Tự 

Phần sẽ hiểu rõ ràng, rành rẽ [những ý nghĩa biểu thị pháp ấy].  “Cố Tự Phần trung, diệc tất 

 hàm  hữu  thâm  văn”  (Vì  thế  trong  Tự  Phần  ắt  phải  có  những  đoạn  kinh  văn  ý  nghĩa  sâu 

xa). Điều này chẳng sai tí nào! Trong Tự Phần chứa đựng những  ý nghĩa sâu xa, quyết định 

chẳng khác gì Chánh Tông và Lưu Thông.  “Kim y đại sư chi chỉ, phán phân bổn kinh như 

 hạ”  (Nay y theo ý chỉ của đại sư, phân định kinh này như sau), chia làm ba phần: 

1) Phần thứ nhất từ phẩm thứ nhất tới phẩm thứ ba, đó là Tự Phần 

2)Từ phẩm thứ tư đến phẩm bốn mươi hai là Chánh Tông Phần, tức là phần diễn nói chánh 

yếu trong kinh này. 

3) Từ phẩm bốn mươi ba đến phẩm bốn mươi tám là Lưu Thông Phần. Phần này rất dài, đều 

thuộc về phần Lưu Thông. 

 “Kim chi tam phần, diệc chánh như ngã quốc Tịnh Ảnh, Gia Tường lưỡng gia đối bổn kinh 

 Ngụy dịch bổn chi phán phân”  (Nay ba phần này cũng chính là cách phán định của hai vị 

Tịnh Ảnh và Gia Tường6[6] của Trung Quốc đối với bản Ngụy dịch của kinh này). Quy củ 



6[6] Gia Tường C|t Tạng (549-623) là cao tăng đời Tùy. Ng{i quê ở Kim Lăng, họ An, tên Thế, tổ tiên vốn l{ người An Tức, về sau di cư đến Kim Lăng, nên đôi khi người ta còn gọi Ng{i l{ Hồ C|t Tạng. Năm lên 

bốn tuổi, Sư theo cha yết kiến ng{i Ch}n Đế, được ban ph|p danh l{ C|t Tạng. Sau đấy, cha Ng{i xuất 

gia hiệu l{ Đạo Lượng. Sư thường theo cha đến chùa Hưng Ho{ng nghe ng{i Ph|p Tuyên giảng Tam 

Luận, năm lên bảy tuổi bèn xin xuống tóc với ng{i Ph|p L~ng. Do ng{i Ph|p L~ng chuyên nghiên cứu 

Tam Luận gi|o học, nên Sư chuyên học Trung Luận, B|ch Luận v{ Thập Nhị Môn Luận. Năm mười chín 

tuổi, Sư lên giảng kinh khiến cho thính chúng kinh ngạc trước biện t{i. Năm Sư ba mươi hai tuổi, ng{i 

Ph|p L~ng thị tịch, nên Sư lui về chùa Gia Tường ở Cối Kê, chuyên t}m giảng thuyết, viết s|ch, người 

hỏi đạo cả ng{n người, ph|p duyên rất thịnh. Do c|ch s|ch chú giải về Tam Luận của Sư được c|c tăng 

chúng h}n thưởng, nên mọi người chỉ gọi Sư bằng danh hiệu Gia Tường đại sư, chứ không gọi tên húy. 

414  Tập 82 



của lịch đại tổ sư đại đức đều giống nhau, nhất định chia một bộ kinh thành ba phần. Phân 

đoạn sớm nhất là pháp sư Đạo An, [Ngài làm như vậy] sớm nhất. Sau này, tuy các vị chú giải 

kinh đều chia chánh kinh thành ba phần, nhưng ba phần chia từ chỗ nào trọn chẳng giống 

nhau. Đó là mỗi vị có cách nhìn khác nhau, chúng ta phải chú tâm quán sát mới hiểu được 

điều này. 

Tiếp theo đây là bộ phận thứ nhất, tức Tự Phần:  “Hựu Tự Phần phục phân vi nhị”  (Lại nữa, 

Tự Phần lại được chia thành hai phần), trong Tự Phần có hai khoa lớn. Thứ nhất là Thông 

Tự, thứ hai là Biệt Tự.  “Thông Tự, hựu danh Chứng Tín Tự, chư kinh giai cụ”  (Thông Tự 

còn gọi là Chứng Tín Tự, các kinh đều có), mở đầu hết thảy kinh đều có.  “Như Thiên Thai dữ 

 Gia Tường đẳng”  (như các vị Thiên Thai, Gia Tường v.v...), Thiên Thai là Trí Giả đại sư, 

ngài Gia Tường chú giải kinh Vô Lượng Thọ. “Y Pháp Hoa Luận dĩ lục chủng thành tựu vi 

 Chứng Tín Tự. Lục thành tựu giả, Tông Mật đại sư viết”  (dựa theo Pháp Hoa Luận7[7], lấy sáu thứ thành tựu làm Chứng Tín Tự. Sáu thứ thành tựu là như Tông Mật đại sư nói), Tông 

Mật là tổ sư đời thứ năm của tông Hoa Nghiêm, là học trò tổ Thanh Lương. Thứ nhất là Tín, 

thứ hai là Văn, thứ ba là Thời, thứ tư là Chủ, thứ năm là Xứ, thứ sáu là Chúng.  “Lục duyên 

 bất cụ, giáo tắc bất hưng”  (sáu duyên chẳng đủ, giáo pháp chẳng thể hưng khởi). Đây là nói 

về giáo học; giáo học nhất định phải có sáu duyên này thì mới có thể thành tựu. Thiếu một 

điều, giáo học sẽ chẳng thể thành tựu. Vì thế, [sáu điều ấy] gọi là Lục Chủng Thành Tựu. Sáu 

thứ thành tựu: 

- Thứ nhất là Tín Thành Tựu, trong phần sau sẽ nói đến. Chữ  “như thị”  trong kinh văn là Tín 

Thành Tựu, nói rõ bộ kinh này quả thật do đức Phật nói, chân thật đáng tin, đó là Tín Thành 

Tựu. 

- Thứ hai là Văn.  “Văn”  là khi tôn giả A Nan kết tập Kinh Tạng, Ngài nói: “Thích Ca Mâu 

Ni Phật nói kinh này, chính tôi đích thân nghe”. Chẳng phải là nghe nói lại, nên đáng tin cậy. 

- Thứ ba là giảng vào thời gian nào? 

- Thứ tư là do ai nói?  “Chủ”  là Thích Ca Mâu Ni Phật, nhất định do đức Phật nói. 



Sư cũng từng viết thư thỉnh ng{i Trí Khải (Trí Giả đại sư) giảng Ph|p Hoa. Sư từng tự chép hai ng{n bộ 

kinh Ph|p Hoa, tạo hai mươi lăm pho tượng Phật, cạn hết lòng th{nh lễ s|m. Năm Vũ Đức nguyên niên 

(618) đời Đường Cao Tổ, triều đình tuyển chọn mười vị cao tăng để thống l~nh tăng chúng, Ng{i cũng 

được cung thỉnh v{o đó. Tháng Năm năm Vũ Đức thứ s|u (623), Sư tắm gội, thay |o mới, thắp hương, 

niệm Phật, viết xong t|c phẩm Tử Bất Bộ Luận, rồi an tường viên tịch. Bình sinh, Sư giảng Tam Luận 

hơn một trăm lần, kinh Ph|p Hoa ba trăm lần, giảng c|c kinh Đại Phẩm, Hoa Nghiêm, Duy Ma, v{ Đại 

Trí Độ Luận hơn mười lần. Trước t|c phong phú, nổi tiếng nhất l{ c|c bộ Trung Qu|n Luận Sớ, Thập 

Nhị Môn Luận Sớ, B|ch Luận Sớ, Tam Luận Huyền Nghĩa, Đại Thừa Huyền Luận, Ph|p Hoa Huyền Luận, 

Ph|p Hoa Nghĩa Sớ v.v.  Hầu như c|c kinh Đại Thừa quan trọng như Ph|p Hoa, Niết B{n, Thắng Man, 

Đại Phẩm, Kim Quang Minh, Duy Ma, Nh}n Vương, Vô Lượng Thọ v.v. . Ng{i đều viết chú sớ. 

7[7] Ph|p Hoa Luận chính l{ bộ Ph|p Hoa Luận Sớ của ng{i Gia Tường C|t Tạng, gồm ba quyển. 

Tập 82  415 



- Thứ năm, giảng ở nơi nào? 

- Thứ sáu là khi giảng kinh bộ kinh này, có bao nhiêu người đang nghe? 

Do vậy, sự giáo học ấy mới là viên mãn, trong đó, thiếu một điều cũng không được, giáo học 

cũng chẳng thể thành tựu. Vì thế, gọi là Chứng Tín.  “Dĩ chứng kinh văn, xác vi Phật thuyết, 

 chân thật khả tín, cố danh Chứng Tín”  (Dùng sáu điều ấy để chứng thực kinh văn, xác quyết 

đây là lời Phật dạy chân thật đáng tin; vì thế gọi là Chứng Tín). Hai phẩm đầu trong kinh này 

đều thuộc về Chứng Tín, phẩm thứ nhất là  “Pháp hội thánh chúng đệ nhất” , phẩm thứ hai là 

“Đức tuân Phổ Hiền đệ nhị”.  Hai phẩm này đều là Chứng Tín, cũng đều nói về sáu thứ thành 

tựu. 

Phẩm thứ ba mới là phần Phát Khởi kinh này,  “hựu danh Phát Khởi tự”  (còn gọi là Phát 

Khởi Tự), đó là Biệt Tự. Chứng Tín Tự là phần đầu hết thảy các kinh văn đều có, nên gọi là 

Thông Tự. Tuy [kinh nào cũng] có, nhưng trong đó, quan trọng nhất là người nào tham gia, 

tức là nêu ra đức hiệu của các vị thượng thủ nào. Giống như nay chúng ta nhìn vào một cuộc 

họp, quý vị thấy những người nào tham dự, liền biết cuộc họp ấy nhằm bàn thảo vấn đề gì! 

Nếu hội nghị toàn là giới giáo dục, [tức là, người tham gia toàn là] các nhân sĩ thuộc giới 

giáo dục, các vị chủ quản giáo dục như hiệu trưởng, giáo vụ, quản giáo vụ, nhất định họ sẽ 

thảo luận [về đề tài] giáo dục. Nếu những người tham dự hội nghị này toàn là nhân viên tài 

chánh, kinh tế, mậu dịch, họ nhất định bàn về kinh tế. Do vậy, quý vị nhìn thấy người nào 

tham dự, sẽ biết pháp hội ấy thảo luận chuyện gì. Vì thế, trong phần Thông Tự, [nhìn vào] 


tên hiệu của các vị thượng thủ được liệt kê khác nhau, sẽ biết tánh chất khác biệt của bộ kinh 

này, thảo luận những gì. Phát Khởi Tự là  “phát khởi toàn kinh chi đoan do”  (đầu mối phát 

khởi  cả  bộ  kinh).  Vì  sao  đức  Phật  giảng  bộ  kinh  này,  trong  phần Phát  Khởi  Tự  sẽ  nói  rõ 

nguyên nhân phát khởi của cả bộ kinh này.  “Dĩ pháp bất cô khởi, khởi tất hữu do, chư kinh 

 các biệt, cố hựu danh Biệt Tự”  (vì pháp chẳng thể tự khởi lên một mình. Phát khởi phải có 

duyên do. Duyên do phát khởi của các kinh khác nhau, nên lại gọi là Biệt Tự). Pháp nhất 

định có nguyên nhân, chẳng thể nói không có nguyên nhân nào mà sanh khởi được, quyết 

định là có nhân duyên. Nhân duyên phát khởi của mỗi bộ kinh khác nhau; vì thế, gọi là Biệt 

Tự. 

 “Lệ như Tiểu Bổn A Di Đà Kinh”  (chẳng hạn như Tiểu Bổn A Di Đà Kinh), kinh A Di 

Đà được phát khởi không do ai hỏi, mà do đức Phật tự nói. Đây là chuyện như thế nào? Pháp 

môn này quá trọng yếu, tuy chẳng có ai khải thỉnh, không có ai thỉnh pháp, nhưng đức Phật 

thấy  hết  thảy  chúng  sanh  duyên  đã  chín  muồi.  Duyên  như  thế  nào  sẽ  được  gọi  là  “chín 

muồi”? Có người nghe rồi sẽ có thể tin tưởng, lý giải, phát nguyện, nương theo phương pháp 

này tu hành vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Tuy không có ai hỏi, nhưng đức Phật 

thấy  trong  đại  chúng  có  người  như  vậy,  cho  nên  chẳng  cần  hỏi,  đức  Phật  tự  mình  nói  ra. 

Cũng chính vì pháp môn này là pháp khó tin, nên không ai có thể hỏi. Vì sao? Phàm phu 

thành Phật trong một đời, ai có thể tin tưởng? Nếu quý vị nói tu hành ba đại A-tăng-kỳ kiếp, 

vô  lượng  kiếp  mới  có  thể  thành  tựu,  sẽ  có  rất  nhiều  người  tin  tưởng.  Phàm  phu  nghiệp 

416  Tập 82 



chướng sâu nặng, có thể thành Phật trong một đời, chưa hề có ai nghĩ đến vấn đề này, cho 

nên không có ai hỏi; nhưng đức Phật thấy trong các chúng sanh quả thật có căn cơ ấy, họ thật 

sự hiểu, thật sự làm, sẽ thành tựu trong một đời. Quý vị nói xem pháp môn này có thù thắng 

lắm hay chăng? Pháp môn thù thắng khôn sánh, cho nên đức Phật chẳng đợi ai hỏi, tự mình 

nói ra. Còn bộ kinh này thì  “bổn kinh tắc nhân Thế Tôn phóng quang, hiện thụy”  (kinh này 

do  đức  Thế  Tôn  phóng  quang  minh,  hiện  tướng  lành),  cuối  phần  Biệt  Tự  chúng  ta  có  thể 

thấy, [đức Phật] làm như vậy để dẫn dắt tôn giả A Nan khải thỉnh, nêu câu hỏi.  “Các kinh bất 

 đồng, cố danh Biệt Tự. Kim kinh đệ tam phẩm thuộc chi”  (Mỗi kinh chẳng giống nhau nên 

gọi là Biệt Tự. Phẩm thứ ba của kinh này thuộc về phần Biệt Tự), đấy là Biệt Tự của bộ kinh 

này. Từ phẩm thứ tư trở đi là phần Chánh Tông. 

Trước hết, chúng ta xem đoạn lớn thứ nhất giảng về Thông Tự,  “Pháp hội thánh chúng 

 đệ nhất” , trong đây bao hàm học vấn to lớn, tuy kinh văn không dài, chỉ có bốn hàng kinh 

văn. Chúng ta đọc kinh văn: 



 Nhƣ thị ngã văn, nhất thời Phật tại Vƣơng Xá thành, Kỳ Xà Quật sơn trung. Dữ đại tỳ-

 kheo chúng vạn nhị thiên nhân câu. Nhất thiết đại thánh, thần thông dĩ đạt. Kỳ danh viết: 

 Tôn giả Kiều Trần Nhƣ, tôn giả Xá Lợi Phất, tôn giả Đại Mục Kiền Liên, tôn giả Ca Diếp, 

 tôn giả A Nan đẳng, nhi vi thƣợng thủ. Hựu hữu Phổ Hiền Bồ Tát, Văn Thù Sƣ Lợi Bồ 

 Tát, Di Lặc Bồ Tát, cập Hiền Kiếp trung nhất thiết Bồ Tát, giai lai tập hội.  

如是我聞。一時佛在王舍城耆闍崛山中。與大比丘眾萬二千人俱。一切大聖。神通已

達。其名曰。尊者憍陳如。尊者舍利弗。尊者大目犍連。尊者迦葉。尊者阿難等。而

為上首。又有普賢菩薩。文殊師利菩薩。彌勒菩薩。及賢劫中一切菩薩。皆來集會。 

( Tôi nghe như thế này: Một thời, đức Phật ở tại thành Vương Xá, trong núi Kỳ Xà Quật, 

 với các đại tỳ-kheo chúng một vạn hai ngàn người câu hội. Hết thảy các vị đại thánh đã đạt 

 thần thông, tên các Ngài là: Tôn giả Kiều Trần Như, tôn giả Xá Lợi Phất, tôn giả Ðại Mục 

 Kiền Liên, tôn giả Ca Diếp, tôn giả A Nan v.v... làm thượng thủ. Lại có Phổ Hiền Bồ Tát, 

 Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát và hết thảy Bồ Tát trong Hiền kiếp đều đến nhóm 

 hội).  

   

Đoạn Thông Tự được nói đến chỗ này. Đối với đoạn kinh văn này, chúng ta xem trong 

năm bản dịch gốc, trong mỗi bản liệt kê số người rất nhiều, lão cư sĩ Hạ Liên Cư khi hội tập 

đã chỉ chọn năm vị tôn giả làm đại biểu, ba vị Bồ Tát, năm vị Thường Tùy đệ tử, tỉnh lược rất 

nhiều. Năm vị ấy có thể làm đại biểu cho toàn bộ kinh hay không? Có thể chứ, từ năm vị ấy, 

có thể thấy nghĩa thú của cả bộ kinh, [tức là] nghĩa lý của cả bộ kinh hướng về đâu. Nay 

chúng ta học tập kinh văn. Câu đầu tiên là  “như thị ngã văn” . Trong phần Thông Tự ở đầu 

mỗi bộ kinh đều có bốn chữ này.  “Chư kinh giai trí thử tứ tự ư kinh thủ, cái tôn Thế Tôn chi 

 di giáo”  (Các kinh đều dùng bốn chữ này để đặt ở đầu kinh là do tôn trọng di giáo của đức 

Thế Tôn). Kinh văn được mở đầu bằng bốn chữ ấy là do Thích Ca Mâu Ni Phật răn dạy. Tiếp 

Tập 82  417 



đó, sách viết:  “Thế Tôn tương bát Niết Bàn”  (đức Thế Tôn sắp nhập Niết Bàn), khi Thích Ca 

Mâu Ni Phật sắp viên tịch,  “A Nan bi bất năng thắng” , [nghĩa là] tôn giả A Nan quá đỗi bi 

thương, tuy Ngài đã chứng Sơ Quả, tình chấp vẫn còn rất sâu. Ngài A Nê Lâu Đà (Anirudha) 

dạy A Nan, kinh Di Đà chép là A Nậu Lâu Đà,  “đồ bi hà ích”  (đau buồn suông ích chi), đức 

Phật sắp diệt độ, lão nhân gia rời khỏi chúng ta, bi thương có được gì? Có ích lợi chi đâu? 

Ông hãy nên ngay lập tức thưa hỏi đức Phật bốn chuyện. Đối với bốn chuyện ấy, [trong bản 

chú giải này], cụ Hoàng chỉ nhắc tới một chuyện. Trong kinh Niết Bàn, trạng huống lúc đó 

được ghi chép rất rõ ràng. Ngài A Nê Lâu Đà dạy tôn giả A Nan, vì A Nan nghĩ không ra. 

Ngài nói sau khi đức Phật diệt độ, có bốn chuyện lớn cần phải được chính miệng đức Phật 

dặn dò. 

Thứ nhất là đức Phật tại thế, mọi người chúng con nương theo đức Phật làm thầy, nương 

theo  Phật  để  trụ,  Phật  ở  nơi  đâu,  chúng  con  đều  cùng  ở  đó.  Nay  Phật  mất  đi,  chúng  con 

nương theo ai? Đây chính là như trong nhà Phật nói “y chỉ một người nào đó”. Có ai thay mặt 

đức Phật hay không? Đức Phật trả lời, chẳng dặn dò nương theo bất cứ ai, mà là  “y Tứ Niệm 

 Xứ  trụ” (nương  vào  Tứ  Niệm  Xứ  để  trụ).    Nương  vào  Tứ  Niệm  Xứ  để  trụ,  chẳng  khác  gì 

nương vào Phật mà trụ. Phần thứ nhất của ba mươi bảy đạo phẩm là Tứ Niệm Xứ. 

Điều thứ nhất trong Tứ Niệm Xứ, đức Phật dạy chúng ta  “quán Thân bất tịnh”.  Quý vị phải 

thường nghĩ thân thể này chẳng phải là thứ sạch sẽ, chớ nên lưu luyến thân thể này, đừng 

thường vì thân thể này mà sanh phiền não, vì thân thể này mà tạo nghiệp chướng. Nếu vậy, 

quý vị đã sai mất rồi, thân là giả! Trong Phật pháp thường nói  “tá giả tu chân” (nhờ vào cái 

giả để tu cái thật), chúng ta dùng cái thân thể huyễn giả này để tu hành, nâng cao linh tánh 

của chính mình. Điều này trọng yếu! Thân là công cụ, quý vị hãy khéo lợi dụng nó, chớ nên 

lợi dụng nó để tạo nghiệp, phải lợi dụng nó để tu hành, đó là đúng. Không biết tu hành, chắc 

chắn sẽ tạo nghiệp! Quả báo của tạo nghiệp: Tạo thiện nghiệp sẽ vào tam thiện đạo để tiêu 

nghiệp.  Tam  thiện  đạo  hay  tam  ác  đạo  đều  nhằm  tiêu  nghiệp  chướng.  Nghiệp  chướng  có 

thiện và ác. Tạo nghiệp bất thiện sẽ vào tam ác đạo để tiêu nghiệp, quý vị thấy: Đều là tiêu 

nghiệp,  bình  đẳng!  Vì  sao?  Trong  tự  tánh  thanh  tịnh  tâm  không  có  nghiệp  chướng,  thiện 

nghiệp lẫn ác nghiệp đều không có. Ác nghiệp bất hảo, thiện nghiệp cũng bất hảo! Phải giác 

ngộ điều này, chỉ cần tạo nghiệp, quý vị sẽ không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Luân hồi trong 

lục đạo, chắc chắn thời gian quý vị ở trong ác đạo dài lâu, thời gian ở trong thiện đạo ngắn 

ngủi. Đó là sự thật, chúng ta chớ nên không cảnh giác. Vì sao? Hễ sanh ra đời là có phiền 

não, phải biết rằng thiện hay ác đều là phiền não, phải biết điều này, chúng đều là phiền não. 

Trong ấy, thiện ít, ác nhiều. Trong Bách Pháp Minh Môn Luận, đã quy nạp những nghiệp ấy 

(nghiệp chướng) thành hai mươi sáu loại bất thiện, thiện cũng được quy nạp thành mười một 

loại. Quý vị thấy: So sánh giữa hai loại này, ác còn nhiều hơn hai lần thiện, ác có hai mươi 

sáu thứ, thiện chỉ có mười một! Chúng ta suy ra sẽ biết vì sao con người học điều tốt lành rất 

khó khăn, học theo chuyện xấu rất dễ dàng! Tự tánh không có thiện hay ác, nó có thể hiện, có 

thể sanh, có thể hiện vạn pháp, có thể sanh vạn pháp. A Lại Da có thể biến, trong A Lại Da 

418  Tập 82 



có thiện và ác, có nhiễm và tịnh. Vì thế, trong kinh, đức Phật thường nói:  “Hết thảy các pháp 

 sanh từ tâm tưởng”.  

Lại nhìn vào hoàn cảnh bên ngoài, hoàn cảnh có thánh nhân trụ thế thì hoàn cảnh thiện 

nhiều, ác ít; khi không có thánh nhân trụ thế, chắc chắn là hoàn cảnh ấy ác nhiều, thiện ít. 

Đối với xã hội hiện thời của chúng ta, chuyện này quả thật là quá rõ rệt, nói rõ điều gì? Cho 

thấy trong thời đại này không có thiện nhân! Không chỉ nơi chúng ta đang sống không có 

thiện nhân, mà cả thế giới đều không có. Thiện nhân xuất hiện trên thế gian, đặc biệt là bậc 

đại  thánh, đại  hiền,  chư  Phật, Bồ  Tát,  các  Ngài  thật sự  từ bi. Vì  sao các  Ngài  không  đến? 

Không  có  chúng  sanh  cảm,  cảm  ứng  mà!  Cho  nên  các  Ngài  chẳng  ứng.  Hằng  ngày,  tâm 

chúng ta mong mỏi Phật, Bồ Tát hiện đến, các Ngài có đến hay không? Chẳng đến! Chúng ta 

cảm,  vì  sao  các  Ngài  chẳng  ứng?  Chúng  ta  chẳng  cảm  bằng  chân  tâm,  cho  nên  các  Ngài 

không tới. Do chân tâm, các Ngài sẽ đến. Chúng ta cầu Phật, Bồ Tát, mục tiêu thứ nhất là gì? 

Làm sao để các Ngài phù hộ tôi thăng quan, phát tài, cho nên các Ngài không tới. Nếu khi 

quý vị dấy lên ý niệm, chẳng vì phù hộ tôi, mà do chúng sanh trong thế gian quá khổ, cầu 

Phật, Bồ Tát đến giúp đỡ thế giới này, cứu khổ, cứu nạn, các Ngài sẽ đến. Nay chúng ta thấy 

các tai nạn, bao nhiêu người trên toàn thể thế giới cầu đảo? Nhưng họ vì ai mà cầu đảo? Có ai 

chẳng vì chính mình? Cũng [có người cầu đảo] vì chúng sanh, nhưng vì chính mình là chủ 

yếu, chúng sanh chỉ là kèm thêm! Tâm thái như vậy làm sao quý vị cảm động Phật, Bồ Tát 

cho được? Đâu có đạo lý ấy! Phải làm như thế nào? Hoàn toàn chẳng có chính mình! Hoàn 

toàn không có chính mình sẽ chẳng phải là người bình thường, trong quá khứ đã có cơ sở tu 

học của thánh hiền, trong A Lại Da Thức có chủng tử mạnh mẽ, đời này gặp thiện duyên, gặp 

được thiện hữu giúp đỡ, nên người ấy giác ngộ, hiểu rõ, người như vậy hễ cảm bèn có ứng. 

Vì thế, quán thân bất tịnh rất trọng yếu. Tu học Phật pháp, nếu muốn nhập môn, điều thứ nhất 

là buông xuống Thân Kiến, đừng chấp trước thân là ta. Thân chẳng phải là Ta thì thân là gì? 

Thân là cái ta có, giống như y phục. Y phục chẳng phải là ta, mà là cái ta có. Thân thể cũng 

là cái ta có, chẳng phải là ta. Đức Phật dạy chúng ta hãy nương vào đó để trụ. 

Thứ hai,  “quán Thọ là khổ” , Thọ là gì? Thọ là hưởng thụ. Thích Ca Mâu Ni Phật đã làm 

được! Thuở tại thế, Ngài giữa trưa ăn một bữa, đêm ngủ dưới gốc cây, toàn bộ tài sản là ba y 

một bát, đó là toàn bộ tài sản của Ngài, thứ gì cũng chẳng có. Không giống người thế gian 

chấp trước thân là ta, phải cho cái thân này hưởng thụ, vì mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, lại còn 

thêm ý, vì lục căn mà hưởng thụ, tạo đủ thứ tội nghiệp. Trong khi hưởng thụ, dường như là 

sung sướng, nhưng đó chẳng phải chân lạc, vì sao? Sau khi sướng sẽ khổ! Sướng biến thành 

khổ, chân thật ở chỗ nào? Chúng ta lắng lòng quan sát, không gì chẳng là tạo ác nghiệp. Sát 

sanh ăn thịt, ngỡ đó là sướng! Chẳng biết những thứ quý vị đã ăn đều là hữu tình chúng sanh, 

đó là sanh mạng. Quý vị giết chúng nó, chúng nó có cam tâm tình nguyện để cho quý vị giết 

hại hay chăng? Trong kinh, đức Phật đã dạy:  “Nhân tử vi dương, dương tử vi nhân”  (người 

chết thành dê, dê chết thành người). Nay con người ăn dê, đời sau nó đầu thai làm người, 

những người ăn dê hiện thời, về sau chết đi, đầu thai làm dê, lại bị nó ăn, oan oan tương báo, 

Tập 82  419 



chẳng  hết,  chẳng  xong!  Nếu  quý  vị  thấy  nhân  quả  ba  đời,  sẽ  biết  nhân  quả  thông  ba  đời. 

Chẳng phải là thân người này chết đi là xong, đâu có dễ dàng như vậy? Trong các buổi giảng, 

trong quá khứ, chúng tôi thường nói, không thể chết được, chết thì còn làm gì được nữa! Nói 

thật đấy! Không thể chết thì làm như thế nào mới không thể chết? Niệm Phật sẽ không chết! 

Quý vị phải biết: Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới là ra đi trong khi sống, chẳng phải 

chết rồi mới đi, quý vị phải hiểu rõ ràng! Khi quý vị lâm chung, đầu óc sáng suốt, tai mắt 

thấy nghe rõ ràng, thấy A Di Đà Phật đến tiếp dẫn quý vị, theo Ngài ra đi, chẳng cần đến thân 

thể này, vứt bỏ, ra đi trong khi còn sống, chẳng phải là chết rồi mới ra đi. Do vậy, pháp môn 

này  là  “pháp  môn  bất  tử” ,  ai  có  thể  hỏi  cho  được?  Vì  thế,  kinh  Di  Đà  là  “vô  vấn  tự 

 thuyết”  (không ai hỏi mà tự nói). Hơn nữa, bất luận người nào, chỉ cần quý vị tin tưởng, đối 

với ba điều kiện Tín, Nguyện, Hạnh, chỉ cần trọn đủ ba điều kiện ấy, không một ai chẳng 

vãng sanh, pháp môn này đến nơi đâu để tìm? Bất luận tạo bao nhiêu tội nghiệp vẫn chẳng 

sợ, chỉ cần quý vị chuyển biến ý niệm, thật sự cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thân 

cận A Di Đà Phật, nghiệp chướng sẽ tiêu mất. Quá khứ, đời này thiếu nợ mạng của chúng 

sanh, thiếu nợ tình, thiếu nợ tiền bạc, sau khi quý vị thành Phật, bất luận họ ở trong đường 

nào, quý vị đều thấy rõ ràng, sẽ chẳng trái bổn nguyện, nhất định giúp đỡ họ, giúp cho họ 

giác ngộ, giúp họ niệm Phật vãng sanh thành Phật. Ân lẫn oán đều báo! Đối với các oan gia 

đối đầu, dùng đức báo oán. Do vậy, phải hiểu: Những gì chúng ta hứng chịu đúng là khổ! 

Trong kinh, đức Phật thường nói tam khổ hoặc bát khổ, trong những phần sau sẽ giảng giải. 

 “Quán Tâm vô thường” ,  “tâm”  là vọng tâm. Chân tâm quý vị sẽ chẳng quán được. Đây 

là chân tâm đã bị mê mất rồi, nên thành vọng tâm, vọng tâm là vô thường. Thật ra, Di Lặc Bồ 

Tát  nói  một  cái  khảy  ngón  tay  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm,  nên  gọi  là  “vô 

 thường”.  Nó chẳng phải là như như bất động, vọng niệm tơi bời, niệm trước diệt, niệm sau 

dấy lên, tốc độ quá nhanh. 

 “Quán Pháp vô ngã” , Ngã là gì? Ngã có nghĩa là “chủ tể, tự tại”. Quý vị hãy quán sát cẩn 

thận, trong hết thảy các pháp đều không có chủ tể, đều là tùy duyên. Duyên sanh, duyên diệt, 

trong ấy không có chủ tể, chẳng tự tại. Chỉ có càng gần với Tánh Đức, mới phát hiện có chủ 

tể, có tự tại. Do vậy, trong Phật pháp, hễ minh tâm kiến tánh, Tứ Đức “Thường, Lạc, Ngã 

,Tịnh”  sẽ  hiện  tiền. Ngã  ấy  là  Chân  Ngã,  Chân  Lạc.  Thường là vĩnh  hằng  bất diệt.  Lạc  là 

chẳng có nỗi khổ nào! Lìa Khổ là Lạc, chủ tể chân chánh, tự tại xuất hiện. Sau đó là Tịnh, 

Tịnh là thanh tịnh. Khi kiến tánh, câu đầu tiên Huệ Năng đại sư thốt ra là  “nào ngờ tự tánh, 

 vốn tự thanh tịnh” , tâm thanh tịnh hiện tiền, pháp thanh tịnh hiện tiền, thấy hết thảy các pháp 

đều  thanh  tịnh.  Đó  là  câu  hỏi  thứ  nhất  “chúng  con  nên  nương  vào  ai  để  trụ?”  Đức  Phật 

dạy  “nương vào Tứ Niệm Xứ mà trụ”.  

Câu hỏi thứ hai là khi đức Phật tại thế, chúng con đều tôn Phật làm thầy. Phật khuất bóng, 

chúng con nương cậy ai làm thầy? Phật pháp quả thật có người truyền thừa. Truyền Tông 

Môn là tôn giả Đại Ca Diếp, truyền Giáo Hạ là tôn giả A Nan. Đức Phật chẳng dạy nương 

theo ngài Ca Diếp hay ngài A Nan làm thầy, không có! Đức Phật chẳng nói như thế. Đức 

420  Tập 82 



Phật dạy chúng ta:  “Dĩ giới vi sư”  (lấy giới làm thầy). Chỉ cần quý vị có thể trì giới, sẽ chẳng 

khác gì Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế. Đức Phật còn thường nói:  “Dĩ khổ vi sư”  (lấy khổ làm 

thầy), vì sao? Có thể chịu khổ, sẽ có thể trì giới. Chẳng thể chịu khổ, sẽ không thể trì giới; 

chắc chắn quý vị sẽ phá giới, phạm giới. Vì thế, lấy giới làm thầy, dùng khổ để phụ trợ quý vị 

trì giới, thành tựu tịnh giới thì quý vị mới có thể đắc Định. Nhân Giới đắc Định, nhân Định 

khai  Huệ,  quý vị  mới  có thể  thành  tựu. Nếu  không  có  Giới, Phật  pháp  sẽ biến  thành  Phật 

học. Chư vị  phải  biết:  Có  Giới  là  học  Phật,  chẳng  có  Giới là  Phật  học.  Không  có Giới, sẽ 

không có Định, chẳng có Huệ, coi Phật học một loại học thuật bậc nhất trong thế gian để 

nghiên cứu, chẳng liên quan gì đến cuộc sống của chúng ta, sai mất rồi, toàn thể Phật pháp bị 

biến chất. Do vậy, hiện tại tìm kiếm Phật pháp trên thế gian, đến nơi đâu để tìm? Tìm không 

ra! Thời cổ, đến nơi nào cũng tìm được. Tất cả tự viện am đường đều là trường học, giống 

như hiện thời gọi là “trường học chuyên khoa”, quý vị muốn học thứ gì, quý vị đến trường đó 

để học. Núi Thiên Thai ở tỉnh Chiết Giang là trường chuyên khoa của tông Pháp Hoa, quý vị 

thích kinh Pháp Hoa thì đến núi Thiên Thai. Thích kinh Hoa Nghiêm thì đến núi Ngũ Đài; 

núi Ngũ Đài là trường chuyên khoa của tông Hoa Nghiêm. Thích Pháp Tướng Duy Thức, 

quý vị đến chùa Đại Từ Ân ở Trường An, hiện thời là Tây An8[8]. Huyền Trang đại sư, Khuy Cơ đại sư đều dạy học nơi đó. Thích Tịnh Độ, Huệ Viễn đại sư mở trường chuyên khoa ở Lô 

Sơn, tỉnh Giang Tây. Gần như mỗi tự viện am đường đều có khóa trình chủ tu, quý vị đến nơi 

đó, thật sự có cao nhân hướng dẫn, chỉ dạy, quý vị đi cầu học, có thể y chỉ, thân cận thiện tri 

thức ở nơi đó; hiện thời không có. 

Lúc tôi học Phật, muốn tìm một nơi, nhưng tìm không ra. Đi khắp nơi trên cả thế giới, tìm 

năm mươi chín năm vẫn chưa tìm ra. Kể ra vận số cũng còn khá, được mấy vị cư sĩ hộ trì, 

chẳng đến nỗi phải hoàn tục; nếu không, chẳng có đường nào để đi. Học hết sức nhọc nhằn! 

Điều khó có là thuở đầu tôi thân cận ba vị thầy, theo thầy mười ba năm, đặt vững căn bản. 

Chẳng  có  mười  ba  năm  vun  bồi  căn  cội ấy,  nếu  muốn  tự  học,  sẽ  chẳng  thể  nào, mà  cũng 

chẳng có cách nào! Vì thế, cổ nhân nói:  “Thập tải hàn song, nhất cử thành danh”  (mười năm 

khổ nhọc, thi đậu, thành danh)9[9] là có đạo lý. Không có mười năm công phu, đã thế, mười 



8[8] Thành phố T}y An (tỉnh Thiểm T}y) chính l{ tên gọi hiện thời của Trường An. Th{nh phố n{y còn được  gọi  l{  Kiểu,  Kiểu  Kinh,  Tông  Ch}u,  Nội  Sử,  Đại  An,  H{m  Dương,  Thường  An,  Đại  Hưng,  Phụng 

Nguyên, Kinh Triệu, Phụng Th{nh, Đẩu Th{nh, T}y Kinh, hoặc chỉ gọi đơn giản l{ An, nằm ở trung t}m 

vùng Quan Trung, đ~ có lịch sử hơn s|u ng{n năm, vốn có tên l{ Phong Kiểu từ thời T}y Ch}u. Nơi n{y 

từng l{ kinh đô của c|c triều đại Ch}u, Tần, H|n, Tấn, Tiền Triệu, Tiền Tần, Hậu Tần, T}y Ngụy, Bắc 

Ch}u, Tùy v{ Đường. C|i tên T}y An ph|t xuất từ tên gọi T}y An Phủ được đặt ra dưới triều Nguyên. 

9[9] Th{nh ngữ n{y dựa theo hai c}u trong Nho L}m Ngoại Sử:  “Thập niên h{n song khổ độc thư, nhất cử 

 th{nh danh thiên hạ tri”  (mười năm song lạnh chăm đọc s|nh, thi đậu th{nh danh thiên hạ quen). Theo 

s|ch  đó,  hai  c}u  thơ  ấy  lại  dựa  theo  ý  b{i  thơ  Trúc  Ổ  Thính  Cầm  của  Thạch  Tử  Chương  đời 

Nguyên:  “Thập  niên  h{n  song tích  tuyết  dư,  độc  đắc  nh}n  gian  vạn  quyển thư”  (Mười  năm  song  lạnh 

Tập 82  421 



năm còn phải thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, quý vị mới có thể thành tựu. Người hiện 

thời  khác  hẳn  tiền  nhân,  cũng  chịu  ảnh  hưởng  bởi  hoàn  cảnh,  [ưa  chuộng]  học  rộng  nghe 

nhiều! Họ học rất nhiều thứ, lãng phí rất nhiều thời gian, rốt cuộc học được gì? Học rộng, 

nhưng chẳng tinh tường. Cổ nhân dạy học khác hẳn, tôi theo thầy Lý mười năm, mười năm 

chỉ học năm bộ kinh. Tôi đã nói với quý vị, tôi học hơn ba mươi bộ kinh, đều là bàng thính 

(dự thính). Thầy dạy cho các bạn học khác, tôi nghe ké, còn học chính thức chỉ có năm bộ. 

Nói ra, quý vị nghe sẽ thấy rất đơn giản. Bộ thứ nhất tôi học là A Nan Vấn Sự Phật Cát Hung 

Kinh, bộ thứ hai là A Di Đà Kinh, bộ thứ ba là Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, một quyển, tức 

quyển cuối cùng [của kinh Hoa Nghiêm] giảng về mười đại nguyện vương, bộ thứ tư là kinh 

Kim Cang, bộ thứ năm là kinh Lăng Nghiêm, mười năm đấy nhé! 

Khi dạy, thầy quy định rất nghiêm ngặt, nhưng Ngài không bó buộc học trò, vì sao? Thời 

đại hiện nay là dân chủ tự do rộng mở, nếu quý vị kiềm chế quá ngặt nghèo sẽ vi phạm nhân 

quyền, không được đâu, sẽ phải ngồi tù! Vì thế, khác hẳn trước kia. Trước kia, cha mẹ có thể 

dạy con cái, thầy có thể dạy trò, nay thì không thể, chỉ có thể nói là dùng thân phận đồng học, 

dâng kiến nghị cho quý vị tham khảo, quý vị tiếp nhận hay không, quý vị có chủ quyền, chủ 

quyền ấy rất thiêng liêng, ai cũng không thể can thiệp! Vì thế, trong thời đại này, có thể thành 

tựu hay không là do chính mình chịu trách nhiệm, thầy có muốn lãnh trách nhiệm cũng chẳng 

thể được, người ấy đâu có chịu! Kể ra chúng tôi vẫn còn ngoan ngoãn một chút, nghe lời, nên 

mới có một chút thành tựu. Nếu chẳng nghe lời, tôi cũng học rộng nghe nhiều, thế là xong 

luôn! Quả thật cổ nhân nói có lý,  “một kinh thông, hết thảy các kinh sẽ thông” . Tuy chúng ta 

chưa thông một kinh, nhưng đã dốc sức rất nhiều nơi một bộ kinh. Một bộ kinh phải học rất 

nhiều lượt, chẳng phải một lần là xong! Mỗi lượt đều khác nhau, dần dần sẽ nếm được pháp 

vị. Đặt vững vàng cơ sở rồi, đối với kinh chưa học, quý vị muốn học tập sẽ chẳng khó. Chẳng 

hạn như tôi chưa từng học kinh Hoa Nghiêm, kinh Pháp Hoa cũng chưa hề học, nhưng tôi 

đều  giảng  được!  Đổ  công  sức  nơi  kinh  Lăng  Nghiêm,  học  Lăng  Nghiêm  với  thầy  Lý,  tôi 

giảng kinh Lăng Nghiêm bảy lần. Đó là cơ sở, đấy cũng là một bộ kinh lớn. Tôi nhớ năm 

1977,  lần  đầu  tiên  tôi  sang  Hương  Cảng,  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm  suốt  bốn  tháng,  pháp 

duyên lần ấy cũng thù thắng. 

Vì thế, hiện thời đạo thầy trò rất khó thành tựu là có nguyên nhân, vì sao? Trong thời đại 

hiện thời, không có đạo cha con, Phật pháp là sư đạo, sư đạo kiến lập trên cơ sở hiếu đạo. Xã 

hội này chẳng có hiếu đạo, đương nhiên cũng chẳng có sư đạo. Vì thế, vấn đề này nghiêm 



tuyết phủ đầy, đọc khắp nh}n gian muôn quyển s|ch). Do vậy,  “thập niên h{n song”  chỉ qu| trình học 

tập khổ luyện, không sao nh~ng. Cũng có thuyết giải thích c}u trong Nho L}m Ngoại Sử lại xuất ph|t từ 

hai  c}u  thơ  trong  b{i  Tỳ  B{  Ký  của  Cao  Minh  đời  Nguyên:  “Thập niên h{n song vô nh}n vấn, nhất cử 

 th{nh danh thiên hạ tri”  (Mười năm song lạnh không ai hỏi, thi đậu th{nh danh cả nước quen). Dù xuất 

ph|t  từ  đ}u,  từ  ngữ  “thập niên h{n song” đều  có  nghĩa  l{  gắng  công  chuyên  chú  học  tập,  không  sao 

nhãng! 

422  Tập 82 



trọng, chẳng phải là vấn đề nhỏ nhoi, có quan hệ đến sự tồn vong của mạng mạch quốc gia, 

dân tộc và văn hóa truyền thống. Thật sự phải là gì? Phải là bậc Bồ Tát tái lai, thật sự phát đại 

tâm, phải cảm nhận chính mình có sứ mạng, hy sinh tánh mạng cũng không bận lòng hòng 

học tập văn hóa truyền thống. Sau khi học xong, sẽ dạy truyền thống văn hóa, phát huy rực rỡ 

văn hóa truyền thống. Đó là gì? Đó chính là Chúa Cứu Thế, Phật, Bồ Tát tái lai, chẳng phải là 

người phàm! Người phàm đến thế gian để cầu tiếng tăm, lợi dưỡng, đến hưởng thụ sự vui 

sướng  do  ngũ  dục  lục  trần,  đến  làm  những  chuyện  ấy.  Vì  thế,  đức  Phật  dạy  “lấy  khổ  làm 

 thầy”  vô cùng hữu lý. Thật sự có thể chịu khổ, nhẫn nhục, người ấy mới có thành tựu. Người 

ấy nhất định thành tựu giới luật, giới luật nhằm mục tiêu nào? Mục tiêu của giới luật là tâm 

thanh tịnh. Chỉ có trì giới quý vị mới có thể khôi phục cái tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh là 

Thiền Định. Có công phu định lực đạt đến độ sâu nhất định, trí huệ sẽ khai. 

Đối  với  Thiền  Định,  quý  vị  phải  biết,  hễ  chúng  ta  nói  đến  Thiền  Định,  trong  đầu  mọi 

người đều nghĩ đến quan niệm: Ngồi xếp bằng, nhìn vào vách thì gọi là “tham Thiền”‟; đó là 

phương pháp sơ học trong Thiền Tông. Quý vị phải hiểu Thiền Định theo nghĩa rộng, đừng 

hiểu theo nghĩa hẹp. Tám vạn bốn ngàn pháp môn thảy đều là Thiền Định, phương pháp tu 

học Thiền Định khác nhau, đường lối khác nhau, nên gọi là pháp môn! Nếu chẳng phải là tu 

Thiền Định, sẽ chẳng phải là Phật pháp. Nếu là tu Thiền Định thì gọi là Phật pháp. Nay Tịnh 

Độ Tông chúng ta dùng phương pháp gì để tu Thiền Định? Nay chúng ta dùng một câu Phật 

hiệu A Di Đà Phật, dùng phương pháp chấp trì danh hiệu để tu Thiền Định. Cách tu ra sao? 

Trước  hết,  quý  vị  phải  hiểu  Thiền  Định  nghĩa  là  gì?  Giảng  hai  chữ  Thiền  Định  theo  cách 

nào?  Thiền  là  gì?  Định  là  gì?  Ngoài  chẳng  chấp  tướng  là  Thiền,  trong  chẳng  động  tâm  là 

Định, toàn bộ tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là tu phương pháp này! Chúng ta mới có một 

chút  chấp  trước,  hoặc  mới  có  một  tí  phân  biệt,  liền  A  Di  Đà  Phật!  Tổ  sư  Tông  Môn 

bảo:  “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm!”  Thiền Định là giác, ý niệm mới dấy lên, bất 

luận thiện niệm hay ác niệm, hễ niệm dấy lên là trật rồi! Vì sao? Trong tâm thanh tịnh không 

có ý niệm. Ý niệm dấy lên thì làm sao? Trở về A Di Đà Phật, thảy đều quy vào A Di Đà Phật. 

Tới Tây Phương Cực Lạc thế giới, A Di Đà Phật cũng không có, quý vị sẽ minh tâm kiến 

tánh. Đây là dùng một niệm để xóa trừ tất cả những niệm khác. Tịnh Tông dùng phương pháp 

này, nên gọi là Niệm Phật. Dùng phương pháp Niệm Phật để đạt đến minh tâm kiến tánh, đạt 

tới đại triệt đại ngộ. 

Bất  luận pháp  môn nào, Tịnh  Tông  chẳng phải là ngoại  lệ,  mục  tiêu  cuối  cùng  là  minh 

tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Vì vậy,  trong kinh  Bát  Nhã,  đức  Phật  đã dạy:  “Pháp 

 môn  bình  đẳng,  chẳng  có  cao  thấp” ,  lời  này  là  thật,  chẳng  giả.  Phương  pháp  khác  nhau, 

nhưng  phương  hướng  như  nhau,  mục  tiêu  giống  nhau.  Vì  thế,  không  có  giới  thì  làm  sao 

được? Quý vị chẳng thể chịu khổ, sẽ chẳng thể trì giới. Quý vị chẳng thể trì giới sẽ không thể 

đắc Định; chẳng thể đắc Định, làm sao có thể khai Huệ? Vậy thì những điều quý vị mong 

cầu, nghiên cứu sẽ là Phật học, là pháp thế gian, chúng ta chớ nên không biết! Một bộ kinh A 

Di Đà có thể giúp quý vị tới Tây Phương Cực Lạc thế giới. Trong thế gian này, quý vị thông 

Tập 82  423 



minh, hiếu học, nghiên cứu thấu suốt Tam Tạng mười hai bộ kinh của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

học thuộc nhuyễn nhừ, nhưng không có giới! Không có giới, nói đến chữ này, quý vị phải 

hiểu: Quý vị chẳng có Giới - Định - Huệ. Vì lẽ đó, trước kia, thầy Lý thường nói: Trong lục 

đạo luân hồi, quý vị đáng sanh tử ra sao thì vẫn sanh tử như thế ấy, chẳng có một tí xíu biện 

pháp nào! Chớ nên xem thường những ông già, bà cả, chẳng thể khi dễ họ! Họ do một bộ 

kinh Di Đà, một câu A Di Đà Phật, niệm vài chục năm, khi lâm chung, đứng vãng sanh, ngồi 

vãng sanh, biết trước lúc mất. Đó là gì? Giới - Định - Huệ thành tựu, họ dùng được! Họ tới 

Tây Phương Cực Lạc thế giới làm Phật, còn quý vị vẫn luân hồi trong lục đạo! 

Chư vị phải biết đấy là chân tướng sự thật thì quý vị mới hiểu. Năm 2007, một nhà Hán 

Học của trường Kiếm Kiều (Cambridge) là giáo sư Mạch Đại Duy (David McMullen) sang 

Hương Cảng kiếm tôi, muốn tôi sang Kiếm Kiều mở một học viện, ông ta đã chọn sẵn tên 

cho tôi rồi, [học viện] Đại Thừa Phật Học thuộc đại học Kiếm Kiều. Tôi rất cảm kích ông ta, 

đúng là hảo ý. Trên thế giới, Kiếm Kiều được xếp hàng thứ ba. Theo quy chế đại học của 

Anh Quốc, các trường như Ngưu Tân (Oxford), Kiếm Kiều, nói chung đều có từ năm mươi 

học viện (academy) trở lên, họ theo quy chế ấy. Tôi cảm tạ ông ta, tôi nói tôi không thể đi, vì 

sao? Quy chế và quy ước trong trường các vị là nghiên cứu Phật học, chẳng tu Giới - Định - 

Huệ, quý vị nghiên cứu Phật học, chẳng phải là học Phật. Quý vị phải biết: Phật học và học 

Phật là hai chuyện [khác nhau], học Phật có Giới - Định - Huệ. Không có Giới - Định - Huệ 

sẽ là Phật học, chẳng phải là học Phật. Phật học là tri thức, học Phật là trí huệ, khác nhau! Trí 

huệ và tri thức là hai chuyện. Trí huệ có thể giải quyết vấn đề, chẳng để lại hậu quả. Tri thức 

giải quyết vấn đề sẽ để lại cả đống hậu quả, chúng ta chớ nên không biết điều này. Do vậy, 

ngài A Nậu Lâu Đà dạy A Nan hỏi bốn câu ấy, rất trọng yếu! Lấy khổ làm thầy, lấy giới làm 

thầy!  Nếu  chúng  ta  không  coi  trọng  chuyện  này,  xong  luôn!  Ở  trong  thế  gian  này,  quý  vị 

dùng Phật pháp để đạt được tiếng tăm, lợi dưỡng thì được, có thể đạt được! Quý vị nói [sinh 

viên] khoa Hán học của Âu Châu lấy kinh Phật để viết luận văn nhằm giành học vị Tiến Sĩ, 

chẳng có vấn đề gì, có thể đạt được, tương lai cũng có thể là một vị giáo sư hay nhà Hán học 

nổi tiếng. Thầy Lý nói:  “Đáng sanh tử như thế nào thì vẫn sanh tử như thế ấy”,  quý vị không 

có cách nào vãng sanh thành Phật! 

Câu hỏi thứ ba, cũng là hỏi rất hay! Hiện thời, hiện tượng này rất nhiều, trong đoàn thể, 

kẻ chẳng tuân thủ quy củ của người xuất gia thì nên làm sao? Lúc đức Phật tại thế, đức Phật 

có thể kiềm chế họ, đức Phật có thể giáo huấn họ. Nay đức Phật đã khuất, sau này, gặp những 

kẻ như vậy, ai sẽ giáo huấn họ? Đức Phật dạy một phương pháp rất hay, đừng quan tâm đến 

họ, đó là Mặc Tẫn (Brahma-danda). Mặc Tẫn là không bận tâm đến kẻ ấy, dùng phương pháp 

này.  Khổng  lão  phu  tử  của  Trung  Quốc  nói:  “Kính  nhi  viễn  chi” (kính  trọng  nhưng  giữ 

khoảng cách), chẳng kết oán với người khác. Chúng tôi nghe thấy [điều này trong] giáo huấn 

của thánh nhân, theo thầy Lý mười năm, tôi thấy lão nhân gia đã làm được. Trong đoàn thể 

của cụ cũng có những học trò chẳng nghe lời, bề ngoài tuân phục, bên trong chống đối, cụ 

đối với kẻ ấy như thế nào? Chúng tôi thấy thầy đúng là kính nhi viễn chi, thấy kẻ ấy, thầy 

424  Tập 82 



nhất định rất tôn kính, lễ độ, luôn luôn rất hoan hỷ.  “Viễn”  là gì? Viễn là quý vị tùy tiện làm 

gì, tôi trọn chẳng can thiệp, chẳng nghe, chẳng hỏi đến! Quý vị thích làm gì thì làm. Đúng 

rồi, chính xác! Lão nhân gia nêu gương cho chúng ta thấy. Trong xã hội hiện tại, điều này vô 

cùng trọng yếu, phải biết kính nhi viễn chi đối với kẻ bất thiện! Viễn chẳng phải là cố ý giữ 

khoảng cách. Chẳng phải! Gặp mặt vẫn rất thân thiết, nhưng hết sức khách sáo, lễ tiết gì cũng 

chu đáo; nhưng quý vị làm gì, tôi không can thiệp, tôi làm gì, quý vị cũng chẳng dính líu tới. 

Đấy chẳng phải là đối xử tốt đẹp ư? Mọi người đều vui vẻ ư? Thích Ca Mâu Ni Phật đúng là 

có trí huệ, thật sự có trí huệ. Nói đến hòa hài thì làm như vậy mới thật sự đạt được hòa hài. 

Phải học chẳng phê bình kẻ khác, đừng nên can thiệp vào chuyện của người khác, chính mình 

nêu gương tốt cho kẻ khác thấy, điều này rất trọng yếu. Họ nhìn thấy, hiểu, có cảm nhận, tốt 

lắm! Nhìn nhưng không hiểu, chẳng sao! Họ nhìn lâu ngày sẽ hiểu. Một năm, hai năm mà 

nhìn không hiểu thì chắc họ nhìn thấy mười năm, hai mươi năm sẽ hiểu, không nhất định! Vì 

thế, thái độ nhu hòa, chất trực quan trọng lắm!  “Oai nghi hữu tắc” (oai nghi theo đúng khuôn 

khổ) là chính mình phải thực hiện Giới - Định - Huệ. 

Câu  hỏi  thứ  tư  là  mọi  người  đều  biết,  trong  tương  lai  nhất  định  sẽ  dùng  văn  tự  ghi  chép 

những điều Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói, đã dạy trong một đời để truyền cho hậu thế. Vậy 

thì đầu kinh văn, câu đầu tiên phải viết như thế nào? Đức Thế Tôn chỉ dạy, dùng  “như thị 

 ngã văn” . Đấy là khi đức Phật diệt độ, A Nan hướng về Thích Ca Mâu Ni Phật hỏi bốn vấn 

đề.  Đây  là  vấn  đề  thứ  tư  trong  bốn  vấn  đề.  “Nhất  thiết  kinh  thủ,  đương  trí  như  thị  ngã 

 văn, Phật tại mỗ phương đẳng lục sự”  (Đầu hết thảy các kinh, nên để “như thị ngã văn”, Phật 

tại chốn mỗ, thời mỗ...”, [tức là] sáu thứ thành tựu [vừa nói trên đây]). Tôi nghe như thế này, 

đức Phật vào lúc nào, ở địa điểm nào, cùng với người nào, tức là sáu sự đã nói trong phần 

trước, tức sáu món thành tựu. 

 “Như thị ngã văn” , chữ Ngã này chỉ A Nan. A Nan vừa mở miệng liền bảo mọi người,  “như 

 thị”  là tôi đã nghe đức Phật răn dạy như thế, tức là khi đức Phật giảng bộ kinh này, tôi đích 

thân nghe đức Phật nói.  “Biểu như thị pháp môn nãi ngã A Nan sở văn ư Thích Tôn giả dã. 

 Thử chánh khả phá đương thời chi nghi”  (biểu thị pháp môn như thế ấy do chính A Nan tôi 

được nghe từ đấng Thích Tôn. Câu này phá được nỗi nghi ngờ của người đương thời). Vì khi 

kết tập Kinh Tạng, tôn giả A Nan phức giảng, tức là nhắc lại các kinh do Thích Ca Mâu Ni 

Phật đã giảng. Phức giảng là đại sự, Phật pháp mới có thể lưu truyền mười phương ba đời, 

công đức ấy vô lượng vô biên! Vì thế, ngài A Nan thăng tòa, không chỉ Thích Ca Mâu Ni 

Phật gia trì, mà hết thảy chư Phật cũng đều gia trì Ngài. Do lẽ đó, trên đài, hình tướng của 

ngài A Nan giống như đã thành Phật, vì thế, mọi người hoài nghi, có phải là A Nan đã thành 

Phật đó chăng? Hoặc là Phật từ phương khác đến? Như vậy, thứ nhất là nghi Phật, tức Thích 

Ca Mâu Ni Phật trở lại, quay lại. Thứ hai là nghi A Nan thành Phật. Thứ ba là nghi Ngài là 

Phật từ phương khác  đến. A Nan vừa nói  “như thị ngã văn” , những nghi vấn ấy đều được 

giải quyết, [mọi người] đều hiểu trên đài là tôn giả A Nan. Vì thế, các đồng học thường nghe 

giảng kinh, có khi quý vị có thể nhận thấy người đang giảng kinh trên giảng đài đều có Phật, 

Tập 82  425 



Bồ Tát gia trì. Không được Phật, Bồ Tát gia trì, sẽ không giảng được. Vì thế, giảng trên đài, 

oai nghi, tướng mạo, thần thái của người ấy khác với lúc ở dưới giảng đài. Quan sát cẩn thận 

sẽ có thể nhận ra: Quả thật được Tam Bảo gia trì! 

Tiếp  đó,  còn  có  vấn  đề:  “Hoặc  nghi  viết:  Phật  thành  đạo  nhập  niên,  A Nan phương  xuất 

 gia”  (Hoặc nghi: Phật thành đạo hai mươi năm, A Nan mới xuất gia). Phật thành đạo năm ba 

mươi  tuổi,  A  Nan  mới  sanh  ra.  Lại  phải  qua  hai  mươi  năm  sau,  A  Nan  mới  xuất  gia. 

A Nan xuất gia năm hai mươi tuổi, Thích Ca Mâu Ni Phật đã năm mươi tuổi. Trong khoảng 

thời gian trước đó, những kinh đức Phật đã giảng A Nan chưa hề nghe, khi kết tập làm sao 

Ngài có thể phức giảng được? Chúng ta đọc tiếp lời chú giải:  “Hựu thập niên phương mạng 

 vi  thị  giả.  Như  thử,  tắc  tạp  niên  tiền  Phật  sở  thuyết  kinh,  A Nan hà  năng  giai  viết  ngã 

 văn”  (Lại nữa, mười năm sau mới được [đức Thế Tôn] sai làm thị giả. Như thế thì đối với 

những kinh do đức Phật trong ba mươi năm trước đó, làm sao A Nan có thể đều nói là “tôi 

nghe”). Kết tập Kinh Tạng, phía trước [mỗi kinh] đều thêm câu “như thị ngã văn” , quả thật 

có nghi vấn này. Tiếp đó, [sách Chú Giải] có ba lời giải thích: Thứ nhất là  “triển chuyển” , 

thứ hai là  “Phật trùng thuyết” , thứ ba là  “A Nan tự thông” , [nghĩa là] tự mình khai ngộ. 

-  “Triển chuyển văn: Báo Ân kinh ngôn, A Nan sở bất văn kinh, tùng chư tỳ-kheo văn, hoặc 

 chư thiên tử thuyết”  (Triển chuyển văn: Kinh Báo Ân nói những kinh nào A Nan không được 

nghe trước đó thì nghe từ các tỳ-kheo khác, hoặc nghe chư thiên nói). Nghe từ đồng học, từ 

những vị đồng học đã thân cận [đức Thế Tôn] từ thuở đầu, những vị đồng học ấy như ngài 

Kiều Trần Như đã nói trong phần trước là vị chứng A La Hán đầu tiên ở Lộc Dã Uyển, có thể 

nói là hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, Ngài 

nghe toàn bộ, chẳng sót buổi nào. Các Ngài có quan hệ thân thích với Thích Ca Mâu Ni Phật 

và A Nan. Do vậy, đây là người khác nói với Ngài. 

- Thứ hai là  “Phật trùng thuyết” , trong kinh Báo Ân có chép:  “A Nan nhân Phật mạng vi thị 

 giả, nãi cầu tam nguyện”  (A Nan tuân lệnh đức Phật làm thị giả, bèn cầu xin được thỏa ba 

điều nguyện). A Nan xuất gia, sau khi xuất gia, làm thị giả của Thích Ca Mâu Ni Phật, khi 

ấy, Ngài bèn cầu xin ba chuyện, trong ấy có một điều như sau:  “Sở vị văn kinh, thỉnh Phật 

 trùng thuyết”  (những kinh con chưa được nghe, xin Phật nhắc lại), những kinh đức Phật đã 

giảng  trong  hai  mươi  năm,  con  chưa  được  nghe,  xin  Phật  giảng  lại  cho  Ngài,  giảng  lần 

nữa,  “Phật hứa chi”  (đức Phật chấp thuận). Trong kinh có chép một đoạn như vậy. 

- Thứ ba là  “A Nan tự thông: Kim Cang Hoa Kinh ngôn, A Nan đắc Pháp Tánh Giác Tự Tại 

 tam-muội, sở vị văn kinh, tự năng ức trì”  (A Nan tự thông hiểu: Kinh Kim Cang Hoa nói A 

Nan đắc Pháp Tánh Giác Tự Tại tam-muội, những kinh chưa được nghe, có thể tự ghi nhớ). 

Quý vị thấy: Khai ngộ đấy! Quý vị thấy ở Trung Quốc, Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng đại sư 

khai ngộ, chẳng nghe người khác giảng kinh, chỉ có lúc tiếp nhận y bát ở Hoàng Mai, hòa 

thượng Ngũ Tổ Nhẫn đêm khuya giảng đại ý kinh Kim Cang cho Ngài, chắc chắn là không 

có kinh sách, chúng tôi dự đoán thời gian tối đa là hai tiếng đồng hồ, giảng tới câu: “Ưng vô 

 sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”  (hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm), Ngài hoát nhiên đại ngộ, 

426  Tập 82 



bèn  thông  suốt.  Hết thảy  các kinh do  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật đã nói,  quý  vị đọc  cho  Ngài 

nghe,  Ngài  bèn  có  thể  giảng  cho  quý  vị  nghe.  Quý  vị  là  người  đọc  chẳng  giác  ngộ,  Ngài 

giảng  cho  quý  vị  nghe,  rất  có  thể  là  quý  vị  sẽ  đại  triệt  đại  ngộ.  Tỳ-kheo-ni  Vô  Tận  Tạng 

chẳng phải là một thí dụ rất rõ rệt đó ư? Vị này là người được Huệ Năng đại sư độ đầu tiên, 

đắc độ đầu tiên, Ngài gặp trên đường lánh nạn. Tại thôn Tào Hầu gặp gỡ, vị tỳ-kheo-ni này 

cả đời thọ trì kinh Đại Niết Bàn. Kinh Đại Niết Bàn kích thước cũng rất lớn, có hai bản dịch, 

một bản bốn mươi quyển, bản dịch kia gồm ba mươi sáu quyển, đều là phân lượng khá lớn. 

Con người xưa kia tốt đẹp, thâm nhập một môn! Như thiền sư Pháp Đạt học kinh Pháp Hoa 

mười  năm,  thâm  nhập  một  môn.  Thâm  nhập  một  môn,  Sư  đắc  tam-muội,  tâm  thanh  tịnh, 

trong tâm chẳng có gì khác, chỉ có một thứ này. Vì thế, Lục Tổ bảo ni sư hãy niệm kinh. Sau 

khi niệm xong, Lục Tổ vừa nghe một đoạn đã giảng ý nghĩa của đoạn ấy cho ni sư nghe. Ni 

sư nghe xong: “Hay quá!”, hết sức hoan hỷ, cầm quyển kinh hướng về Huệ Năng đại sư thỉnh 

giáo.  Huệ  Năng đại sư  bảo:  “Ta  không biết chữ, ngươi đừng đưa  kinh  cho  ta”.  Ni  sư  hỏi: 

“Chẳng biết chữ thì làm sao Ngài giảng hay như thế?” Tổ dạy: “Chuyện ấy chẳng dính dáng 

gì đến biết chữ hay không biết chữ”. Chúng ta có thể suy ra: Huệ Năng đại sư có năng lực ấy 

thì A Nan cũng có năng lực ấy. Chỉ cần chuyên, nay chúng ta nói là “chuyên chú”, còn Phật 

pháp gọi là “chuyên nhất”. Khi đạt đến nhất tâm bất loạn sẽ khai, tự được tâm khai, tự nhiên 

thông suốt. Khi con người đã kiến tánh, thứ gì cũng đều thông. A Nan là đại Bồ Tát tái lai, 

chẳng phải là phàm nhân, diễn tuồng cho chúng ta xem. Trên sân khấu, Ngài chứng quả Tu 

Đà Hoàn, trên thực tế, là bậc Đại Bồ Tát, chẳng phải là phàm nhân, Ngài minh tâm kiến tánh. 

Vì thế, một vị Phật xuất thế, ngàn vị Phật ủng hộ, chúng ta biết điều này, sau khi quý vị liễu 

giải sẽ chẳng còn hoài nghi. 

Do  A  Nan  kết  tập  Kinh  Tạng,  Ngài  là  người  lưu  truyền  Giáo  Hạ  của  Phật,  Ca  Diếp  là 

người lưu truyền Tông Môn, truyền Thiền Tông. Vì thế, [Phật giáo] được gọi là  “Tông Môn 

 Giáo Hạ”.  Bản thân Phật giáo xưng là Tông Giáo, khác với chữ “tôn giáo” hiện thời, Tông là 

Tông Môn, Giáo là Giáo Hạ. Tại Trung Quốc có mười tông, Thiền Tông xưng là Tông Môn, 

chín tôn phái kia đều gọi là Giáo Hạ. Đây là phương thức giáo học khác nhau. Tông Môn 

trước tiên bảo quý vị tham cứu, không có sách giáo khoa. Ngộ rồi sẽ bắt đầu tu, [tức là] sau 

khi đại triệt đại ngộ, mới cho phép quý vị xem kinh. Trước khi khai ngộ, chẳng được phép 

xem kinh. Đây là [pháp môn dành cho] nhân vật thiên tài đặc biệt, chẳng dành cho người tầm 

thường. Vì thế, lúc tôi vừa tiếp xúc Phật pháp, ba vị thầy đều cảnh cáo tôi. Ba vị thầy đều 

chưa gặp mặt tôi, nhưng đã cảnh cáo tôi một chuyện, bảo tôi ngàn vạn phần đừng mon men 

Thiền Tông. Đó là [pháp môn dành cho] kẻ thượng thượng căn, là nhân vật thiên tài trong 

Phật môn. Nếu anh muốn học pháp môn ấy, đó là “một bước lên trời”. Nếu một bước không 

lên trời được, rớt xuống sẽ tan thân nát xương, xong luôn! Vì thế, tiên sinh Phương Đông 

Mỹ dạy tôi Pháp Tướng Duy Thức, Ngài chỉ điểm cho tôi con đường ấy. Sau khi học Phật, 

tôi thân cận Chương Gia đại sư, tôi theo Phương tiên sinh đại khái nửa năm, theo Chương 

Gia đại sư ba năm,  Chương Gia đại sư đặt vững cơ sở cho tôi. Chương gia đại sư dạy tôi 

Tập 82  427 



“thấy thấu suốt, buông xuống”, đây là pháp môn tổng quát, tổng nguyên tắc, tổng cương lãnh, 

bất luận tu pháp môn nào cũng đều phải thực hiện từ nơi đây! Ngài dạy tôi học Thích Ca 

Mâu Ni Phật, tác phẩm Ngài dạy tôi đọc đầu tiên là Thích Ca Phổ và Thích Ca Phương Chí: 

“Anh  nhận  biết  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  khéo  học  tập  theo  Ngài,  sẽ  chẳng  đến  nỗi  đi  sai 

đường”. Chúng tôi mới liễu giải sau khi khai ngộ vào năm ba mươi tuổi, Thích Ca Mâu Ni 

Phật liền tiến hành dạy học, dạy suốt bốn mươi chín năm. Vì thế, Phật pháp chẳng phải là tôn 

giáo. 

Hiện thời, Phật giáo biến thành tôn giáo, đệ tử Phật môn chúng ta có tội lỗi. Thầy chúng 

ta là một đại giáo dục gia, là đại thánh đại hiền, cớ sao lại khiến cho Ngài dính mắc vào tôn 

giáo, tôn giáo là mê tín? Chúng ta hiểu rõ ràng, bất luận nơi nào, chúng ta đều phải bảo cho 

mọi người biết: “Phật pháp chẳng phải là tôn giáo”. Lời này chẳng phải do tôi nói đầu tiên, 

mà do Âu Dương đại sư (Âu Dương Cánh Vô) nói trước tiên. Hình như vào năm Dân Quốc 

12 (1933), tôi còn chưa sanh ra. Ông ta ở đại học Đệ Tứ Trung Sơn, nay là đại học Sư Phạm 

Nam Kinh, đã có lần giảng diễn rất nổi tiếng với đề mục  “Phật pháp chẳng phải là tôn giáo, 

 chẳng phải là triết học, mà là nhu cầu thiết yếu trong hiện thời” , giảng về đề tài như thế. 

Phật giáo là gì? Phật giáo là giáo dục của đức Phật, là giáo dục của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

rất rõ ràng. Chúng ta học Phật là tiếp nhận sự giáo dục của Thích Ca Mâu Ni Phật. Ngài giáo 

dục  là  dạy  gì?  Dùng  một  câu  nói  trong  kinh  điển  để  nói  thì  sẽ  là  “chư  pháp  Thật 

 Tướng”.  Câu này giải thích ra sẽ là: Thật Tướng của nhân sinh và vũ trụ, Ngài dạy chúng ta 

điều này. Nói cụ thể cùng quý vị, nói theo cách người hiện thời, nội dung lời Ngài nói là gì? 

Nói cụ thể sẽ không ngoài năm hạng mục lớn. Năm hạng mục ấy là luân lý, đạo đức, nhân 

quả, triết học, và khoa học. Năm hạng mục đều giảng đến mức viên mãn rốt ráo, quá sức quý 

báu! Người đời sau gọi giáo học của lão nhân gia và các sách vở, tức là những tài liệu dạy 

học thuở ấy là Pháp Bảo, có lý lắm! Vì thế, bản thân chúng ta phải khéo học, phải nghiêm túc 

học, phải uốn nắn những ngộ nhận của xã hội, đó là trách nhiệm và sứ mạng của chúng ta. 

Thầy Phương cả đời nỗ lực làm chuyện này, rất đáng tiếc là cụ mất quá sớm, bảy mươi chín 

tuổi đã ra đi. Khi ấy tôi nghĩ, nếu thầy sống thêm năm năm nữa, hiệu quả sẽ vô cùng rõ rệt, 

có thể khiến cho đại chúng trong xã hội suy nghĩ lại, xác định đúng vị trí của Phật pháp. Phật 

pháp thật sự chẳng phải là tôn giáo. 

Tiếp  đó,  cụ  Hoàng  lại  giải  thích  cặn  kẽ  chữ  “như  thị” ,   “như  thị”  là  

Tín Thành Tựu.  “Cư lục chủng thành tựu trung chi thủ vị”  (đứng đầu trong sáu món thành 

tựu), [đây là] điều đầu tiên phải tin tưởng. Quý vị tiếp nhận giáo dục, chẳng có lòng tin đối 

với thầy, chẳng có lòng tin đối với môn quý vị đang học, sẽ chẳng thể nào học thành công 

được! Vì thế, đầu tiên, phải tin tưởng thầy, thứ hai là tin tưởng vào môn học thì quý vị mới 

thật sự học được điều gì đó. Nếu tâm quý vị chẳng mười phần cung kính thầy, sẽ chẳng đạt 

được mười phần lợi ích. Trong Văn Sao, Ấn Quang đại sư đã giảng rất nhiều lần:  “Một phần 

 thành kính  được  một  phần lợi ích,  hai  phần thành  kính được hai phần  lợi ích,  mười  phần 

 thành  kính  được  mười  phần  lợi  ích”.  Thành  kính  đối  với  ai?  Thành  kính  đối  với  thầy,  tin 

428  Tập 82 



tưởng môn học, có lòng thành tín, quý vị mới thật sự học được. Cùng một môn học, cùng một 

vị thầy, vì sao hiệu quả học tập của mỗi trò khác nhau? Chẳng có chi khác, do lòng tin khác 

nhau! Đạo lý ở chỗ ấy! Thầy xét coi học trò nào có thể dạy được, học trò nào chẳng có cách 

dạy! Vì sao thầy biết? Thầy chẳng có thần thông, thầy chỉ coi trò có tâm tôn kính hay không? 

Thầy cũng trọn chẳng đòi hỏi quý vị tôn kính thầy như thế nào, chẳng phải vậy, mà là thầy 

xem quý vị có thể tiếp nhận được bao nhiêu? 

Do tôi được cha dạy tôn sư trọng đạo từ nhỏ; thuở ấy, khoảng chừng năm Dân Quốc hai 

mươi mấy, tôi nhớ hình như tôi năm, sáu tuổi, hoặc sáu bảy tuổi, vào trường tư thục, nay gọi 

là trường học dành cho con em trong gia đình, [thầy dạy] là họ hàng, ở trong nhà cô tôi, thuở 

ấy là đại gia tộc. Do tôi vẫn còn tiếp xúc với đại gia đình, nên có ấn tượng. Thôn trang ấy có 

phạm vi rất lớn. Ước chừng tới hai trăm người, là một gia tộc, chẳng tách ra thành từng nhà 

riêng biệt, mười người anh em [của cha tôi] chẳng tách riêng. Vì vậy, cả nhà từ trên xuống 

dưới có khoảng chừng hai trăm người, là gia tộc rất lớn. Họ có một từ đường. Từ đường trừ 

Xuân Thu tế lễ ra, chẳng dùng để làm gì. Vì thế, trường tư thục mở ngay trong từ đường. Tư 

thục là trường học cho con em trong gia tộc, trẻ nhỏ trong gia tộc đều đến học tại đó. Tôi nhớ 

các bạn học dường như không nhiều lắm, phải là từ ba mươi đến năm mươi người, không 

nhiều lắm! Lớn tuổi thì đại khái có mười bảy, mười tám, nhỏ tuổi thì giống như chúng tôi, rất 

bé, sáu, bảy tuổi. Cùng dạy trong một phòng học, một vị thầy. Ngày nhập học, cha dẫn tôi đi, 

mang theo lễ vật, biếu  “thúc tu”10[10] cho thầy, cho nên mang theo lễ vật dâng lên thầy. Vào trường học, tức là đại điện (gian chính của từ đường), đại điện là nơi tế tổ được đổi thành lễ 

đường. Chính giữa điện, đặt một bài vị, chữ trên bài vị tôi đều đọc được, vì khi đó, cha đã 

dạy cho tôi biết mặt chữ tại nhà, đại khái có thể nhận biết tới năm trăm chữ. Vì thế, mấy chữ 

trên bài vị tôi đều đọc được:  “Đại Thành Chí Thánh Tiên Sư Khổng Phu Tử Thần Vị” , tôi 

nhận biết bài vị ấy, bài vị rất lớn. Thầy ngồi bên cạnh, hai bên là học trò, bạn học đứng hai 

bên. Cha tôi dẫn tôi, cha ở trước, tôi ở đằng sau, hướng về Khổng lão phu tử hành lễ tối kính, 

tức là ba lần lạy, chín lần dập đầu. Sau khi lạy xong, cha tôi mời thầy ngồi trên ghế, thầy ngồi 

phía  dưới  bài  vị  Khổng  Tử,  [cha  con  cùng]  hướng  về  thầy  ba  lần  quỳ,  chín  lần  dập  đầu, 

chúng tôi biết tôn sư trọng đạo từ chỗ này. Quý vị thấy cha tôi đối đãi thầy, ba lần quỳ, chín 



10[10] Thúc tu (束脩) theo nghĩa gốc l{ mười miếng thịt khô bó lại, l{ một lễ vật thông dụng thời cổ. 

Chương Thuật Nhi trong s|ch Luận Ngữ có ghi:  “Tử viết: Tự h{nh thúc tu dĩ thượng, ngô vị thường vô 

 hối”  (Khổng Tử nói: Từ lúc tiếp nhận thịt khô l{m lễ vật đến giờ, ta chưa bao giờ hối hận). Ý nói: Từ khi 

khởi sự dạy học đến nay, ta chưa bao giờ hối hận. Về sau, chữ  “thúc tu”  dùng theo nghĩa rộng để chỉ lễ 

vật hay một món tiền do phụ huynh biếu cho thầy dạy, xin cho con nhập học. Chữ n{y còn được mở 

rộng ra để chỉ lương bổng của thầy gi|o, hoặc thời điểm bắt đầu l{m quan như truyện Diên Đốc trong 

Hậu H|n Thư có c}u:  “Thả ngô tự thúc tu dĩ lai, vi nh}n thần bất h~m ư bất trung, vi nh}n tử bất h~m ư 

 bất hiếu”  (từ khi ta l{m quan đến giờ, l{m bề tôi người kh|c chẳng đến nỗi bất trung, l{m con người 

kh|c chẳng đến nỗi bất hiếu). Thậm chí mở rộng ra th{nh sự ước thúc, tu dưỡng chính mình, giữ trọn 

lòng nghiêm túc, cung kính. 

Tập 82  429 



lần  dập  đầu  [trịnh  trọng  như  thế],  chúng  tôi  còn  dám  nói  gì  nữa  hay  không?  Thầy  và  bậc 

trưởng thượng trong nhà biểu diễn cho quý vị xem, dạy quý vị biết tôn sư trọng đạo như thế 

nào. Tôi học từ chỗ ấy, nên cả đời luôn rất tôn kính thầy. 

Sau này, quý vị thấy tôi học Phật tại Đài Loan, tôi chiếm được một chút tiện nghi đối với 

ba vị thầy. Tôi chẳng có mảy may quan hệ gì với thầy, nhưng sau khi thân cận thầy, thầy đặc 

biệt quan tâm, đặc biệt chăm chút tôi. Tôi thân cận thầy Phương, chỉ cầu thầy đồng ý cho tôi 

đến dự thính tại trường thì duyên ấy đã vô cùng hy hữu. Nào ngờ thầy cho phép tôi mỗi tuần 

đến nhà thầy, dạy tôi hai tiếng, chỉ có mình tôi là học trò. Thuở ấy, tôi được sủng ái mà đâm 

ra sợ, cảm kích năm vóc sát đất. Lúc đó, đời sống tôi rất nghèo khó, một đồng biếu thầy cũng 

không có, thầy tình nguyện dạy miễn phí cho tôi. Do nguyên nhân nào? Mười mấy năm sau, 

chúng tôi mới nghĩ ra, đối với thầy, tâm tôi có một phần cung kính. Tôi và thầy chẳng quen 

biết, tôi viết một lá thư gởi đến Ngài, thư viết bằng bút lông, dùng lối chữ Công Khải11[11], 

đúng quy củ viết một bức thư, gởi một bài văn cho thầy xem, bài văn ấy viết bằng lối chữ 

Tiểu Khải12[12], hết sức cung kính. Đại khái là trong trường học, người có tâm cung kính đối với thầy như thế rất ít. Vì thế, lần đầu tiên gặp mặt, thầy gọi tôi đến nói chuyện, hiểu rõ tình 

hình cuộc sống của tôi, hiểu rõ chí thú của tôi: Tôi ưa thích triết học, nhưng chưa hề học qua, 

chưa hề thân cận một vị thầy triết học nào, cũng chưa từng đọc những sách triết học nào, là 

một tờ giấy trắng. Đó là gì? Thầy thích nhất, chưa từng bị ô nhiễm. Vì thế, thầy chẳng cho tôi 

đến trường nghe kinh, sợ bị ô nhiễm. Đến trường nghe kinh, nhất định quen biết rất nhiều 

thầy và bạn học, sẽ bị ô nhiễm, thầy ngăn ngừa ô nhiễm! Đấy là sư thừa Trung Quốc thời cổ, 

nghe lời dạy của một vị thầy mà thôi! Một vị thầy chỉ dạy quý vị, quý vị sẽ đi theo một con 

đường, có thể đạt thành tựu. Hai vị thầy là hai loại tư tưởng, hai phương hướng, có hai con 

đường! Ba vị thầy là ngã ba đường, bốn vị thầy là ngã tư, xong luôn! Vì thế, trường học hiện 

thời phiền phức lắm. Quý vị thấy mỗi ngày có bao nhiêu lớp, mấy vị thầy dạy quý vị, dạy đến 

nỗi quý vị hồ đồ! Nguyên nhân vì sao giáo sư David McMullen từ Cambridge đến kiếm tôi 

mà tôi không đi là ở chỗ này. Vì thế, phương pháp dạy học truyền thống của Trung Quốc thật 

là hay, đời nào cũng xuất hiện thánh hiền. Hiện nay chẳng có, vì ngay cả trẻ nhỏ cũng bị dạy 



11[11] Công Khải tức l{ loại chữ Khải (một trong bốn c|ch viết chữ H|n), chữ viết đầy đủ nét, rõ r{ng, ngay ngắn, không viết tắt, dễ đọc, nên còn gọi l{ Ch}n Thư, Ch|nh Thư. Khải có nghĩa l{ khuôn mẫu, 

mực thước. 

12[12] Tiểu Khải tức l{ lối chữ Khải viết chữ nhỏ. Thể loại n{y do Chung Diêu s|ng chế v{o đời Ngụy (thời Tam Quốc). Lối viết n{y thường được sử dụng thể hiện sự trang trọng, mực thước, không qu| 

nhỏ, không qu| lớn, g}y cảm gi|c h{i hòa, đẹp đẽ. Thường được mô tả l{  “nét chữ trông như chim hồng 

 bay lượn trên mặt biển”.  Khoảng c|ch giữa c|c dòng chữ phải c}n đối, nét bút chặt chẽ, bay bướm, 

nhưng mực thước. Cỡ chữ phải đều nhau, rất khó viết, nên mỗi khi tỏ ý tôn kính ai, thường viết bằng 

chữ Tiểu Khải. Thuở ấy, người ta đ~ bắt đầu viết chữ H|n bằng bút chì, bút m|y, hoặc bút nguyên tử 

(bút Bic), hầu như không ai sử dụng bút lông để viết nữa, nên l~o ph|p sư trịnh trọng dùng bút lông, 

viết thư theo lối chữ cổ để tỏ lòng cung kính, ch}n th{nh. 

430  Tập 82 



đến mức rối tung, đầu óc bị dạy đến nỗi mê muội, hồ đồ. Vì thế, Trung Quốc từ xưa tới nay, 

cổ  thánh  tiên  hiền  dạy  dỗ,  nguyên  tắc  chỉ  đạo  giáo  dục  tối  cao  là:  “Giáo  chi  đạo,  quý  dĩ 

 chuyên”  (đường lối giảng dạy quý ở chỗ chuyên tâm). Do vậy, ba vị thầy đối với tôi đều là 

chuyên, chẳng thể học tạp, học loạn mảy may nào, chắc chắn là chẳng thể! Tôi theo thầy Lý 

mười năm, những môn học được chỉ là đôi chút. Đó là gì? Vun bồi căn bản giáo dục. Tuy 

Ngài chẳng giảng giới luật vì Ngài là tại gia cư sĩ, Ngài bảo tôi đọc Ngũ Chủng Di Quy, dùng 

Ngũ Chủng Di Quy thay thế giới luật. Học giảng kinh, Ngài có mở lớp học, đối với hơn hai 

mươi bạn học [thuộc lớp ấy], Ngũ Chủng Di Quy là một giáo trình các học trò học giảng kinh 

bắt buộc phải học. Hiện thời, hết sức khó khăn! Nếu muốn tìm được cơ duyên ấy thì thầy tìm 

trò, trò tìm thầy đều chẳng dễ dàng, cổ nhân bảo:  “Khả ngộ, bất khả cầu”  (chỉ có thể gặp, 

chứ không thể cầu)! 

Tiếp đó, sách viết:  “Trí Độ Luận viết: Phật pháp đại hải, tín vi năng nhập”  (Trí Độ Luận 

nói: “Biển cả Phật pháp, do lòng tin có thể vào”). Phật pháp quả thật là đại hải,  “hải”  là Tánh 

hải.  Giáo  học  Phật  pháp  nhằm  trở  về  tự  tánh,  trở  về  tự  tánh,  quý  vị  sẽ  đắc  đại  viên  mãn. 

Không  có  cách  nào  hình  dung  sự  đại  viên  mãn  này.  Nói  đơn  giản  là  như  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm, đức Phật đã nói trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn, không có 

gì chẳng viên mãn. Sự viên mãn ấy chẳng do quý vị học được, mà vốn sẵn có trong tự tánh, 

chỉ cần kiến tánh sẽ thảy đều chứng đắc. Do vậy, người kiến tánh được gọi là Phật. Phật Phật 

đạo đồng, Phật Phật trí huệ giống nhau, đức năng giống nhau, tướng hảo giống nhau, không 

có gì khác nhau. Tuyệt đối chẳng thể nói vị Phật này biết nhiều hơn vị Phật kia một chút, 

không hề có, [các vị Phật đều] viên mãn. Chứng đắc của hết thảy chư Phật chẳng tăng, chẳng 

giảm. Thật ra, hết thảy chúng sanh chúng ta và Phật chẳng khác gì nhau, chỉ là mê mất tự 

tánh mà thôi. Ngày nào chúng ta buông mê hoặc, điên đảo xuống, quý vị sẽ thành Phật. Quý 

vị và chư Phật Như Lai chẳng sai biệt, pháp thế gian thông suốt toàn bộ, pháp xuất thế gian 

cũng thông suốt. Vì sao? Hết thảy các pháp chẳng lìa tự tánh, hết thảy các pháp đều là do tự 

tánh sanh và hiện, ngay cả những gì do A Lại Da biến ra, hết thảy đều hiểu rõ. Làm thế nào 

để có thể cầu được?  “Quý dĩ chuyên” , hễ chuyên bèn có thể cầu được, còn tạp sẽ chẳng có 

cách  nào!  Phải  buông  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước  xuống.  Trong  kinh  Đại 

Thừa thường nói điều này, quý vị thấy: Buông chấp trước xuống, quý vị sẽ chứng quả A La 

Hán, thành Chánh Giác. Nếu buông phân biệt xuống, quý vị sẽ là Bồ Tát, thành Chánh Đẳng 

Chánh  Giác.  Nếu  chẳng  khởi  tâm  bất  động  niệm,  quý  vị  sẽ  chứng  đắc  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác, là Phật. Minh tâm kiến tánh, đúng như Huệ Năng đại sư đã nói, chẳng 

dính dáng gì đến biết chữ hay không biết chữ, học hay chẳng học, mà liên quan đến buông 

xuống hay không! Dẫu quý vị học cho nhiều, nhưng không buông xuống được, quý vị sẽ là 

học giả trong thế gian, chẳng thể nào sánh bằng bậc Tu Đà Hoàn trong  Phật giáo, mà cũng 

chẳng được thụ dụng như bậc Tu Đà Hoàn. Tu Đà Hoàn có trí huệ, quý vị có tri thức, nhưng 

không có trí huệ. Nhất định phải hiểu rõ ràng điều này. 

Tập 82  431 



 “Hựu Hoa Nghiêm Kinh thuyết, tín vi thủ. Như nhân hữu thủ, chí trân bảo xứ, tùy ý thái 

 thủ. Nhược nhân vô thủ, không vô sở hoạch. Khả kiến, tín giả nãi nhập pháp chi sơ môn, xả 

 thử mạc do”  (Kinh Hoa Nghiêm lại dạy: “Tín làm tay, như người có tay đến chốn trân bảo, 

tùy ý nhặt lấy. Người nếu không tay,    không được thứ gì”. Rõ ràng, Tín là cửa  đầu tiên để 

nhập pháp, bỏ Tín thì không cách nào nhập được). Tín rất trọng yếu! Vì thế, đại kinh, đại 

luận, đại kinh là Hoa Nghiêm, đại luận là Đại Trí Độ Luận, đều nói: “Tín vi đạo nguyên, công 

 đức mẫu”  (Tín là nguồn đạo, mẹ công đức), ý nói: Cội nguồn của đạo là Tín, hết thảy các 

công đức đều là sanh từ tín tâm. Không tin, quý vị chẳng có công đức, có thể tu phước đức, 

nhưng chẳng có cách nào tu công đức. Công đức nhất định phải phát xuất từ tín tâm, chúng ta 

chớ  nên  không  biết  điều  này.  Chúng  ta  học  Phật,  có  đạt  thành  tựu  trong  Phật  pháp  hay 

không? Nói thật ra, quý vị hãy chú tâm quan sát, quý vị có tin Phật hay không? Có tin pháp 

hay không? Có tin thiện tri thức hay không? Nếu đối với ba điều ấy mà lòng tin chẳng đủ, 

trong Phật môn, quý vị chỉ có thể tu được phước báo, phước đức, chẳng có công đức; nhưng 

phước đức chẳng thể giải quyết vấn đề! Phước đức có thể giải quyết cuộc sống trước mắt: Có 

phước báo, có thể đạt được tiếng tăm, lợi dưỡng, nhưng chẳng có mảy may dính dáng đến 

liễu sanh tử, thoát luân hồi, vãng sanh thành Phật. Phải biết điều này! Nhưng chuyện này đối 

với những người truy cầu tri thức mà nói thì cũng là chuyện rất bình thường, họ nói sao? Đó 

là mê tín, chẳng hợp khoa học, họ chịu thua thiệt rất lớn. May sao, trong hiện tại, Lượng Tử 

Lực Học xuất hiện, đây là ngành khoa học mới xuất hiện, tôi tin trong năm năm nữa, nó sẽ 

phổ biến. Từ những phát hiện của Lượng Tử Lực Học, những nguyên lý và nguyên tắc do 

đức Phật đã giảng đều được chứng thực. Trước hết, họ chứng minh một chuyện: Vũ trụ xuất 

hiện trong sát-na, từ Không mà sanh Có. Cách nói này hết sức gần với Phật pháp. Trên thực 

tế, chẳng phải là từ Không sanh ra Có, mà là một niệm bất giác, tự tánh biến hiện một A Lại 

Da. A Lại Da là Tạo Vật Chủ (Tạo Hóa), từ A Lại Da xuất hiện vũ trụ vạn vật, sanh mạng, kể 

cả bản thân chúng ta. Điều này rất gần gũi. Vì thế, những điều này có lợi. Có thể thấy: Tín là 

sơ môn để nhập pháp, bỏ lìa lòng tin sẽ không có cách nào [nhập đạo]. 

 “Hựu vi nhiếp pháp chi thượng thủ, cố vân: Tài nhập tín môn, tiện đăng tổ vị”  (Tín lại là 

điều quan trọng nhất để gồm thâu các pháp (lãnh hội các pháp), nên có câu: “Vừa vào cửa 

Tín, liền lên địa vị Tổ”). Đây là nói đến Chân Tín. Vì sao Huệ Năng đại sư nghe Ngũ Tổ nói 

mấy câu bèn khai ngộ? Chẳng có gì khác, lòng thành tín đã đạt tới viên mãn, cho nên vừa 

được chỉ điểm bèn thông suốt. Vì sao nay chúng ta chẳng thể? Trong tín tâm của chúng ta 

xen tạp hoài nghi, chẳng phải hoàn toàn là thành tín, mức độ tin tưởng chẳng đủ! Trong đây 

có đại học vấn! Tín tâm viên mãn dẫn đến thành tựu viên mãn. Tín tâm cũng chẳng dễ dàng 

sanh khởi! Đặc biệt là đối với khoa học hiện thời. Các nhà khoa học theo đuổi hoài nghi, 

hoàn toàn trái nghịch với đường lối nhập đạo của nhà Phật. Trong Phật pháp, mảy may hoài 

nghi cũng chẳng thể có. Quý vị có một phần hoài nghi, sẽ có một phần chướng ngại. Có mười 

phần hoài nghi, sẽ có mười phần chướng ngại. Chúng ta chia tín tâm thành một trăm phần, tín 

tâm viên mãn một trăm phần, sẽ lập tức có thể thành Phật, ở đây nói là:  “Tài nhập Tín môn, 

432  Tập 82 



 tiện đăng tổ vị” , Huệ Năng đại sư là một ví dụ! Tín tâm một trăm phần, có mười phần tin 

tưởng là đã khá lắm, cũng rất khó có! Tôi theo mấy vị thầy, tôi nghĩ khi ấy thầy thấy tôi tín 

tâm bất quá được mười phần mà thôi, một trăm phần chỉ được mười phần. Nếu tôi là một 

trăm  phần  trăm,  tôi  sẽ  giống  như  Huệ  Năng  đại  sư,  thành  Phật,  thật  sự  chẳng  sai  tí  nào! 

Chúng ta phải nâng cao bản thân như thế nào, phải làm cho lòng tin sâu đậm hơn như thế 

nào? Tín tâm liên quan đến đọc tụng Đại Thừa. Nay quý vị nghe một bộ kinh này, có thể thật 

sự nghe bộ kinh này đến ba ngàn lượt, tín tâm của quý vị tối thiểu có thể đạt tới hai ba chục 

phần trăm, sẽ có năng lực lãnh ngộ kha khá, Giới - Định - Huệ sẽ dần dần hình thành. Hôm 

nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 83  

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 

   



   

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang chín mươi hai, dòng thứ ba. 

 “Hựu Như Thị giả, chỉ sở văn chi pháp thể, tức Thật Tướng chi Lý Thể. Thật Tướng diệu 

 lý, cổ kim bất biến, cố viết Như. Như Lý nhi thuyết, cố viết Thị”  (Lại nữa, Như Thị chỉ pháp 

thể của điều được nghe, tức là Lý Thể của Thật Tướng. Diệu lý Thật Tướng xưa nay chẳng 

thay đổi, nên gọi là Như. Đúng như Lý mà nói nên gọi là Thị). Chúng ta xem đoạn này trước. 

Vừa mới mở kinh ra [thì câu đầu tiên] là  “như thị ngã văn” . Hai chữ Như Thị là Tín Thành 

Tựu,  trong  phần  trước  chúng  ta  đã  đọc  về  Tín  Thành  Tựu.  Những  ý  nghĩa  được  bao  hàm 

trong  hai  chữ  Như  Thị  nói  về  pháp  thể  của  cái  được  nghe  (sở  văn),  cũng  có  nghĩa  là  nói 

những đạo lý do đức Phật đã nói trong khi giảng kinh và giáo học đã căn cứ vào đâu? Nhất 

định phải biết điều này. Ngài căn cứ trên những gì, Ngài nói những điều gì đều được hoàn 

toàn  bao  quát  trong  hai  chữ  này.  Pháp  thể  là  [bản  thể  của]  pháp  do  đức  Phật  nói  và  pháp 

chúng ta được nghe. Lý Thể là gì? Là Lý Thể của Thật Tướng. Nói theo cách bây giờ, Thật 

Tướng là chân tướng. Nói cách khác, những điều đức Phật đã giảng, những điều chúng ta 

nghe từ nơi đức Phật đều giảng về chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Chư vị hãy suy nghĩ: 

Vấn đề này rất trọng yếu, các triết gia và khoa học gia xưa nay, trong ngoài nước đều nghiên 

cứu vấn đề này, chân tướng của vũ trụ rốt cuộc là gì? Vì sao có vũ trụ? Vì sao có vạn vật? 

Nếu nói sát sao hơn một chút, ta do đâu mà có? Vì sao có ta? Những chân tướng sự thật ấy do 

đức Phật nói ra, chúng ta cũng do học từ đức Phật mà biết. 

Tập 82  433 



Lúc tôi mới học Phật, chẳng biết Phật pháp rốt ráo là gì, nghe người trong xã hội nói sao 

thì cũng hùa theo thế ấy. Người ta nói như thế nào? Người ta bảo Phật giáo là tôn giáo, là mê 

tín, chúng tôi cũng thật sự tin tưởng Phật giáo là tôn giáo, mê tín. Vì thế, trong một thời gian 

rất  dài,  chúng  tôi  chẳng  có  ý  muốn  tiếp  xúc  Phật  giáo.  Du  sơn  ngoạn  thủy  chẳng  thể  nào 

không thấy chùa miếu, vào trong ấy ngắm nghía, cũng chẳng có ai giới thiệu [Phật giáo] với 

chúng tôi. Thấy trong chùa thờ rất nhiều tượng thần; vì thế, đã tạo cho chúng tôi một quan 

niệm sai lạc: Phật giáo là tôn giáo, là đa thần giáo, là phiếm thần giáo! Trong tôn giáo học, đa 

thần giáo và phiếm thần giáo là tôn giáo cấp thấp; tôn giáo cao cấp chỉ có một vị chân thần. 

Điều ấy tạo thành sai lầm nghiêm trọng đối với những kẻ bình phàm chẳng thông hiểu Phật 

pháp. Nếu cả đời này, tôi chẳng gặp giáo sư Phương Đông Mỹ, sẽ chẳng thể tiến nhập Phật 

môn. Tôi theo học Triết Học với thầy Phương, thầy chỉ bảo tôi, giảng cho tôi nghe một bộ 

Triết Học Khái Yếu, phần cuối cùng là triết học trong kinh Phật. Thầy bảo tôi:  “Thích Ca 

 Mâu Ni Phật là một triết gia vĩ đại nhất thế giới, kinh Phật là đỉnh cao nhất trong triết học 

 toàn thế giới, học Phật là hưởng thụ cao nhất trong cuộc đời”.  Chúng tôi học Phật năm mươi 

chín năm, phát hiện triết học trong kinh Phật không chỉ là triết học, mà còn là khoa học, và 

cũng là đỉnh cao nhất trong khoa học toàn thế giới. Học Phật không chỉ là hưởng thụ tối cao, 

mà còn là phước báo tối cao trong cuộc đời! Người có phước mới có thể tiếp xúc [Phật pháp], 

chẳng được tiếp xúc là thiếu phước! [Phật giáo] chẳng phải là tôn giáo. Tôi mới hiểu rõ ràng, 

minh bạch, tiếp nhận sự giáo dục của Phật Đà là phước báo lớn bậc nhất trong đời người. 

Đức Phật giảng về chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, Thật Tướng của các pháp. 

 “Thật Tướng diệu lý, cổ kim bất biến, cố viết Như”  (diệu lý Thật Tướng xưa nay chẳng 

thay đổi nên gọi là Như). Đấy là một hạng mục nghiên cứu chủ yếu trong triết học và khoa 

học, mãi cho đến hiện tại, có thể nói là khoa học hiện đại và kinh Phật đã trở nên rất gần gũi. 

Khoa  học  Lượng  Tử  nghiên  cứu  về  thế  giới vi  mô.  Khoa  học  phát  triển  theo  hai  phương 

hướng: 

-  Một  là  thế  giới  vĩ  mô  (macrocosm),  tức  vũ  trụ.  Những  điều  được  giảng  trong  phẩm  Thế 

Giới Hoa Tạng và Thế Giới Thành Tựu của kinh Hoa Nghiêm chính là thế giới vĩ mô. 

-  [Hai là]  thế  giới  vi  mô  (microcosm), chính là ba  tế  tướng  của  A  Lại  Da  như đức Phật  đã 

giảng, nói đến khởi nguyên của vũ trụ. 

Trong hiện thời, Lượng Tử Lực học rất tuyệt vời, cũng nói đến A Lại Da khiến cho chúng tôi 

thật sự bội phục năm vóc sát đất. Nói tới chân tướng vũ trụ thì khởi nguyên của vật chất cũng 

là  khởi nguyên  của vũ trụ,  vũ  trụ do vật  chất  hợp thành,  vật chất  do  đâu  mà  có? Các  nhà 

Lượng Tử Lực học bảo chúng ta: “Vật chất là từ Không sanh ra Có”. Trong Không vì sao có 

thể sanh ra Có? Họ không thể nói được, chỉ phát hiện những thứ từ trong Không sanh ra Có; 

lại còn xuất hiện với tốc độ vô cùng nhanh trong thời gian tột bực ngắn ngủi, tạm bợ, gần như 

vừa hiện ra bèn lập tức tiêu diệt, hiện tượng thứ hai lại xuất hiện. Do vậy, rốt cuộc vật chất là 

gì? Vật chất là một thứ hiện tượng tích lũy liên tục của ý niệm (trong Lượng Tử Lực Học nói 

tới  “thông tin”, đó cũng là ý niệm); nói nghiêm ngặt, vật chất chẳng tồn tại! Trong giáo pháp 

434  Tập 82 



Đại Thừa, đức Phật thường bảo:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , tướng ấy là 

hiện tượng vật chất, mà cũng bao gồm cả hiện tượng tinh thần, đều là hư vọng. Kinh Kim 

Cang dạy:  “Hết thảy các pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” , có hay không? Chẳng 

thể nói chúng không có, mà cũng chẳng thể nói là chúng thật sự có. Vì sao? Hiện tượng ấy ở 

ngay trước mặt,  “đương thể tức không, liễu bất khả đắc”  (bản thể chính là Không, trọn chẳng 

thể được), chân tướng đấy! Hiện tượng này rất khó hiểu, chẳng ngờ hiện thời Lượng Tử học 

đã phát hiện! Các nhà Lượng Tử Lực Học bảo chúng ta: Trong vũ trụ chỉ có ba thứ, trừ ba 

thứ ấy ra, quả thật thứ gì cũng đều không có. Ba thứ do họ phát hiện chính là ba tế tướng của 

A Lại Da; họ nói trong vũ trụ có năng lượng, vật chất, và thông tin, thông tin là hiện tượng 

tinh thần. Đây là một môn khoa học mới nổi lên13[1], tôi tin tưởng ba năm nữa, tối đa là năm năm, mọi người trên cả thế giới sẽ thừa nhận, khẳng định học thuyết này, đây là một phát 

hiện chưa lâu! 

Họ nói tới năng lượng, trên thực tế [năng lượng] là nghiệp tướng của A Lại Da trong Phật 

pháp. Nghiệp tướng là hiện tượng dao động hết sức vi tế, chúng ta không có cách nào cảm 

nhận hiện tượng dao động ấy, [vì nó] vô cùng vi tế. Theo kinh Phật, ai mới có thể phát hiện, 

có thể thấy hiện tượng ấy? Kinh dạy chúng ta: Bát Địa Bồ Tát; quý vị nghĩ xem, công phu 

định lực ấy sâu lắm. Nếu chúng ta suy tính, dựa theo kinh Hoa Nghiêm để nói, luận theo thứ 

tự công phu định lực thì trong các địa vị thuộc hàng Thập Tín Bồ Tát, địa vị Sơ Tín mới tu 

thành tiểu định. Những đẳng cấp trong Phật pháp là nói theo trình độ công phu định lực sâu 

hay  cạn,  chứ  không  phải  nói  về  điều  gì  khác,  quý  vị  không  có  Định  sẽ  chẳng  được.  Nếu 

muốn đắc Định, quý vị nhất định phải trì giới,  “do Giới đắc Định, do Định khai Huệ” . Khai 

Huệ là gì? Trong Định, quý vị sẽ thấy. Địa vị Thập Tín là mười đẳng cấp đầu tiên, công phu 

định lực từ [cấp bậc] thứ nhất, thứ nhì cho đến thứ mười. Trong kinh, đức Phật thường nói Tứ 

Thiền Bát Định, đó là tám cấp bậc. Tám cấp bậc ấy là Thiền Định thế gian, chưa thoát khỏi 

lục đạo nên gọi là Thiền Định thế gian. Đến môn Định thứ chín mới gọi là xuất thế gian, [địa 

vị] thứ chín, thứ mười trong [Thập Tín là xuất thế gian]; đó là các địa vị thuộc Thập Tín như 

trong kinh Hoa Nghiêm đã nói, nhưng địa vị thứ mười vẫn chưa ra khỏi mười pháp giới. Đến 

tầng bậc mười một (Sơ Trụ) mới vượt thoát mười pháp giới. Sau khi vượt thoát mười pháp 

giới, còn có bốn mươi mốt đẳng cấp. Quý vị thấy [các đẳng cấp ấy là] Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng, Thập Địa; Bát Địa trong Thập Địa, tức Bát Địa Bồ Tát mới thấy được A 



13[1] Lượng tử lực học (Quantum mechanism) có thể coi như bắt nguồn từ sự ph|t hiện ra tia bức xạ từ 

}m cực (cathode ray) của Michael Faraday v{o năm 1838 v{ sự ph|t hiện bức xạ của thể đen (black 

body radiation) v{o năm 1859 bởi Gustav Kirchoff, nhưng cơ sở lý thuyết chỉ hình th{nh cụ thể v{ thu 

hút sự chú ý mạnh mẽ của giới khoa học kể từ khi Max Planck đưa ra thuyết lượng tử v{o đầu thế kỷ 20 

v{ Albert Einstein đ~ vận dụng giả thiết của Max Planck để giải thích hiện tượng quang điện. Lý thuyết 

Lượng Tử tiếp tục được ho{n thiện bởi Niels Bohr, W. Heisenberg, Max Born, John Von Neuman, Paul 

Dirac.. . 

Tập 82  435 



Lại Da, quý vị nghĩ xem: Công phu định lực ấy sâu lắm! A La Hán và hàng Bồ Tát thông 

thường vẫn chưa thấy được, từ Bát Địa trở lên mới thấy. Nói cách khác, có thể thấy được 

nguyên khởi và đầu mối của vũ trụ là Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Thập Nhất Địa (Đẳng 

Giác), và Diệu Giác, năm địa vị tối cao. Công phu định lực ấy từ sơ cấp mãi cho đến địa vị 

tối cao, thành Phật, là năm mươi hai đẳng cấp, năm đẳng cấp cao nhất mới có thể thấy [A Lại 

Da], những cấp thấp hơn đều chẳng thấy. Công phu định lực vi tế rất sâu như vậy, cho nên họ 

có thể cảm nhận những dao dộng cực kỳ vi tế. 

Vì thế, diệu lý Thật Tướng do đức Phật đã giảng là do chính Ngài đích thân thấy. Các nhà 

khoa học dùng Toán Học, Toán Học là mẹ của khoa học, họ tìm được căn cứ lý luận từ Toán 

Học, sau đấy lại dùng phương pháp khoa học để chứng minh, đắc lực nhờ dùng các dụng cụ 

khoa học để quan sát, chứng minh, có thể phát hiện A Lại Da, chẳng đơn giản! Trong kinh 

Đại Thừa, đức Phật đã từng giảng chuyện này, thức thứ sáu, tức Ý Thức, nay chúng ta gọi nó 

là “tư tưởng”. Thức thứ sáu tức Ý Thức là phân biệt; năng lực của tư tưởng quá lớn, đối với 

bên ngoài, nó có thể tưởng toàn thể vũ trụ, tức là thế giới vĩ mô, đối với bên trong, nó có thể 

duyên tới A Lại Da, đấy là nói về thế giới vi mô; dùng thức thứ sáu tức Ý Thức, nó có tác 

dụng lớn như thế. Sử dụng thức thứ sáu (Ý Thức), có thể duyên tới A Lại Da, quý vị hãy nghĩ 

xem, cho đến hiện thời khoa học mới phát hiện [A Lại Da], nhưng trong kinh Phật đã nói tới 

[chuyện ấy], giống như đã tiên đoán vậy! Trước khi khoa học phát triển, hoàn toàn cậy vào 

công phu định lực. Công phu định lực chưa đạt tới trình độ Bát Địa, quý vị sẽ chẳng thấy. 

Trong ba tế tướng, nghiệp tướng là năng lượng, cảnh giới tướng là vật chất, chuyển tướng là 

thông tin. Kinh Hoa Nghiêm bảo chúng ta: Toàn thể vũ trụ là  “duy tâm sở hiện, duy thức sở 

 biến” , năng hiện, năng sanh là tự tánh.  “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể”  như trong sách 

Hoàn Nguyên Quán đã nói chính là Lý Thể của Thật Tướng đang được nói tới ở đây, nó là 

“tự tánh thanh tịnh viên minh thể”. Thể ấy chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh 

thần,  nhưng  nó  có  thể  sanh  ra  vật  chất  và  tinh  thần,  nó  có  thể  sanh,  có  thể  hiện.  Sau  khi 

những hiện tượng ấy được hiện ra, chúng bèn thiên biến vạn hóa, biến thành y báo và chánh 

báo trang nghiêm trong mười pháp giới, biến như thế nào? Ý niệm biến, thức biến,  “thức”  là 

A Lại Da, Mạt Na, và Ý Thức, nó biến hóa, nó có thể biến. Nhưng nếu không có năng hiện 

năng sanh, nó sẽ chẳng thể biến; vì vậy, nhất định phải có sở hiện sở sanh thì nó mới có thể 

biến. Sự biến hóa ấy là thiên biến vạn hóa, điều này được sách Hoàn Nguyên Quán diễn tả 

là “xuất sanh vô tận” . Năng lượng chính là loại thứ nhất trong ba thứ  “châu biến”  (trọn khắp) 

[được  nhắc  tới]  trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  “châu  biến  pháp  giới”  (trọn  khắp  pháp  giới), 

năng lượng của ý niệm, năng lượng của hiện tượng vật chất [đều trọn khắp pháp giới]. 

Vật chất chẳng chết cứng, bất luận vật chất nào cũng do các hạt cơ bản [hợp thành], nói “tế 

bào” hãy còn quá lớn, phân tử của tế bào [cũng hãy còn quá lớn], [phân tử do các] hạt cơ bản 

[hợp thành]. Hiện thời, các nhà vật lý học Lượng Tử nói vật chất cơ bản vẫn còn có thể chia 

nhỏ, lại tách ra thành lượng tử (quantum), lượng tử gọi là tiểu quang tử (photon), chẳng còn 

gì nhỏ hơn thứ này; nhưng trong đó có hiện tượng vật chất mà quý vị có thể thấy được, [nó 

436  Tập 82 



cũng] có hiện tượng tinh thần, “hiện tượng tinh thần” là nói về Thọ, Tưởng, Hành, Thức, nó 

có cảm thụ. Chúng ta đối xử với nó bằng thiện ý, chúng sẽ phản ứng tốt đẹp; đối đãi bằng ác 

niệm, nó sẽ phản ứng chẳng tốt đẹp. Tình hình này giống như tiến sĩ Giang Bổn Thắng đã 

làm thí nghiệm đối với nước. Vì vậy, chúng ta mới biết những điều kinh Phật đã nói, trước 

kia chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng được, cũng rất khó tin tưởng. Quý vị nói núi, 

sông, đại địa hiểu được ý nghĩ của con người ư? Hiểu chứ! Hoa, cỏ, cây cối hiểu được ý nghĩ 

của con người thì chúng ta còn có thể tưởng tượng được, vì sao? Chúng là sinh vật, chứ núi, 

sông, đại địa là khoáng vật mà cũng hiểu được ý nghĩ của con người ư? Thật sự hiểu! Nước 

là khoáng vật. Ông Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm mười hai năm, đã nhiều lần báo cáo tại 

Liên Hiệp Quốc, đúng vậy, chẳng giả chút nào! Tôi sang Nhật Bản, đặc biệt đến thăm phòng 

thí nghiệm của ông ta, tôi đến đấy đôi ba lần, chẳng giả tí nào! Chứng tỏ điều gì? Chứng tỏ 

vật chất, chẳng phải là sinh vật, nay chúng ta gọi chúng là “vô sanh”, [nghĩa là] chẳng phải là 

sinh vật, chúng có thể thấy, nghe, hiểu ý nghĩa của con người. Chuyện này nói rõ điều gì? 

Phật pháp nói toàn thể vũ trụ là một thể hữu cơ sống động, chẳng phải là chết cứng. Do vậy, 

con người sống trên địa cầu, địa cầu là [một vật thể] sống, quý vị chớ nên có lỗi đối với nó! 

Nay chúng ta ở trên địa cầu, mặc sức phá hoại hoàn cảnh tự nhiên, địa cầu tức giận, nổi nóng, 

nay chúng ta nói là “thiên tai xảy ra”. Thật ra, chẳng phải là thiên tai, mà là địa cầu nổi giận, 

chúng ta có lỗi với nó, mặc sức phá hoại nó, cho nên nó báo thù: Động đất, lũ lụt, núi lửa 

bùng nổ, sóng thần, nhiệt độ địa cầu tăng lên, [địa cầu đang] nổi giận đấy! 

Chúng ta hiểu đạo lý này, tức là hiểu rõ diệu lý Thật Tướng, có thể hóa giải những tai nạn ấy 

hay không? Có thể! Những nhà tôn giáo thông thường dùng phương pháp gì? Họ dùng cách 

cầu đảo. Những pháp hội kinh sám Phật sự trong Phật môn chúng ta, kể cả Tam  Thời Hệ 

Niệm như chúng tôi đề xướng, đều thuộc loại cầu đảo. Cầu đảo bằng cách nào? Thiện niệm 

của tập thể, rất nhiều người nhóm lại, những ý niệm do chúng ta phát khởi đều là thuần thiện. 

Thiện niệm có thể giảm nhẹ tai nạn, có thể khiến cho [tai nạn] chậm xảy ra, chứ không thể 

tiêu diệt; bởi lẽ, đó là trị đằng ngọn, chẳng trị tận gốc. Cách vài ngày quý vị chẳng cầu đảo, 

tai nạn lại hiện tiền. Trị tận gốc bằng phương pháp nào? Giáo dục trị tận gốc. Trong giáo dục, 

kinh điển là sách giáo khoa, [kinh Phật] là sách giáo khoa của Thích Ca Mâu Ni Phật, dạy 

bảo chúng ta, chúng ta hiểu rõ: Khởi tâm động niệm nhất định phải tương ứng với Tánh Đức. 

Nói theo cách bây giờ, Tánh Đức tương ứng với pháp tắc của thiên nhiên, tùy thuận thiên 

nhiên thì mưa hòa, gió thuận, tai nạn gì cũng đều không có. Nếu chẳng tùy thuận thiên nhiên, 

phiền phức sẽ xảy ra, tai nạn gì cũng đều xảy ra. Quy tắc của thiên nhiên đúng mực là gì? 

Trước khi Phật giáo truyền sang Trung Quốc, tổ tiên cũng phát hiện; vì thế, tôi nói tổ tiên là 

Phật, Bồ Tát hóa thân, đúng vậy, chẳng giả, họ nói giống như Phật. Tổ tiên dạy chúng ta Ngũ 

Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, đức Phật cũng giảng những điều ấy. Ngũ Luân là nói 

về quan hệ, ta và hết thảy mọi người có quan hệ gì? Ta và hết thảy động vật có quan hệ gì? 

Với hết thảy thực vật có quan hệ gì? Với núi, sông, đại địa có quan hệ gì? Với toàn thể vũ trụ 

có quan hệ gì? Đấy là luân lý, nói về các mối quan hệ. Giảng quan hệ thấu triệt và viên mãn 

Tập 82  437 



nhất là nền giáo dục của đức Phật! Quan hệ gì vậy? Nhất thể. Phát hiện toàn thể vũ trụ là một 

sanh mạng, có chung một Thể, hết thảy chúng sanh và ta là nhất thể. Nếu quý vị hiểu rõ ràng 

mối quan hệ ấy, chấp nhận nó, quý vị sẽ yêu thương con người, chẳng hại người, hại người là 

hại chính mình. Người trong thế gian dẫu đáng ghét đến mấy đi nữa vẫn là chính mình, chẳng 

phải là người ngoài, quý vị có thể chỉ trích kẻ ấy hay chăng? Quý vị có thể gây tổn hại cho 

người ấy hay chăng? Chẳng thể, mà phải là như thế nào? Phải dạy dỗ kẻ ấy, giúp cho kẻ ấy 

quay  đầu.  Tổ  tiên  nói  con  người  tánh  vốn  lành:  “Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”  (con  người 

ban đầu tánh vốn lành). Không chỉ con người tánh vốn lành, mà như kinh Phật có nói:  “Hết 

 thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” ,  “hết thảy chúng sanh”  bao gồm 

cây cối, hoa cỏ, bao gồm núi, sông, đại địa, bao gồm các hiện tượng thiên nhiên; trong bất 

luận hiện tượng nào cũng đều có trí huệ, đức năng, tướng hảo, nhất thể mà! 

Quan  niệm  giáo học  của đức  Phật và quan niệm  giáo  học của cổ thánh  tiên hiền  Trung 

Quốc hoàn toàn tương đồng, đúng như ngạn ngữ đã nói:  “Anh hùng sở kiến, đại lược tương 

 đồng” (Anh hùng nói chung có cách nhìn giống nhau). Thích Ca Mâu Ni Phật chưa hề gặp 

gỡ các vị tổ tiên của Trung Quốc như Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Văn, Võ, Châu Công, vì 

sao có cách nghĩ giống nhau, phương pháp giáo học giống nhau? Vì sao vậy? Phật pháp nói 

“minh tâm kiến tánh”, chỉ cần quý vị kiến tánh, sẽ hoàn toàn tương đồng, tìm được diệu lý 

Thật  Tướng,  xưa nay  chẳng thay  đổi,  vĩnh  hằng!  Nay  nói đến  “chân lý”  thì  quý vị đã tìm 

được chân lý, chứng thực chân lý, cho nên khởi tâm động niệm thuần tịnh, thuần thiện, đấy là 

Phật, Bồ Tát. Cổ nhân Trung Quốc nói tới Ngũ Luân chỉ bàn về con người, nói đến mức cao 

nhất là  “phàm thị nhân, giai tu ái”  (hễ là người thì đều phải yêu thương), chẳng bao gồm 

những loại khác. Phật pháp truyền tới Trung Quốc, chúng ta vừa nhìn bèn thấy Phật pháp 

giảng tỉ mỉ hơn. Phật pháp nói: Không chỉ là người khác và ta là nhất thể, mà hết thảy động 

vật và ta là nhất thể, hết thảy thực vật và ta là nhất thể, núi, sông, đại địa và ta là nhất thể, mở 

rộng quan hệ luân lý ấy. Ông Thang Ân Tỷ (A. J. Toynbee) đã nói ông ta hết sức bội phục 

người Trung Quốc có tâm lượng lớn, do lượng lớn nên phước lớn, có thể tiếp nhận văn hóa 

của dị tộc. Phật giáo là văn hóa dị tộc, từ Ấn Độ truyền đến, là ngoại lai, chẳng phải là thứ có 

sẵn tại Trung Quốc, mà vẫn có thể tiếp nhận; nhưng Phật pháp đã thật sự làm phong phú văn 

hóa bản địa của Trung Quốc. [Văn hóa] bản địa Trung Quốc chỉ nói Ngũ Luân, chỉ luận định 

trong phạm vi ấy. Phật pháp truyền đến, chúng ta vừa nhìn vào đã thấy mối quan hệ ấy (Ngũ 

Luân) được mở rộng, bao quát cả vũ trụ, hiện tượng tự nhiên cũng được bao gồm, Phật pháp 

đã nâng cao những thứ [vốn có của] Trung Quốc, có đạo lý ấy! Vì thế, trong hai ngàn năm 

qua, tại Trung Quốc, Phật pháp và văn hóa Trung Quốc đã hoàn toàn dung hợp thành một 

thể, chẳng tách rời. Nếu tách rời Phật pháp ra, văn hóa Trung Quốc sẽ biến thành hết sức hữu 

hạn. Thuở sanh thời, cụ Triệu Phác Sơ thường nói một câu:  “Nếu chúng ta chẳng cần đến 

 văn hóa Phật giáo thì người Trung Quốc ngay cả nói năng cũng chẳng nói được!”  Nghĩa là 

gì?  Trong  cuộc  sống  hằng ngày,  trong  ngôn ngữ  có  rất  nhiều thành  ngữ  phát  xuất từ  kinh 

438  Tập 82 



Phật, đã biến thành thói quen, mở miệng hay ngậm miệng luôn dùng những thuật ngữ trong 

kinh Phật. Câu nói ấy rất có lý! 

Đây  là  một  môn  đại  học  vấn,  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu:  “Đây  là  đỉnh  cao 

 nhất trong triết học của toàn bộ thế giới triết học” ; nay chúng ta nhìn lại thì cũng là đỉnh cao 

nhất trong khoa học toàn thế giới. Hiện thời, khoa học và triết học còn có rất nhiều vấn đề 

chưa được giải quyết, [nhưng lời giải đáp cho những vấn đề ấy] hoàn toàn ở trong kinh Phật. 

Kinh Phật có thể giải thích những vấn đề vũ trụ, mà chẳng thể giải quyết những tệ trạng nẩy 

sanh trên quả địa cầu nhỏ nhoi này ư? Đâu có lẽ ấy! Còn như những hiện tượng rối ren trong 

xã hội, đúng là dễ dàng, đáng gọi là  “lông gà, vỏ tỏi”  (vụn vặt), đáng kể chi đâu? Quý vị thật 

sự hiểu, sẽ biết cách giải quyết như thế nào, lại còn [giải quyết] trong một thời gian rất ngắn, 

dễ dàng! Ngày nay, nếu mọi người đều nghiên cứu Phật pháp Đại Thừa, sẽ như tiến sĩ Thang 

Ân Tỷ đã nói  “dùng học thuyết Khổng Mạnh của Trung Quốc và Đại Thừa Phật pháp”  [để 

giải quyết những vấn đề trong xã hội], phải tốn thời gian bao lâu để thế giới này khôi phục an 

định, hòa bình? Theo cách nghĩ và cách nhìn của tôi, tối đa là một năm, người trên thế giới sẽ 

hưởng phước. Cách làm ra sao? Thật sự có năm sáu chục giáo viên đã nghiên cứu Đại Thừa 

Phật pháp và học thuyết Khổng Mạnh; không chỉ là đã nghiên cứu mà còn thật sự làm theo, 

áp dụng những điều đã học vào cuộc sống, vào công việc, áp dụng vào đãi người, tiếp vật. 

Nói theo Phật pháp, người ấy có tín, có giải, có hạnh, có chứng, tự mình đã đạt tới giai đoạn 

có thể dạy người, lợi dụng khoa học kỹ thuật cao, truyền hình vệ tinh, mạng Internet, trong xã 

hội có một băng tần tốt đẹp dường ấy, dạy học chẳng gián đoạn suốt hai mươi bốn tiếng đồng 

hồ,  [làm  như  vậy  suốt]  một  năm,  toàn  thể  thế  giới  đều  nẩy  sanh  những  sự  biến  hóa,  biến 

thành tốt đẹp! 

Tôi  tin tưởng, dựa  vào đâu  mà  tin  tưởng?  Cậy  vào  thí  nghiệm  đã  làm  trong  ba  năm  tại 

Thang Trì trong quá khứ. Chúng tôi dùng một tiểu trấn, cư dân trong tiểu trấn ấy là bốn vạn 

tám  ngàn  người,  chúng  tôi  thực  hiện  Đệ  Tử  Quy  để  xem  thử  có  làm  được  suông  sẻ  hay 

không?  Thực  hiện  thí  nghiệm  nhỏ  nhặt  ấy,  chúng  tôi  dùng  một  món  trong  ba  cội  gốc  của 

Nho, Thích, Đạo để thí nghiệm. Không ngờ, chưa đầy bốn tháng, tiểu trấn ấy đã dấy lên sự 

biến hóa rất lớn, khiến cho người ta được mở rộng tầm mắt. Chúng ta cảm nhận được, chứng 

tỏ câu nói của cổ thánh tiên hiền:  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” , khiến cho chúng ta đích 

thân tận mắt thấy nhân dân dễ dạy dường ấy! Chỉ dạy một thứ trong ba cội rễ của văn hóa 

truyền thống mà hiệu quả đã to ngần ấy. Nếu cả ba cội rễ đều dạy, hiệu quả sẽ to hơn nhiều! 

Khi ấy, các giáo viên dạy học của chúng tôi gồm ba mươi bảy người; vì vậy, tôi nghĩ, nếu 

quốc gia có thể bồi dưỡng năm sáu chục giáo viên như vậy, họ thật sự thực hiện, [tức là đối 

với] ba  món căn bản [của Nho, Đạo,  Thích] đều làm được, hằng ngày dạy trên đài truyền 

hình, chính mình có nơi chốn thực nghiệm, quý vị đến đó xem, đích thân đến đó học tập, 

trong một năm, xã hội an định, thiên hạ đại trị! 

Qua nhiều năm học tập, tôi đã nhìn thấy, hiểu rõ, chúng tôi chẳng đủ  điều kiện, muốn tìm 

một nơi để thực nghiệm, nhưng tìm chẳng ra. Cuộc thực nghiệm tại Trang Trì đã làm suốt ba 

Tập 82  439 



năm, rất khó có, đến cuối cùng vẫn phải giải tán; nhưng hiện thời tại Cát Long Ba (Kuala 

Lumpur) của Mã Lai, họ tiếp tục thực hiện, hiện thời đã bồi dưỡng huấn luyện đến lần thứ ba. 

Nếu thực hiện thành công, sẽ ảnh hưởng cả thế giới, quý vị thật sự nêu gương, sau đấy, để 

cho những giáo viên đó lên đài truyền hình quốc gia giảng giải, đề xướng giáo dục toàn dân 

trong cả xã hội. Chánh phủ Mã Lai rất muốn làm theo kiểu ấy, tôi tin họ sẽ có thể thực hiện 

thành công. Con người có thiện hạnh, thiện hạnh có nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn, trong tôn 

giáo thường nói là  “được chư thần phù hộ” , sẽ có thể làm chuyện ấy viên mãn, làm thành 

công! 

Vì chân lý vĩnh hằng không thay đổi, nên gọi là Như, đúng lý mà nói, những điều Ngài 

nói hoàn toàn tương ứng với đạo lý ấy, chẳng hề trái nghịch, nên gọi là Thị. Đấy là ý nghĩa 

chân thật của hai chữ Như Thị. Đó là cách giải thích thông thường, vì câu đầu tiên trong tất 

cả các kinh Phật là  “như thị ngã văn” , cách nói ấy thích hợp tất cả các kinh điển. Tiếp theo 

đó, [cụ Hoàng viết]  “kim y bổn kinh”  (nay xét theo kinh này), chúng ta giảng hai chữ Như 

Thị trong kinh này như thế nào?  “Ngẫu Ích đại sư viết”  (Ngẫu Ích đại sư nói), Ngẫu Ích đại 

sư là người cuối đời Minh đầu đời Thanh, Ngài sanh vào năm cuối thời Vạn Lịch nhà Minh, 

viên tịch vào đời Thanh, là tổ sư đời thứ chín của Tịnh Độ Tông, đời thứ tám là Liên Trì đại 

sư. Qua trước thuật của Ngài (Ngẫu Ích đại sư), chúng ta thấy thuở trẻ Ngài vô cùng bội phục 

Liên Trì đại sư, hết sức tôn kính, mong học theo Liên Trì đại sư. Liên Trì đại sư đã vãng 

sanh, nhưng những trước tác của Liên Trì đại sư vẫn còn đó; nay chúng ta thấy Liên Trì Đại 

Sư Toàn Tập, bộ sách này hãy còn, tổ Ngẫu Ích bèn học theo bộ sách ấy, nương theo trước 

tác của Liên Trì đại sư để học tập, làm học trò của Liên Trì đại sư. Giống như Mạnh Tử ở 

Trung Quốc vào thời cổ, Mạnh Tử ngưỡng mộ Khổng Tử, muốn học theo Khổng Tử, Khổng 

Tử đã khuất bóng, nhưng trước tác của Khổng Tử hãy còn, Ngài bèn tự học tập theo trước tác 

của Khổng Tử, chỗ nào không hiểu bèn hỏi học trò của Khổng Tử. Ngài thật sự học thành 

công, đó gọi là  “tư thục đệ tử”.  Ngài học vô cùng giỏi. Quý vị thấy Trung Quốc nói “Khổng 

Mạnh”,  có  thể  thấy  được  thành  tích  học  tập  của  Ngài.  Chúng  ta  biết  trong  các  đệ  tử  của 

Khổng Tử có Tăng Tử (Tăng Sâm). Quý vị đọc Luận ngữ, thấy nhiều chỗ đề  “Tăng Tử nói” , 

[những chỗ do Khổng Tử nói, sẽ ghi là]  “tử thuyết” . Những học trò của Khổng Tử thuở ấy 

đều thua Mạnh Tử, tư thục đệ tử cũng có thể vượt trỗi những học trò do đích thân Khổng Tử 

giảng dạy, xuất loại bạt tụy. Ngày nay, [hễ nói đến Nho giáo, người ta] nói Khổng Mạnh, 

chẳng nói Khổng Tăng, chẳng nói Khổng Hữu14[2]. [Mạnh Tử] đã thành công! Ngẫu Ích đại 



14[2] Tăng Tử (505-435 trước Công Nguyên) tên thật l{ Tăng S}m, tự l{ Tử Dư, người xứ Nam Vũ, nước Lỗ, có mỹ hiệu l{ Tông Th|nh. Ông nổi tiếng với c}u nói  “ta mỗi ng{y ba lượt phản tỉnh” . Tương truyền 

ông l{ t|c giả c|c s|ch Đại Học v{ Hiếu Kinh của Nho Gia. Ông cũng được xếp v{o hai mươi bốn tấm 

gương hiếu hạnh (Nhị Thập Tứ Hiếu) v{ có lăng mộ, miếu thờ riêng tại huyện Gia Tường, th{nh phố Tế 

Ninh, tỉnh Sơn Đông. 

440  Tập 82 



sư là tư thục đệ tử của Liên Trì đại sư, trong Phật môn, quả thật thành tựu của Ngài cũng 

vượt trỗi những học trò do chính Liên Trì đại sư dạy bảo thuở ấy, [trong số các môn đệ của tổ 

Liên Trì], chẳng có ai sánh bằng ngài Ngẫu Ích. 

Do  vậy,  nhìn  từ  những  trường  hợp  ấy,  đúng  là  “sư  phụ  lãnh  tấn  môn,  tu  hành  tại  cá 

 nhân”  (thầy dẫn trò nhập môn, tu hành do cá nhân). Có thành tựu hay không, chẳng liên quan 

đến thầy cho lắm, mà vấn đề ở chỗ quý vị khéo học, tức là quý vị biết học. Câu thường xuyên 

được nói trong Tông Môn là  “hội ma?”  (hiểu không?) Câu ấy có ý nghĩa rất sâu! Thật sự biết 

học, không chỉ học giống như Khổng Tử, mà có khi còn vượt trội, học trò giỏi hơn thầy! Cổ 

nhân đã nói:  “Thanh xuất ư lam, nhi thắng ư lam”  (màu xanh phát xuất từ màu chàm mà trỗi 

hơn màu chàm), đấy là học trò vượt trội thầy, do biết học. Chẳng biết học thì thầy dạy bảo 

quý vị hằng ngày, quý vị vẫn chẳng thể thành tựu! Do vậy, chữ Hội (hiểu) này có quan hệ 

khá lớn! Thế nào mới là Hội? Thật sự hiểu thì nói thật ra sáu chữ đã gồm trọn:  “Thật thà, 

 nghe lời, thật sự hành” , người ấy là người biết học. Quý vị phải biến những thứ đã học thành 

cuộc sống của chính mình, chẳng hạn như Ngũ Luân giảng về quan hệ, quý vị hiểu rõ, biết 

tôn ty trên dưới, đối với bậc trưởng thượng phải tôn kính, đối với kẻ dưới phải yêu thương, 

phải làm được [như thế]. Làm những gì? Mười hai chữ! Tất cả đức hạnh, Ngũ Luân, Tứ Duy, 

Bát Đức của Trung Quốc được gom chung lại thành mười hai chữ  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, 

 nghĩa,  liêm  sỉ,  nhân  ái,  hòa  bình”.  Mười  hai  chữ  ấy  được  hoàn  toàn  biểu  hiện  trong  cuộc 

sống, công việc, xử sự, đãi người, tiếp vật, tức là quý vị đã hiểu. Quý vị học theo thánh sẽ là 

thánh nhân, học theo hiền sẽ là hiền nhân, trọn chẳng kém cổ thánh tiên hiền, mà cũng có thể 

là quý vị sẽ vượt trỗi họ. Quý vị học Phật, có thể thành Phật; học Bồ Tát, có thể thành Bồ 

Tát. Chư vị phải biết “Phật, Bồ Tát” là thuật ngữ trong Phật môn, nghĩa là gì? Phật là tiếng 

Ấn Độ, dịch sang nghĩa tiếng Hán là “giác ngộ”. Phật nghĩa là gì? Phật là người giác ngộ, 

giác  chứ  không  mê,  người  ấy  được gọi là  Phật,  có ý  nghĩa  hoàn  toàn tương đồng  với  chữ 

Thánh  của  Trung  Quốc.  Thánh  (聖)  là  người  hiểu  rõ,  thông  đạt,  thấu  suốt  hết  thảy  sự  lý, 

người ấy được gọi là  “thánh nhân”.  Vì thế, Phật và thánh rất gần gũi. Thuở ấy, vì sao dịch 

kinh chẳng dùng chữ Thánh để dịch chữ Phật,  mà vẫn giữ nguyên âm gốc? Phật bao hàm 

những ý nghĩa rộng và sâu hơn thánh, tại Trung Quốc chẳng tìm được chữ nào thích hợp; vì 

thế, dịch âm, rồi giải thích thêm. Vì Phật được dịch là Giác, thì trong Giác lại có ba thứ giác, 

có tự giác, giác tha và giác hạnh viên mãn, chẳng tìm được [chữ nào tương ứng với] những ý 

nghĩa ấy tại Trung Quốc. Trong chữ Phật có ý nghĩa trí huệ, nhưng cũng chẳng có cách nào 

dùng chữ “trí huệ” để dịch [chữ Phật], vì trí huệ của Phật có ba loại: Nhất Thiết Trí, Đạo 

Chủng Trí, và Nhất Thiết Chủng Trí, chữ “trí huệ” của Trung Quốc chẳng có những ý nghĩa 



Hữu Tử l{ môn đệ của Khổng Tử, tên l{ Hữu Nhược, tự l{ Tử Hữu, người huyện Phì Th{nh, tỉnh Sơn 

Đông, được xếp v{o h{ng Thất Thập Nhị Hiền, chủ trương  “lễ vi dụng, hòa vi quý” . Do có hình d|ng rất 

giống Khổng Tử, nên sau khi Khổng Tử mất, ông được c|c bạn đồng học kính trọng. Ông l{ người 

chuộng cổ, thông hiểu lễ nhạc, đề xướng tôn trọng lễ gi|o. 

Tập 82  441 



ấy. Vì thế, chữ Phật hàm nghĩa sâu rộng hơn chữ Thánh, nhưng ý nghĩa rất gần gũi. Quý vị 

hiểu ý nghĩa ấy, nó là danh xưng của học vị trong Phật môn. 

Trong kinh, đức Phật đã nói rất hay:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật” , hiện thời quý vị 

có phải là Phật hay không? Phải! Trong mắt Phật, đúng là như vậy! Quý vị phản đối Phật là 

phản đối chính mình, phản đối điều gì nơi chính mình? Phản đối sự giác ngộ của chính mình. 

Nói cách khác, quý vị chẳng muốn giác ngộ, chẳng phải là đã biến thành kẻ hồ đồ ư? Quý vị 

có mong làm một kẻ hồ đồ hay chăng? Hay là mong làm một người có trí huệ? Phật là người 

có trí huệ; quý vị vốn là Phật, vì sao chẳng thể giác ngộ, mà bị mê hoặc? Vì như đức Phật đã 

giảng: Quý vị mê mất tự tánh, sau khi đã mê bèn nẩy sanh tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi mở rộng 

ra nhất định sẽ là [đuổi theo] tiếng tăm, lợi dưỡng, khởi tâm động niệm tổn người lợi mình, 

đấy là sai lầm. Quý vị vốn khởi tâm động niệm là vô ngã, lợi ích chúng sanh, nay quý vị đang 

mê. Quý vị phải biết vô ngã, khởi tâm động niệm lợi ích chúng sanh, hết thảy hành vi cũng 

nhằm lợi ích chúng sanh, đó chính là “bổn lai diện mục” (diện mạo vốn có) của quý vị. Tại 

Trung Quốc, Mao Chủ Tịch có nói: “Toàn tâm toàn ý vì nhân dân phục vụ” , [người làm được 

như vậy] là Phật. Phản đối Phật là phản đối “toàn tâm toàn lực vì nhân dân phục vụ”, chẳng 

phải là có ý nghĩa như thế hay sao? Do vậy, quý vị phải hiểu thấu suốt, rõ ràng thì mới được. 

Nếu không, sẽ là lời đùa bỡn. Phật là gì? Chẳng biết, ngỡ Phật là thần, oan uổng lớn tầy trời! 

Ngỡ Bồ Tát là thần, có hỏng bét hay là không? Trong Phật giáo chẳng có thần, trong tôn giáo 

mới có thần, Phật giáo chẳng phải là tôn giáo. Trong Phật giáo chỉ có hai thứ quan hệ: Một là 

thầy, hai là trò. Bồ Tát là học trò, A La Hán là học trò, chúng ta cũng là học trò. Bồ Tát và A 

La Hán đã đạt được quả vị, giống như đi học trong nhà trường, người nào đạt được học vị 

Thạc Sĩ thì là Bồ Tát; đạt được học vị Học Sĩ thì là A La Hán. Chúng ta học trong nhà trường 

chưa đạt được học vị; nói cách khác, chúng ta học Tiểu Học, học Trung Học, phải học Đại 

Học mới có học vị. [Phật, Bồ Tát, La Hán] là những danh xưng học vị. Học vị tối cao là Phật 

Đà tương đương học vị Tiến Sĩ, mỗi cá nhân đều có thể đạt được, ai nấy đều có thể thành 

Phật, giống như Trung Quốc nói  “ai cũng đều có thể thành thánh nhân” , có ý nghĩa như vậy 

đó! Học Phật, chẳng có mảy may mê tín. Hết sức đáng tiếc, hiện thời khá nhiều đệ tử Phật 

môn, bất luận xuất gia hay tại gia, chẳng thể hiểu rõ hay nói rõ về Phật pháp, điều này thật 

đáng tiếc! Nếu tôi không gặp ba vị thầy tốt đẹp là thầy Phương, Chương Gia đại sư và lão cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam, chắc chắn là chúng tôi mê tín, nhất định chẳng chịu nhập Phật môn, vì sao? 

Chẳng  biết  gì  về  Phật  môn!  Gặp  được  ba  vị  ấy  giảng  giải  rõ  ràng,  minh  bạch  Phật  pháp, 

chúng tôi mới thật sự phát tâm, thật sự tình nguyện học tập nền giáo dục của đức Phật, biết 

đây là một môn đại học vấn. Đức Phật dạy những điều gì? Nếu nói theo cách bây giờ, chẳng 

ngoài năm hạng mục sau đây: Đức Phật dạy chúng ta luân lý, đạo đức, nhân quả, triết học, và 

khoa học, năm môn công khóa đều đạt đến tột đỉnh, đạt đến rốt ráo viên mãn. Những thứ tốt 

đẹp dường ấy, đã gặp gỡ mà không chịu sốt sắng học tập, quý vị nói có phải là đáng tiếc lắm 

hay chăng? Nghiêm túc học tập, chẳng phí uổng sanh trong nhân gian lần này, lần này đến 

đây có ý nghĩa, có giá trị. Cổ nhân Trung Quốc nói:  “Triêu văn đạo, tịch tử khả hỹ” (Sáng 

442  Tập 82 



nghe đạo, tối chết cũng được). Học Phật, nhất là học tập Đại Thừa, đối với câu nói này rất bội 

phục, vì sao? Trong Phật pháp, tất cả toàn bộ những vấn đề của bản thân chúng ta đều được 

giải quyết, thân tâm tự tại, đúng như thầy Phương đã nói, là sự hưởng thụ cao nhất trong đời 

người, tôi còn thay đổi câu ấy thành:  “Phước báo khôn sánh, phước báo lớn nhất trong đời 

 người!”  

Ngẫu Ích đại sư nói:  “Y Thật Tướng lý, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quyết định vô phi, 

 viết Thị”  (nương theo lý Thật Tướng, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quyết định chẳng sai, đó 

là Thị), Ngẫu Ích đại sư nói câu này hoàn toàn quy về pháp môn Tịnh Độ.  “Y Thật Tướng lý 

 niệm  Phật” ,  câu  này  khẩn  yếu,  mấu  chốt  ở  ngay  trong  câu  này.  Nay  chúng  ta  niệm  Phật, 

chẳng phải là nương theo lý Thật Tướng. Vì sao chúng ta niệm Phật chẳng thể thành tựu, 

chuốc lấy sự chán ghét của người khác, [họ nghĩ] quý vị đang làm chuyện mê tín? Không thể 

trách người khác, bản thân chúng ta nương theo tập khí phiền não niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ, làm sao có thể vãng sanh cho được? Không thể được! Quý vị niệm Phật nhằm mục đích 

nào? Quý vị hãy suy xét, tuyệt đại đa số là vì thăng quan, vì phát tài, nên cầu Phật, Bồ Tát 

phù hộ, chẳng phải là cầu sanh Tịnh Độ. Động cơ (motivation) niệm Phật của kẻ ấy chẳng 

thanh tịnh, mục đích niệm Phật của người ấy trái ngược với phương hướng mà Phật pháp đã 

giảng,  làm  sao  có  thể  có  thành  tựu  cho  được?  Phật,  Bồ  Tát  không  thể  nào  phù  hộ  quý  vị 

thăng quan, phát tài, chẳng có lẽ ấy! Vậy là quý vị đi tìm thần thánh [để cầu xin]; thật ra, thần 

thánh cũng chẳng thể thật sự phù hộ quý vị, lừa gạt quý vị đó thôi! Quý vị nghe lừa, chẳng 

nghe lời khuyên, chẳng có cách nào hết! Nhưng quý vị mong thăng quan, phát tài, Phật thật 

sự có thể giúp đỡ, vì sao? Quý vị muốn được quả báo ấy, quả ắt có nhân, đức Phật biết nhân, 

có thể giảng đạo lý ấy rõ ràng, giảng rõ phương pháp, quý vị nương theo lý luận và phương 

pháp ấy để hành, quả báo có thể hiện tiền, điều ấy được gọi là  “Phật thị môn trung, hữu cầu 

 tất ứng”  (trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng). Thật đấy! Cầu phước báo, đắc phước báo, cầu 

thông minh, trí huệ, được thông minh, trí huệ, cầu trường thọ được trường thọ, cầu con cái 

được con cái, đúng là  “hữu cầu tất ứng”.  Năm xưa, Chương Gia đại sư dạy tôi đạo lý này, 

Ngài nói rất rõ ràng:  “Anh hãy học tập đúng lý, đúng pháp, vẫn do chính anh tu nhân đắc 

 quả báo” . Đức Phật chỉ có thể chỉ dẫn quý vị trên phương diện lý luận và phương pháp, vẫn 

phải do chính quý vị làm. Nếu bản thân quý vị không làm, sẽ chẳng đạt được! Bởi lẽ,  “ông tu 

 ông đắc, bà tu bà đắc, chẳng tu chẳng đắc” . Đức Phật nói như thế, chẳng phải là mê tín. 

Mục đích của người niệm Phật là muốn cầu sanh về thế giới Cực Lạc, quý vị nhất định nương 

theo lý Thật Tướng. Lý Thật Tướng là gì? Ba điều kiện trong pháp môn Tịnh Tông, tức Tín, 

Nguyện, Hạnh. Chúng ta thấy người tu Tịnh Độ có mấy kẻ thật sự trọn đủ ba điều kiện ấy? 

Mỗi cá nhân đều nói “tôi tin tưởng, tôi phát nguyện”, thật ra, quý vị chú tâm phản tỉnh, [sẽ 

thấy] lòng tin của quý vị chẳng phải là chân tín. Quý vị tiếp xúc tiếng tăm, lợi dưỡng của thế 

gian, vẫn còn bị động tâm, tham luyến, [tức là] tín chẳng thật, nguyện cũng chẳng thật, chẳng 

phải là  “chân tín, thiết nguyện”  (tin chân thành, nguyện thiết tha). Do vậy, quý vị niệm Phật 

nhiều năm mà chẳng có cảm ứng gì, đến cuối cùng bèn chẳng tin tưởng. Vấn đề này chẳng 

Tập 82  443 



phải  do  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  mà  cũng  chẳng  do  kinh  điển,  mà  do  công  phu  của  chính 

chúng ta không đủ, bản thân chúng ta hiểu lầm kinh điển, chẳng lý giải chính xác, hiểu biết 

nửa vời, tu mù, luyện đui, vẫn khiến cho chư Phật và kinh điển bị oan uổng, quý vị nói xem 

tội lỗi ấy có nặng lắm hay chăng? 

Trong phần sau, cụ Hoàng Niệm Tổ có giải thích ba câu nói ấy của đại sư, chúng ta xem 

lời giải thích của cụ Hoàng.  “Cái Thật Tướng diệu lý, chỉ thị đương tiền nhất niệm tâm chi tự 

 tánh”  (bởi diệu lý Thật Tướng chỉ là tự tánh của một niệm tâm hiện tiền), câu này giảng rất 

hay! Tự tánh của nhất niệm chẳng dễ hiểu, chúng  ta cùng nhau học tập một thời gian dài, 

nghe  câu nói  ấy  sẽ  chẳng thấy  khó hiểu, vì sao?  Kinh  Hoa  Nghiêm  đã  giảng  rõ  ràng nhất 

niệm tâm là gì? Là như sách Hoàn Nguyên Quán đã nói  “tự tánh thanh tịnh viên minh thể” , 

đấy là nhất niệm tâm. Dùng tâm ấy để niệm Phật, quả báo sẽ rất thù thắng; đấy chính là như 

trong Tịnh Tông đã nói:  “Nhất niệm tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm 

 niệm Phật” , chẳng giả tí nào. Quý vị và Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật liên kết, thật sự thông 

suốt. Quay trở lại suy nghĩ, nay chúng ta đang dùng tâm gì? Dùng tâm vọng tưởng, tâm tạp 

loạn, cái tâm ấy quá nhiều ý niệm. Nhất niệm là định, chẳng có tạp niệm nào, tức là như Đại 

Thế Chí Bồ Tát đã yêu cầu  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” , trong câu này, Đại Thế 

Chí Bồ Tát nói tám chữ, há có lẽ nào chẳng thành tựu!  “Nhiếp trọn sáu căn”  là buông vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước xuống; đấy gọi là  “nhiếp trọn sáu căn”. “Tịnh niệm tiếp nối”  là 

ý niệm thanh tịnh, tịnh niệm là gì? Chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp là tịnh, đấy là nhất niệm 

tâm. Rời khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là tự tánh, trong tự tánh không có những thứ 

ấy.  “Tương kế”  là chẳng gián đoạn, niệm niệm chẳng gián đoạn. Đấy là  “như thị ngã văn”.  

 “Phi  sanh,  phi  diệt,  vô  khứ,  vô  lai,  trạm  nhiên  thường  trụ,  cố  danh  viết  Như”  (chẳng 

sanh, chẳng diệt, chẳng đi, chẳng đến, lặng trong, thường trụ, nên gọi là Như), mấy câu này 

do cụ Niệm Tổ nói. Tâm này chẳng phải là tâm sanh diệt, chẳng có đến, đi, là nhất niệm ngay 

trong hiện tại.  “Trạm nhiên thường trụ” , thường trụ là chân tâm,  “trụ”  là định, Niệm Phật 

tam-muội. Niệm niệm đều là một câu A Di Đà Phật, niệm niệm là tâm thanh tịnh, niệm niệm 

chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, quý vị tương ứng với Như. 

 “Y thử tâm tánh niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Năng niệm thị Thật Tướng tâm (thị chân tâm), 

 sở niệm thị Thật Tướng Phật, sở sanh thị Thật Tướng độ, hàm vị Thật Tướng chánh ấn chi sở 

 ấn. Cố đại sư viết, quyết định vô phi, viết Thị” (Nương theo tâm tánh ấy niệm Phật, cầu sanh 

Tịnh Độ. Chủ thể để niệm là cái tâm Thật Tướng (tức là chân tâm), đối tượng được niệm là 

Thật Tướng Phật, cõi được sanh về cõi Thật Tướng, đều được chánh ấn Thật Tướng in vào. 

Vì thế, đại sư nói: “Quyết định chẳng sai là Thị”). Mấu chốt trong mấy câu này là tâm Thật 

Tướng. Tâm Thật Tướng là chân tâm, năng niệm là chân tâm, sở niệm là chân Phật. Phật do 

đâu mà có? Phật do tâm quý vị hiện, duy tâm sở hiện. Trong phần khai thị của Hệ Niệm Phật 

Sự,  thiền  sư  Trung  Phong  đã  giảng  về  A  Di  Đà  Phật,  hai  câu  ấy  rất  trọng  yếu,  hoàn  toàn 

giống như lời giảng ở đây:  “A Di Đà Phật tức thị ngã tâm”  (A Di Đà Phật chính là tâm ta), 

tâm ta là A Di Đà Phật. Năng niệm là tâm Thật Tướng, chân tâm, A Di Đà Phật do tâm quý 

444  Tập 82 



vị hiện, duy tâm sở hiện, quý vị thấy trong mối quan hệ luân lý, nó có cùng một Thể với quý 

vị.  “Độ”  (cõi nước) là gì? Thế giới Cực Lạc! Thiền sư Trung Phong nói:  “Thử phương tức 

 Tịnh Độ, Tịnh Độ tức thử phương”  (Phương này chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ chính là phương 

này). Thế giới Cực Lạc ở nơi đâu? Ở ngay nơi đây. Quý vị là chân tâm sẽ thấy thế giới này là 

Tịnh Độ; quý vị có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, sẽ thấy thế giới này là uế độ, cảnh 

chuyển theo tâm mà! 

Chân tướng sự thật này được các nhà khoa học Lượng Tử hiện thời phát hiện, họ bảo cho 

chúng ta biết, chúng ta đối với địa cầu sanh khởi tín tâm khôn sánh, chúng ta có thể cứu vớt 

địa cầu. Cứu vớt bằng cách nào? Quý vị chuyển biến tâm thái, địa cầu sẽ chuyển biến. Hiện 

thời trên địa cầu có lắm bệnh tật như thế là do tâm thái của chúng ta không bình thường, trái 

nghịch Tánh Đức. Cũng là như người Trung Quốc đã nói, người Trung Quốc gọi Tánh Đức 

là “hiếu, đễ, trung, tín”, quý vị bất hiếu, bất đễ, bất trung, bất tín, chẳng có lễ, nghĩa, liêm, sỉ, 

vô lễ, vô nghĩa, vô liêm, vô sỉ, nhân ái hòa bình cũng không có, cho nên địa cầu nẩy sanh vấn 

đề. Nếu chúng ta đổi lại, mười hai chữ ấy thảy đều làm được, trên địa cầu này sẽ chẳng có tai 

nạn gì; thật đấy, chẳng giả tí nào! Thân thể chúng ta có bệnh, quý vị thấy thầy lang Bành 

Hâm nói bệnh do đâu mà có? Quý vị trái nghịch nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, bất nhân, bất nghĩa, 

vô lễ, vô tín, cho nên ngũ tạng, lục phủ có bệnh. Nếu quý vị giác ngộ, buông xuống những 

thứ trái nghịch tự tánh, nâng cao Tánh Đức, tức là Ngũ Thường, nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, quý 

vị  thật  sự  có  thể  làm  được,  những  tế  bào  bị  bệnh  bên  trong  [thân  thể]  sẽ  khôi  phục  bình 

thường rất nhanh chóng, khôi phục bình thường là khỏe mạnh. Có cần dùng đến thuốc men 

hay không? Không cần! Chính mình có thể tự điều trị. Chuyện này là thật, chẳng phải giả. 

Quý vị thấy hiện thời có nhiều người bị ung thư, bệnh viện bó tay, hết cách, tuyên bố người 

bệnh chỉ có thể sống tối đa ba tháng, nhưng người ấy gặp văn hóa truyền thống, hiểu đạo lý 

này, điều chỉnh tâm thái, sau ba tháng bèn lành bệnh, kiểm tra lại chẳng còn nữa, kỳ tích phát 

sanh! Chẳng kỳ quái một tí nào! Kỳ tích ở chỗ nào! Là đạo lý gì? Hết thảy các pháp sanh từ 

tâm tưởng, tâm tưởng thuần chánh, sẽ khỏe mạnh, trường thọ, tất cả tật bệnh sẽ khôi phục 

bình thường, chẳng phải là mê tín! 

Cổ nhân bảo chúng ta như vậy, mà trong kinh điển, đức Phật cũng dạy chúng ta như vậy, 

rất khó có, chúng ta rất cảm kích. Cận đại, các khoa học gia ngành Lượng Tử cũng nói như 

vậy.  Điểm  mấu  chốt  là  quý vị  có thể  tin  tưởng  hay  không?  “Tín  vi  đạo  nguyên,  công  đức 

 mẫu”  (Tin là nguồn đạo, mẹ công đức), mấu chốt ở chữ Tín này. Chân tín, chẳng hoài nghi 

một tí nào, sẽ khôi phục, các tế bào bị bệnh sẽ khôi phục bình thường. Vì sao? Do hết thảy 

các pháp sanh từ ý niệm. Các nhà khoa học Lượng Tử cho biết tế bào là vật chất, tế bào khỏe 

mạnh là vật chất, virus cũng là vật chất, chẳng phải là thứ gì khác. Vật chất nghe theo ai? 

Nghe theo ý niệm. Vì thế, ý niệm của chúng ta cải tà quy chánh, toàn bộ những tế bào trong 

ấy sẽ khôi phục bình thường. Thuần tịnh, thuần thiện, quý vị là thân Kim Cang bất hoại, Phật 

có thể  chứng  đắc,  mà  chúng ta  cũng  có thể  chứng đắc.  Thứ gì  là  cội nguồn  của  tật  bệnh? 

Tham,  sân,  si,  còn  thêm  ngạo  mạn,  [trở  thành  bốn  thứ  là]  tham,  sân,  si,  mạn,  đấy  là  [cội 

Tập 82  445 



nguồn] của tất cả hết thảy bệnh tật, chuyển biến tế bào khỏe mạnh thành tế bào bệnh tật là do 

bốn thứ ấy. Vì thế, đức Phật dạy chúng ta:  “Siêng tu Giới, Định, Huệ, dứt diệt tham, sân, si” , 

đối với chính mình mà nói, sẽ khỏe mạnh, trường thọ, hạnh phúc, vui sướng, quý vị thật sự 

có thể làm được, gia đình quý vị mỹ mãn, sự nghiệp thuận lợi; sống ở nơi nào, quý vị có thể 

cảm  hóa  nơi  ấy,  nơi  ấy  hòa  hài,  chẳng  gặp  tai  nạn.  Thật  sự  làm  được,  chẳng  phải  là  làm 

không được! Vì thế, phải dùng chân tâm. Tâm Thật Tướng là Thật Tướng Phật, là tự tánh Di 

Đà; thế giới Cực Lạc là Thật Tướng độ, duy tâm Tịnh Độ,  “đều được chánh ấn Thật Tướng 

 in vào” , câu này là tỷ dụ. Từ thời cổ, người Hoa dùng ấn chương để thể hiện sự tín nhiệm; 

con dấu biểu thị chữ Tín. [Ở đây], con dấu ấy là Thật Tướng chánh ấn. Không có gì chẳng 

phải là Thật Tướng, nó hoàn toàn tương ứng với Thật Tướng, hoàn toàn tương ứng. Vì thế, 

Ngẫu Ích đại sư nói “quyết định không sai là Thị” . Chúng ta học Như Thị đến đây. 

Tiếp  đến  là  nói  về  Ngã  Văn.  “Ngã  văn  giả,  Văn  Thành  Tựu”  (Ngã  Văn  là  Văn  Thành 

Tựu),  tức  là  Văn  Thành  Tựu  trong  sáu  món  thành  tựu.  “A  Nan  kết  tập  pháp  tạng  thời  tự 

 ngôn, như thị pháp môn, ngã tùng Phật văn” (khi ngài A Nan kết tập pháp tạng tự nói: “Pháp 

môn như thế tôi nghe từ đức Phật”). Đây là nói rõ, Ngài lên tòa phức giảng (複講: nhắc lại 

lời  giảng,  trùng  tuyên),  chẳng  phải  do  chính  Ngài  nói,  mà  do  nghe  đức  Phật  đã  nói  như 

vậy.  “Ngã”  là chính mình,  “Văn”  là tôi đích thân nghe, bảo đại chúng như vậy hòng chứng 

tín. Trong hết thảy các việc học tập và tu hành thuộc Phật pháp, điều này vô cùng trọng yếu. 

Theo lịch sử Trung Quốc ghi chép về Phật pháp, Thích Ca Mâu Ni Phật nhập diệt, cũng là đã 

qua đời, cho đến nay là ba ngàn lẻ ba mươi bảy năm, lịch sử Trung Quốc ghi chép như vậy. 

Ngài nhập diệt năm thứ năm mươi ba đời Châu Mục Vương, tính từ khi đó cho đến nay là ba 

ngàn lẻ ba mươi bảy năm. Đương nhiên người ngoại quốc cũng có căn cứ, họ nói năm nay là 

năm thứ hai ngàn năm trăm năm mươi bốn [kể từ khi đức Phật nhập diệt]. Trung Quốc và 

ngoại quốc ghi chép gần như sai lệch sáu trăm năm, chúng ta chớ nên bận tâm đến điều này, 

đừng nên phân biệt, chấp trước. Nói chung, tối thiểu Thích Ca Mâu Ni Phật cách chúng ta hai 

ngàn năm trăm năm trở lên theo cách ghi chép của người Trung Quốc. Trong quá khứ, những 

vị đại đức trong Phật môn Trung Quốc, kể cả lão hòa thượng Hư Vân, và những vị đại đức 

thời đầu Dân Quốc, đều dùng [cách ghi Phật lịch] theo niên đại của Trung Quốc, tức là ba 

ngàn  lẻ  ba  mươi  bảy  năm,  đều  dùng  lối này.  Thời  gian  lâu  dài  như  thế, những  vị  đại  đức 

hoằng pháp và hộ pháp trải các đời, đặc biệt là những vị hoằng pháp, giảng kinh, giáo học, họ 

bồi dưỡng, học tập thành công như thế nào? Toàn là học theo kiểu của ngài A Nan, phải biết 

điều này, tức là đều do giảng tiểu tòa mà thành công. 

Tôi đến Hương Cảng giảng kinh Lăng Nghiêm lần đầu, suốt bốn tháng, lần đầu tiên, tôi ở 

đó bốn tháng, vào năm 1977, hơn ba mươi năm trước đây, nhằm lúc pháp sư Diễn Bồi ở nơi 

đấy,  tôi  và  Ngài  đã  quen  biết  tại  Đài  Loan.  Các  Ngài  có  một  chiếc  xe  bus  đi  ngoạn  cảnh 

Hương Cảng, mời tôi đi cùng, chúng tôi ngồi cùng một chỗ. Ngài nhắc tới các pháp sư hoằng 

pháp, nói tới Phật học viện, vô cùng cảm khái bảo: “Phật học viện không đào tạo nổi nhân 

tài!” Vào lúc ấy, còn có những vị đại đức giảng kinh, thảy đều xuất thân từ giảng tiểu tòa, 

446  Tập 82 



Ngài chỉ tôi: “Kể cả ông nữa!” Đúng vậy! Chúng tôi là giảng tiểu tòa, là phức giảng. Phức 

giảng do ngài A Nan khởi đầu, ngài A Nan lên tòa giảng kinh, hoàn toàn là phức giảng lời 

dạy của Thích Ca Mâu Ni Phật, chẳng thể thêm vào đó một tí ý kiến nào của chính mình. Cổ 

nhân  giáo  học  rất  nghiêm  ngặt,  chính  mình  có  ngộ  xứ,  quý  vị  chẳng  thể  giảng  [những  gì 

thuộc  về ngộ  xứ  ấy],  mà  vẫn  phải  giảng theo  lời  thầy,  vì  sao?  Huấn  luyện  định  lực  và  sự 

khiêm hư cho quý vị, cũng là quyết định không thêm một chữ nào vào lời giảng của thầy. 

Đấy là gì? Thật thà, nghe lời! Tới khi nào mới có thể nêu tỏ ý nghĩa của chính mình? Khi 

chính mình đã có ngộ xứ, khai ngộ. Trước khi chính mình khai ngộ, quyết định tuân thủ lời 

thầy dạy; trước kia, nghiêm ngặt như thế đó. Do vậy, đời nào cũng xuất hiện cao tăng, cao 

nhân, phương pháp ấy hay lắm! Nhưng trong hiện thời, dân chủ cởi mở, tự do, sẽ không thể 

hạn  chế.  Do  vậy,  ít  người  xuất  hiện  trong  đời  này,  chẳng  bằng  quá  khứ.  Vì  sao?  Chẳng 

nghiêm ngặt như vậy. Nghiêm ngặt thì có lợi ở chỗ nào? Trong ấy, có Tam Học Giới - Định - 

Huệ. Hiện tại, quý vị có thể tự do phô diễn ý tưởng, chính mình sưu tập tài liệu, chứ Giới - 

Định - Huệ chẳng có. Không có Giới - Định - Huệ, sẽ biến thành gì? Biến thành Phật học, 

biến thành học thuật, khác hẳn trước kia: Hoàn toàn từ Giới  - Định - Huệ bồi dưỡng Tánh 

Đức của quý vị. Muốn thật sự phục hưng Phật giáo, vẫn phải dùng phương pháp cũ; không 

dùng đến biện pháp cũ, sẽ bồi dưỡng thành học giả, chuyên gia, giống như trong đại học hiện 

thời bồi dưỡng những tiến sĩ, đức hạnh thua sút rất xa. Đức hạnh là gì? Thật thà, nghe lời, 

thật sự tu tập, họ chẳng có những đức hạnh ấy. Ngài A Nan nêu gương đầu tiên, mấy ngàn 

năm qua đã bồi dưỡng pháp sư giảng kinh bằng phương pháp này. Bồi dưỡng theo cách nào? 

Pháp sư thăng tòa giảng kinh, trong một giảng đường có hai điều kiện để tuyển chọn, tức là 

hai điều kiện [bắt buộc] đối với người học kinh để làm pháp sư giảng kinh: Thứ nhất là có trí 

nhớ tốt, nghe xong một lần sẽ chẳng quên mất; thứ hai là có sức lý giải mạnh mẽ. Đấy là hai 

nguyên nhân cơ bản, không có hai điều kiện này, quý vị chẳng có cách nào học giảng kinh; 

không  có  cách  nào học  giảng kinh  thì  cùng nhau học  tập  để tương lai làm  hộ  pháp.  Chùa 

miếu là một ngôi trường, người giảng kinh là giáo viên, người chẳng giảng kinh làm chức 

viên (người có chức trách), lo liệu các chuyện hành chánh hằng ngày. Trong nhà trường có 

hai loại người là giáo viên và chức viên. Vì thế, giáo viên nhất định phải hội đủ hai điều kiện 

này! 

Bất  luận  là  giáo  viên  hay  chức  viên,  đức  hạnh  cơ  bản  giống  như  nhau,  chúng  tôi  gọi 

những đức hạnh cơ bản ấy là bốn “căn cội”, tức là Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện 

Nghiệp, lại còn có giới luật, phải trì giới; đấy là khoa mục chung phổ biến. Mấy người học 

giảng kinh được thầy chọn ra, ngồi ở hàng đầu tiên, đối diện thầy, họ ngồi ngay  hàng thứ 

nhất. Hàng thứ nhất phải đảm nhiệm phức giảng. Nghe thầy giảng buổi này xong, ngày mai 

quý vị phải nhắc lại lời thầy giảng hôm trước một lần, không thêm vào ý nghĩa của chính 

mình. Thầy giảng như thế nào, quý vị bèn giảng như thế đó. Thầy giảng trật, quý vị cũng 

giảng  trật,  cũng  chẳng  cần  phải  sửa  cho  đúng,  hoàn  toàn  chiếu  theo  thầy,  cổ  nhân  dùng 

phương cách này. Trong quá khứ, chúng tôi học giảng kinh tại Đài Trung theo phương pháp 

Tập 82  447 



ấy. Thầy Lý giảng kinh một lần cho chúng tôi nghe, chúng tôi ghi nhớ, ngày mai chúng tôi 

phải giảng lại cho thầy nghe, hoàn toàn giống hệt, chẳng thể thêm thắt, có thiếu cũng chẳng 

sao, đã quên thì có thể chẳng giảng, nhưng chẳng được thêm vào! Thuở ấy, tôi theo thầy, 

chiếm được một chút tiện nghi, tôi có trí nhớ tốt, có đủ hai điều kiện này, sức lý giải và trí 

nhớ rất tốt. Tôi nghe một lượt, nói chung trong vòng một tuần, do trí nhớ mạnh mẽ, tôi có thể 

nhớ được chín mươi lăm phần trăm, tôi có năng lực ấy. Vì thế, tôi được thầy để mắt tới. Nếu 

không có năng lực ấy, quý vị chẳng có cách nào học được! Mức độ thấp nhất là quý vị có thể 

nhớ được bảy mươi phần trăm thì mới có điều kiện học giảng kinh. Nếu chưa đạt được bảy 

mươi phần trăm, chẳng có cách nào học tập! Khi đó không có máy ghi âm, đúng là phải cậy 

vào trí nhớ tốt; vì thế, khá khó khăn! Tôi theo thầy Lý mười năm, học năm bộ kinh, quyết 

định tuân thủ quy củ làm môn hạ của thầy. Chúng tôi luyện tập giảng kinh tại Đài Trung Liên 

Xã, còn một nơi nữa là chùa Linh Sơn, bọn học trò chúng tôi luyện tập giảng kinh ở hai nơi 

ấy. Phức giảng, quyết định nghiêm ngặt tuân thủ quy củ. Tôi sang Hương Cảng giảng kinh 

Lăng Nghiêm, tôi học bộ kinh lớn ấy từ thầy Lý, Ngài giảng ba năm, tôi cũng giảng ba năm, 

phức giảng. Đã phức giảng kinh ấy một lượt, trong tâm nắm vững, người Hương Cảng mời, 

tôi liền nhận lời; nhưng giảng kinh ở Hương Cảng, tôi có thể phát huy, cũng tham khảo chú 

giải các vị cổ đại đức; đấy là Khế Cơ, căn cơ Hương Cảng và Đài Loan khác nhau! Vì thế, 

trong học tập và chính mình vận dụng cũng khác nhau, học tập là cơ sở, nhất định phải chiếu 

theo quy củ, theo nề nếp, chớ nên sai lầm thì căn cội của quý vị mới được vun bồi sâu xa. 

[Học giảng kinh theo lối phức giảng] huấn luyện nhẫn nhục, chính mình có kiến giải gì muốn 

giảng, nhất định phải nhẫn, [thầy] chẳng chấp thuận, [chẳng phải là thầy hẹp hòi, không cho 

quý vị phát biểu ý kiến, mà nhằm] bồi dưỡng công phu định lực và lòng khiêm hư cho quý vị. 

Sợ nhất là ngạo mạn, nếu một người có mảy may ngạo mạn thì xong rồi, giống như trong 

Luận Ngữ có nói, phu tử đã nêu tỷ dụ:  “Như hữu Châu Công chi tài chi mỹ, sử kiêu thả lận, 

 kỳ dư tắc bất túc quán dã”  (Dẫu có tài hay khéo như Châu Công, nhưng nếu vừa kiêu ngạo 

lại vừa keo kiệt thì những điều [tốt đẹp] khác chẳng đáng để xét tới nữa). Quý vị muốn đạt 

được học vấn ấy thì điều ấy kỵ nhất, mảy may ngạo mạn sẽ hủy sạch toàn bộ. Do vậy, quý vị 

áp chế điều gì? Giằn ép tập khí ngạo mạn. Đối với chuyện bồi dưỡng thế hệ kế tiếp, cổ thánh 

tiên hiền dụng tâm vất vả; do vậy, có thể biết là chẳng dễ dàng, thật sự quan tâm quý vị, thật 

sự bồi dưỡng quý vị. 

Con người hiện thời thiếu phước, nếu dùng chuyện này bó buộc họ, họ sẽ cảm thấy tự do 

bị xâm phạm, chẳng phục, xong luôn. Do vậy, thầy có thể dạy hay không? Chẳng thể dạy! 

Chúng tôi ở Đài Trung gồm hơn hai mươi học trò theo thầy, trong số đó, chúng tôi biết, có ba 

bốn người thầy hoàn toàn nghe theo họ, chính họ thích như thế nào, thầy bèn chiều theo như 

thế ấy, chẳng hề chỉ trích. Đối với những ai thật sự nghe lời, thầy rất nghiêm khắc, có đánh, 

có chửi! Chúng tôi cũng thấy sao mà thầy đối xử đặc biệt tốt với những đồng học khác, luôn 

cười hề hề? Tuy chúng tôi không nói ra, nhưng thầy nhìn ra thái độ của chúng tôi, tìm tôi, 

cho  biết  vì  sao  thầy  đối  xử  tốt  đẹp  đối  với  những  người  ấy  như  thế?  Họ  không  chịu  học, 

448  Tập 82 



chẳng nghe lời. Kẻ chẳng nghe lời, không chịu học, quý vị chỉ trích hắn, hắn chẳng tiếp nhận, 

còn oán hận, cớ gì phải kết oán với kẻ khác? Quý vị chịu học, tôi bèn dạy; quý vị không chịu 

học, được thôi! Tùy ý, dự thính! Chúng tôi mới liễu giải dụng tâm của thầy Lý! Đấy là chỗ 

chúng ta phải học tập, quyết định chớ nên đắc tội với người khác, điều ấy quan trọng lắm! 

Chịu học là chuyện của hắn, không chịu học cũng là chuyện của hắn, cần gì miễn cưỡng? 

Trường học thời cổ có thể miễn cưỡng, vì sao? Cả xã hội đều yêu cầu như vậy. Xã hội hiện 

thời là tự do, cởi mở, xã hội chẳng đòi hỏi, chúng ta phải tùy thuận thói đời, phải tùy thuận 

tâm tình thế gian, chớ nên không biết điều này! Sau khi quý vị hiểu rõ, cuộc sống, xử sự, đãi 

người, tiếp vật của quý vị sẽ sống động, hoạt bát, chẳng khô khan tí nào, thiện nhân ưa thích 

quý vị, mà kẻ bất thiện cũng ưa thích quý vị. Đó gọi là học Phật, đúng là  “Bồ Tát sở tại chi 

 xứ, linh nhất thiết chúng sanh sanh hoan hỷ tâm”  (Bồ Tát ở chỗ nào đều làm cho hết thảy 

chúng sanh sanh tâm hoan hỷ), thật đấy! Học Phật mà còn có chấp trước, oán hận, lầm lẫn 

quá đỗi, quý vị học Phật bằng cách nào? Đức Phật dạy quý vị đoạn phiền não, tăng trưởng Bồ 

Đề.  Chúng  ta  thấy  ngài  A  Nan  kết  tập  pháp  tạng,  “như  thị  pháp  môn,  ngã  tùng  Phật 

 văn”  (pháp môn như thế, ta nghe từ đức Phật), nhất định phải có ý nghĩa thâm mật trong ấy. 

Chúng ta đã học tập thì hãy vận dụng ngay trong cuộc sống. 

Lại đọc đoạn tiếp theo:  “Thánh nhân vô ngã, nhi A Nan nhưng tự xưng vi Ngã giả, bất 

 hoại giả danh cố”  (Thánh nhân vô ngã, nhưng A Nan vẫn tự xưng là Ta, vì chẳng hoại giả 

danh). Thánh nhân tu hành đến trình độ nào mới là thánh nhân? Vừa nhập môn, Tu Đà Hoàn, 

trong Đại Thừa thì như kinh Hoa Nghiêm đã nói, địa vị Sơ Tín Bồ Tát trong Thập Tín bèn vô 

ngã, là thánh nhân, chúng ta thường gọi họ là Tiểu Thánh, họ thật sự là thánh nhân. Vì sao? 

Đã đạt được vô ngã. Tiểu thánh phá tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong tam giới. Trong 

khi dạy học, đức Phật đã quy nạp chúng thành năm loại lớn cho thuận tiện. Tám mươi tám 

[phẩm Kiến Hoặc] quá nhiều, quá rườm rà, nên chia thành năm loại lớn. Thứ nhất là Thân 

Kiến, Tiểu Thừa Sơ Quả chẳng còn chấp trước thân là ngã, họ biết thân chẳng phải là ngã, 

nên sẽ không chấp trước thân là ngã. Thân là gì? Thân là ngã sở hữu (cái ta có), giống như 

quần áo. Quần áo chẳng phải là ngã, mà là ngã sở hữu. Thân chẳng phải ngã, mà là ngã sở 

hữu, thấy thân giống như y phục, cho nên gọi là Tiểu Thánh. Người bình thường sẽ không 

được, phàm nhân nhất định chấp trước thân là ngã. Ngã là gì? Linh tánh là ngã, chẳng phải là 

linh hồn; nhưng linh tánh và linh hồn là một, không hai. Linh hồn là mê, linh tánh là giác 

ngộ; linh hồn đã giác ngộ gọi là linh tánh, linh tánh mê thì gọi là linh hồn. Linh hồn chẳng 

thoát khỏi lục đạo, linh tánh ra khỏi lục đạo, vượt thoát lục đạo luân hồi. Tiểu thánh không có 

Thân Kiến, chẳng có Biên Kiến. Chẳng có Biên Kiến là không có đối lập. 

Những năm qua, chúng tôi tham gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, thảo luận chủ 

đề “hóa giải xung đột”. Xung đột từ đâu sanh ra? Từ đối lập sanh ra. Nếu không có đối lập, 

xung đột do đâu mà có? Do vậy, quý vị phải hiểu:  Trong Phật môn không có đối lập, mâu 

thuẫn, hay xung đột. Người khác đối lập, mâu thuẫn, xung đột đối với ta, ta đối với người ấy 

chẳng có, đừng nên đòi hỏi người khác đối xử [tốt đẹp] với chính mình, mà phải đòi hỏi ta 

Tập 82  449 



đối  đãi  người  khác  như  thế  nào  thì  quý  vị  mới  có  thể  thành  tựu  trong  Phật  pháp.  Đòi  hỏi 

người khác đối xử với ta như thế nào, trật rồi! Đó gọi là gì? Cầu pháp ngoài tâm, biến thành 

ngoại đạo. Phật pháp cầu trong tự tâm, chẳng cầu ở bên ngoài, vì sao? Tâm có thể chuyển 

cảnh giới. Thí dụ như người khác hủy báng, lăng nhục, hãm hại ta, kẻ chẳng học Phật bèn 

nói: “Đó là kẻ oan gia đối đầu của ta, ta phải trả thù hắn”, khởi lên ý niệm ấy. Ý niệm ấy sai 

lầm, do chẳng biết Tự và Tha là nhất thể. Quý vị báo thù lần này, oan oan tương báo, luân hồi 

trong  lục  đạo  chẳng xong, khổ  chẳng thể nói  nổi, trật  rồi!  Người  giác ngộ  sẽ như thế  nào? 

Người giác ngộ biết ta và kẻ khác là nhất thể, kẻ khác hủy báng, làm nhục, tổn hại ta là vì kẻ 

ấy mê, chẳng giác, hãy nên tha thứ, chẳng có dấu vết gì, chẳng cần nói là tha thứ, dấu vết gì 

cũng không có, vẫn hoan hỷ đối với kẻ ấy. Kẻ ấy là gì? Bồ Tát. Lại suy nghĩ sâu xa hơn, 

người ấy tạo lợi ích cho ta, là ân nhân của ta. Kẻ ấy hủy báng ta, coi thử ta có phải là chẳng 

khởi tâm động niệm hay chăng? Ta chẳng khởi tâm động niệm là ta được nâng cao. Người ấy 

giúp ta nâng cao, ta đã vượt qua cửa ải khảo thí ấy. Kẻ ấy hãm hại ta, ta chẳng có chút tâm 

oán hận nào. Chư vị đọc kinh Đại Thừa thấy khi Thích Ca Mâu Ni Phật tu Nhẫn Nhục Ba La 

Mật, Ngài được gọi là Nhẫn Nhục tiên nhân, gặp vua Ca Lợi cắt chặt thân thể, đó là chuyện 

thê thảm, đau đớn dường ấy. Thích Ca Bồ Tát chẳng có mảy may tâm oán hận nào, lại còn 

bảo vua Ca Lợi:  “Trong tương lai, tôi thành Phật sẽ độ bệ hạ đầu tiên, vì sao? Báo ân bệ hạ. 

 Vì bệ hạ đối xử tử tế với tôi như vậy, khảo nghiệm xem tôi có tâm nhẫn nhục hay không, tôi 

 có thể nhẫn”.  Tốt nghiệp Nhẫn Nhục Ba La Mật, ải cuối cùng đã tốt nghiệp rồi. Chịu nổi 

khảo nghiệm, phàm những ai đến khảo nghiệm đều là ân nhân. Tất cả hết thảy các pháp thế 

gian và xuất thế gian, hễ có hình tướng đều là hư vọng, quý vị chấp trước chúng để làm gì? 

Sai lầm rồi! Thảy đều buông xuống, ai cũng là người tốt, chuyện gì cũng là chuyện tốt, lẽ nào 

quý vị chẳng sanh tâm cảm ơn? 

Thật sự học Phật, đối với bất luận kẻ nào cũng đều cảm ơn, kẻ ấy đối xử tốt với ta, ta cảm 

kích kẻ ấy; kẻ ấy đối xử xấu với ta, ta cũng cảm kích kẻ ấy, đều là giúp ta nâng cao. Người 

đối xử tốt với quý vị, chẳng tham luyến sự tốt đẹp ấy, sẽ đoạn gì? Đoạn phiền não, đoạn tham 

luyến, tham ái. Kẻ xử tệ với quý vị, [giúp quý vị] đoạn sân khuể. Ở chỗ này, tùy thuộc quý vị 

buông xuống tham, sân, si bao nhiêu, thật sự buông xuống, giống như chẳng có chuyện ấy. 

Nếu quý vị hãy còn đôi chút oán hận, chẳng buông xuống, trong thuận cảnh còn hoan hỷ đôi 

chút, chưa buông xuống. Mừng, giận, buồn, vui, yêu, ghét, ham muốn được gọi là thất tình, 

ngũ dục, đó là phiền não, phải rèn luyện trong hoàn cảnh, tức hoàn cảnh nhân sự (quan hệ 

giữa con người với nhau) và hoàn cảnh vật chất, luyện tới mức chẳng sanh phiền não, tâm 

bình, khí hòa, [giống như] trong tựa đề bản kinh này, tâm thanh tịnh hiện tiền. Kẻ khác đối 

với quý vị tệ bạc như thế ư? Đại ân, đại đức! Quý vị còn muốn trả thù bậc đại ân đại đức, 

xong luôn! Vẫn phải tiếp tục luân hồi trong lục đạo! Khi nào sẽ có thể thoát ra? Khi nào gặp 

những chướng nạn, gặp những khảo đảo, tâm bình, khí hòa, sẽ có thể thoát ra. Vì vậy, người 

tu hành sống ở đâu? Vĩnh viễn sống trong thế giới cảm ơn. Trong thế giới này, chẳng ai đối 

450  Tập 82 



với quý vị chẳng khởi tác dụng, chẳng có ai không giúp đỡ, thành tựu quý vị, tùy thuộc quý 

vị có hiểu hay không, có nhận biết hay không? 

Lần này tôi sang thăm Ấn Ni (Indonesia), cũng gặp được một xí nghiệp gia, nói chung kinh 

doanh khá lắm, mời tôi dùng cơm, hỏi tôi một vấn đề: Có kẻ gạt tiền ông ta, nói chung chẳng 

ít. Ông ta hỏi tôi: “Có nên kiện kẻ ấy ra tòa để lấy tiền lại hay không?” Tôi nói: “Ông học 

Phật bao lâu?” “Hơn mười năm!” Tôi nói: “Nếu ông thật sự học Phật, coi như chuyện ấy đã 

xong! Vì sao? Số tiền ấy tuy nhiều, nhưng ông có tiền, là một vị đại tài chủ. Đối với ông mà 

nói thì [món tiền ấy] chẳng thấm vào đâu, cần gì phải so đo, cần gì phải ghim trong lòng? 

Ông cũng chẳng phải là thiếu tiền xài, cũng lại chẳng thiếu món tiền ấy, kẻ ấy dùng cũng 

giống như ông dùng, có gì khác nhau?” Tôi coi thử ông ta nghe [nói như vậy] có hiểu hay 

không. Nếu ông ta hiểu, sẽ là thật sự học Phật. Nếu nghe mà chẳng hiểu, còn có oán khí, vẫn 

đi thưa kiện, uổng công học Phật rồi, phí hoài mười mấy năm học Phật. Đấy là gì? Trong khi 

bị  khảo  nghiệm  công  phu,  quý  vị  chẳng  thể  buông  xuống  được!  Đến  cửa  ải  ấy,  vẫn  chưa 

buông xuống được, vẫn là giẫm chân tại chỗ, học Phật chẳng tiến một bước nào! 

Vì thế, nói tới vô ngã, quý vị thấy điều kiện nhập môn là vô ngã, không có đối lập, không có 

thành kiến. Tiếp đó là Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến, người Hoa gọi hai thứ này là Thành 

Kiến. Không có Thành Kiến, quý vị mới có thể tùy duyên. Điều cuối cùng là không có tà 

kiến, tri kiến của quý vị rất chánh đáng, chẳng thiên lệch, chẳng tà. Chẳng thiên lệch, chẳng 

tà là do Phật pháp mà đạt được! Nương theo giáo huấn của đức Phật để sống, làm việc, đãi 

người,  tiếp vật chẳng  có  chuyện  gì,  vui sướng lắm,  hạnh phúc  lắm!  Nếu  quý vị so  đo với 

người khác, quý vị đáng thương lắm, phiền não vô lượng. Toàn là giả, lục đạo luân hồi là giả, 

mười pháp giới là giả, cớ gì làm chuyện giả? Coi giả là thật, đó là mê hoặc, điên đảo, sai lầm 


mất  rồi!  Hãy  nên  biết:  Người  thật  sự  tu  hành  là  như  cổ  đại  đức  đã  nói  “tá  giả  tu 

 chân”  (nương vào cái giả để tu cái thật), hết thảy đều là giả, ta rèn luyện chính mình trong 

cái giả, rèn luyện sao cho vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình đều sạch sành 

sanh, luyện tới mức nhất niệm bất sanh. Tâm thanh tịnh hiện tiền là A La Hán, tâm bình đẳng 

hiện tiền, quý vị là Bồ Tát. Nếu chánh giác hiện tiền sẽ thành Phật, [những tâm này] đều nằm 

trong tựa đề kinh [Vô Lượng Thọ]. 

Chúng  ta  đọc  tiếp:  “Thật  Tướng  vô  tướng”.  Khi  A  Nan  tự  xưng  là  Ta,  chẳng  hoại  giả 

danh; bởi lẽ, qua lại với người thế gian, mọi người đều nói Ngã, nếu mình nói chẳng phải là 

Ngã, mọi người sẽ nghĩ đầu óc ta có vấn đề, cho nên ta cũng nói Ngã. Nhưng ta nói Ngã, ta 

biết nó là giả, chẳng thật, trọn chẳng chấp trước. Khi quý vị nói Ngã bèn thật sự chấp trước, 

chẳng giống như [ngài A Nan nói Ngã] ở đây. Do phải hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức thì mới có thể trao đổi ý kiến, thực hiện công cuộc giáo học. Do vậy, Phật, Bồ Tát ứng 

hóa trong thế gian này cũng nói Ngã. Các Ngài hiểu Thật Tướng vô tướng,  “cố phi đồng ư 

 phàm phu chi hữu Ngã” (chẳng giống như phàm phu có Ngã), phàm phu thật sự chấp trước 

thân này là ta, Phật, Bồ Tát chẳng vậy.  “Thật Tướng vô bất tướng”  (Thật Tướng chẳng phải 

là không có tướng), chẳng phải là không có tướng vì nó hiện huyễn tướng,  “cố phi đồng ư 

Tập 82  451 



 Nhị Thừa chi vô ngã”  (nên chẳng giống Nhị Thừa vô ngã), người Nhị Thừa là Thanh Văn, 

Duyên Giác, họ thật sự chấp trước thân này chẳng phải là ta, chấp trước thân vô ngã, chẳng 

có cách nào trao đổi với người khác. Vì thế, Bồ Tát rất hoạt bát, thông quyền đạt biến, bên 

trong không có ta, nhưng bên ngoài quý vị nói gì ta cũng đều có thể tùy thuận, ta chẳng tranh 

cãi với quý vị. Quý vị nói thân này là ta, không sai! Thân này là ta. Đấy là Bồ Tát, là Đại 

Thừa. 

Tiếp đó, cụ giải thích:  “A Nan tùy thuận thế gian, giả danh vi Ngã, vô quai ư Đệ Nhất Nghĩa 

 Đế”  (A Nan tùy thuận thế gian, giả gọi là Ngã, chẳng trái nghịch Đệ Nhất Nghĩa Đế). Đệ 

Nhất Nghĩa Đế là vô ngã, Đệ Nhất Nghĩa Đế là tự tánh, trong tự tánh chẳng chấp trước Ngã, 

chẳng có ý niệm về Ngã.  “Hựu Quán Kinh Sớ vân, vô ngã tắc vô văn”  (Lại nữa, Quán Kinh 

nói: “Không có Ngã nên không nghe”), không có Ngã thì ai nghe? Ai nói, ai nghe?  “Vô văn 

 tắc hóa đạo tuyệt”  (không có nghe thì sự giáo hóa chấm dứt), giáo học coi như xong, chẳng 

thể thành lập!  “Vị truyền hóa bất tuyệt, giả danh thuyết Ngã”  (vì truyền thừa, giáo hóa bất 

tuyệt, nên giả gọi là Ngã),  “truyền” (傳) là lưu truyền giáo pháp, giáo học của Thích Ca Mâu 

Ni Phật, giáo hóa chúng sanh, đời đời truyền cho nhau, nhất định phải giả danh nói là Ngã. 

Phật, Bồ Tát thị hiện trong thế gian này, nếu chẳng thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức, Phật giáo sẽ đoạn diệt. Do vậy, tiếp xúc với người đời, nhất định phải hằng thuận chúng 

sanh, họ nói Ngã, ta cũng nói Ngã, chẳng có vấn đề, dễ dàng trao đổi, thông quyền đạt biến, 

chớ nên không biết những chuyện này. Bởi thế, Phật pháp là sống động, chẳng khô khan chút 

nào! 

Lại xem chữ kế tiếp, tức Văn trong Ngã Văn.  “Văn giả, nhĩ căn phát nhĩ thức”  (Văn là nhĩ 

căn sanh ra nhĩ thức), Văn là từ nơi tai sanh khởi nhĩ thức nên người ấy mới có thể nghe. Nhĩ 

Căn là nhục thân, nếu trong ấy chẳng có nhĩ thức sẽ chẳng thể nghe. Người đã chết, thần thức 

rời khỏi thân, tuy có tai, nhưng chẳng thể nghe. Vì thế, Nghe chẳng phải là tai nghe, mà là 

thức, tức là Nhĩ Thức.  “Kim bất vân nhĩ văn, nhi ngôn ngã văn”  (nay chẳng nói tai nghe, mà 

nói ta nghe), Nghe quả thật là do tai, nhưng không nói tai nghe mà nói ta nghe. “Cái dĩ Ngã 

 tự thống thâu chư căn thức đẳng”  (vì chữ Ngã bao gồm trọn vẹn các căn thức). Mắt thấy, từ 

nhãn căn phát sanh nhãn thức, quý vị mới có thể thấy. Nếu lục căn chẳng phát sanh các thức, 

[lục căn] sẽ chẳng có cách nào khởi tác dụng. Khi thần thức rời khỏi thân thể, lục căn được 

gọi là đã chết, chẳng khởi tác dụng. Vì vậy, dùng một chữ Ngã là đã nói trọn sáu căn.  “Dĩ 

 tổng đại biệt, dĩ ngã đại nhĩ, cố viết ngã văn. Dĩ thượng như thị biểu tín thuận”  (Dùng tổng 

quát thay thế riêng biệt, dùng ngã thay cho Tai, nên nói là “ta nghe”. Những điều như trên 

đây nhằm biểu thị sự tín thuận), tín thuận thầy, tín thuận giáo huấn của thầy.  “Ngã văn biểu 

 sư thừa”  (“ta nghe” biểu thị sư thừa), những gì ta nói hoàn toàn là lời thầy đã nói, ta vâng 

nhận những lời thầy dạy.  “Ngã chi sở văn, giai Thế Tôn kim khẩu sở tuyên, truyền thừa hữu 

 tự, quyết phi tha thuyết, hoặc vi ức tạo, dĩ chi chứng tín”  (những điều tôi nghe đều do miệng 

vàng của đức Thế Tôn tuyên nói, truyền thừa có chỗ khởi nguồn đích xác, quyết chẳng phải 

do kẻ khác nói, hoặc là tôi bịa đặt, dùng điều đó để chứng tín). Đây là nói tới sự truyền thừa, 

452  Tập 82 



có căn cứ. Chúng ta học Phật, vị thầy bậc nhất là Thích Ca Mâu Ni Phật, đời đời cũng không 

trái nghịch, quý vị nói tâm ấy có sâu đậm lắm chăng? Hiện thời, rất nhiều học trò sau khi tốt 

nghiệp bèn quên tuốt thầy, thậm chí đối với cha mẹ, chính mình trưởng thành bèn độc lập, 

cha mẹ cũng chẳng cần tới! Tại Trung Quốc còn đỡ hơn một chút, tại ngoại quốc thật sự đều 

là như vậy. Trẻ nhỏ lớn lên, thành tựu, rời khỏi gia đình, có khi suốt đời chẳng hề gặp lại cha 

mẹ.  Chúng  tôi  ở  Mỹ  rất  nhiều  năm,  khoảng  chừng  mười  lăm  năm,  người  Mỹ  là  như  vậy. 

Thỉnh thoảng, gặp dịp lễ tết, con cái gởi bưu thiếp hỏi thăm một lần, [cha mẹ] nhận được vui 

sướng khôn cùng, con cái vẫn chưa quên bẵng ta! Khá nhiều người, con cái đã rời đi, suốt đời 

chẳng có tin tức gì, đấy là xã hội của họ. Tại Mỹ, mười sáu tuổi coi như đã thành niên. Nếu 

[thiếu niên] mười sáu tuổi bỏ nhà trốn đi, quý vị đừng tìm nó, có tìm cũng vô ích. Quý vị tìm 

đến cảnh sát, cảnh sát nói: “Đã mười sáu tuổi rồi mà quý vị còn phải lo cho nó ư?” Nó có thể 

tự  lập,  cảnh  sát  cũng  chẳng  tìm  cho  quý  vị.  Vì  vậy,  ý  vị  tình  người  chẳng  có,  chẳng  biết 

phụng dưỡng cha mẹ, chẳng biết tôn trọng thầy. 

...Gần đây nhất cũng có những bạn bè từ trong nước đến thăm tôi, chúng tôi cho họ xem 

gia phả của chúng tôi. Gia phả là lịch sử gia đình; vì sao người Hoa ái quốc như vậy? Vì sao 

yêu quê hương đến thế? Nguyên nhân ở chỗ này! Người Hoa có từ đường, kỷ niệm tổ tiên, 

đời đời chẳng quên gốc, căm cội rất sâu. Người Hoa có lịch sử gia đình, truyền thừa từ đời 

này sang đời kia, làm sao họ chẳng trân quý cho được! Trong Cách Mạng Văn Hóa, từ đường 

không còn, gia phả bị đốt, chúng tôi ở hải ngoại chẳng làm gì được, hằng ngày đọc nghĩ tới 

chuyện  ấy,  nên  làm  như  thế  nào?  Từ  đường  bị  hủy  cũng  không  sao,  gia  phả  có  còn  hay 

không? Còn có ai giữ được hay không? Chúng tôi là người ở hải ngoại quan tâm chuyện này 

nhất. Hỏi dò khắp nơi, nhiều năm chẳng có tin tức gì, hỏi người trong gia tộc họ cũng không 

biết. Năm 2005, tôi đích thân về quê hương, gia tộc chúng tôi vẫn được coi là một gia tộc 

lớn, ở quê nhà hãy còn một vạn năm ngàn người chưa rời khỏi. Anh em trong họ rất nhiều, 

tôi hỏi mọi người gia phả có còn hay không? Có ai biết hay không? Trong số ấy, có người 

cho tôi biết hãy còn. Tôi hỏi: “Ở đâu?” Trong nhà người ấy. “Cớ sao lại dời đến nhà anh?” 

Khi từ đường bị hủy, người ấy lén lút đem gia phả giấu đi, giấu trong nhà không ai biết, mãi 

cho đến hôm tôi hỏi người ấy, người nhà của ông ta cũng chẳng biết. Ông ta bỏ bộ sách ấy 

trong một chiếc rương nhỏ, xếp dưới gầm giường, không ai biết. Tôi nói bây giờ ông có thể 

lấy ra, không sao đâu, hãy lấy ra cho chúng tôi xem. [Gia phả] gồm ba mươi bảy quyển in 

theo lối khâu gáy bằng chỉ, chúng tôi như có được món quý báu nhất, mất đi bộ sách ấy thì sẽ 

chẳng còn cội rễ gì nữa! Do vậy, tôi yêu cầu mọi người, cho chúng tôi in ra ba trăm bộ, một 

trăm bộ gởi đến thư viện các trường đại học nổi tiếng ở hải ngoại, họ sẽ bảo tồn, chẳng thể bị 

mất đi. Mọi người đồng ý, làm chuyện ấy thành công. 

....Truyền thừa Phật pháp, từ Thích Ca Mâu Ni Phật cho đến các vị thầy trong mỗi đời, 

lịch đại tổ sư đại đức đều có truyền thừa, đều biết do đâu mà có, chẳng phải do chính mình 

tùy tiện tưởng tượng, chẳng phải là như vậy, thật sự có chứng cứ, đó gọi là Chứng Tín. Hôm 

nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

Tập 82  453 



 

Tập 84 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang chín mươi ba, dòng thứ hai, xem từ chữ  “nhất thời”.  

 “Nhất thời giả, Thời Thành Tựu dã. Cái thời vô thật pháp, trường đoản tùy tâm, diên xúc 

 đồng  thời,  tam  kỳ,  nhất  niệm.  Như  Sớ  Sao  viết:  Hoặc  thuyết  giả  đắc  đà-la-ni,  nhất  sát-na 

 khoảnh, nhất tự chi trung, thuyết nhất  thiết pháp môn, hoặc thính giả đắc tịnh nhĩ căn, ư nhất 

 sát-na, văn nhất tự thời, ư dư nhất thiết tất vô chướng ngại; hoặc thuyết giả thời thiểu, thính 

 giả thời đa, hoặc thuyết giả thời đa, thính giả thời thiểu, hoặc thuyết giả thần lực diên xúc 

 tùy nghi, thính giả căn khí lợi độn bất nhất”  (“Nhất thời” là Thời Thành Tựu. Do Thời chẳng 

phải là thật pháp, dài hay ngắn tùy tâm, kéo dài hay rút gọn cùng một lúc, ba A-tăng-kỳ trong 

một niệm. Như Sớ Sao đã nói: “Hoặc kẻ nói đắc đà-la-ni, trong khoảng một sát-na, trong một 

chữ, nói hết thảy pháp môn. Hoặc người nghe đắc nhĩ căn thanh tịnh, trong một sát-na, lúc 

nghe một chữ, đối với những thứ khác đều chẳng chướng ngại. Hoặc người nói  trong một 

thời  gian  ngắn,  người  nghe  [cảm  thấy]  thời  gian  lâu  dài.  Hoặc  kẻ  nói  lâu  lắc,  người  nghe 

thành chốc lát. Hoặc người nói dùng thần lực kéo dài hay rút ngắn tùy nghi, người nghe là 

căn  khí  lợi  hay  độn  chẳng  phải  chỉ  một  loại”).  Chúng  ta  đọc  tới  đây.  Đây  là  nói  về  Thời 

Thành Tựu. Đức Phật nói kinh vào lúc nào, điều này cũng do đức Thế Tôn dạy ngài A Nan. 

Sáu thứ thành tựu do đức Phật dạy, sau  “như thị ngã văn”  là  “nhất thời” , Phật ở nơi nào. 

Chẳng ghi chép năm, tháng, ngày, chỉ nói là  “nhất thời” . Lúc chúng tôi mới học Phật, vừa 

mới nhập môn, đối với chuyện này, chúng tôi rất hoài nghi. Cổ nhân Trung Quốc luôn ghi 

chép năm, tháng, ngày, thời cổ dùng Can Chi để ghi chép. Vì sao đối với kinh Phật, Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh  bốn  mươi  chín  năm,  vì  sao  chẳng  chép  thời  gian,  chỉ  nói  mơ  hồ 

là  “nhất thời?”  Nói chung là chẳng rõ rệt! Trải qua bao nhiêu thời gian, nghiên cứu kinh tạng 

đôi chút, mới thật sự hiểu rõ, nói  “nhất thời”  là thật, nói ra năm, tháng, ngày là giả, chẳng 

thật,  “nhất thời”  là thật. Tiếp đó, giải thích căn cứ theo kinh Đại Thừa, đức Phật thường nói 

Thời  chẳng  phải  là thật pháp.  Thời gian,  đối  lập với thời gian  là không gian, thời  gian  và 

không  gian  đều  chẳng  thật.  “Thật”  là  chân  thật,  [thời  gian  và  không  gian]  chẳng  phải  là 

thật.  “Trường đoản tùy tâm” : Quý vị thấy thời gian dài hay ngắn, cảnh chuyển biến theo tâm. 

Không chỉ là thời gian được cảm nhận chẳng giống nhau theo ý niệm sai khác của chúng ta, 

mà không gian cũng giống như thế. Không gian lớn hay nhỏ tùy tâm, dần dần nhập cảnh giới 

Đại  Thừa  bèn  hiểu  rõ  [điều  ấy].  Không  chỉ  như  thế,  trong  kinh  Phật,  đúng  là  chúng  ta 

454  Tập 84 



thấy  “diên  xúc  đồng  thời” ,  “diên”  (延)  là  một  thời  gian  dài,  “xúc”  (促)  là  thời  gian  ngắn 

ngủi. [Ngắn là] một sát-na, dài là vô lượng kiếp, vô lượng kiếp và một sát-na đồng thời. Cảnh 

giới ấy chẳng thể nghĩ bàn, cảnh giới ấy là chân thật.  “Tam kỳ nhất niệm” : Ba đại A-tăng-kỳ 

kiếp là một thời gian dài, nhất niệm là thời gian ngắn ngủi. Ba đại A-tăng-kỳ kiếp có thể rút 

gọn thành nhất niệm, nhất niệm có thể kéo dài thành ba  đại A-tăng-kỳ kiếp, đó là thời gian 

rất ư là dài! 

Đức Phật nói  “nhất thời”  là chính xác, đối với người học Phật chúng ta mà nói, nói  “nhất 

 thời”  đã ban cho chúng ta hy vọng chân thật. Chúng ta nghĩ thuở ấy, đức Phật giảng kinh này 

tại  “Vương Xá thành, Kỳ Xà Quật sơn” , tức là Linh Sơn, cùng một địa điểm với kinh Pháp 

Hoa. Chúng ta có thể tham dự hội ấy hay không? Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh, chúng ta 

có thể đích thân đến nghe hay không? Có thể! Trong Phật giáo sử Trung Quốc có chép: Khi 

Trí  Giả  đại  sư  đọc  kinh  Pháp  Hoa,  nhập  Định,  trong  Định  đại  sư  thấy  đức  Thế  Tôn  đang 

giảng kinh Pháp Hoa, Ngài còn ngồi bên cạnh nghe một buổi, nghe một lần. Sau khi xuất 

định bảo với mọi người, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh Pháp Hoa tại Linh Sơn, pháp hội 

còn chưa giải tán, Ngài đích thân tham dự một buổi. Trong Định đột phá chiều không gian và 

thời gian, Trí Giả đại sư sau Thích Ca Mâu Ni Phật hơn một ngàn năm, mà Ngài có thể tiến 

nhập đạo tràng hơn một ngàn năm trước, có thể đích thân nghe đức Phật giảng kinh. Không 

chỉ có thể trở lại quá khứ, mà cũng có thể vượt đến tương lai. Thích Ca Mâu Ni Phật có thấy 

thời đại hiện tại của chúng ta hay không? Thấy được! Nếu chẳng thấy, cớ sao Ngài có thể nói 

đoạn kinh văn Ngũ Thiêu, Ngũ Thống? Đoạn ấy miêu tả gì vậy? Xã hội hiện thời của chúng 

ta, Ngài đã thấy! Không chỉ thấy hiện tại, mà còn thấy tới lúc pháp diệt tận. Đức Phật có nói 

một bộ kinh là Pháp Diệt Tận Kinh, đấy là thời đại nào? Pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật 

là một vạn hai ngàn năm, lúc ấy là một vạn hai ngàn năm [sau khi đức Phật diệt độ], đức Phật 

đã nói rõ trạng huống lúc ấy. Chẳng phải là tiên đoán, mà là chính mắt thấy, thấy chính xác. 

Khi chúng tôi còn trẻ, thấy rất nhiều dự ngôn của Trung Quốc và ngoại quốc. Tôi từng 

hỏi  thầy  Lý,  Thôi  Bối  Đồ15[3], Thiêu  Bính Ca16[4] của  Trung  Quốc  có  đúng hay  không? 



15[3] Thôi Bối Đồ l{ một trong bảy t|c phẩm tiên tri nổi tiếng nhất. Về bảy t|c phẩm dự ngôn nổi tiếng, có thuyết bảo đó l{ C{n Khôn Vạn Niên Ca của Khương Tử Nha, M~ Tiền Khóa của Khổng Minh, T{ng 

Đầu Thi của Lý Thuần Phong, Mai Hoa Thi của Thiệu Khang Tiết, Thiêu Bính Ca của Lưu B| Ôn, Ho{ng 

Thi, v{ Kim Lăng Th|p Bi Văn của Lưu B| Ôn (trong thuyết n{y, Thôi Bối Đồ không được nhắc tới). 

Thuyết thứ hai nói bảy t|c phẩm ấy l{ M~ Tiền Khóa, Thôi Bối Đồ, Thiêu Bính Ca, C{n Khôn Vạn Niên 

Ca, T{ng Đầu Thi v{ Mai Hoa Thi. Thuyết thứ ba gần giống thuyết thứ hai, nhưng thay Mai Hoa Thi bằng 

Ho{ng B| Thiền Sư Thi. Theo c|c nh{ nghiên cứu, Thôi Bố Đồ xuất hiện v{o khoảng thời gian 626-649, 

không rõ do ai trước t|c. D}n gian thường cho rằng t|c phẩm n{y do Lý Thuần Phong v{ Viên Thiên 

Cương biên soạn. Theo đó, Lý Thuần Phong vận dụng Ch}u Dịch để tiên đo|n lịch sử Trung Quốc từ 

thời Đường đến hai ng{n năm sau, cho đến khi Viên Thiên Cương đẩy v{o lưng, bảo h~y ngưng lại (nên 

gọi l{ Thôi Bối Đồ). Lời dự ngôn gồm năm mươi t|m đoạn. Bản Thôi Bối Đồ lưu h{nh hiện thời có lời 

giải thích của Kim Th|nh Th|n. Mỗi một lời dự đo|n bao gồm ba phần Sấm (lời dự đo|n chính), Tụng l{ 

một b{i thơ ngắn nói rộng thêm lời Sấm, Đồ l{ hình vẽ v{ phần Qu|i Tượng chỉ rõ lời Sấm ứng với quẻ 

n{o trong Ch}u Dịch. Chẳng hạn, lời đo|n thứ hai như sau:  “Lũy lũy thạc quả, mạc minh kỳ số, nhất quả 

 nhất nh}n, tức t}n tức cố. Tụng viết: Vạn vật thổ trung sanh, nhị cửu tiên th{nh thật, nhất thống định 

Tập 84  455 



Thầy bảo tôi: Trong các dự ngôn của cổ nhân Trung Quốc, dự ngôn của thiền sư Hoàng Bá 

đáng tin, vì sao?  Ngài thấy trong Định. Còn những thứ như Thôi Bối Đồ không nhất định 

hoàn toàn chuẩn xác, vì tác giả dựa vào lý số, toán học [để suy đoán]. Kinh Dịch của Trung 

Quốc là một cuốn sách cao thâm về toán học, từ toán học có thể suy đoán, toán học là mẹ của 

khoa học. Nhưng chúng đúng là  “sai chỉ hào ly, lạc đi ngàn dặm” , chẳng thể hoàn toàn chính 

xác, trong ấy vẫn còn có sai lầm. Còn có những tin tức do bọn đồng cốt truyền lại, tùy thuộc 

[những  linh  quỷ  dựa  xác  bọn  đồng  cốt]  thuộc  đẳng  cấp  nào.  Tin  tức  do  đồng  cốt  [có  quỷ 

thần] cao cấp [dựa thân] truyền lại thường chính xác, nhưng [tin tức của bọn đồng cốt thuộc] 

tầng lớp rất thấp sẽ chẳng chính xác. Chúng ta biết quỷ đạo có Ngũ Thông, do quả báo mà 

có, chẳng phải do tu được, do quả báo mà đạt được. Tầng lớp thông linh cũng khác nhau, và 

[tùy thuộc] tâm thái mỗi cá nhân khác nhau. Nay chúng ta hiểu điều này, tâm thái chủ tể hết 

thảy: Tâm thái tốt, tầng lớp của quỷ bèn cao, tâm thái bất thiện, tầng lớp của quỷ cũng rất 

thấp; nhưng chúng đều có năng lực vượt qua thời gian và không gian, nhưng [quỷ thuộc] tầng 

lớp thấp thì mức độ vượt qua chẳng lớn. Những chuyện giống như vậy, trong đời này, đặc 

biệt là trong thời đại này, chúng ta thường gặp. Vì vậy, chính mình chớ nên không hiểu rõ. 

Hễ gặp bèn chẳng thấy nó là chuyện hiếm hoi, kỳ lạ gì, đó là một hiện tượng bình thường 

trong vũ trụ. Chúng ta nhớ một câu nói của đức Thế Tôn:  “Phàm những gì có hình tướng đều 

 là hư vọng” , chớ nên ghim trong lòng, hễ tiếp xúc thì có thể tham khảo, nhất định phải dùng 

định huệ của chính mình để ứng phó, chớ nên dùng tình thức. Dùng tình thức để ứng phó sẽ 

thường bị thua thiệt, bị lừa. Phải dùng định huệ, tâm thanh tịnh sẽ chẳng bị chúng ảnh hưởng, 

dùng trí huệ để quan sát, chúng ta sẽ biết ứng phó tin tức nhận được như thế nào, đó là chính 

xác. Vì vậy, phải nhớ Phật pháp là  “phá mê khai ngộ” , chẳng mê tín! 



 Trung Nguyên, }m thịnh dương tiên kiệt”  (quả to đầy ăm ắp, chẳng biết số bao nhiêu, cứ một quả, một 

nh}n, vừa mới lại vừa cũ. Tụng rằng: Vạn vật sanh từ đất, hai chín th{nh tr|i trước, thống nhất, Trung 

Nguyên yên, }m thịnh, dương cạn trước), Kim Th|nh Th|n giảng:  “[Đồ hình vẽ] một đĩa đầy ắp quả mận, 

 gồm hai mốt tr|i, tức l{ từ Đường Cao Tổ đến Chiêu Tuyên Đế (Đường Ai Đế Lý Chúc) l{ hai mươi mốt 

 đời vua. ‘Nhị cửu’ có nghĩa l{ vận của nh{ Đường l{ hai trăm t|m mươi chín năm. ‘Âm thịnh’ chỉ Võ Tắc 

 Thiên nắm quyền, d}m dật, hôn mê, rối loạn triều ch|nh, khiến nh{ Đường nghiêng ngả. Sau đấy, đến 

 thời thịnh trị Khai Nguyên (Đường Huyền Tông), tuy đẹp đẽ s|nh ngang thời Trinh Qu|n (Đường Th|i 

 Tông), nhưng rồi Dương Quý Phi chuốc họa, tông thất phải bôn tẩu... ” 

16[4] Thiêu Bính Ca l{ t|c phẩm dự ngôn lưu truyền trong d}n gian, tương truyền do qu}n sư của Minh Th|i Tổ l{ Lưu B| Ôn nói ra. Theo đó, Minh Th|i Tổ (Ch}u Nguyên Chương) đang ăn thiêu bính (một 

loại b|nh ngọt) thì có Lưu Cơ (Lưu B| Ôn) cầu kiến, Th|i Tổ lấy chén úp lên b|nh rồi th|ch Lưu B| Ôn 

đo|n dưới chén l{ gì, Lưu B| Ôn trả lời đúng, nh}n đó, hai người b{n về vận số của nh{ Minh. Những lời 

dự đo|n ấy được gọi l{ Thiêu Bính Ca. Thiêu Bính Ca lời lẽ bí hiểm, được rất nhiều người giải thích rất 

chi tiết, nhưng cũng chỉ l{ phỏng đo|n dựa trên những sự kiện lịch sự đ~ xảy ra, gần giống như c|ch 

giải thích sấm Trạng Trình tại Việt Nam. 

456  Tập 84 



Chúng  ta  thấy  ở  đây,  Hoàng  lão  cư  sĩ  nói  với  chúng  ta,  trước  tiên  là  những  điều  kinh 

nói.  “Như Sớ Sao viết”  (như Sớ Sao nói), Sớ Sao là A Di Đà Kinh Sớ Sao do Liên Trì đại sư 

trước tác. Trong Sớ Sao, có mấy câu giảng về  “nhất thời”  theo cách như vậy.  “Thuyết giả 

 đắc đà-la-ni” ,   “đà-la-ni”  là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Tổng Trì, bao gồm hết 

thảy các pháp, trì hết thảy các nghĩa. Trong Phật học, danh từ này được dùng rất phổ biến, 

đấy cũng là đắc định khai ngộ. Người học Phật nhất định phải coi trọng Tam Học Giới - Định 

-  Huệ,  không  thể  coi  thường.  Nếu  Giới  chẳng  trọng  yếu  như  vậy,  cần  gì  Thích  Ca  Mâu 

Ni Phật  phải  coi  trọng  dường  ấy,  cớ  gì  phải  buốt  lòng  rát  miệng  khuyên  dạy  ngần  ấy?  Nó 

đúng là rất trọng yếu, là cội rễ! Ngày nay, chúng ta học Phật chẳng thể thụ dụng là do nguyên 

nhân gì? Chúng ta bỏ sót căn bản. Các đồng học tại gia học Phật sơ sót Thập Thiện Nghiệp 

Đạo. Thập Thiện Nghiệp Đạo là đại pháp căn bản để tu học Phật pháp. Quý vị thấy: Trong 

kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, đức Phật đã giảng rất rõ ràng, nói từ pháp nhân thiên. Pháp 

nhân thiên là gì? Trong lục đạo, quý vị đạt được phương pháp của nhân đạo và thiên đạo, đó 

là gì vậy? Thập Thiện Nghiệp Đạo. Lên cao hơn là nói tới Thanh Văn Bồ Đề, Duyên Giác Bồ 

Đề, cho đến Vô Thượng Bồ Đề. Nói cách khác, từ trong lục đạo, quý vị đạt được nhân đạo, 

thiên  đạo,  mãi  cho  đến  khi  chứng  đắc  Phật  quả  rốt  ráo  viên  mãn,  thảy  đều  dựa  vào  Thập 

Thiện Nghiệp Đạo; há chẳng phải là trọng yếu ư? Giống như nay chúng ta xây một cao ốc, 

xây cao ốc cao đến mấy chục tầng, hay một trăm tầng, Thập Thiện Nghiệp Đạo là gì? Là nền 

móng, là nền tảng. Quý vị thiếu cơ sở, dù xây hai ba tầng còn chẳng thành, làm sao có thể 

xây cao ốc một trăm tầng? Càng lên cao, quý vị mới hiểu căn cơ càng bền vững. Hiện thời, 

chúng ta thấy chẳng ai làm được Thập Thiện; vì vậy, tôi thường nghĩ vì sao người thuở trước 

làm  được,  mà  nay  chúng  ta  chẳng làm  được?  Tôi  nghĩ thật  lâu  rồi  mới  vỡ  lẽ:  Người  thuở 

trước có thể làm được là do giáo dục gia đình tốt đẹp! Giáo dục gia đình: Trẻ nhỏ vừa sanh ra 

đã được cha mẹ dạy dỗ, cho nên nó thật sự đặt vững căn cơ. Sau này, khi đọc kinh, qua kinh 

điển chúng tôi thấy được điều này. 

Từ giữa đời Đường trở đi, Phật giáo Trung Quốc chẳng dùng Tiểu Thừa nữa, Tiểu Thừa 

cũng lấy Thập Thiện Nghiệp Đạo làm cơ sở. Trung Quốc không dùng Tiểu Thừa, mà chọn 

Nho và Đạo làm cơ sở cho Đại Thừa, trải qua hơn một ngàn bảy trăm năm, đã thí nghiệm 

thành công. Quý vị thấy từ giữa đời Đường cho đến đầu thời Dân Quốc, trong mỗi triều đại, 

người tu hành thật sự có khai ngộ, chứng quả, đắc công phu định lực rất nhiều. Tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng đều có thể giúp quý vị đắc tam-muội. Đắc tam-muội là 

đắc Thiền Định, niệm Phật đến mức tâm thanh tịnh hiện tiền là Niệm Phật tam-muội thành 

tựu. Chúng tôi mới dần dần hiểu rõ: Chúng ta phải học tập bổ sung, bù đắp bằng Đệ Tử Quy 

của Nho gia và Thái Thượng Cảm Ứng Thiên của Đạo gia, có hai cơ sở này thì Thập Thiện 

Nghiệp Đạo, Tam Quy, Ngũ Giới sẽ dễ dàng, thật sự đạt được, Tam Quy là thật, chẳng giả. 

Hiện thời, Tam Quy là giả, chẳng thật. Quý vị thấy Tam Quy là  “quy y Phật, quy y Pháp, quy 

 y  Tăng”.  Đọc Lục Tổ Đàn Kinh, chúng ta liền hoảng nhiên đại ngộ. Lục Tổ Huệ Năng là 

người đời Đường, nhằm thời đại Võ Tắc Thiên. Thuở ấy, lão nhân gia truyền quy y, chẳng 

Tập 84  457 



đọc  “quy  y  Phật,  quy  y  Pháp,  quy  y  Tăng” ,  Ngài  chẳng  đọc  như  thế,  mà  đọc  như  thế 

nào?  “Quy y Giác, quy y Chánh, quy y Tịnh”.  Vì sao Ngài đọc theo cách ấy? Chúng ta hãy 

suy  nghĩ  cặn  kẽ!  Khẳng  định  là  Phật  pháp  truyền  tới  Trung  Quốc  đã  hơn  một  ngàn  năm, 

truyền đã lâu như thế, cho nên xuất hiện rất nhiều sai lệch, lầm lẫn. Mọi người hễ nghe nói 

Phật, Pháp, Tăng, chắc là nghe nói đến Phật bèn nghĩ tới tượng Phật, nghe nói “quy y Pháp” 

bèn nghĩ tới kinh sách, “quy y Tăng” bèn nghĩ tới người xuất gia. Sai rồi! Đó chẳng phải là ý 

nghĩa thật sự của Tam Quy, ý nghĩa thật sự của Tam Quy là Giác, Chánh, Tịnh. Vì thế, Tổ 

truyền  quy  y  bèn  nói  “quy  y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y  Tịnh”  rồi  mới  giải  thích  “Phật  là 

 Giác, Pháp là  Chánh, Tăng là  Tịnh”.  Ngài  giải  thích  cho chúng ta, vừa giải  thích  như  thế, 

chúng ta bèn hiểu rõ. 

Quy  y  Phật  nghĩa  là  gì?  Giác  chứ  chẳng  mê.  Chúng  ta  từ  mê  hoặc,  điên  đảo,  quay  về 

nương vào tự tánh giác, đó là quy y Phật thật sự. [Phật trong Tam Quy] là tự tánh Phật của 

quý vị, chẳng phải là Phật ở bên ngoài. Tượng Phật ở bên ngoài là gì? Nhằm nhắc nhở quý 

vị, Phật tượng trưng điều gì? Phật tượng trưng tự tánh giác. Quý vị thật sự quy y, chẳng phải 

là quy y bên ngoài, mà là từ mê hoặc, điên đảo quay lại, ta phải giác ngộ, chẳng còn mê hoặc 

nữa. Quy y Pháp, chánh chứ không tà, ta từ tà tri, tà kiến, tà hạnh quay lại, nương theo chánh 

tri, chánh kiến, chánh hạnh. Tiêu chuẩn này thuộc về giới luật, nền tảng của giới luật là Đệ 

Tử Quy. Đệ Tử Quy dạy quý vị chánh tri, chánh kiến, chánh niệm, chánh hạnh, [những điều 

ấy] đều ở trong tự tánh. Thái Thượng Cảm Ứng Thiên gồm một trăm chín mươi lăm điều, 

thiện ác báo ứng cũng là tự tánh. Nói chung, Phật pháp từ đầu tới cuối, từ sơ học cho đến địa 

vị Như Lai, chẳng rời khỏi tự tánh. Rời khỏi tự tánh sẽ là ngoại đạo, cầu Phật ngoài tâm, đấy 

là ngoại đạo. Phật là gì? Phật là tự tánh của quý vị, nhất định phải biết điều này. Quy y Tăng, 

người xuất gia đại diện Tăng. Thấy người xuất gia bèn ngay lập tức cảnh tỉnh: Ta hãy nên 

tịnh, đừng nhiễm. Ta từ ô nhiễm quay lại, nương vào tự tánh tịnh. Quý vị thấy Huệ Năng đại 

sư  khai  ngộ,  câu  đầu  tiên  Ngài  nói:  “Nào  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh”.  Quy  y  “vốn  tự 

thanh tịnh” là quy y Tăng chân thật, chẳng liên can tới cảnh giới bên ngoài. Vì thế, Phật pháp 

được gọi là  “nội học” , hoàn toàn tương ứng với tự tánh. Tự tánh tịnh, tự tánh chánh, tự tánh 

giác, quả thật đã được nói trong tựa đề bộ kinh của chúng ta  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” . 

Tự tánh tịnh, thanh tịnh là Tăng Bảo, bình đẳng là Pháp Bảo, giác là Phật Bảo. Tam Quy Y 

là  gì?  Chính  là  năm  chữ  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác” ,  đó  là  đúng.  Khởi  tâm  động  niệm, 

ngôn ngữ, tạo tác tương ứng với thanh tịnh, bình đẳng, giác, quý vị thật sự quy y. Thầy lấy 

Tam Quy, Tam Quy là Phật pháp, bất luận Đại Thừa hay Tiểu Thừa, Tông Môn hay Giáo Hạ, 

Hiển giáo hay Mật giáo, làm nguyên tắc chỉ đạo tu học tối cao, từ khởi tâm động niệm cho 

đến ngôn ngữ, tạo tác, chẳng thể rời khỏi thanh tịnh, bình đẳng, giác, đấy là nguyên tắc chỉ 

đạo tối cao. Quý vị thấy: Vừa vào cửa Phật, trước hết liền truyền dạy nguyên tắc này cho quý 

vị; từ nay trở đi, quý vị nương theo phương hướng và mục tiêu ấy để tu học thì mới có thể 

siêu phàm nhập thánh. Đấy là Tam Quy Y thật sự. Nay chúng ta thọ Tam Quy, thọ xong thì 

sao? Vẫn mê chứ chẳng giác, vẫn nhiễm chứ chẳng tịnh, vẫn tà chứ chẳng chánh, chẳng khác 

458  Tập 84 



gì chưa  thọ, chẳng thay  đổi gì hết!  Tam  Quy  kiểu  đó là giả, chẳng  thật!  Nếu  thật  sự  Tam 

Quy, trong tâm quý vị chẳng rời khỏi giác, chánh, tịnh. Trong kinh, đức Phật bảo chúng ta, 

ngày đêm có ba mươi sáu vị thần hộ pháp bảo vệ quý vị; đối với mỗi điều trong Ngũ Giới 

đều có năm vị thần hộ giới. Ngũ Giới quý vị đều làm được thì có hai mươi lăm vị thần hộ 

giới bảo vệ quý vị. Quý vị sẽ không bị tà mị dựa thân, chẳng bị là do thần hộ pháp và thần hộ 

giới của quý vị rất nhiều. Học Phật mà vẫn còn có hiện tượng bị ma quỷ dựa thân, cho thấy 

quý vị chưa làm được [Ngũ Giới], thần hộ giới lẫn thần hộ pháp đều lánh xa, bỏ đi, chẳng hộ 

trì quý vị. Nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Chúng ta thọ Tam Quy hoặc thọ giới, có cần phải đến giới đàn tiếp nhận theo nghi thức 

[truyền giới] hay không? Thưa quý vị, nghi thức không quan trọng. Thuở tôi mới học Phật, 

Chương Gia đại sư bảo tôi:  “Phật pháp trọng thực chất, chẳng trọng hình thức” , thực chất là 

gì? Quý vị thật sự phát tâm muốn học, sẽ được! “Tôi thật sự phát tâm muốn học Phật, tôi đọc 

kinh điển thấy viết về Tam Quy Y, tôi thật sự muốn học, nghiêm túc học tập, tôi hiểu rõ”, tức 

là quý vị thật sự thọ. Thấy Ngũ Giới dạy “chẳng sát sanh”, chính mình bèn phát nguyện, suốt 

đời này ta trọn chẳng tổn thương, gây hại hết thảy chúng sanh, quý vị đạt được giới điều này! 

Chẳng  trộm  cắp,  ta  phát  tâm  suốt  đời  này  trọn  chẳng  chiếm  chút  tiện  nghi  nào  của  người 

khác, quý vị đạt được giới điều này. Tại giới đàn, tiếp nhận những nghi thức, nhưng chẳng 

làm  được  thì  vẫn  vô  dụng!  Đấy  chẳng  phải  là  thật.  Những  vị  thần  hộ  pháp  chỉ  nhận  thật, 

chẳng nhận giả. Hễ giả, họ vừa nhìn bèn cười khì, xong chuyện! Còn thật thì tuy chẳng trải 

qua những nghi thức tại giới đàn, họ vẫn một mực thủ hộ quý vị. Đạo lý này là sự thật, chúng 

ta phải hiểu rõ ràng. Dường như vào năm 1999, tôi sang Tân Gia Ba, giảng kinh, dạy học tại 

Cư Sĩ Lâm, quen biết Tổng Thống hiện thời là tiên sinh Nạp Đan (Sellapan Rama Nathan), 

khi ấy, ông ta mới vừa từ Mỹ trở về. Ông ta là đại sứ của Tân Gia Ba tại Mỹ, vừa mới trở về. 

Chúng tôi dùng cơm với nhau, ngồi với nhau, ông ta cho biết: Ông ta là người Ấn Độ, là tín 

đồ Ấn Độ giáo. Tầng ba của [tòa cao ốc này] là Ấn Độ giáo. Ông ta nói:  “Tôi vô cùng ưa 

 thích Phật giáo, Phật giáo trọng thực chất, không trọng hình thức”.  Ông ta nói một câu như 

thế, khi ấy, tôi nghe xong, hết sức kinh ngạc. Trong quá khứ, tôi chỉ nghe Chương Gia đại sư 

nói câu ấy, chưa nghe người thứ hai nào nói, không ngờ ông ta có thể nói ra câu ấy. Đấy là 

bậc thông hiểu, chẳng phải là kẻ lơ mơ. Về sau, ông ta trở thành Tổng Thống Tân Gia Ba, 

mãi cho đến bây giờ vẫn là Tổng Thống Tân Gia Ba. Khi tôi ở Tân Gia Ba, mỗi năm tối thiểu 

có đôi ba lần gặp gỡ; vì thế, chúng tôi cũng rất thân thuộc! 

Đắc đà-la-ni chính là đắc định, khai ngộ, người ấy có năng lực trong khoảng một sát-na, 

thời gian ấy rất ngắn, vài giây, trong một chữ, nói hết thảy các pháp môn. Hết thảy các pháp 

do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, có thể trình bày trọn hết trong 

một giây, trong một chữ ư? Có thể! Nếu có người biết nghe, đó là gì? Là thông tin! Quý vị 

thấy hiện thời một bộ Đại Tạng Kinh, chẳng ít, đóng thành sách bìa cứng gồm một trăm hai 

mươi tập, có thể rút gọn lại trong một con chip, đúng là nhỏ như một cái móng tay, trong con 

chip ấy là toàn bộ Đại Tạng Kinh. Cổ nhân cũng có một phương pháp xảo diệu, kinh Hoa 

Tập 84  459 



Nghiêm rất dài, thật đấy, chẳng giả; tôi chẳng biết ở Đại Lục hiện thời có [còn làm như vậy] 

hay không. Cổ nhân đúc bộ kinh Hoa Nghiêm lên chuông, mặt ngoài, bên trong hồng chung 

đều là kinh văn, chuông vừa gõ, toàn bộ kinh Hoa Nghiêm [được xướng lên]. Quý vị thấy đó. 

Trong một niệm sẽ là toàn bộ kinh Hoa Nghiêm. Người biết nghe thì ngay trong một niệm 

liền hiểu rõ toàn bộ kinh Hoa Nghiêm, được thụ dụng. Cũng giống như vậy, ở Đại Lục, kinh 

Pháp Hoa, kinh Vô Lượng Thọ, kinh Kim Cang, kinh Di Đà được đúc trên chuông rất nhiều, 

họ có khuôn mẫu để đúc trên chuông. Đấy là “trong một chữ, chứa đựng hết thảy các pháp 

 môn”.  Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Một tức hết thảy, hết thảy tức một”  chính là ý nghĩa này. 

 “Hoặc thính giả đắc tịnh nhĩ căn, ư nhất sát-na, văn nhất tự thời, ư dư nhất thiết tất vô 

 chướng ngại”  (Hoặc là người nghe đắc nhĩ căn thanh tịnh, trong một sát-na, khi nghe một 

chữ, đối với hết thảy các thứ khác đều không chướng ngại). Đây là nói người nghe khai ngộ. 

Người ấy nghe một chữ, hay nghe một câu bèn hiểu rõ toàn bộ, đấy là gì? Đắc tịnh nhĩ căn. 

Chúng tôi nghĩ đến trường hợp Lục Tổ Huệ Năng đại sư, Ngài ở trong phương trượng thất 

của Ngũ Tổ, Ngũ Tổ giảng kinh Kim Cang cho Lục Tổ, chúng tôi phỏng đoán thời gian ước 

chừng một giờ, tối đa là hai giờ, không thể lâu hơn hai tiếng đồng hồ. Ngũ Tổ giảng đại ý 

kinh Kim Cang, giảng đến câu  “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”  (hãy nên chẳng trụ vào đâu 

mà sanh tâm), Lục Tổ bèn hoát nhiên đại ngộ, thưa bày điều tâm đắc gồm năm câu: “Nào ngờ 

 tự tánh, vốn tự thanh tịnh; nào ngờ tự tánh, vốn chẳng sanh diệt; nào ngờ tự tánh, vốn tự 

 trọn  đủ” . Những câu ấy tuyệt diệu, trong tự tánh chẳng thiếu thứ gì! Như trong kinh Hoa 

Nghiêm, đức Phật đã nói, trí huệ và đức tướng chẳng thiếu, thảy đều trọn đủ. Thảy đều trọn 

đủ là đầy đủ y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, đều thuộc trong tự tánh, 

chẳng lìa khỏi tự tánh.  “Nào ngờ tự tánh, vốn chẳng lay động” , vốn chẳng lay động là tự 

tánh vốn định. Cái tâm của chúng ta hiện thời là niệm này diệt, tức niệm trước diệt, niệm sau 

sanh, đấy chẳng phải là tự tánh, mà là A Lại Da. Tự tánh là chân tâm, A Lại Da là vọng tâm, 

vọng tâm là động, chân tâm là định, chẳng dấy động. Câu cuối cùng:  “Nào ngờ tự tánh, có 

 thể sanh ra muôn pháp” . Nó hiển lộ, có thể sanh ra vạn pháp. Hễ nó ẩn thì hết thảy các pháp 

đều chẳng thấy. 

Tự  tánh  chẳng  phải  là  sắc  pháp,  chẳng  phải  là  vật  chất,  mà  cũng  không  phải  là  tinh  thần. 

Trong kinh miêu tả tự tánh bằng từ ngữ Thường Tịch Quang. Thường là vĩnh hằng, Tịch là 

tịch  tĩnh,  trong  ấy  thanh  tịnh,  chẳng  bị  ô  nhiễm,  không  có  ý  nghĩa  sanh  diệt,  nó  là  quang 

minh, cho nên còn gọi là Đại Quang Minh Tạng. Đấy là sự miêu tả của kinh điển đối với tự 

tánh, tự tánh ở nơi đâu? Không chỗ nào chẳng tồn tại, không lúc nào chẳng tồn tại. Thời gian 

và không gian đều do nó biến hiện. Đấy là Huệ Năng đại sư đắc tịnh nhĩ căn, trong một thời 

gian rất ngắn, nghe mấy câu, toàn bộ đều chẳng chướng ngại, đều hiểu rõ, thông đạt rành rẽ 

hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, chẳng hiểu lầm 

tí nào! Người nói đắc đà-la-ni, nghe đắc tịnh nhĩ căn, giáo học quá thuận tiện, quá dễ dàng! 

Dưới tòa của Huệ Năng đại sư quả thật có mấy người [giống như vậy], khai ngộ trong hội 

của Ngài tổng cộng bốn mươi ba người, trong ấy có vài người có tình hình như thế. Đặc biệt 

460  Tập 84 



rõ rệt là Vĩnh Gia đại sư, tác giả của bài Chứng Đạo Ca. Quý vị thấy Vĩnh Gia đại sư là một 

trường hợp như vậy, khai ngộ nhờ một câu nói của Lục Tổ, khai ngộ rồi Ngài muốn rời đi. 

[Lục Tổ hỏi]: “Sao ông đi nhanh như thế?” Quý vị thấy Ngài trả lời vô cùng ý nghĩa: “Ở lại 

một đêm!” Đến ngày hôm sau mới đi, vì thế gọi là  “nhất túc giác”  (một đêm giác ngộ). Ngài 

trụ  một  đêm  tại  nơi  hiện  thời  là  Nam  Hoa  Tự  một  đêm,  ngày  hôm  sau  mới  đi.  Vốn  Ngài 

muốn đi ngay trong lúc ấy, quay đầu đi luôn, thật sự khai ngộ. Ngài là một trong bốn mươi ba 

người khai ngộ; đấy là thiền sư Vĩnh Gia Huyền Giác. Từ truyện ký Trung Quốc, chúng ta 

thấy xuất gia lẫn tại gia đều có người đạt được cảnh giới ấy! 

 “Hoặc  thuyết  giả  thời  thiểu,  thính  giả  thời  đa”  (Hoặc  người  nói  trong  thời  gian  ngắn, 

người nghe [cảm thấy] thời gian dài). Khi nói, thời gian cũng chẳng nhiều, người nghe cảm 

thấy thời gian rất dài, nghe rất nhiều. Hoặc là người nói thời gian dài, người nghe [cảm thấy] 

thời gian ít, cho thấy rõ ràng thời gian chẳng phải là pháp cố định.  “Hoặc thuyết giả thần lực 

 diên xúc tùy nghi”  (hoặc người nói dùng thần lực kéo dài hay rút ngắn tùy nghi), đấy là nói 

tổng  quát,  người  giảng  kinh  có  thần  thông,  thời  gian  dài  hay  ngắn  có  thể  biến  hóa  theo  ý 

niệm. Người ấy có ý niệm “hy vọng thời gian lâu dài” nó sẽ biến thành dài, chẳng cần một 

thời gian dài, chỉ trong thời gian ngắn, người nghe có thể khế nhập cảnh giới, thời gian bèn 

có thể rút ngắn.  “Thính giả, căn khí lợi độn bất nhất”  (căn khí của người nghe là lợi căn hay 

độn căn chẳng phải chỉ một): Căn khí nhạy bén có thể ngộ nhập trong một sát-na; căn khí độn 

phải mất một thời gian khá dài mới có thể ngộ nhập, chúng ta thường nói  “thâm nhập một 

 môn,  huân tu lâu dài”  là đối với  căn  cơ nào?  Độn  căn!  Lợi  căn  không  cần.  Nhưng  chúng 

sanh trong lục đạo lợi căn quá ít, độn căn nhiều; vì thế, nhiều kinh luận đều thiên về độn căn 

để giảng, đề xướng  “thâm nhập một môn, huân tu lâu dài” , đấy là nói với kẻ độn căn, chẳng 

phải dành cho kẻ lợi căn, chẳng dạy lợi căn theo cách ấy! Lợi căn thật sự là  “nghe một, ngộ 

 cả ngàn”  giống như Huệ Năng đại sư là bậc lợi căn, trong thời gian rất ngắn, qua mấy câu, 

đã hoàn toàn thông đạt, hiểu rõ, thông đạt hết thảy các pháp. Độn căn cũng là như vậy, họ có 

thể huân tu lâu dài, mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm bèn đại triệt đại ngộ. 

Vì sao căn tánh khác nhau? Nói thật ra, [ai nấy] có cùng một tự tánh, há lẽ nào khác nhau; 

nhưng do trong kiếp quá khứ, hoàn cảnh sống của mỗi cá nhân khác nhau, nếu bỏ sót giáo 

huấn của thánh hiền sẽ bị nhiễm dơ; có người bị ô nhiễm nghiêm trọng, có người ô nhiễm 

nhẹ hơn, chẳng phải là do đạo lý ấy hay sao? Ô nhiễm nhẹ, căn cơ bèn nhạy bén; ô nhiễm 

nghiêm trọng, căn cơ chậm lụt. Nếu suy xét cẩn thận, [căn cơ lợi hay độn] cũng liên quan đến 

đời quá khứ. Chúng ta biết: Chúng ta luân hồi trọn chẳng phải chỉ một đời này, trong quá 

khứ,  đường  nào  cũng  đều  đã  sanh  vào,  mọi  người  đều  giống  như  vậy,  chẳng  có  ngoại  lệ. 

Trong quá khứ, quý vị cũng đã làm thiên vương, thiên thần, mà cũng đã biến thành súc sanh, 

cũng từng đọa địa ngục, đều như nhau. Nhưng trong lục đạo, nhân đạo rất đặc thù, nhân đạo 

là mấu chốt: Sanh lên thiên đường phải qua nhân đạo, đọa tam đồ cũng trải qua nhân đạo, 

thoát khỏi tam giới chứng Bồ Đề cũng ở ngay trong nhân đạo. Nhân đạo là mấu chốt, là cốt 

lõi. Tu thiện, tu phước trong nhân đạo, đời sau hưởng báo trong thiên đạo. Phải nên thay một 

Tập 84  461 



chữ trong “hưởng phước” cho thích hợp hơn, tức là “tiêu phước”. Quý vị tu phước, phước 

báo ấy phải tiêu trừ, vì sao phải tiêu trừ? Trong tự tánh không có thứ ấy, đó là ô nhiễm, chẳng 

thanh tịnh.  Huệ  Năng  đại sư nói:  “Nào ngờ  tự tánh,  vốn tự thanh tịnh” ,  tội  và  phước  đều 

chẳng phải là thanh tịnh, trong tự tánh không có những thứ ấy. Do vậy, quý vị tu phước báo 

nhiều như vậy, phải lên cõi trời để tiêu. Hưởng phước là tiêu phước báo. Quý vị làm chuyện 

bất thiện thì sao? Vào trong tam đồ để tiêu tội nghiệp, thảy đều tiêu trừ, bèn trở lại nhân gian, 

lại trở về nơi này. Nếu quý vị gặp gỡ Phật pháp, rất khó có, quý vị vượt thoát, đấy là tình 

trạng thật sự trong lục đạo. Lúc ở trong nhân đạo, đúng là tùy theo ý niệm của chính mình mà 

đường nào cũng đều có thể vào, nhưng quý vị ở trong đường nào mà nghiệp thuộc đường ấy 

chưa tiêu, sẽ chẳng thể rời khỏi đường ấy! Đó là căn khí lợi hay độn không giống nhau. 

 “Cổ  vị  tam  thừa  phàm  thánh  sở  kiến  Phật  thân  báo  hóa,  niên  tuế  đoản  trường,  thành 

 Phật cửu cận, các các bất đồng cố”  (cổ nhân nói: “Tam thừa phàm thánh thấy báo thân và 

hóa thân của Phật có thọ mạng dài hay ngắn, thành Phật đã lâu hay gần đây, mỗi người mỗi 

khác”), đây cũng là hiện tượng có thật. Do vậy, ta biết lời đức Phật dạy là đúng: “Hết thảy 

 các pháp sanh từ tâm tưởng” , câu này quá quan trọng. Trong hết thảy cảnh giới, nếu chúng 

ta thường có thể khởi lên câu này, quý vị sẽ chẳng bị cảnh giới bên ngoài xoay chuyển, mà có 

thể chuyển đổi cảnh giới. Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, tâm tưởng của ai? Tâm tưởng 

của chính mình. Đã là sanh từ tâm tưởng của chính mình, vì sao ta chẳng sanh Phật? Sanh 

Phật bằng cách nào? Niệm Phật bèn sanh Phật, niệm niệm là A Di Đà Phật, niệm niệm bèn 

sanh A Di Đà Phật. Trong Cao Tăng Truyện có chép, vị tổ thứ hai của Tịnh Tông là Thiện 

Đạo đại sư đời Đường, theo truyện ký ghi chép, lão nhân gia niệm Phật, niệm Phật hiệu một 

tiếng, trong miệng tỏa ra một tia bạch quang, trong bạch quang có một tượng A Di Đà Phật, 

niệm mỗi câu đều hiện tượng Phật. Theo truyện ký cho biết, Thiện Đạo đại sư là A Di Đà 

Phật tái lai, đó chính là A Di Đà Phật thị hiện cho chúng ta thấy, thị hiện điều gì?  “Nhất niệm 

 tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật” . Chúng ta niệm một câu A 

Di Đà Phật có ánh sáng hay không, có Phật hay không? Có! Khẳng định là có. Vì sao không 

thấy?  Chúng  ta  nghiệp  chướng  chưa  tiêu  trừ,  ánh  sáng  và  Phật  rất  nhạt,  người  bình  phàm 

chúng ta chẳng thấy được. Thiện Đạo đại sư niệm Phật, quang minh và Phật mọi người đều 

có thể trông thấy vì tâm Ngài thuần, thuần tịnh, thuần thiện, đúng là niệm niệm tương ứng 

với thanh tịnh, bình đẳng, giác; cho nên Ngài hiện tướng rõ rệt như vậy. Đạo lý là như vậy 

đó! 

 “Tam thừa phàm thánh” : Tam thừa là Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, đấy là thánh, tam 

thừa đều là thánh. Phàm là lục đạo phàm phu. Chúng ta học Phật, thấy thân Phật, Phật có báo 

thân, hóa thân, tuổi thọ dài hay ngắn, thành Phật đã lâu hay gần đây, mỗi người thấy khác 

nhau. Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế gian này, thế thọ, tức tuổi thọ trên thế gian 

này là tám mươi tuổi, người Trung Quốc tính tuổi theo lối hư tuế (tuổi ta) là tám mươi tuổi, 

người ngoại quốc nói tuổi thật sự, nên là bảy mươi chín tuổi. Đức Phật thị hiện thành đạo lúc 

ba mươi tuổi, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, sau khi thành đạo bèn bắt đầu giáo học. 

462  Tập 84 



Dạy cho đến khi Ngài viên tịch, bảy mươi chín tuổi viên tịch. Vì thế, thuyết pháp bốn mươi 

chín năm, giảng kinh hơn ba trăm hội. Chúng ta thấy sách này nhắc tới thân tướng của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, đó là Ứng Thân, tức thân ứng hóa, ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp. 

Kinh ghi chép thân [Phật] cao một trượng sáu, tức  “trượng lục kim thân” . Khi chúng ta thấy 

“một  trượng  sáu”,  [bèn  nghĩ]  quá  lớn,  cao  gấp  đôi  người  thông  thường!  Chẳng  phải  vậy! 

Thước trong hệ thống đo lường thuở ấy chẳng dài như vậy. Chúng ta hãy xem [trước tác] của 

Hoằng Nhất đại sư. Hoằng Nhất đại sư nghiên cứu giới luật, Ngài có bài Châu Xích Khảo 

(khảo sát về thước đời Châu), Ngài đã nghiên cứu đời Châu, một thước vào đời Châu dài bao 

nhiêu?  Gần như  bằng  sáu  tấc hiện  thời,  [nói  theo]  thị xích17[5], tức  [một  thước  đời  Châu bằng] sáu tấc của một thị xích Trung Quốc [hiện thời]. Đo lường thời cổ và hiện tại khác 

nhau. Do vậy, chiếu theo đó, Thích Ca Mâu Ni Phật là người [có chiều cao] rất bình thường, 

chẳng có gì đặc biệt lắm. Thị hiện tám tướng thành đạo, hợp tình, hợp lý, chúng ta đọc được 

điều ấy từ kinh thư. 

Hóa thân cũng rất nhiều. Thuở trước, tôi sang Hương Cảng giảng kinh lần đầu, pháp sư 

Thánh Nhất bảo tôi, thuở ấy, Đại Lục vẫn chưa mở cửa, bọn họ gồm ba  vị pháp sư đi triều 

bái Quán Thế Âm Bồ Tát. Triều Âm Động ở Phổ Đà Sơn là nơi Bồ Tát thường hiện thân, họ 

thành tâm thành ý đến lạy, lễ bái ở cửa động, họ là ba người xuất gia. Ba người kết bạn, lạy ở 

cửa động nửa giờ, Quán Âm Bồ Tát xuất hiện, ba người đều hoan hỷ. Lúc trở về, ba người 

trò chuyện, [hỏi nhau] có thấy Bồ Tát hay không? Thấy! Ba người đều thấy, “nhưng ông thấy 

như thế nào?” Pháp sư Thánh Nhất thấy Bồ Tát có hình dạng giống như Địa Tạng Bồ Tát, đội 

mão Tỳ Lô, Địa Tạng Bồ Tát đội mão, kim thân, tức toàn thân là sắc vàng, Ngài thấy hình 

tượng ấy. Một pháp sư khác thấy Bồ Tát hiện hình Bạch Y Quán Âm giống như chúng ta 

thường thấy [hình tượng] Bạch Y Quán Âm, thầy ấy thấy hình dáng đó. Còn một vị pháp sư 

nữa thì thấy Ngài là người xuất gia, mang hình dáng tỳ-kheo. Quý vị thấy ba người cùng lúc 

lạy Quán Âm Bồ Tát tại động Triều Âm, đều thấy được Bồ Tát, nhưng hóa thân khác nhau, 

thời gian dài hay ngắn cũng khác nhau. Có người thấy hơn nửa giờ rồi tướng ấy chẳng còn 

nữa. Có người thấy mấy phút; đấy là mỗi cá nhân duyên phận khác nhau. Những việc như 

vậy rất phổ biến, cũng có thể là bản thân chúng ta đã từng gặp. 

Chúng ta lại thấy cụ Niệm Tổ viết tiếp:  “Kim chỉ thủ Phật cập đệ tử sư tư cơ cảm tương 

 ngộ chi khoảnh, thuyết thính sự tất, tiện danh Nhất Thời dã”  (Nay chỉ lấy lúc Phật và đệ tử, 

thầy trò cơ cảm gặp gỡ, nói nghe xong xuôi bèn gọi là Nhất Thời). Đây là cách nói của những 

nhà  giảng  kinh  từ  xưa,  những  pháp  sư  giảng  kinh  đều  chọn  cách  nói  này  để  giải  thích 

chữ  “nhất thời” ,   “nhất thời”  là lúc gặp gỡ. Thích Ca Mâu Ni Phật khai thị, giảng kinh Vô 



17[5] “Thị xích” (市尺) l{ đơn vị đo lường được |p dụng tại Đ{i Loan v{ Hương Cảng. Chữ  “thị xích”  hàm ý thước được dùng trong thị trường nhằm ph}n biệt với Công Xích (mét) v{ Anh Xích (foot). Một thị 

xích bằng 1/3 mét, tức 33,33 cm. Một thị xích gồm mười thốn (tấc), như vậy một thước đời Ch}u bằng 

s|u thốn của thị xích, tức l{ chừng 18 cm. 

Tập 84  463 



Lượng  Thọ  cho  chúng  ta,  giảng  viên  mãn  bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  này  thì  gọi  là  “nhất 

 thời”.  Rất nhiều  nhà  giảng kinh  đều  nói theo  cách  này;  vì  thế,  quý vị  thấy  Phật  Địa  Luận 

cũng  giảng  giống  như  vậy:  “Thuyết  thính  cứu  cánh,  tổng  ngôn  nhất  thời”  (nói  nghe  xong 

xuôi, gọi chung là “nhất thời”). Thích Ca Mâu Ni Phật thuyết pháp, chúng ta nghe pháp, Ngài 

giảng xong, chúng ta cũng nghe xong, đấy là  “nhất thời”.   “Thị cố kinh trung bất ngôn mỗ 

 niên,  mỗ  nguyệt,  đản  dĩ  sư  cập  đệ  tử,  cơ  ứng  hòa  hợp,  thuyết  thính  sự  tất,  tức  danh  nhất 

 thời”  (Vì thế trong kinh chẳng nói năm nào, tháng nào, chỉ lấy chuyện thầy và đệ tử cơ cảm 

tương ứng, hòa hợp, nói và nghe xong xuôi, liền gọi là Nhất Thời).  “Cơ ứng” : Cơ là học trò, 

chúng sanh có cảm, Phật bèn có ứng,  “cơ ứng hòa hợp”  cũng chính là cảm ứng đạo giao. Nói 

nghe đã viên mãn, bèn gọi là Nhất Thời. 

Tiếp  đó,  cụ  Hoàng  bảo  chúng  ta:  “Hựu  kinh  trung  bất  cử  niên  nguyệt  giả,  các  địa  lịch 

 pháp bất đồng”  (lại nữa, trong kinh chẳng nêu năm tháng vì lịch pháp các nơi sai khác), lịch 

pháp Ấn Độ và Trung Quốc khác nhau, dẫu ghi chép năm, tháng, ngày thì người Hoa cũng 

chẳng có cách nào khảo sát.  “Hựu thế giới thời phần bất nhất”  (lại nữa cách phân định thời 

gian trên thế giới chẳng giống nhau). Nếu quý vị mở rộng phạm vi, hướng đến đại thế giới, 

nay chúng ta gọi là  “múi giờ sai khác”  (thời sai) thì múi giờ sai biệt khác nhau.  “Tứ Thiên 

 Vương Thiên nhất nhật, tiện thị nhân gian ngũ thập niên” (một ngày trên cõi trời Tứ Thiên 

Vương là năm mươi năm trong nhân gian), Tứ Vương Thiên là tầng thấp nhất của sáu tầng 

trời thuộc Dục Giới, gần chúng ta nhất, [bốn thiên vương trong tầng trời ấy] được gọi là Tứ 

Đại Thiên Vương. Thời gian trên cõi trời ấy khác biệt với thời gian trên địa cầu rất lớn, một 

ngày  của  họ  bằng  năm  mươi  năm  trong  nhân  gian.  Đao  Lợi  Thiên  lại  lâu  gấp  đôi.  Người 

Trung Quốc gọi [chúa tể] Đao Lợi Thiên là Ngọc Hoàng Đại Đế, một ngày trên trời Đao Lợi 

bằng một trăm năm trong nhân gian. Lên cao hơn, tăng gấp bội. Một ngày trên trời  Dạ Ma 

bằng hai trăm năm trong nhân gian. Một ngày trên Đâu Suất Thiên, đạo tràng của Di Lặc Bồ 

Tát ở đó, một ngày ở đó bằng bốn trăm năm trong nhân gian. Vì thế, Đâu Suất Thiên thấy 

nhân gian rất đáng thương, con người sống một trăm tuổi, chỉ là một phần tư của một ngày 

[trên Đâu Suất Thiên], tức sáu giờ, họ thấy chúng ta chỉ sống sáu giờ, chưa được nửa ngày. 

Vì thế, nói  “thời phần chẳng nhất định”.  

 “Thả hiện đại khoa học chứng minh”  (hơn nữa, khoa học hiện đại chứng minh), lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ học khoa học,  “thái dương vi nhiễu Ngân Hà hệ trung tâm vận hành nhất 

 châu (tức thái dương thượng chi nhất niên)”  (mặt trời xoay quanh hệ Ngân Hà một vòng, tức 

là một năm mặt trời), một vòng ấy được gọi là một năm, tức  “thái dương niên” , một năm 

mặt trời bằng bao nhiêu năm trên địa cầu?  “Tương đương ư địa cầu thời gian chi nhị vạn vạn 

 niên”  (tương đương với thời gian hai vạn vạn năm trên địa cầu), hai ức năm! Mặt trời xoay 

quanh Ngân Hà một vòng, một năm mặt trời là hai ức năm trên nhân gian.  “Tắc thời gian tùy 

 vật thể vận động tốc độ nhi biến dị, bổn phi định lượng. Cố kinh trung kỳ ngôn nhất thời tối 

 thiết thực tế”  (vậy thì thời gian tùy thuộc tốc độ chuyển động của vật thể mà thay đổi khác 

biệt, vốn chẳng phải là một đại lượng cố định. Vì thế, trong kinh nói “nhất thời” sát với thực 

464  Tập 84 



tế nhất). Nói thật ra, nói  “nhất thời”  hay quá,  “nhất thời”  là gì, rốt cuộc giải thích như thế 

nào? Nay chúng tôi đã hiểu, liễu giải ý Phật, tức là như Di Lặc Bồ Tát đã nói một niệm, trong 

một cái khảy ngón tay có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, một niệm ấy là  “nhất thời”.  Tất cả 

hết thảy hiện tượng vật chất trong vũ trụ đều là huyễn tướng tích lũy liên tục của ý niệm, do 

vậy, nói  “nhất thời”  rất chính xác, rất chân thật.  “Nhất niệm”  là một phần trong ba trăm hai 

mươi triệu phần của một cái khảy ngón tay, chẳng phải là một giây; nếu là giây thì giây hãy 

còn dài, niệm là [một phần rất nhỏ] của một cái khảy ngón tay. 

Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp:  “Phật giả, Chủ Thành Tựu dã”  (Phật là Chủ Thành Tựu), 

Chủ  là  chủ  tịch  đại  hội,  chủ  giảng  trong  giảng  đường,  ở  đây,  chúng  tôi  dùng  chữ “chủ 

 giảng”  mọi người sẽ dễ hiểu. Vì đức Phật giáo học, nên lão nhân gia là chủ giảng.  “Phật vi 

 nhất thiết chúng sanh chi tông chủ, cố danh vi Chủ”  (Đức Phật là đấng chánh yếu được hết 

thảy chúng sanh tôn sùng, nên gọi là Chủ). Đối với ý nghĩa chữ Tông (宗), tại Trung Quốc, 

nói thông thường sẽ có ba ý nghĩa: Thứ nhất là chủ yếu, ý nghĩa thứ hai là trọng yếu, ý nghĩa 

thứ ba là tôn sùng. Vì vậy, chúng ta dùng ba ý nghĩa này để nói về Phật giáo, giáo dục của 

Phật Đà là gì? Giáo dục của Thích Ca Mâu Ni Phật trong thế gian này là giáo dục chủ yếu, là 

giáo học trọng yếu, là sự giáo hóa đáng tôn sùng. Bản thân Phật môn xưng là Tông Giáo, 

chẳng liên quan gì đến ý nghĩa được bao hàm trong danh từ “tôn giáo” hiện thời.  Bản thân 

Phật môn xưng là Tông Giáo, vì nó có hai thứ phương pháp giáo học hoàn toàn khác nhau là 

Tông Môn và Giáo Hạ. [Tông Môn] là Thiền Tông, phương pháp giáo học của Thiền Tông 

và chín tông [còn lại] khác nhau, chín tông kia gọi là Giáo Hạ, giống như trong trường học, 

[Giáo  Hạ]  là  nói  với  ai?  Nói  với  kẻ  độn căn.  Trong  Phật  pháp,  thường  nói  là  [những giáo 

huấn] “giảng cho căn cơ trung hạ”, [căn cơ trung hạ] chiếm tỷ lệ tối đa, nên phải dùng Giáo, 

Giáo là giáo học trong một thời gian dài. Vì vậy, đề xướng  “thâm nhập một môn, huân tu dài 

 lâu”  dành cho người thuộc căn cơ trung hạ. Đối với người thượng thượng căn, thông minh 

tuyệt đỉnh, thiên tài, chẳng cần phải phiền phức như thế, họ có năng lực đốn ngộ. 

Vì thế, nói thật ra, đốn ngộ là ngộ như thế nào? Buông xuống bèn khai ngộ, trong kinh, 

đức Phật đã nói điều này rất rõ ràng. Chúng ta đều nên ghi nhớ, cũng có thể nói là đối với 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước như kinh Hoa Nghiêm đã nói, quý vị có thể đốn xả ba thứ 

ấy, hễ buông xuống bèn khai ngộ. Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật ở dưới cội Bồ Đề, ban 

đêm thấy sao Mai, do triệt để buông xuống bèn đại triệt đại ngộ. Trong phương trượng thất 

của Ngũ Tổ, Huệ Năng đại sư nghe câu  “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” , Ngài buông xuống 

bèn khai ngộ, một ngộ, hết thảy ngộ. Hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, không có 

pháp nào chẳng thông đạt, chẳng bị pháp nào chướng ngại, đấy là khai ngộ thật sự. Hễ còn có 

một pháp chẳng hiểu rõ, chẳng thông đạt, tức là chưa khai ngộ, chẳng phải là triệt ngộ. Bởi 

lẽ, ngộ có  triệt ngộ, đại ngộ, và tiểu ngộ, rất nhiều tầng lớp. Kẻ độn căn tích tập tiểu ngộ 

thành đại ngộ, tích tập đại ngộ thành đại triệt đại ngộ, dần dần, thời gian ấy rất dài. Phải ngộ 

như thế nào? Hãy nhớ buông xuống. Không buông xuống, học cách nào cũng chẳng ngộ. 

Tập 84  465 



Khai ngộ chẳng dính dáng đến học hay không học, trong Đàn Kinh đã ghi chép lời Huệ 

Năng đại sư nói với tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng. Do vậy ta biết, [khai ngộ] chẳng liên quan đến 

học tập kinh giáo nhiều hay ít, chẳng có mối liên hệ gì. Thông thường,  đối với người khai 

ngộ thì người khai ngộ chú trọng buông xuống, một môn sẽ hữu hiệu nhất, dễ dàng buông 

xuống. Học rất nhiều pháp môn, đâm ra sẽ khó khăn, chẳng dễ gì buông xuống, dễ biến thành 

học thuật, biến giáo huấn của Phật Đà thành Phật học, biến thành một thứ học thuật, không 

thể thụ dụng. Thật sự được thụ dụng thì phải đạt được học vị trong Phật môn. Buông chấp 

trước xuống, quý vị chứng quả A La Hán. Buông phân biệt xuống, quý vị là Bồ Tát, đạt được 

Chánh Đẳng Chánh Giác. Buông khởi tâm động niệm xuống, quý vị là Phật Đà, chứng đắc 

Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  giảng  như  vậy  rất 

nhiều. Chúng ta phải thường thấu hiểu trong tâm, biết phải tu hành ra sao, giúp chính mình 

đắc Định. Điều này vô cùng quan trọng, đắc Định là tam-muội. Chúng ta tu pháp môn Niệm 

Phật, đắc Niệm Phật tam-muội, có ích to lớn cho sự vãng sanh của chúng ta. Chưa đạt được 

Niệm Phật tam-muội, vãng sanh sẽ sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Nếu đắc tam-muội, 

sẽ sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư. Nếu khai ngộ, đại triệt đại ngộ, sẽ sanh vào cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm, khác nhau! Do vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật, A Di Đà Phật, lịch đại tổ sư 

Bồ Tát buốt lòng rát miệng nói lời chân thật, dạy chúng ta thâm nhập một môn, huân tu lâu 

dài. Quý vị có thể học tập như vậy, quyết định thành tựu trong một đời. Thành tựu là vãng 

sanh, vãng sanh là thật sự thành tựu, vãng sanh đúng là thành Phật trong một đời. Do khăng 

khăng một mực, tâm người ấy sẽ định. Lan man quá nhiều, tâm luôn xáo động, phập phều, 

nói chung là chẳng thể định, chúng ta thử xem sẽ biết. Quý vị đồng thời học mấy pháp môn, 

tâm sẽ chẳng thể định. Học một pháp môn trong một thời gian dài, tâm sẽ định. Trì giới giúp 

quý vị đắc định; vì thế, trì giới vô cùng trọng yếu, chớ nên xem nhẹ. 

Tiếp  đó,  sách  viết:  “Hựu  lục  thành  tựu  trung,  Chủ  Thành  Tựu  tối  vi  chủ  cố”  (Lại  nữa, 

trong sáu thứ thành tựu, Chủ Thành Tựu là chủ yếu nhất), điều này trọng yếu nhất. Phật là vị 

chủ giảng, tức là chủ giảng trong buổi học, không có Ngài, những điều thành tựu khác há có 

tác dụng gì? Do vậy, [Chủ Thành Tựu] trọng yếu hơn bất cứ điều gì khác. Tiếp đó, sách giải 

thích chữ “Phật”, chữ này rất trọng yếu. Xã hội hiện tại nẩy sanh sự hiểu lầm nghiêm trọng 

đối với Phật. Sự hiểu lầm ấy chướng ngại rất nhiều người trong cả đời này, khiến cho họ đối 

với cơ hội tốt đẹp ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ. Vì nói về mặt lợi ích nhỏ nhất của cơ hội này 

thì nó có thể giúp quý vị khỏe mạnh, trường thọ, Phật pháp có thể giúp quý vị thăng quan, 

phát tài, phá mê, khai ngộ, tăng trưởng trí huệ. Những thứ nhân gian chúng ta cần đến, Phật 

pháp đều giúp được, thật sự có thể giúp, chẳng giả tí nào! Lúc tôi mới học Phật, thầy bảo 

tôi:  “Trong  cửa  nhà  Phật,  có  cầu  ắt  ứng”.  Bất  luận  quý  vị  cầu  gì,  quý  vị  thấy:  Cầu  thành 

Phật mà còn có thể làm được, thì cầu phú quý trong cõi trời người đáng gọi là “lông gà, vỏ 

tỏi”, quá dễ dàng! Thầy nói trong kinh Phật có căn cứ lý luận, đạo lý, và phương pháp để cầu, 

đúng lý, đúng pháp, không có gì chẳng cầu được! Quý vị cầu chẳng được, không có cảm ứng, 

là do nguyên nhân nào? Quý vị không đúng pháp, chẳng đúng lý. Đúng lý, đúng pháp mà cầu 

466  Tập 84 



không được là  do  quý  vị  nghiệp  chướng rất  nặng.  Chỉ  cần  sám  trừ  nghiệp  chướng,  những 

điều mong cầu sẽ cảm ứng lập tức hiện tiền, thật đấy, chẳng giả đâu! Nói theo nguyên lý, đó 

là nguyên lý vĩnh hằng không thay đổi trong kinh Phật, hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, 

chẳng giả tí nào. Hiện thời các nhà Lượng Tử Lực học đã phát hiện đạo lý này. Tôi tin tưởng 

khoa học Lượng Tử dăm ba năm nữa sẽ rất phổ biến, rất hữu ích cho nhân loại, thật sự có thể 

giúp chúng ta giải quyết nhiều vấn đề. 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  nay  mọi  người  cầu  của  cải,  thông  minh,  trí  huệ,  khỏe  mạnh, 

trường thọ, mọi người mong cầu những điều ấy, trong Phật pháp có phương pháp. Tôi biết 

phương pháp ấy là do thuở tôi học Phật, Chương Gia đại sư dạy tôi, [lúc ấy] tôi hai mươi sáu 

tuổi. Số mạng tôi rất khổ, là số mạng bần tiện, bần là không có của cải, tiện là không có địa 

vị xã hội, bần tiện đến tột cùng! Thầy dạy tôi cách thoát khỏi bần tiện, muốn thoát khỏi, dùng 

phương pháp gì? Ngài bèn dạy tôi:  “Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng”.  Của cải do đâu mà 

có? Của cải là quả báo, quả ắt có nhân. Nhân là gì? Nhân là tài bố thí, xả tài được phước. 

Mạng tôi nhằm trúng vận mạng bần tiện, lấy đâu ra tài? Cuộc sống vô cùng khốn khó, gần 

như  tự  lo  cho  mình  còn  không  xong,  tiền  đâu  để  bố  thí?  Thầy  hỏi  tôi:  “Một  cắc  có  hay 

không?” Một cắc thì vẫn còn được! “Một đồng có được hay không?” Một đồng cũng rất miễn 

cưỡng, còn có thể, chứ nhiều hơn thì không nổi! Thầy dạy tôi: “Anh hãy bắt đầu từ một cắc, 

một đồng, phải dưỡng thành cái tâm bố thí, thường có lòng giúp đỡ người khác”. Sau đấy, tôi 

còn hiểu: Tôi không có tiền thì tôi làm công quả. Công quả là nội tài bố thí, phước báo còn 

lớn hơn nữa. Tiền tài là ngoại tài, ngoại tài dẫu nhiều, phước báo không lớn, nội tài phước 

báo lớn. Tôi dùng thể lực, thời gian, và trí huệ của chính mình để phục vụ đại chúng, đó đều 

gọi là “nội tài bố thí”, đều thuộc tài bố thí, đạt được của cải. Thầy dạy, tôi bèn thật sự làm. 

Nhân của thông minh, trí huệ là quả báo là gì? Nhân là pháp bố thí. Pháp là gì? Ta biết, ta 

hiểu, bèn hoan hỷ truyền dạy người khác, vui vẻ dạy người khác, người khác chẳng hiểu, ta 

dạy họ, đó gọi là pháp bố thí. Pháp bố thí có quả báo là tăng trưởng thông minh, trí huệ. 

Loại thứ ba là vô úy bố thí, quả báo là được khỏe mạnh, trường thọ. Vô úy là gì? Giúp hết 

thảy chúng sanh khổ nạn rời lìa kinh hoảng, sợ hãi, đó là vô úy bố thí. Đặc biệt là khi đau 

khổ, ngã bệnh, cần người khác giúp đỡ, khi gặp nạn gấp cần người khác giúp đỡ, gặp người 

có khó khăn bèn giúp một tay, sẽ được khỏe mạnh, trường thọ. Trong cuộc sống hằng ngày, 

quan trọng nhất là chẳng sát sanh, không ăn thịt. Đó là gì? Đấy là vô úy bố thí, quý vị chẳng 

tổn hại chúng sanh. Tích cực phóng sanh. Phóng sanh là cứu mạng, một con cá, một con tôm 

cũng là một cái mạng, quý vị có thể giúp cho chúng sống thêm vài ngày, chúng rất cảm ơn 

quý vị; quả báo là được khỏe mạnh, trường thọ. Tôi tiếp nhận lời giáo huấn của thầy; vì thế, 

quý vị thấy tôi bắt đầu học tập chưa đầy nửa năm bèn ăn chay trường. Vì sao? Vì tôi biết 

chính mình thọ mạng chẳng dài, rất nhiều người xem tướng, đoán số cho tôi, nói tôi sống 

không quá bốn mươi lăm tuổi. Tôi tin tưởng, thọ mạng của chính mình đã định sẵn là bốn 

mươi lăm tuổi, học Phật đến năm bốn mươi lăm tuổi, nhất định phải có thành tựu, vì sau bốn 

mươi lăm tuổi sẽ chẳng còn [cái thân] nữa! Do vậy, tôi cũng rất sốt sắng học tập ba thứ bố thí 

Tập 84  467 



ấy. Khó khăn đến đâu, tâm bố thí vẫn là chân tâm, thật sự làm. Hiệu quả vô cùng rõ rệt, đúng 

là từ khi phát tâm ấy, một đồng, một cắc bố thí, sau đôi ba năm, thâu nhập tăng hơn nhiều, 

hữu hiệu. Bố thí càng nhiều hơn, càng thí càng nhiều, chẳng giả tí nào, chứng minh những 

điều đức Phật đã giảng trong kinh là thật. 

Pháp bố thí là học kinh giáo. Lên đài giảng kinh, ba thứ bố thí đầy đủ. Giảng kinh cần đến thể 

lực, thời gian, tinh thần, đấy là gì? Nội tài bố thí. Giảng giải kinh điển Phật pháp cho mọi 

người, đó là pháp bố thí. Sau khi quý vị thật sự nghe hiểu kinh điển, học tập, có thể tiêu trừ 

hết thảy khổ nạn, đó là vô úy bố thí. Vì vậy, thuở ấy, thầy cổ vũ, khích lệ tôi giảng kinh, lên 

đài giảng kinh. Khi thầy khích lệ tôi, tôi sợ hãi, thưa: “Con đến Đài Trung là để nghe kinh, 

theo thầy học tập, con chẳng dám lên đài giảng kinh. Con còn nghe nói, trong Phật môn có 

lời truyền: „Nói trật một chữ, sẽ phải đọa làm thân chồn hoang năm trăm đời‟, sợ quá, làm 

sao dám giảng?” Cuối cùng vẫn nghe theo quyết định của thầy. Thầy nói: “Đúng vậy, nói trật 

một chữ, tự đọa làm thân chồn hoang, chuyện ấy chẳng phải là giả, thật đấy! Nhưng vào thời 

cổ, giảng kinh phải chứng quả thì mới có thể giảng kinh; chưa chứng quả, chẳng thể giảng 

kinh. Vì thế, cổ thánh tiên hiền chú giải kinh đều là người đã chứng quả, chẳng phải là phàm 

nhân; nhưng trong thời đại hiện tại, không chỉ chẳng có người chứng quả, mà người khai ngộ 

cũng không có. Nếu chúng ta chẳng phát tâm giảng, Phật pháp sẽ bị tiêu diệt trong đời này”. 

Thầy nói lời ấy, lời lẽ nghiêm trọng, cách làm ra sao? “Chúng ta nhất định phải phát tâm cứu 

vớt  Phật  giáo.  Do  vậy,  anh  nhất định phải  phát  tâm  học  giảng  kinh.  Giảng bằng  cách  nào 

trong khi chính mình chưa khai ngộ? Giảng chú giải của cổ nhân. Chúng ta giảng trật là do cổ 

nhân chú giải  trật, họ  chịu trách nhiệm,  chúng ta  chẳng  lãnh trách nhiệm”.  Thầy  chỉ  điểm 

khiến chúng tôi tỉnh ngộ. [Giảng kinh trong hiện thời] giống như chú giải của cổ nhân viết 

bằng lối văn Văn Ngôn, chúng ta dịch Văn Ngôn thành văn Bạch Thoại, chúng ta có thể làm 

được điều này. Nếu chúng ta gặp khó khăn khi đọc Văn Ngôn, nay các pháp sư cận đại có 

chú  giải  bằng  văn  Bạch  Thoại,  chúng  ta  dùng  những  thứ  ấy.  Thầy  chỉ  định  chú  giải  của 

những vị nào có thể đọc, vì sao? Họ có tu, thật sự tu hành, chẳng nói tùy tiện. Thầy chỉ định 

tôi đọc [các bản chú giải] của pháp sư Đế Nhàn, pháp sư Đàm Hư, pháp sư Viên Anh, và 

pháp sư  Hưng  Từ,  kể  ra  bảy  tám  thứ,  “anh đọc những  tác  phẩm  của  các vị  pháp sư  ấy  sẽ 

chẳng  trật”.  Chúng  tôi  đi  theo  con  đường  ấy  mới  phát  khởi  tâm  học  giảng  kinh;  vì  lẽ  đó, 

chẳng rời chú giải của cổ nhân. 

Tôi giảng kinh Hoa Nghiêm theo hai vị thầy, một vị là Thanh Lương, vị kia là cư sĩ Lý 

Thông Huyền, [tức là dựa trên hai bản chú giải Hoa Nghiêm Kinh] Sớ Sao của Thanh Lương 

đại sư và Hợp Luận của Lý Thông Huyền. Tôi tham khảo hai bản chú giải ấy để giảng. Lần 

này, chúng tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ, hoàn toàn dùng bản chú giải của lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ. Tôi vô cùng cảm tạ cụ đã soạn chú giải cho kinh này hay như thế, thật khó có! Tôi 

và cụ đến lúc tuổi già mới gặp được nhau, lúc ấy, cụ đã bảy mươi mấy tuổi, tôi ngoài sáu 

mươi. Người đầu tiên gọi tôi là “lão pháp sư” chính là cụ. Sáu mươi tuổi là lão nhân, tôi đã 

hơn sáu mươi tuổi. Gặp cụ ở Bắc Kinh, cụ liền bảo học trò gọi tôi là lão pháp sư. Viết bản 

468  Tập 84 



chú giải này chẳng dễ dàng, cụ một thân bệnh tật nặng nề, ngày đêm chẳng ngủ, chẳng nghỉ 

ngơi, hoàn thành bản chú giải này, tôi thấy vậy vô cùng cảm động. Sau khi sách hoàn thành, 

cụ muốn tôi viết lời tựa, tôi cũng vâng lệnh viết, quý vị đã thấy [lời tựa ấy] trong bản Chú 

Giải. Vì vậy, tôi giảng lần này nhằm kỷ niệm cụ, đặc biệt treo hình cụ ở đây. Lúc cụ vãng 

sanh, gần như là trong thời gian nửa năm, mỗi ngày cụ niệm Phật hiệu mười bốn vạn câu, 

sanh về thế giới Cực Lạc. Sau khi hoàn thành chú giải, cụ thật sự buông xuống hết thảy. Cụ 

đã  học  rất  nhiều,  từng  học  Thiền,  theo  lão  hòa  thượng  Hư  Vân  học  Thiền,  cũng  học  Mật, 

Tông Môn, Giáo Hạ cụ đều đã từng nghiên cứu, tới lúc mạng chung đều buông xuống hết, 

một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng. Điều này có liên quan đến thầy cụ. Thầy của cụ là cư 

sĩ Hạ Liên Cư. Cư sĩ Hạ Liên Cư cũng thông Tông, thông Giáo, cuối cùng, lúc mất là một 

câu Phật hiệu, nhất tâm chuyên cầu Tịnh Độ. 

Tôi theo thầy Lý mười năm, nói thật ra, thầy cũng là Tông, Giáo, Hiển, Mật đều thử qua, 

cụ dạy tôi chớ nên lãng phí thời gian, mà hãy thâm nhập một môn, chuyên tu Tịnh Độ, thời 

gian [đã tốn để học các tông, các pháp khác] đúng là lãng phí. Quý vị thấy: Đến cuối cùng, 

hữu dụng vẫn là một câu Phật hiệu, giúp cụ vãng sanh. Do vậy biết: Người thật sự vãng sanh 

với phẩm vị cao là ai? Ông già bà cả ở làng quê, chuyện gì cũng đều chẳng biết, thứ gì cũng 

chưa từng học, cứ một câu A Di Đà Phật niệm suốt ngày từ sáng đến tối. Lúc ra đi, đứng mất, 

ngồi  mất,  biết  trước  lúc  mất,  chẳng  ngã  bệnh,  thật  tuyệt  vời!  Vì  thế,  thầy  Lý  thường 

nói:  “Học  theo  kẻ  ngu,  tự  mình  muốn  học  theo  kẻ  ngu,  mà  mấy  chục  năm  học  chẳng 

 giống!”  Ngu nhưng không ai sánh bằng, cổ nhân nói câu ấy hết sức có lý! Thông minh, tự 

cho  mình  là thông  minh,  chẳng  bằng  bà  cụ  già  ở  nông  thôn,  suốt  đời  nhất  tâm,  một  môn, 

phẩm  vị  vãng  sanh  cao.  Quý  vị  thấy  người  đồ  đệ  làm  nghề  vá  nồi,  chuyện  này  rất  nhiều 

người  biết,  pháp  sư  Đế  Nhàn  đã  nói  về  trình  độ  và  thành  tựu  của  người  thợ  vá  nồi  như 

sau:  “Những  vị  phương  trượng  trụ  trì  các  đại  đạo  tràng  tại  các  danh  sơn  đương  thời  đều 

 chẳng bằng ông, đại pháp sư giảng kinh, giáo học cũng chẳng bằng ông”.  Quý vị thấy ông ta 

chẳng sanh bệnh, biết trước lúc mất, đứng mất. Sau khi đã chết, vẫn đứng sừng sững ba ngày, 

chờ thầy đến lo liệu hậu sự. Người đã chết vẫn đứng ba ngày, có vị pháp sư giảng kinh, hay 

phương trượng trụ trì nào có thể sánh bằng ông ta? Ông ta niệm một câu A Di Đà Phật ba 

năm, thời gian cũng chẳng dài, nêu gương tốt đẹp! 

Khoảng bốn mươi năm trước, lúc Phật Quang Sơn vừa mới khai sơn, lập một Phật Học 

Viện, pháp sư Tinh Vân tìm tôi, tôi dạy mười tháng ở đó, đảm nhiệm chức chủ nhiệm giáo 

vụ. Có một ngày, có một người thợ làm công dài hạn [cho nhà chùa] bảo tôi: Ở quê ông ta 

thuộc vùng nông thôn Đài Nam, hàng xóm có một bà cụ già, chuyện gì cũng chẳng biết, con 

dâu của cụ hiểu Phật pháp đôi chút. Bà cụ lạy thần, lễ Phật, gì cũng lạy tuốt! Cưới cô con dâu 

ấy về, nàng dâu khuyên mẹ chồng đừng đi khắp nơi lạy lục lung tung, hãy lập Phật đường 

trong nhà, chuyên niệm A Di Đà Phật. Mẹ chồng rất nghe lời nàng dâu, thật sự làm, niệm ba 

năm, đứng vãng sanh. Người công nhân ấy kể cho tôi biết, đó là chuyện thật, chẳng giả tí 

nào, chính mắt ông ta thấy, niệm Phật ba năm đấy nhé! Những người ấy vãng sanh phẩm vị 

Tập 84  469 



tuyệt đối chẳng phải là hạ bối vãng sanh. Vãng sanh với thành tựu giống như vậy, phẩm vị 

chắc chắn là thượng bối, chẳng phải là trung hạ. Ra đi tiêu sái, tự tại dường ấy, những người 

ấy thị hiện cho chúng ta thấy. 

Chuyện gần nhất là  mấy năm trước, phải là bốn hay năm  năm trước, ông Hoàng Trung 

Xương  ở  Thâm  Quyến,  là  một  người trẻ tuổi, ba  mươi  mấy  tuổi,  phát nguyện  thí nghiệm: 

“Tôi  bế  quan  niệm  Phật  ba  năm  thử  coi  có  được  hay  không?”  Mỗi  ngày  một  bộ  kinh  Vô 

Lượng Thọ, bản hội tập, thời gian còn lại đều là niệm A Di Đà Phật. Chiếu theo phương pháp 

lão hòa thượng Đế Nhàn đã dạy người thợ vá nồi, niệm mệt bèn nghỉ ngơi, chẳng phân biệt 

ngày hay đêm, niệm mệt bèn nghỉ ngơi, nghỉ khỏe rồi lại niệm tiếp. Ông ta phát tâm niệm ba 

năm, niệm tới hai năm mười tháng, còn thiếu hai tháng nữa mới viên mãn, đã ra đi. Biết trước 

lúc mất, niệm hai năm mười tháng bèn thành công, vãng sanh. Ông này được bà Hướng Tiểu 

Lỵ hộ trì. Hướng Tiểu Lỵ đã thật sự bảo vệ, đưa một người về thế giới Cực Lạc, công đức ấy 

chẳng thể nghĩ bàn! Đại Từ Bồ Tát dạy chúng ta: Quý vị có thể dìu dắt hai người vãng sanh, 

công đức ấy vượt trỗi chính mình niệm Phật. Vì sao quý vị có thể vãng sanh? Đến lúc lâm 

chung, họ sẽ theo A Di Đà Phật cùng đến tiếp dẫn quý vị. Điều này cho thấy công đức đưa 

người khác đi vãng sanh chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế, phải giảng rõ ràng chữ Phật này, phải 

giảng minh bạch, thật sự có chuyện ấy, chắc chắn chẳng phải là mê tín. 

Đối với bổn ý của chữ Phật, chúng ta hãy xem đoạn sau đây:  “Phật giả, Phạn ngữ vi Phật 

 Đà”  (Phật là Buddha trong tiếng Phạn), trong rất nhiều kinh điển, phía sau còn có một chữ 

nữa,  tức  là  Phật  Đà  Da  (Buddhaya),  đó  là  tiếng  Phạn.  “Kim  chỉ  ngôn  Phật,  nãi  tỉnh  văn 

 dã”  (nay chỉ nói là Phật là lược bớt vậy). Người Hoa chuộng đơn giản, chẳng thích rườm rà, 

lược bớt âm cuối, đối với chữ Phật Đà Da, chỉ chừa lại một chữ Phật, hai chữ ở phía sau đều 

lược bớt, tỉnh lược.  “Dịch vi Hoa ngôn, tắc vi Giác Giả. Tự giác, giác tha, giác hạnh viên 

 mãn”  (dịch sang tiếng Hán là Giác Giả, tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn). Chữ này nghĩa 

là gì? Nghĩa là giác ngộ. Giác Giả là người giác ngộ, giác ngộ là gì? Một là tự giác, tức là 

chính mình giác ngộ. Thứ hai là giác tha, tức giúp cho người khác giác ngộ. Thứ ba là tự giác 

và giác tha đều đạt tới viên mãn. Viên mãn là gì? Minh tâm kiến tánh là viên mãn, nói theo 

kiểu này. Nếu giác mãn là hết thảy chúng sanh đều giác ngộ, vậy thì rất nhiều chúng sanh vẫn 

chẳng giác ngộ, làm sao quý vị có thể thành Phật cho được? Vì thế, Giác Tha chẳng có ý 

nghĩa  này!  Giác  Tha  là  gì?  Giác  Tha  giúp  đỡ  tự  giác.  Người  Trung  Quốc  nói:  “Giáo  học 

 tương trưởng”  (dạy và học giúp nhau cùng tiến bộ), thật sự giáo học là giác ngộ. Có rất nhiều 

thứ chính mình không biết, nhưng trong khi dạy học, khi cùng các bạn học hỏi đáp, trí huệ sẽ 

dấy lên, liền hiểu rõ; vì thế,  “giáo học tương trưởng”.  Trong giáo học cũng có thể đắc tam-

muội,  cũng  có  thể  hoát  nhiên  đại  ngộ.  Vì  thế,  viên  mãn  là  “minh  tâm  kiến  tánh  bèn  viên 

mãn”; chưa đạt đến minh tâm kiến tánh, vẫn là Bồ Tát. Minh tâm kiến tánh bèn thành Phật. 

 “Tự  giác  dị  ư  phàm  phu  chi  bất  giác”  (tự  giác:  Khác  với  phàm  phu  bất  giác),  tự  giác 

thuộc giai đoạn nào? A La Hán. A La Hán thật sự tự giác, cũng có thể nói là buông xuống 

chấp  trước  đối  với  hết  thảy  các  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  tự  giác  rồi.  Quý  vị  chẳng 

470  Tập 84 



buông xuống, dẫu học nhiều đến đâu, giảng nhiều đến đâu, trước tác suốt một đời, vẫn là bất 

giác, chẳng thoát ly sanh tử luân hồi. Người tự giác xuất ly lục đạo, thật sự tự giác. Phàm 

phu, tức là lục đạo phàm phu, dẫu sanh lên trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng, tức là tầng cao 

nhất trong hai mươi tám tầng trời, vẫn không thoát khỏi lục đạo, chẳng thể coi là giác ngộ 

được!  “Phàm phu”  là chúng sanh trong lục đạo.  “Giác tha dị ư Nhị Thừa chi độc giác”  (giác 

tha là khác với Nhị Thừa chỉ giác ngộ riêng mình), đấy là Bồ Tát. Nhị Thừa là Thanh Văn và 

Duyên Giác, cũng là A La Hán và Bích Chi Phật, tâm lượng của họ chẳng lớn, chỉ cầu tự 

giác. Họ cũng giác tha, nhưng chẳng chủ động dạy người khác. Có ai theo họ học tập, họ 

thích kẻ ấy bèn dạy bảo; nếu chẳng ưa thích bèn chẳng đoái hoài, đó là nói về duyên phận, 

chẳng giống như Bồ Tát. Đối với hết thảy chúng sanh, Bồ Tát bình đẳng dạy bảo, làm bạn 

chẳng thỉnh của chúng sanh, chúng sanh chẳng tìm Ngài, Ngài chủ động tìm đến để dạy quý 

vị, chủ động mà! Thích giúp đỡ người khác, đấy là Bồ Tát.  “Giác mãn dị ư Bồ Tát chi tại 

 nhân”  (giác mãn, khác với Bồ Tát đang tu nhân),  “mãn”  là minh tâm kiến tánh, viên mãn. 

Người ấy có thể buông khởi tâm động niệm xuống. Khởi tâm động niệm gọi là vọng tưởng; 

chẳng khởi tâm, không động niệm, buông vọng tưởng xuống, trở về nương vào tự tánh, bèn 

minh tâm kiến tánh, đấy là thành Phật, cho nên gọi là viên mãn. Bồ Tát thì sao? Bồ Tát còn 

đang tu học, vẫn chưa đạt đến viên mãn. Vì thế, Bồ Tát chỉ là buông phân biệt, chấp trước 

xuống, nhưng khởi tâm động niệm chưa buông xuống. Buông khởi tâm động niệm xuống bèn 

thành Phật. 

 “Tam giác câu viên, chúng thánh trung tôn, cố xưng vi Phật”  (ba thứ giác đều viên mãn, 

là bậc cao quý nhất trong các vị thánh, nên gọi là Phật). Sở dĩ Phật là người giác ngộ viên 

mãn, Giác Giả là bậc giác ngộ viên mãn, mang ý nghĩa này. Vì thế, Phật chẳng phải là thần, 

mà cũng chẳng phải là tiên, mà là người, người nào vậy? Là chính mình. Bản thân chúng ta 

đối với hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian chẳng còn chấp trước nữa, biết  “hễ có 

 hình tướng đều là hư vọng” , thật sự có thể buông xuống, quý vị là tự giác. Người Ấn Độ gọi 

bậc tự giác là A La Hán, A La Hán tự giác. Buông phân biệt xuống, không chỉ chẳng chấp 

trước, mà đối với hết thảy các pháp ngay cả tâm phân biệt đều không có, người ấy là Bồ Tát. 

Không chỉ chẳng phân biệt, ngay cả khởi tâm động niệm cũng không có, tâm địa thật sự trở 

về thanh tịnh, bình đẳng, giác, người ấy thành Phật. Vì thế, Phật là chính mình, chẳng phải là 

ai khác. Phật, Bồ Tát, A La Hán là ba danh xưng học vị trong Phật giáo, mỗi cá nhân đều có 

thể đạt được những học vị ấy. Nếu quý vị thật sự hạ tâm quyết định, trong một đời này, phân 

biệt, chấp trước thảy đều buông xuống, quý vị bèn thành Phật. Chẳng phải là ai khác, chẳng 

liên quan đến người khác. Người khác thành Phật, liên quan gì đến ta? Thích Ca Mâu Ni Phật 

giáo  học  nhằm  mong  mỏi  chính  chúng  ta  sẽ  thành  Phật,  không  phải  là  đi  lạy  vị  Phật  nào 

khác! Lạy vị Phật khác, Ngài sẽ lắc đầu, quý vị đến tìm ta để làm gì? Sai lầm rồi! Sau khi 

quý vị hiểu rõ, chính mình phải đổ công, chính mình thật sự buông xuống, chuyện này chẳng 

dính dáng gì đến học hay chẳng học, buông xuống là được! Học mà chẳng thể buông xuống, 

sẽ biến thành một nhà Phật học. Thuở xưa không có những học giả trong Phật môn như hiện 

Tập 84  471 



thời, chẳng có danh xưng ấy. Cổ nhân đều là thật tu, quý vị có thể buông xuống bao nhiêu, 

linh tánh sẽ được nâng cao lên bấy nhiêu. Quý vị chẳng thể buông xuống, tập khí phiền não 

sẽ khiến quý vị đọa lạc thấp hơn. Quý vị có thể buông xuống, sẽ được nâng cao lên, đạo lý là 

như vậy. Vì thế, ba thứ giác, tự giác, giác tha viên mãn. Do đã viên mãn nên là  “chúng thánh 

 trung tôn”  (bậc tôn quý trong các thánh).  “Chúng thánh” : Từ Tu Đà Hoàn trở lên là thánh 

nhân. Từ Tu Đà Hoàn đến A La Hán có tám đẳng cấp. Bồ Tát từ địa vị Sơ Tín tới Phật là 

năm mươi hai đẳng cấp, đều gọi là thánh nhân. Trong nhiều vị thánh nhân như thế, Ngài có 

địa vị tối cao, được gọi là Phật, chúng thánh trung tôn. 

 “Hựu vân trí giả, trí tức giác chi nghĩa”  (Lại gọi là bậc Trí, Trí có nghĩa là giác), đây là 

trí huệ,  Phật  có  trí  huệ.  “Trí  vô bất  tri,  sở  vị  đắc  Nhất  Thiết Chủng  Trí,  tức giác mãn  chi 

 nghĩa”  (Trí không gì chẳng biết, nói “đắc Nhất Thiết Chủng Trí”, nghĩa là giác mãn). A La 

Hán chứng đắc Nhất Thiết Trí, Bồ Tát chứng đắc Đạo Chủng Trí, Phật chứng đắc Nhất Thiết 

Chủng Trí, đấy là trí huệ đạt tới rốt ráo viên mãn, không gì chẳng biết. Bồ Tát còn có điều 

chẳng biết, A La Hán cũng thế, còn Phật thì không gì chẳng biết. Phật là ai? Chính mình. 

Chính  mình  thật  sự buông vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp trước xuống,  quý  vị  bèn  khế  nhập 

cảnh giới này.  “Tại bổn kinh trung, thử xứ Phật tự, tức chỉ đại ân từ phụ, Bổn Sư Thích Ca 

 Mâu Ni Phật”  (trong kinh này, chữ Phật ở đây chỉ đấng đại ân từ phụ Bổn Sư Thích Ca Mâu 

Ni Phật). Trong kinh này, Phật ở chỗ này là ai? Người giảng bộ kinh này là Thích Ca Mâu Ni 

Phật, chẳng phải ai khác. Đặc biệt chỉ ra trong bộ kinh này, Thích Ca Mâu Ni Phật tượng 

trưng ý nghĩa gì. Ngày hôm nay đã hết thời gian rồi, học tới đây, ngày mai tôi sẽ giới thiệu 

Thích Ca Mâu Ni Phật với quý vị. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

--------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 85 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang chín mươi bốn, dòng thứ tư, xem từ câu thứ hai:  



 “Tại bổn kinh trung, thử xứ Phật tự, tức chỉ đại ân từ phụ, Bổn Sư Thích Ca 

 Mâu  Ni  Phật”   (trong  kinh  này,  chữ  Phật  ở  đây  chỉ  đức  đại  ân  từ  phụ  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật). Ngày hôm nay có các đồng học mới đến tham dự, duyên 

phận thù thắng khôn sánh, do vậy,  ở đây, tôi phải giới thiệu Bổn  Sư  Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật.  Trong  phần  trước,  đã  giới  thiệu  ý  nghĩa  bao  hàm  trong  một  chữ 

472  Tập 84 



Phật này. Đối với sáu thứ thành tựu được nói trong kinh này:  “Như thị ngã văn, 

 nhất thời Phật tại Vương Xá thành”  (ta nghe như thế này, một thời, đức Phật ngự 

tại thành Vương Xá),  “Phật”  là Thích Ca Mâu Ni Phật, Ngài là Thuyết Pháp Chủ 

trong hội này. Nói theo cách bây giờ, trong khóa giảng này, Ngài là “chủ giảng”; 

do vậy, vị này vô cùng quan trọng.  “Đại ân từ phụ”  là [từ ngữ do] người đời sau 

tán thán ân đức thầy. Nếu chẳng có Phật Thích Ca giáo huấn, có thể nói chúng ta 

chắc chắn phải trải qua bao kiếp dài lâu, thời gian rất dài, dùng kiếp làm đơn vị, 

luân hồi trong lục đạo! Luân hồi trong lục đạo chắc chắn là khổ chẳng thể nói nổi. 

Phải biết lục đạo là sự thật, chúng tôi giới thiệu Bổn Sư bèn bàn tới [chuyện này]. 

Người học đạo trước hết phải nhận biết Thích Ca Mâu Ni Phật. Nếu quý vị chẳng 

nhận biết Ngài, sẽ đi theo rất nhiều đường vòng. Nếu quý vị nhận biết Ngài, sẽ đỡ 

phải  đi  theo  rất  nhiều  đường  vòng,  thật  sự  đạt  được  lợi  ích  từ  sự  giáo  dục  của 

Phật Đà. Do vậy, chúng ta gọi Phật Đà là Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật Đà là danh 

xưng học vị trong nền giáo dục của đức Phật. Chúng tôi nói theo cách bây giờ là 

“học vị” cho mọi người dễ hiểu. Giống như trong hiện thời, nhà trường có ba loại 

học vị, cao nhất là Tiến Sĩ, kế đó là Thạc Sĩ, kém hơn nữa là Học Sĩ. Trong giáo 

dục nhà Phật cũng có ba học vị, cao nhất gọi là Phật Đà, tương đương Tiến Sĩ, 

thứ hai là Bồ Tát, tương đương Thạc Sĩ, thứ ba là A La Hán, tương đương Học Sĩ 

(Cử  Nhân).  Do  vậy,  chư  vị  nhất  định  phải  biết:  Phật,  Bồ  Tát,  La  Hán  là  người, 

chẳng phải là thần, mà cũng không phải là tiên, đấy là những danh xưng rất thông 

thường, nhất định phải hiểu điều này! 



Phật là thầy, Bồ Tát và A La Hán đều là học trò, đều là học trò của thầy, bất 

quá, họ đã đạt được học vị. Nay chúng ta học Phật vẫn chưa đạt được học vị; tuy 

chưa đạt được học vị, nhưng quan hệ giữa chúng ta và họ (Bồ Tát, A La Hán) là 

bạn học lớp trước và lớp sau. Vì thế, Bồ Tát là bạn học lớp đàn anh của chúng ta, 

A La Hán cũng là bạn học lớp đàn anh. Hiểu rõ ràng, minh bạch quan hệ này, ở 

cùng một chỗ với các học trò đàn anh sẽ thuận tiện hơn, chứ ở cùng một chỗ với 

Phật ắt sẽ nghiêm túc, đối với thầy do tôn sư trọng đạo, nên ở trước Phật, chúng 

ta ắt sẽ cung kính, còn đối với Bồ Tát sẽ có thể thoải mái hơn một chút. Do vậy, 

phải hiểu rõ những danh xưng này, chớ nên mơ hồ. Danh tự Thích Ca Mâu Ni 

Phật cũng là biểu thị pháp; do vậy, thật ra, [danh xưng] Phật Đà giống như danh 

xưng  “thánh  nhân”  tại  Trung  Quốc.  Người  Trung  Quốc  nói  “thánh  nhân,  hiền 

nhân, quân tử”. Quý vị thấy trong truyền thống văn hóa Trung Quốc cũng có ba 

học vị, chúng ta gọi Khổng phu tử là thánh nhân, học trò của Khổng Tử được gọi 

là hiền nhân. Thánh nhân tương đương với Phật Đà như người Ấn Độ đã nói, ý 

nghĩa vô cùng gần gũi. Quý vị thấy trong phần trước, chúng tôi đã nói Phật có 

nghĩa là giác ngộ, có trí huệ, đại triệt đại ngộ thì gọi là Phật. Thánh của Trung 

Tập 84  473 



Quốc thì sao? Thánh là hiểu rõ cội gốc. Thánh nhân là gì? Người hiểu rõ. Đối với 

phàm phu chúng ta mà nói, chúng ta là kẻ hồ đồ, chẳng hiểu rõ. Người hiểu rõ, 

thông đạt đạo lý và sự tướng vũ trụ, nhân sinh, người như vậy được gọi là thánh 

nhân. Học theo thánh nhân, nhưng chưa đạt tới tiêu chuẩn thánh nhân thì gọi là 

hiền nhân. Học trò của Khổng Tử được gọi là hiền nhân, hiền nhân tương đương 

với Bồ Tát trong Phật pháp. Hiện thời, tuynói Phật giáo rất hưng thịnh, mọi người 

quý vị nói Phật giáo rất hưng thịnh, nhưng tôi nói: Theo cái nhìn của tôi, Phật 

pháp hiện thời suy vi đến cùng cực, vì sao? Mọi người mê tín, sùng bái Phật, Bồ 

Tát, A La Hán như thần tiên. Các Ngài chẳng dính líu gì đến thần tiên, thần tiên 

vẫn  là  phàm  phu,  chẳng  khác  chúng  ta  cho  mấy!  Rất  nhiều  thần  tiên  cũng  học 

Phật, hễ học Phật thì là đồng học với chúng ta, họ chưa chứng A La Hán; vì thế, 

họ chẳng phải là La Hán, mà cũng chẳng phải là Bồ Tát, phải hiểu rõ ràng, minh 

bạch điều này! 



Chúng  ta  nói  danh  hiệu  của  Phật  là  tông  chỉ  giáo  học  của  Ngài  trong  thế 

gian này. Ở nơi này, Ngài dạy điều gì? Danh hiệu chính là điều Ngài dạy. Quý vị 

nói  Phật  giáo  dạy  điều  gì?  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Thích  Ca  (Śākya)  nghĩa  là  gì? 

Nghĩa là nhân từ, [danh hiệu Thích Ca Mâu Ni] dịch ra là Năng Nhân, Ngài có 

lòng nhân từ. Trên thực tế, trong sự đối đãi của chúng ta trong xã hội hiện thời, 

chúng sanh trong xã hội thiếu khuyết lòng nhân từ, thiếu lòng yêu thương. Không 

chỉ chẳng yêu thương người khác, ngay cả chính mình cũng chẳng yêu thương! 

Vì thế, yêu thương người khác chẳng dễ dàng, phải yêu thương chính mình thì 

mới có thể yêu thương người khác. Ngay đối với chính mình mà cũng chẳng yêu 

thương thì làm sao yêu thương người khác? Vì thế, đức Phật giáo học trên  thế 

gian  này  nhằm  dạy  điều  gì?  Dạy  nhân  từ.  Thích  Ca  nghĩa  là  nhân  từ,  dạy  dỗ 

chúng ta đối đãi người khác phải có lòng yêu thương, phải có tâm từ bi, đại từ đại 

bi đối đãi hết thảy chúng sanh, Ngài dạy điều này. Đấy là nội dung giáo học của 

Phật pháp. Đối với chính mình thì sao? Đối với chính mình là Mâu Ni. Những từ 

ngữ này đều là tiếng Ấn Độ, tức tiếng Ấn Độ thời cổ, Mâu Ni (Muni) nghĩa là gì? 

Từ “thanh tịnh, bình đẳng, giác” trong tựa đề kinh này, Mâu Ni là tịch tĩnh, tôi 

dùng năm chữ trong tựa đề kinh này để giảng [từ ngữ Mâu Ni], quý vị sẽ thấy rất 

dễ hiểu. Mâu Ni là tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, giác chứ không mê; đấy là ý 

nghĩa của Mâu Ni, quý vị thấy danh hiệu này thật hay. Thích Ca Mâu Ni Phật dạy 

chúng  ta  điều  gì?  Dạy  bản  thân  chúng  ta  phải  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  dạy 

chúng ta phải đại từ đại bi đối đãi hết thảy chúng sanh, đấy là sự giáo dục của 

Phật Đà, dạy điều gì? Dạy những điều ấy! Vì thế, tông chỉ giáo học được nêu bày 

trong danh hiệu; đấy chẳng phải là tên vốn sẵn có của Ngài, cái tên ngoài đời của 

Ngài là Tất Đạt Đa (Siddhārtha). 

474  Tập 84 





Do vậy, danh hiệu của Phật, Bồ Tát đều là tông chỉ giáo học và các môn học 

của các Ngài. Quý vị nhìn vào danh hiệu bèn biết Ngài dạy khóa trình nào, danh 

hiệu chính là tổng khóa trình; tức là trong những điều được dạy bởi Phật pháp, có 

vô lượng vô biên khoa mục, nhưng [những khoa mục ấy] đều chẳng rời khỏi tông 

chỉ  này,  khẳng  định  môn  nào  cũng  đều  tương  ứng  với  “thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

giác, đại từ, đại bi”. Hễ rời khỏi những điều ấy sẽ chẳng phải là Phật giáo, đức 

Phật chẳng dạy quý vị như vậy! Vì thế, quý vị thấy: Do chúng ta không nhận biết 

Phật, hiểu lệch lạc, nên nay chúng ta đến chùa cầu xin Phật, Bồ Tát hòng thăng 

quan  phát  tài,  cầu  Phật,  Bồ  Tát  phù  hộ,  đó  là  mê  tín,  điên  đảo!  Thuở  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật tại thế chẳng có chuyện ấy. Thuở lão nhân gia tại thế, chiếu theo 

lịch sử Trung Quốc ghi chép, sau khi đức Phật diệt độ, từ khi Phật nhập diệt đến 

nay, theo như lịch sử Trung Quốc ghi chép là ba ngàn không trăm ba mươi bảy 

năm. Theo lịch sử Trung Quốc ghi chép, đức Phật  giáng sanh vào năm thứ hai 

mươi bốn đời Châu Chiêu Vương, nhập diệt vào năm thứ năm mươi ba đời Châu 

Mục Vương, người Hoa nói đức Phật có thọ mạng là tám mươi năm, người ngoại 

quốc nói theo tuổi thật sự, [nên nói] đức Phật thọ bảy mươi chín tuổi. Đúng là bảy 

mươi  chín  tuổi  vì  người  Trung  Quốc  dùng  hư  tuế  (tuổi  ta),  [nên  nói  đức]  Phật 

khuất bóng khi Ngài tám mươi tuổi. Chúng ta đọc kinh điển thấyNgài xuất thân là 

vương  tử,  cha  Ngài  là  quốc  vương  nước  Ca  Tỳ  La  Vệ  (Kapilavatsu)  thuở  ấy. 

Nước Ca Tỳ La Vệ hiện thời là Ni Bạc Nhĩ (Nepal), ở phía Nam núi Hỷ Mã Lạp 

Nhã (Himalaya), nước ấy chẳng lớn, là một tiểu quốc. Vì trong thuở ấy, [Ấn Độ] 

giống như Trung Quốc vào thời nhà Châu. Dưới triều Châu, [Trung Quốc] chưa 

thống nhất, cho nên gọi là [thời kỳ] chư hầu, nước ấy là một nước chư hầu. Cũng 

có thể nói thông tục, [quốc vương Ca Tỳ La Vệ] là tù trưởng một bộ lạc, gọi như 

vậy cho mọi người dễ hiểu hơn, [vua Tịnh Phạn] là quốc vương một tiểu quốc, là 

người  đứng  đầu  một  bộ  lạc.  Vì  vậy,  đức  Phật  xuất  thân  là  vương  tử,  bản  thân 

Ngài là quý tộc, tuổi trẻ, hiếu học. Quý vị thấy Ngài có thân phận như vậy, tuổi 

trẻ, hiếu học. Từ nhỏ, Ngài có tâm địa vô cùng từ bi, thấy những chúng sanh khổ 

nạn, bèn sanh lòng thương xót, làm thế nào để giúp họ có thể sống cuộc đời hạnh 

phúc mỹ mãn? Trông thấy sanh, lão, bệnh, tử, Ngài dấy lên ý niệm xuất thế. Do 

thuở  đó,  tại  Ấn  Độ  có  rất  nhiều  tôn  giáo,  Ngài  rất  ngưỡng  mộ  cuộc  sống  của 

những người tu hành theo tôn giáo. Vì thế, năm mười chín tuổi, Ngài rời khỏi gia 

đình,  Phật  môn  chúng  ta  nói  là “đi  tham  học”,  hoặc  cũng  nói  là  “tìm  thầy,  hỏi 

đạo”. 

Thời đại của đức Phật sớm hơn Khổng Tử một chút. Tại Ấn Độ, quả thật [thời đại 

ấy] là thời đại văn hóa hoàng kim. Trong mỗi tôn giáo, Ấn Độ cũng là một quốc 

gia tôn giáo và triết học, những tôn giáo và các học phái có một điểm rất đặc thù 

Tập 84  475 



mà người Trung Quốc không có, đó là tu Thiền Định. Quý vị phải biết Tứ Thiền, 

Bát Định được nói trong kinh Phật chẳng phải là Phật giáo. Tứ Thiền, Bát Định là 

Bà La Môn giáo, cũng là Hưng Đô giáo (Hinduism) hiện thời, cũng có người gọi 

Bà La Môn giáo là Ấn Độ giáo. Lầu ba ở phía dưới chúng ta là Ấn Độ giáo. Đối 

với lịch sử của bọn họ, do tôi có qua lại với họ, những trưởng lão của họ bảo tôi: 

Tôn giáo của họ phải có lịch sử lâu hơn một vạn năm. Tôi tin tưởng điều đó, Ấn 

Độ giáo không coi trọng lịch sử,  mà chú trọng tu hành. Vì sao không coi trọng 

lịch sử? Thời gian và không gian là giả, chẳng thật! Đã chẳng thật, cớ gì cứ phải 

chấp trước nó? Đó là lý do vì sao họ không xem trọng lịch sử, mà coi trọng Thiền 

Định. Người đang trong Thiền Định có thể đột phá  các chiều không gian, khoa 

học gia biết điều này. Các khoa học gia cận đại đã thật sự chứng thực có những 

chiều không gian khác nhau trong thế gian này. Nói theo lý luận, các chiều không 

gian  khác  nhau  không  có  ngằn  mé,  chẳng  biết  có  bao  nhiêu  [chiều  không  gian 

khác  nhau].  Khoa  học  gia  đã  thật  sự  chứng  minh,  mọi  người  thừa  nhận  chứng 

minh ấy là xác thực, tối thiểu có mười một chiều không gian khác nhau. Lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ bảo chúng tôi chuyện này, cụ học khoa học, học vô tuyến điện, 

trong đại học dạy những khoa mục ấy, Ngài cho tôi biết một số kiến thức thuộc 

về phương diện khoa học tương ứng với Phật pháp. 



Chúng tôi học Phật đã nhiều năm như thế, thấu hiểu ít nhiều về vấn đề chiều 

không  gian,  chiều  không  gian  do  đâu  mà  có?  Do  phân  biệt,  chấp  trước  mà  có. 

Chư vị hãy nghĩ xem, mỗi cá nhân chúng ta có bao nhiêu phân biệt, chấp trước? 

Khởi tâm động niệm đều là phân biệt, chấp trước, nên tạo thành các không gian 

có chiều khác nhau. Huống chi trên thế giới này, người lại đông ngần ấy, mỗi cá 

nhân đều khởi tâm động niệm, cho nên chiều không gian cũng rất phức tạp, đúng 

là chẳng có cách nào [để nhận biết], chẳng có số lượng, nhưng trong Thiền Định 

có thể đột phá. Tứ Thiền, Bát Định tổng cộng gồm tám cấp bậc Thiền Định. Nếu 

quý vị tu các món Thiền Định ấy, sẽ đúng như cổ nhân đã nói:  “Ông tu ông đắc, 

 bà tu bà đắc, chẳng tu chẳng đắc”.  Nếu quý vị tu, đạt được [các món Thiền ấy], 

sẽ  thấy  lục  đạo,  người  khác  tu  cũng  trông  thấy,  ta  tu  ta  cũng  thấy,  mọi  người 

chúng  ta  cùng  nhau  thảo  luận,  điều anh  thấy  và  những  điều  tôi  thấy  đều  giống 

nhau, chứng minh chúng chẳng phải là giả, mà là thật. Đẳng cấp Thiền Định của 

quý vị càng cao, quý vị thấy không gian càng lớn. Tứ Thiền gồm mười tám tầng 

trời, lên cao hơn còn có Tứ Không Thiên, Tứ Không Thiên chẳng có thân thể. Tứ 

Thiền có thân thể, có cung điện, có nơi cư trụ, Tứ Không Thiên không có, phàm 

nhân chúng ta thường gọi Tứ Không Thiên là “linh giới”, họ có linh hồn, nhưng 

không có nhục thể. Vì sao không có nhục thể? Họ chẳng cần nhục thể, nhục thể 

phiền phức quá, không cần đến nhục thể sẽ tự tại lắm! Nói thật ra, vào thuở xưa, 

476  Tập 84 



khi Phật pháp chưa truyền đến Trung Quốc, người Trung Quốc đã có tư tưởng ấy. 

Lão Tử có nói một câu như sau:  “Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân”  (Ta có mối 

họa hoạn lớn vì ta có thân), Ngài nói: “Mối lo âu lớn nhất của ta là gì? Ta có thân, 

thân thể là có, không có thân thể sẽ tự tại lắm!” Không có thân thể chính là Tứ 

Không Thiên, thật sự có [cõi trời ấy]; vì thế, tôi gọi [chư thiên trong] Tứ Không 

Thiên là “phàm phu cao cấp”. Khi tôi giảng kinh dùng danh từ ấy, phàm phu cao 

cấp! Họ chẳng cần thân thể, không cần đến thân  thể sẽ chẳng cần phải ăn cơm, 

cũng chẳng cần phải mặc quần áo, cũng chẳng cần phải có nhà để ở, quý vị thấy 

giảm bớt nhiều chuyện lắm! Đó là phàm phu cao cấp. 



Chỉ cần có công phu định lực, đạt đến Sơ Thiền, tuy Sơ Thiền chẳng nhìn 

thấy các cõi cao hơn, nhưng họ có thể thấy những cõi thấp hơn, cõi thấp hơn là 

gì? Có thể thấy địa ngục. Địa ngục cũng vô cùng phức tạp, chỗ khổ nhất gọi là 

địa ngục Vô Gián (Avīci Niraja), người ấy đều có thể thấy. Vì thế, lục đạo chẳng 

phải là [một thuyết riêng biệt của một] tôn giáo nào, chẳng phải là suy nghĩ loạn 

xạ, mà thật sự có chuyện ấy. Chúng ta hiểu rõ lý luận Phật pháp, vì sao có lục 

đạo? Vì sao có thiên đường? Thiên đường cũng chẳng đơn thuần như trong tôn 

giáo đã nói, có rất nhiều loại thiên đường, thiên đường rất phức tạp. Hơn nữa, trời 

còn có hai mươi tám tầng bậc cao thấp khác nhau. Những điều này do cổ Bà La 

Môn phát hiện, cũng có thể nói là từ một vạn năm trước khi Phật Thích Ca xuất 

thế, người ta đã hiểu rõ ràng, rành rẽ, nhưng vì sao có thiên đường và địa ngục? 

Trong Định, họ (các tu sĩ Bà La Môn) có thể thấy những chuyện ấy, do nguyên 

nhân gì có những chuyện ấy, chẳng ai có thể giải đáp. Do nguyên nhân nào mà có 

lục đạo? Lục đạo có từ lúc nào? Chẳng ai biết! Lục đạo còn có lúc kết thúc hay 

chăng? Cũng chẳng ai biết! Ngoài lục đạo còn có thế giới [nào khác] hay không? 

Những câu hỏi ấy đều chẳng có ai giải đáp. Chúng ta hãy suy nghĩ: Phật Thích Ca 

là  một người trẻ tuổi, hiếu học, thuở ấy  Ngài tham học, tiếp xúc tất cả các tôn 

giáo tại Ấn Độ. Ngài cũng tiếp xúc tất cả các học phái, cũng đã từng học với họ 

suốt mười hai năm, từ năm mười chín tuổi học đến lúc ba mươi tuổi, tức là mười 

hai năm. Nói chung, những gì có thể tiếp xúc, Ngài đều tiếp xúc toàn bộ, những 

vấn  đề  ấy  có  được  giải  quyết  hay  không?  Chẳng  giải  quyết!  Chúng  ta  hãy  so 

sánh, thuở trẻ chúng tôi cũng giống như vậy, chuyện gì đều muốn dò tìm cặn kẽ 

đến nơi đến chốn, chưa tìm đến nơi sẽ chẳng cam lòng; nhưng có những vấn đề 

giống như mấy vấn đề chúng tôi vừa nêu trên đây, chẳng thể giải đáp. Vì không 

học được từ chỗ nào, đức Phật buông những điều đã tham học trong suốt mười 

hai năm xuống, ở dưới cội cây Tất Bát La (Pippala) bên sông Hằng, nhập Định 

dưới  cây  to  ấy,  nhập  Thiền  Định  càng  sâu  hơn.  Quý  vị  thấy  Thiền  Định  thông 

thường là tám tầng lớp, Ngài nhập càng sâu hơn, Thiền Định càng sâu hơn Ngài 

Tập 84  477 



bèn giác ngộ. Sau khi xuất Định, đại triệt đại ngộ, đó là “minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh  thành  Phật”.  Những  vấn  đề  ấy  hoàn  toàn  được  giải  đáp,  biết  lục  đạo  hình 

thành như thế nào, biết vũ trụ hình thành ra sao, hiểu rõ ràng, rành rẽ. 



Chúng ta có thể tin tưởng những điều đức Phật đã nói  hay chăng? Có thể 

chứ!  Vì  sao?  Ngài  nhập  đến  tầng  lớp  ấy,  thấy  toàn  thể  vũ  trụ,  sự  phát  sanh  và 

nguyên khởi của vũ trụ, nguyên khởi của sanh mạng, ta do đâu mà có, đều thấy rõ 

ràng, rành rẽ. Trong các môn đệ của Phật, cũng có những vị nhập Định đến tầng 

lớp ấy cũng trông thấy, mọi người thấy giống như nhau, chẳng giả! Căn bệnh của 

chúng ta là đa nghi, lắm nỗi hoài nghi. Quý vị thấy, tôi vẫn chưa thấy, nhưng thấy 

mọi người nói giống hệt nhau, chúng ta có lý do để tin tưởng. Không ngờ ba ngàn 

năm sau, trong hiện tại, các nhà khoa học nghiên cứu khoa học theo hai phương 

hướng: Một là thế giới vĩ mô (macrocosm), chuyên nghiên cứu đại vũ trụ. Hai là 

đi theo hướng ngược lại, tức thế giới vi mô (micorcosm), thế giới vi mô là Lượng 

Tử  Lực  Học,  nghiên  cứu  nguyên  khởi  của  vật  chất.  Quý  vị  thấy:  Nói  thông 

thường thì chúng ta nói một tế bào, lại phân tích tế bào liền biến thành phân tử. 

Lại phân tích phân tử, phân tử do đâu mà có? Do nguyên tử hợp thành. Nguyên tử 

do các điện tử (electron) và hạt nhân nguyên tử (atomic nucleus) hợp thành. Lại 

phân tích nguyên tử sẽ là các hạt cơ bản (elementary particles), hiện thời lại phân 

tích các hạt cơ bản thành khoa khắc (quark, hạt vi lượng), hiện thời lại phân tích 

hạt  vi  lượng  thành  lượng  tử  (quantum),  lượng  tử  còn  gọi  là  tiểu  quang  tử 

(photon), chẳng biết trong tương lai còn có thể chia nhỏ hơn nữa hay không. Hiện 

thời là mới phân tích đến đây thì ngừng, chưa thể chia nhỏ hơn nữa. Phát hiện 

chuyện gì? Phát hiện hiện tượng vật chất vốn là một huyễn tướng do những tiểu 

quang tử ấy liên tục tích lũy sanh khởi. Vì thế, ở đây, các nhà lượng tử lực học 

cho chúng ta biết: Trong vũ trụ chỉ có ba thứ, những thứ gì khác đều không có, ba 

thứ ấy là năng lượng, vật chất, và thông tin. 



Quý vị thấy từ ba ngàn năm  trước,  từ trong Định, đức Phật  đã phát hiện, 

Ngài trông thấy,  tài giỏi  hơn  các nhà khoa học. Các  nhà khoa học trước hết từ 

Toán Học mà tìm ra lý luận này, sau đấy mới dùng các dụng cụ đểquan sát, thấy 

gì? Vật chất xuất hiện như thế nào? Vật chất từ trong Không sanh ra Có. Tốc độ 

của nó lại quá nhanh, trong khoảng sát-na bèn chẳng còn, từ lúc sanh khởi đến 

khi tiêu diệt gần như đồng thời, tốc độ quá nhanh, nhanh đến nỗi chúng ta không 

có cách gì tưởng tượng. Trong kinh điển, Thích Ca Mâu Ni Phật hỏi Di Lặc Bồ 

Tát, cũng có thể coi Di Lặc Bồ Tát giống như một vị giáo sư chuyên dốc sức nơi 

Tâm  Lý  Học  trong  nhà  trường  hiện  thời,  chúng  ta  gọi  Ngài  là  nhà  tâm  lý  học 

trong Phật môn. Đức Phật hỏi Bồ Tát, cuộc hỏi đáp ấy thật ra nhằm chỉ bảo chúng 

478  Tập 84 



ta.  Đức  Phật  hỏi  Ngài,  người  thế  gian  bình  phàm  chúng  ta  dấy  lên  một  niệm, 

 “tâm  hữu  sở  niệm”   (tâm  có  bao  nhiêu  niệm),  [nghĩa  là]  dấy  lên  một  niệm  thì 

niệm ấy rất thô, phân tích ra sẽ có bao nhiêu tế niệm? Trong tế niệm có bao nhiêu 

hiện tượng vật chất? Có bao nhiêu hiện tượng tinh thần? Đức Phật hỏi một vấn đề 

như vậy. Di Lặc Bồ Tát trả lời: Trong một khảy ngón tay, quý vị thấy thời gian 

của một cái khảy ngón tay rất ngắn.  “Trong một cái khảy ngón tay có ba mươi 

 hai ức trăm ngàn niệm” . Trong một giây, tôi có thể khảy khoảng chừng bốn lần, 

tôi  tin  có  người  khảy  nhanh  hơn  tôi,  nếu  là  năm  lần  thì  trong  một  giây  có  bao 

nhiêu niệm, tức [bao nhiêu] tế niệm? Nói theo cách giảng của Di Lặc Bồ Tát sẽ là 

một ngàn sáu trăm triệu. Quý vị thấy trong một giây có một ngàn sáu trăm triệu 

niệm,  tức  tế  niệm,  đơn  vị  là  một  triệu.  Đấy  cũng  là  sự  sanh  diệt  của  các  hiện 

tượng vật chất như các nhà khoa học đã thấy trong hiện tại, thời gian ấy là bao 

lâu? Là một phần trong một ngàn sáu trăm triệu phần của một giây, tức là trong 

một giây có một ngàn sáu trăm triệu lần sanh diệt. Quý vị làm sao có thể nắm bắt 

được? Do vậy, họ phát hiện hiện tượng vật chất chẳng phải là thật. 



Vật chất sanh khởi như thế nào? Vật chất là ý thức, là niệm, niệm là tinh 

thần, hiện tượng tinh thần tích lũy liên tục biến thành vật chất. Vì thế nói: Trong 

vũ trụ chỉ có ba thứ hiện tượng tồn tại; kinh Đại Thừa gọi ba thứ hiện tượng ấy là 

[ba tế tướng của] A Lại Da, A Lại Da mới là Tạo Vật Chủ (Tạo Hóa), y báo và 

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều do nó tạo ra. Khoa học gia gọi 

nghiệp tướng của A Lại Da là năng lượng, cảnh giới tướng của A Lại Da được 

các nhà khoa học gọi là vật chất, chuyển tướng của A Lại Da, chuyển tướng là 

chuyển biến, được khoa học gọi là thông tin. Ba tế tướng của A Lại Da rất tuyệt. 

Bất  quá, trong kinh đức Thế  Tôn  gọi  thông tin là thức thứ sáu, tức  Ý Thức, Ý 

Thức là phân biệt, chuyên chú trọng phân biệt. Nó có năng lực phân biệt vô cùng 

mạnh mẽ, đối với bên ngoài nó có thể duyên tới hư không pháp giới, đối với bên 

trong nó có thể duyên đến A Lại Da, nhưng chẳng thể kiến tánh, vì sao? Vì nó có 

phân biệt, chấp trước. Như thế nào thì mới có thể kiến tánh? Buông vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước xuống sẽ kiến tánh, sẽ thành Phật. Vì thế, tuy nó (A Lại Da) 

có năng lực ấy, các khoa học gia có năng lực ấy, họ vẫn là phàm phu, chẳng thể 

chứng quả A La Hán, mà cũng chẳng phải là Bồ Tát. Phải như thế nào mới chứng 

đắc  Phật,  Bồ  Tát,  A  La  Hán?  Phải  buông  xuống.  Khoa  học  gia  chẳng  buông 

xuống. Hễ buông chấp trước xuống bèn chứng quả A La Hán, buông phân biệt 

xuống bèn chứng Bồ Tát, buông khởi  tâm động niệm xuống sẽ  là Phật Đà. Do 

vậy, Phật, Bồ Tát, A La Hán là ai? Là chính quý vị, chỉ cần quý vị chịu buông 

xuống là được! Trong giáo pháp Đại Thừa thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn 

Tập 84  479 



 là Phật” , đúng vậy, chẳng giả, chẳng sai tí nào! Vì thế, chúng ta phải nhận biết 

Phật, hiểu rõ ràng, minh bạch. 



Rốt cuộc, Phật pháp giảng những gì? Chúng ta dùng danh hiệu để giảng [thì 

Phật pháp] giảng về Thích Ca và Mâu Ni, điều này chẳng sai, nhưng rất mơ hồ. 

Con người hiện thời mong quý vị nói cụ thể hơn một chút có được hay không? 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng những gì trong bốn mươi chín năm? Nói theo cách 

hiện thời, những điều Phật đã giảng trong bốn mươi chín năm đều ở trong kinh 

điển,  kinh  điển  giảng  những  gì?  Giảng  luân  lý.  Luân  lý  là  gì?  Nói  về  các  mối 

quan hệ của con người, [tức là] quan hệ giữa con người với nhau, quan hệ giữa 

người  và  động  vật,  người  và  thực  vật,  người  và  khoáng  vật,  quan  hệ  với  núi, 

sông, đại địa, quan hệ giữa con người và hiện tượng tự nhiên. Quan hệ với hiện 

tượng tự nhiên là quan hệ với vũ trụ; lại còn có quan hệ giữa con người và các 

chiều không gian khác nhau. Những mối quan hệ ấy đều thuộc về luân lý, phạm 

vi  rộng  hơn  luân  lý  được  giảng  trong  học  thuật  truyền  thống  Trung  Quốc  rất 

nhiều! Luân lý trong truyền thống Trung Quốc tối đa chỉ giảng quan hệ giữa con 

người với nhau và quan hệ giữa người với động vật:  “Phàm thị nhân, giai tu ái. 

 Ái ốc cập điểu”  (phàm là người đều phải yêu. Yêu nhà, yêu lây cả chim). Ta yêu 

mến căn nhà của ta, trên mái nhà có chim làm tổ, ta cũng yêu mến chúng. Quý vị 

yêu thương những động vật ấy, quan hệ luân lý Trung Quốc chỉ giảng tới đây. 

Quan hệ luân lý trong nhà Phật nói thật viên mãn, ngay cả các chiều không gian 

khác  nhau  trong  vũ  trụ  cũng  được  bao  gồm  trong  ấy.  “Chiều  không  gian  bất 

 đồng”  là nói tới trời, đất, quỷ thần. Trời đất, quỷ thần là chúng sanh giống như 

chúng ta, họ cũng mê, chẳng giác, phước báo khác nhau, nhưng họ là phàm phu, 

chẳng phải là thánh nhân. Đức Phật giảng đạo đức, nhân quả, lại thưa cùng quý 

vị, Ngài giảng triết học, khoa học, năm hạng mục ấy Ngài đều giảng đến rốt ráo 

viên mãn, thật tuyệt diệu! Vì thế, khoa học được giảng trong kinh Phật đem so 

với khoa học hiện thời thì khoa học vẫn thua kinh Phật một khoảng cách lớn, triết 

học cũng giống như vậy. 

Chúng ta sanh nhằm thời đại này chẳng may mắn lắm, vì sao? Trong thời đại này, 

chẳng có người chân chánh học Phật. Vào thời xưa, một trăm năm trước, trong 

thế kỷ trước, những vị đại đức trong Phật môn, bất luận tại gia hay xuất gia, đều 

có thể giảng giải đạo lý. Hiện thời không có, người tại gia giảng không được, mà 

người xuất gia cũng chẳng giảng được! Chúng ta học hành trong nhà trường đã bị 

hướng dẫn sai lầm, giáo viên trong nhà trường bảo chúng ta “tôn giáo là mê tín, 

Phật giáo càng là mê tín”, tôi đã học khái niệm này từ nhỏ trong nhà trường. Vì 

sao Phật giáo càng là mê tín? Tôn giáo cao cấp chỉ thờ một vị thần, trong vũ trụ 

480  Tập 84 



chỉ có một vị chân thần (chúa thật), còn Phật giáo [thần thánh] gì cũng lạy. Gì 

cũng lạy thì là đa thần giáo, phiếm thần giáo (Pantheism). Đa thần giáo và phiếm 

thần giáo là tôn giáo cấp thấp trong các loại tôn giáo. Từ nhỏ, chúng tôi tiếp nhận 

sự giáo dục, quan niệm như vậy, cho nên khi lớn khôn, chẳng tiếp xúc tôn giáo, 

[cho  là]  mê  tín.  Thấy  người  khác  thắp  hương,  [cười  nhạo  kẻ  ấy]  mê  tín,  ở  bên 

cạnh cười chê kẻ ấy. Chúng tôi sống trong hoàn cảnh như thế. Nếu tôi chẳng gặp 

tiên sinh Phương Đông Mỹ, suốt đời này trọn chẳng có duyên với tôn giáo! Tôi 

theo thầy Phương học triết học, ảnh chụp ở bên kia là ảnh thầy Phương. Tôi theo 

thầy học triết học, thầy giảng cho tôi một bộ triết học khái luận, tôi vô cùng cảm 

kích thầy. Trong phần cuối cùng, thầy giảng về triết học trong kinh Phật. Khi ấy, 

tôi vô cùng kinh ngạc, nói: “Thưa thầy! Phật giáo là tôn giáo, là mê tín, lại còn là 

phiếm thần giáo, là tôn giáo cấp thấp, làm sao nó có triết học cho được?” Thuở 

ấy, tôi hai mươi sáu tuổi, thầy gần như cùng lứa tuổi với cha tôi, thầy phải lớn 

hơn tôi hai mươi mấy tuổi. Thầy bảo tôi:  “Anh trẻ tuổi, không hiểu, chúng ta học 

 triết học, Thích Ca Mâu Ni Phật là triết gia vĩ đại nhất trên thế giới” . Tôi chưa 

hề nghe ai nói điều ấy, chưa hề có ai bảo tôi, Thích Ca Mâu Ni Phật là triết gia, 

tôi rất kinh ngạc. 



Thầy nói:  “Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất trong triết học trên 

 toàn thể thế giới, học Phật là hưởng thụ cao nhất trong đời người”.  Tôi tiếp xúc 

Phật giáo do nghe buổi giảng ấy, thay đổi cách nhìn sai lầm trong quá khứ như 

vậy đó, biết trong Phật giáo có những điều tốt đẹp. Thầy lại đặc biệt dặn dò tôi: 

“Thời cổ, trong Phật môn có những vị cao tăng đại đức thật sự là những vị đại 

học vấn, mà cũng là người có đạo tâm, có đạo đức, có học vấn”. Thầy nói hiện 

thời chẳng có:  “Nếu bây giờ anh học triết học trong kinh Phật, học ở nơi nào? 

 Trong kinh điển. Anh đến chùa miếu sẽ không thấy, nhưng trong chùa miếu có 

 kinh  điển,  anh  tìm  trong  kinh  điển  sẽ  tìm  được” .  Phương  hướng  này  vô  cùng 

trọng yếu! Nếu thầy không chỉ sẵn cho tôi chuyện này, tôi đến chùa miếu nhìn 

vào những người xuất gia, tôi cảm thấy họ vẫn làm chuyện mê tín, sẽ nẩy sanh 

hoài nghi đối với lời thầy nói. Ngài an bài tốt đẹp con đường ấy cho tôi: “Anh 

hãy đổ công nơi kinh điển”. Ưu điểm của chúng tôi là thật thà, nghe lời, thật sự 

làm. Từ lúc tiếp xúc thuở ấy cho đến nay là năm mươi chín năm, sang năm là một 

giáp, tức sáu mươi năm. Sáu mươi năm tu học, chứng tỏ lời thầy nói chẳng sai 

chút nào, lại còn nhận thấy trong kinh Phật không chỉ có triết học tối cao, mà còn 

có khoa học tối cao. 



Lại nhìn ra thế giới hiện thời, triết  học chẳng thể giải quyết vấn đề, khoa 

học chẳng thể giải quyết vấn đề, trong kinh Phật vốn đã có toàn bộ [giải pháp cho 

Tập 84  481 



những  vấn  đề  ấy].  Từ  ba  ngàn  năm  trước,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  giảng  rõ 

ràng, thật phi phàm. Vì vậy, vào thập niên bảy mươi, tức là trong niên đại 1970, 

tiến sĩ Thang Ân Tỷ (A.J. Toynbee) của nước Anh đã nói một câu:   “Giải quyết 

 vấn  đề  xã  hội  trong  thế  kỷ  hai  mươi  mốt,  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  của 

 Trung Quốc và Đại Thừa Phật pháp”.  Người Anh nói như vậy, ông ta là một triết 

gia và sử gia nổi tiếng trên thế giới. Tôi sang thăm Luân Đôn hai lần, mục tiêu là 

đến  thăm  ba  trường  đại  học  của  Luân  Đôn  là  Ngưu  Tân  (Oxford),  Kiếm  Kiều 

(Cambridge) và đại học Luân Đôn, ba trường này là trung tâm nghiên cứu Hán 

học của Âu Châu, là các trường có khoa Hán Học nổi tiếng trên thế giới. Tôi gặp 

những giáo sư và sinh viên nơi đó, tôi rất cảm động, họ đều là người phương Tây, 

nói toàn giọng Bắc Kinh đúng tiêu chuẩn, tôi chẳng bằng họ. Họ có thể đọc sách 

vở  Trung  Quốc,  xem  văn  chương  Văn  Ngôn  của  Trung  Quốc.  Lại  còn  có  một 

sinh viên kể với tôi anh ta dùng kinh Vô Lượng Thọ viết luận văn tiến sĩ. Tôi hỏi 

anh ta: “Kinh Vô Lượng Thọ hiện thời có chín phiên bản, anh dùng loại nào?” 

Anh  ta  dùng  bản  hội  tập  của  cụ  Hạ  Liên  Cư,  giống  như  bản  chúng  ta  đang  sử 

dụng, dùng bản ấy để viết luận văn tiến sĩ. Ngoài ra, có một đồng học khác, cũng 

là  người  ngoại  quốc,  dùng  sách  Mạnh  Tử  để  viết  luận  văn.  Còn  có  một  người 

dùng  tác  phẩm  của  Vương  Duy18[1],  [Vương  Duy]  là  một  nhà  văn  học  đời 

Đường, tôi thấy vậy rất vui vẻ. 



Ở nơi ấy, tôi cũng giảng cho họ một buổi, tuy thời gian chẳng dài, nhưng rất 

khơi gợi hứng thú nơi họ. Các vị giáo sư và đồng học cùng ngồi nghe. Tôi lên bục 

giảng, trước hết, nêu câu hỏi. Tôi nói: “Ông Thang Ân Tỷ là người Anh giống 

như quý vị. Quý vị đều theo ngành Hán Học, đối với Nho, Thích, Đạo của Trung 

Quốc đều hiểu rất rõ ràng, đều đã dốc công sức nơi ấy”. Tôi nói:  

- Ông Thang Ân Tỷ đã bảo: “Để giải quyết vấn đề xã hội trong thế kỷ hai mươi 

 mốt, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh của Trung Quốc và Đại Thừa Phật pháp” . 

Nay  quý  vị  đều  nghiên  cứu  những  thứ  ấy,  quý  vị  hãy  nghĩ  xem  có  đúng  hay 

không? Học thuyết Khổng Mạnh có thể [giải quyết] được hay không? Dùng được 

hay chăng? Đại Thừa Phật pháp có thể [giải quyết] được không? 

Tôi nêu ra câu hỏi ấy. Bọn họ nhìn tôi cười chẳng nói năng gì, tôi đợi mấy phút. 

Sau khi tôi đợi mấy phút mà chẳng có ai nói gì, tôi hỏi ngược lại: “Chẳng lẽ tiến 



18[1] Vương Duy (701-761), tự Ma Cật, quê ở huyện Kỳ, tỉnh Sơn T}y. Ông l{ thi gia v{ họa gia nổi tiếng đời 

Đường, có ngoại hiệu l{ Thi Phật. Ông tinh thông Phật học, đặc biệt sùng mộ kinh Duy Ma Cật nên lấy hiệu l{ Ma 

Cật. Ông đỗ Tiến Sĩ năm Khai Nguyên thứ chín (721), l{m quan đến chức Đại Nhạc Thừa. Phong c|ch vẽ tranh 

sơn thủy theo lối thủy mặc của ông rất được c|c thiền sư thời ấy ưa chuộng v{ mô phỏng theo. 

482  Tập 84 



sĩ Thang Ân Tỷ nói sai rồi ư?” Họ cũng không trả lời, nhìn tôi cười, không trả lời, 

rất lợi hại! Cuối cùng tôi bảo họ: “Lời ông Thang Ân Tỷ nói chẳng sai, nhưng rất 

nhiều người đọc rồi hiểu sai, hiểu lầm ý ông ta”. Tôi nói: “Tôi nêu ra câu hỏi này, 

tôi nói đến Nho, Thích, Đạo, chắc chắn quý vị lập tức liền nghĩ. Nói tới Nho, quý 

vị  nghĩ  đến  Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh,  mười  ba  kinh,  đúng  hay  không?”  Họ  gật  đầu. 

“Nói tới Phật, quý vị nhất định nghĩ tới Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Bát Nhã, những 

kinh điển Đại Thừa ấy. Nói đến Đạo, quý vị nghĩ đến Lão Trang”. Đúng vậy! Tôi 

nói:  

- Đấy là gì? Đấy là hoa quả của Nho, Thích, Đạo. Đơm hoa, kết quả, rất đẹp đẽ, 

dễ coi, những thứ ấy có thể giải quyết vấn đề trong xã hội hiện thời hay không? 

Chẳng thể! Lời ông Thang Ân Tỷ nói chẳng sai, quý vị phải hiểu, giống như thực 

vật, hoa quả do đâu mà có? Từ thân cây mọc ra. Hoa quả mọc trên cành nhánh, 

cành nhánh mọc từ thân cây, thân cây mọc từ rễ, quý vị cứ suy xét ngược lại từng 

tầng một, đến cuối cùng, thứ gì quan trọng nhất? Rễ! Căn cội của Nho là gì? Căn 

cội của Đạo là gì? Căn cội của Phật là gì? Rễ trồng vững, sẽ có thể nẩy mầm, tăng 

trưởng mạnh mẽ, trưởng thành, đơm hoa, kết quả. 



Hiện thời như thế nào? Không có rễ! Quý vị hằng ngày nghiên cứu Nho, 

Thích, Đạo, giống như hoa cắm trong bình chẳng có rễ, chết ngắc, chẳng sống; vì 

thế, biến thành học thuật, vô dụng! Làm thế nào để có thể giải quyết vấn đề? Ông 

Thang Ân Tỷ nói chẳng sai, chúng ta phải tìm ra căn cơ của Nho, Thích, Đạo, 

thực hiện từ căn bản. Lời ông ta nói là thật, tuyệt đối chẳng giả. Thật sự có thể 

cứu vớt tình trạng xã hội suy đồi trong thế kỷ hai mươi mốt, mà cũng có thể cứu 

vớt nguy cơ trên địa cầu. Cội rễ của Nho là Đệ Tử Quy, cội rễ của Đạo là Thái 

Thượng Cảm Ứng Thiên, cội rễ của Phật là Thập Thiện Nghiệp Đạo, những thứ 

ấy là trọng yếu! Trước đây học Nho, học Phật, học Đạo đều vun bồi vững vàng 

những căn cội ấy. Nếu quý vị chẳng vun bồi vững vàng những căn cội ấy, quý vị 

học gì cũng vô dụng. Cuối cùng, tôi bảo họ:  

- Tôi rất phục quý vị, thật đấy, chẳng giả đâu, từ trong đáy lòng mà nói như vậy. 

Chư vị học tập, Nho học, Đạo học, Phật học. Tại ngoại quốc, người ta chẳng viết 

chữ hoặc xem chữ từ bên này (bên phải trang giấy). Đối với Nho học, Đạo học, 

Phật học, chư vị có thể đạt được học vị Tiến Sĩ, có thể làm một vị giáo sư, có thể 

là một nhà Hán học của châu Âu; nhưng chắc chắn cả đời này quý vị chẳng thể 

sung sướng, tự tại, tiêu sái như tôi được. Khẳng định là quý vị chẳng thể! Chắc 

chắn là suốt một đời này, quý vị vẫn sống trong thế giới phiền não này. 

Mọi người đều cười. Tôi nói:  

Tập 84  483 



- Vì sao? Tôi học tương phản với quý vị. Quý vị hãy nhìn lại, từ đây hãy nghĩ tới 

quá khứ, học Phật, học Nho, học Đạo khác hẳn! Ý vị khác hẳn! Học Nho phải 

học giống như Khổng Tử,  “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”  (học rồi luyện 

tập, cũng chẳng sướng sao), vui sướng khôn sánh! Học Phật phải học giống như 

Thích Ca Mâu Ni Phật, pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Học Đạo 

phải học giống như Lão Trang, đấy là gì? Trí huệ. Chư vị học hỏi Nho học, Đạo 

học, đó là  tri thức. Tri thức và trí huệ là hai chuyện [khác nhau]. Tri thức giải 

quyết vấn đề chỉ có thể giải quyết cục bộ, còn mang lại rất nhiều hậu quả. Trí huệ 

giải quyết vấn đề viên mãn, không để lại hậu quả. 

Tôi nói: 

- Quý vị hãy khéo học hai chữ ấy, quý vị hãy từ chỗ này mà học Nho. Học Nho 

và Nho học khác nhau! 

Vì thế, giáo sư Mạch Đại Duy (David McMullen) của bọn họ là một nhà Hán học 

hiện thời, sau khi nghe tôi giảng diễn còn đặc biệt tới Trung Quốc, tới trung tâm 

Thang Trì để khảo sát, ở nơi đó bốn ngày. Sau khi về nước, lại đến Hương Cảng 

tìm tôi, nói chuyện với tôi sáu tiếng đồng hồ. Ông ta mời tôi sang Luân Đôn dạy 

học. Tôi cũng rất cảm ơn ông ta đã coi trọng tôi. [Ông ta mời tôi] sang đại học 

Kiếm Kiều ở Luân Đôn để lập một học viện Đại Thừa Phật học. Hệ thống giáo 

dục của Anh quốc tuân theo quy chế học viện19[2], như Ngưu Tân và Kiếm Kiều, 

nói chung mỗi trường đều có hơn năm mươi học viện. Tôi rất cảm kích ông ta, rất 

khó có, Kiếm Kiều là trường đại học được xếp hạng thứ ba trên cả thế giới. Tôi 

cảm ơn ông ta, nói: “Tôi không thể đi”. Ông ta hỏi: “Vì sao?” Tôi nói: “Quy chế 

trong trường quý vị hạn chế tôi, tôi chẳng  thể dạy học sinh được!” Ông ta nói: 

“Thầy dùng phương pháp nào để dạy?” Tôi đáp: “Tôi không có phương pháp, tổ 

tiên chúng tôi có phương pháp”. Ông ta nghe như vậy, rất kinh ngạc, ông ta là 

nhà Hán học, nghe nói tổ tiên chúng ta còn có phương pháp bí mật, cho nên ông 

ta hết sức kinh ngạc. Ông ta nói: “Phương pháp của tổ tiên ở chỗ nào?” Tôi nói: 

“Nói thật ra, ông đã từng học qua, nhưng không để ý”. Ông ta nhìn tôi, tôi hỏi: 

“Đã  đọc  Tam  Tự  Kinh  hay  chưa?”  Đọc  rồi,  ông  ta  thuộc  lòng  Tam  Tự  Kinh, 



19[2] Nguyên văn “thư viện” (書院). Đ}y l{ chữ dùng để dịch chữ Academy của tiếng Anh. “Thư viện” theo nghĩa 

nguyên thủy l{ một cơ cấu gi|o dục trong hệ thống quan học (gi|o học do chính quyền chỉ đạo), không phải l{ 

thư viện (library) như trong tiếng Việt (thư viện theo nghĩa tiếng Việt sẽ được gọi l{ “đồ thư qu|n” trong tiếng 

H|n). Cơ cấu n{y bắt nguồn từ thời Khai Nguyên nh{ Đường. Về sau thư viện trở th{nh một hệ thống trường 

chuyên khoa giảng giải theo một trường ph|i triết học n{o đó, như Lý Học thư viện thời Tống chẳng hạn. Khi 

gi|o  dục  được  tổ  chức  theo  khuôn  mẫu  T}y  phương,  người  Hoa  liền  dùng  ngay  chữ  Thư  Viện  để  dịch  chữ 

Academy hoặc College trong hệ thống đại học của Anh, hoặc để dịch chữ School trong hệ thống đại học của Mỹ. 

484  Tập 84 



thuộc  lòng  Luận  Ngữ,  chẳng  đơn  giản!  Tôi  nói:  “Tám  câu  đầu  trong  Tam  Tự 

Kinh  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao  để  giáo  hóa  chúng  sanh  của  tổ  tiên  Trung 

Quốc từ ngàn vạn năm qua!” Ông ta nghe xong, ngơ ngác. Tôi nói: “Ông thuộc 

lòng  Tam  Tự  Kinh,  cũng  đọc  nhuyễn  nhừ  rồi.  Tôi  tin  ông  đã  từng  giảng  qua, 

nhưng chưa giảng đến tầng ý nghĩa này”. Ông ta thừa nhận [tôi nói đúng]. 



Tôi nói: 

- Giáo dục con người, đầu tiên quý vị phải khẳng định quan điểm:  “Nhân chi sơ, 

 tánh bổn thiện” , quý vị thật sự  giáo dục, nhất định khẳng định con người tánh 

vốn lành.  “Thiện”  ở đây chẳng phải là thiện trong thiện ác, mà  “thiện”  là từ ngữ 

ca ngợi, tốt đẹp, viên mãn nhất, chẳng có mảy may khiếm khuyết nào, đó là thiện, 

chẳng phải là thiện trong thiện ác. Cũng như kinh Hoa Nghiêm đã nói:  “Hết thảy 

 chúng sanh đều có trí  huệ và đức tướng của Như  Lai” , người Trung Quốc gọi 

điều đó là  “bổn thiện” , phải thừa nhận điều này! Sau đấy, quý vị phải tin tưởng: 

 “Tánh tương cận, tập tương viễn”  (tánh giống như nhau, do huân tập (giáo dục) 

mà khác biệt), bổn tánh của mỗi cá nhân giống nhau. Phật pháp nói mỗi cá nhân 

vốn là Phật, còn trong truyền thống Trung Quốc, bổn tánh của mỗi người đều là 

bổn thiện, đều tương đồng.  “Tập tương viễn” , vì sao biến thành bất thiện? Do tập 

tánh. “Tập tánh” tức là nói quý vị bị ô nhiễm bởi hoàn cảnh. Cổ nhân Trung Quốc 

nói:   “Cận  châu  tắc  xích,  cận  mặc  tắc  hắc”   (gần  son  thì  đỏ,  gần  mực  thì  đen). 

Nếu quý vị ở cùng thiện nhân, sẽ biến thành thiện nhân. Quý vị ở cùng người ác, 

sẽ học theo thói xấu, biến thành ác. Đó gọi là “tập tánh”, chẳng phải là bổn tánh. 

Mục đích của giáo dục là gì? Giáo dục nhằm mục đích khiến cho quý vị từ tập 

tánh trở về bổn tánh, đấy là giáo dục. Giáo dục nhằm biến ác nhân thành thiện 

nhân,  biến  người  xấu  thành  người  tốt,  biến  kẻ  mê  hoặc,  điên  đảo  thành  người 

thông minh, trí huệ, đấy là giáo dục. Học trò chẳng thể dạy được, bèn khai trừ nó, 

đó là giáo dục thất bại, há có lẽ ấy? Học trò chẳng có khuyết điểm, mà do quý vị 

chẳng khéo dạy, chẳng biết dạy. Cớ sao quý vị dạy chẳng ra gì lại bắt tội học trò? 

Như vậy là quý vị lầm lẫn quá đỗi rồi! 

Tôi nói với ông ta như thế, ông ta bèn hoảng nhiên đại ngộ. Quý vị thấy tác phẩm 

ấy, trong các trường tại Luân Đôn, chẳng có ai theo ngành Hán Học chẳng đọc, 

đó  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao.  Vì  thế,  “cẩu  bất  giáo,  tánh  nãi  thiên”   (nếu 

chẳng dạy, tánh sẽ biến đổi), tư tưởng giáo dục phát sanh từ chỗ này, quý vị nhất 

định phải dạy. Nếu không dạy, kẻ ấy sẽ càng biến đổi tệ hại hơn! Con người do 

được dạy dỗ mà thành tốt đẹp, mà cũng do được dạy dỗ mà tệ hại hơn. Kẻ khác 

biến thành xấu xa, quý vị quyết định chẳng thể trách móc hắn, chính quý vị đã 

Tập 84  485 



dạy kẻ ấy thành kẻ xấu! Ngày nay do ai dạy? Hiện thời, trẻ nhỏ vừa sanh ra, mở 

mắt ra đã học, học từ nơi đâu? Học từ TV. 



Trẻ hơi lớn lên, tôi chẳng biết ở Trung Quốc [như thế nào], chứ tôi ở Mỹ rất 

nhiều  năm,  lớp  một  Tiểu  Học  của  Mỹ  đã  dùng  điện  não  (computer),  đã  xem 

Internet.  Lên  Internet  chơi  gì?  Bạo  lực,  tình  dục,  giết,  trộm,  dâm,  dối,  thảy  đều 

học hết. Vì thế, học trò Tiểu Học đi học bỏ súng trong túi giết bạn học, nó chẳng 

có  ác  ý,  đùa  chơi  mà!  Từ  Internet  nó  học  được  điều  ấy,  thật  sự  đùa  giỡn,  giết 

thầy, giết bạn học, giết giỡn chơi mà! Quý vị làm thế nào đây? Làm sao kết tội 

con mình? Đây là một vấn đề lớn trong xã hội. Năm xưa, hình như lúc tôi ở Tân 

Gia Ba, vào năm 1999, đồng học bên Mỹ gởi cho tôi xem một cuốn tạp chí, trong 

ấy  có  bài  tường  trình  tình  trạng  phạm  tội  của  thanh  thiếu  niên  nước  Mỹ,  đọc 

xong, tôi sững sờ! Đã rất lâu chẳng sang Mỹ, tôi liên lạc với bên ấy, đặc biệt vì 

chuyện này mà sang đó một chuyến. Tôi đến Lạc Sam Cơ (Los Angeles) của Gia 

Châu (California), nhờ đồng học liên lạc cho tôi, thực hiện hai  cuộc phỏng vấn 

trên đài truyền hình California của Mỹ. Một cuộc phỏng vấn về vấn đề giáo dục, 

chúng tôi có tất cả bốn người, một người là kiểm sát trưởng (Attorney General) 

của địa khu Lạc Sam Cơ (Greater Los Angeles), vị này là quan tòa, là một vị lãnh 

đạo của ngành tư  pháp. Một  người là thị trưởng thành phố Phách  Tát  Địch Na 

(Pasadena),  còn  một  vị  là  hiệu  trưởng  phân  hiệu  Los  Angeles  của  đại  học 

California.  Bốn  người  chúng  tôi  tham  dự  một  giờ  phỏng  vấn,  tọa  đàm  trên  đài 

truyền hình. Tôi hỏi vị kiểm sát trưởng: “Tôi đọc báo cáo trên số tạp chí này, đó 

có phải là thật hay chăng?” Ông ta bảo tôi: “Thật đấy”. Tôi nói: “Tỷ lệ phạm tội 

không ngừng tăng lên, quý vị có cách nào khống chế, ổn định nó hay không?” 

Ông  ta  đáp:  “Chẳng  có  cách  nào!”  Chính  họ  cũng  biết  vấn  đề  này  rất  nghiêm 

trọng.  Vì  thế,  tôi  hội  kiến  Tổng  Thống  Bố  Thập  (Bush),  tôi  cũng  bảo  ông  ta: 


“Điều đáng lo ngại của Mỹ trọn chẳng phải là ở ngoại quốc”, tôi nói liền khi ấy. 

Tôi nói: “Đối với thanh thiếu niên thuộc thế hệ kế tiếp, phải làm như thế nào? Có 

nghĩ tới vấn đề ấy hay không?” Tôi rời nước Mỹ, nghe nói trong khi trò chuyện, 

ông Bush có nhắc đến vấn đề này, chẳng thể giải quyết! Cuộc phỏng vấn thứ hai 

dành cho thân sĩ tôn giáo, viện trưởng học viện Cơ Đốc Giáo dẫn theo hai vị giáo 

sư, kể cả chúng tôi là bốn người, ba người đến từ học viện. Chúng tôi thảo luận 

vấn đề ấy, tôn giáo giải quyết bằng phương pháp nào? Quan điểm như thế nào? 

Vấn đề vô cùng nghiêm trọng. 

486  Tập 84 





Năm xưa, một hôm, có ba viên chức từ bộ Giáo Dục, hình như một người là 

bí thư, hai người kia là xứ trưởng20[3] đến phỏng vấn tiên sinh Phương Đông Mỹ. 

Hôm ấy, khéo sao tôi chạm mặt họ tại nhà thầy Phương, họ hỏi thầy Phương một 

vấn đề: “Hiện thời chánh phủ bắt đầu phục hưng văn hóa Trung Quốc, phải làm 

sao thì mới có thể thực hiện?” Nêu ra câu hỏi ấy, tôi thấy thầy biểu lộ thái độ vô 

cùng  nghiêm  túc,  im  lặng  năm  phút,  nhìn  mọi  người,  không  khí  trong  phòng 

khách nhỏ hết sức nghiêm túc. Năm phút sau, thầy nói: “Có!” Mọi người rất chú 

ý nghe. Điều thứ nhất, tại Đài Loan khi đó có ba đài truyền hình, hãy đóng cửa ba 

đài truyền hình ấy, lại còn rất nhiều đài phát thanh vô tuyến cũng cần phải đóng 

cửa,  ngưng  xuất  bản  báo  chí  lẫn  tạp  chí.  Mấy  quan  chức  nghe  nói  đều  ngây 

người: “Thưa thầy! Không thể làm được!” Thầy nói: “Những thứ ấy hằng ngày 

phá hoại văn hóa Trung Quốc, đã có những thứ ấy thì còn có thể phục hưng [văn 

hóa  truyền  thống]  hay  sao?”  Đúng  là  chẳng  sai  tí  nào!  Chúng  tôi  học  tập  theo 

thầy, tiếp nhận sự chỉ dạy của thầy; vì thế, từ đấy trở đi, tôi không đọc báo, chẳng 

xem tạp chí, chẳng nghe radio, chẳng xem TV, gần như là năm mươi năm; vì thế, 

tâm địa thanh tịnh, không bị ô nhiễm. Những thứ ấy có quyền ô nhiễm quý vị mỗi 

ngày, nhưng ta có quyền chẳng tiếp nhận. Tôi chẳng thể khuyên người khác đừng 

tiếp nhận, nhưng chính mình có thể chẳng tiếp nhận. Tôi mỗi ngày đọc kinh điển 

Đại Thừa, đọc sách vở của cổ thánh tiên hiền, vui sướng khôn sánh, chuyện gì tôi 

cũng không biết, người khác hỏi tôi như thế nào? Thiên hạ thái bình, không có 

chuyện gì! Quý vị thấy cuộc sống thoải mái lắm, đừng nên tiếp xúc chúng (truyền 

hình, truyền thanh, báo chí), chẳng có chuyện gì hết! Đức Phật dạy chúng ta, nhất 

là trong kinh Đại Thừa, dạy chúng ta tu gì? Tu thanh tịnh, bình đẳng, giác. Mỗi 

ngày gìn giữ sự thanh tịnh, bình đẳng, giác, quyết định đừng nên nhiễm ô, chớ 

nên dao động, chớ nên vọng động, chớ nên mê hoặc, đấy là tốt; vì vậy, phải hiểu 

điều này. Hiện thời, những phiền toái trong xã hội do đâu mà có? Hiểu rõ ràng, 

rành rẽ! 

Giáo dục của đức Phật tốt đẹp như thế, tổ tiên chúng ta thỉnh về Trung Quốc, quý 

vị phải biết [sự kiện] lịch sử này! Phật giáo chẳng tự truyền đến, Hán Minh Đế 

phái đặc sứ sang Tây Vực thỉnh về, do đế vương Trung Quốc thỉnh về, do tổ tiên 

thỉnh về. Sau khi truyền đến Trung Quốc, người Trung Quốc được tiếp xúc, đôi 

bên đàm luận đều hoan hỷ khôn sánh, vì sao? Căn bản đồng nhất. Văn hóa truyền 

thống Trung Quốc có căn bản là hiếu đạo, chớ nên không biết điều này. Căn bản 

của Phật pháp cũng là hiếu đạo, phù hợp khít khao. Nguyên tắc chỉ đạo giáo học 



20[3] Xứ trưởng l{ tiếng gọi chung những công chức cao cấp, thông thường l{ c|c trưởng ban, trưởng phòng, 

hoặc ch|nh sự vụ trong một bộ hoặc một sở tại Đ{i Loan. 

Tập 84  487 



trong Phật pháp là tịnh nghiệp tam phước. Trong Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, 

đức Phật đã nói ba điều là nguyên tắc chỉ đạo tối cao. Điều thứ nhất  “hiếu dưỡng 

 phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu Thập Thiện nghiệp” , quý vị 

thấy  hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  trọng  thầy  được  đặt  hàng  đầu,  chẳng  khác  gì  [quan 

niệm văn hóa truyền thống của] Trung Quốc, đặt vững căn cơ tại chỗ này. Tu học 

Phật pháp có thứ tự từ cạn tới sâu, giống như học hành trong nhà trường, từ Tiểu 

Học, Trung Học, Đại Học, đến nghiên cứu sinh. Phật pháp cũng giống như vậy, 

tiến  dần  dần  theo thứ  tự.  Giáo  học  trong  Phật  pháp, nhất  định  là  trước  hết  học 

Tiểu  Thừa,  Tiểu  Thừa  là  Tiểu  Học  trong  Phật  pháp;  nhưng  tại  Trung  Quốc,  từ 

giữa đời Đường trở đi, chẳng học Tiểu Thừa, dùng Nho và Đạo thay thế, còn thù 

thắng hơn Tiểu Thừa. Từ giữa đời Đường đến hiện tại là một ngàn bảy trăm năm, 

xuất hiện bao nhiêu cao nhân, bất luận tại gia hay xuất gia, trọn chẳng thua kém 

Ấn Độ, chúng ta vượt lên trước, Phật pháp và văn hóa truyền thống của Trung 

Quốc dung hợp thành một thể. 



Ông Thang Ân Tỷ cũng từng có nói, ông ta tán thán người Trung Quốc có 

tâm  lượng  rất  lớn,  có  thể  bao  dung văn  hóa  dị  tộc.  Phật  giáo  thuộc  về  Ấn  Độ, 

chẳng phải là Trung Quốc, nhưng người Trung Quốc có thể bao dung, dung hợp 

thành một thể, Phật pháp phong phú hóa văn hóa bản địa của Trung Quốc, nói 

thật hay! Chúng ta dùng kinh điển Đại Thừa để giải thích sách Nho và kinh điển 

của Đạo gia, Lão Trang, sẽ nâng cao chúng lên giống như Phật pháp vậy! Chúng 

ta nói con người tánh vốn thiện, nhưng “thiện” ấy rất khó giảng. Nếu hiểu “thiện” 

là thiện ác thì rất thấp, trình độ rất thấp. Quý vị dùng câu  “hết thảy chúng sanh 

 vốn là Phật”  và  “hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” 

để giải thích “bổn thiện”, nâng cao ý nghĩa của nó giống như kinh Hoa Nghiêm. 

Phật pháp đã phong phú hóa văn hóa bản địa của Trung Quốc, phải hiểu đạo lý 

này! Bởi lẽ, tôn giáo là giáo dục, tôi học nhiều năm như thế, nhận ra những tôn 

giáo lớn trên cả thế giới, mỗi tôn giáo đều là giáo dục, trong kinh điển của họ đều 

giảng về luân lý, đạo đức, nhân quả, triết học, khoa học, chỉ là giảng theo mức độ 

khác biệt, nhưng đều là những thứ tốt đẹp. Đoàn kết tôn giáo có lợi ở chỗ hóa giải 

xung đột, xúc tiến xã hội an định, thế giới hòa bình. Đặc biệt năm nay tôi tham 

gia hai lượt hoạt động quốc tế, cuối tháng này, tham gia tại Mã Lai cũng là một 

hoạt động. Tôi đi tham dự để làm gì? Không có gì khác, chỉ là tuyên truyền giáo 

dục tôn giáo,  mong  mỏi  mỗi tôn giáo đều trở về giáo  dục, tôn giáo bèn  có thể 

phục hưng, mà cũng là giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả [được phục hưng]. 

Trong ấy có triết học, có khoa học, đó là [giáo dục] dành cho một ít người, còn ba 

thứ trước (luân lý, đạo đức, nhân quả) là giáo dục phổ cập trong thế gian, phổ cập 

khắp thế giới, mọi người đều có thể học, học luân lý, đạo đức, nhân quả, cả thế 

488  Tập 84 



giới sẽ có thể trở về trật tự vô cùng tốt lành. Tất cả những tai nạn trên địa cầu này 

đều có thể hóa giải, hiện thời các nhà Lượng Tử Lực học đã chứng thực điều này, 

chẳng phải là mê tín, mà là có đạo lý. Đối với những điều trọng yếu trong giáo 

dục truyền thống Trung Quốc và giáo dục tôn giáo của ngoại quốc, làm thế nào 

để  dung  hợp  giáo  dục  tôn  giáo  của  ngoại  quốc  và  giáo  dục  truyền  thống  của 

Trung Quốc thành một thể, đấy là chuyện phải nên làm của người hiện thời. 



Vì  thế,  ở  Úc,  tôi  có  Tịnh  Tông  Học  Viện,  khóa  trình  tại  Tịnh  Tông  Học 

Viện  là  Nho,  Thích,  Đạo.  Kể  từ  tháng  này  trở  đi,  chúng  tôi  tăng  thêm  Cổ  Lan 

Kinh (Koran) của Y Tư Lan giáo (đạo Hồi), tăng thêm Tân Cựu Ước của Cơ Đốc 

giáo và Thiên Chúa giáo. Chúng tôi đã hẹn sẵn với một vị trưởng lão Do Thái 

giáo, ông ta đã nhận lời, có thể là mùa Xuân năm sau sẽ giảng sáu trăm mười sáu 

điều giới luật của Do Thái giáo tại học viện chúng ta. Những giới luật ấy thuộc về 

luân lý, đạo đức, trong ấy cũng có nhân quả. Chúng ta học tinh hoa của các tôn 

giáo khác nhau, nhằm phong phú thêm truyền thống Nho, Thích, Đạo của chúng 

ta. Đấy là chính xác, chúng ta dẫn đầu thực hiện. Tôi dẫn đầu lần này, những tôn 

giáo khác sẽ theo bước, vì sao? Nếu họ chẳng tiến theo, sẽ chẳng có cách nào qua 

lại với chúng ta, nhất định phải tiến theo. Vì thế, đoàn kết tôn giáo dựa trên đâu? 

Dựa trên học tập kinh điển của lẫn nhau, chúng ta mới thật sự có thể hóa giải mâu 

thuẫn, hóa giải đối lập giữa các tôn giáo, tự nhiên sẽ chẳng còn xung đột. Mong 

mỏi dùng giáo dục tôn giáo để dẫn đến an định, hòa bình trên toàn thế giới; đấy là 

chuyện tốt đẹp! Chúng tôi làm chuyện này mấy năm, có lòng tin đối với chuyện 

này, chúng ta chớ nên tiến hành một cách cục bộ, thực hiện cục bộ tốt đẹp nhưng 

đại hoàn cảnh bất hảo, có ảnh hưởng quá lớn, chúng ta phải thực hiện trên cả thế 

giới. Bởi lẽ, đối tượng giáo hóa của mỗi tôn giáo đều là cả thế giới, chẳng cục bộ, 

quan niệm hoàn toàn tương đồng. Vì vậy, chúng ta nhất định phải có nhận thức rõ 

ràng  về  Phật  giáo  và  Phật.  Lúc  tôi  mới  học  Phật,  Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi: 

 “Anh  muốn  học  Phật,  phải  nhận  biết  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Anh  chẳng  nhận 

 biết Ngài, trong tương lai sẽ  đi vào đường vòng. Khi đi vào ngõ rẽ, chính anh 

 cũng chẳng biết”.  Bởi lẽ, trong xã hội hiện tại có sáu thứ hình thức tôn giáo bất 

đồng, chúng ta chớ nên không biết. 



Năm  ấy,  tôi  giảng  tại  Miami,  Hoa  Kỳ,  giảng  Nhận  Thức  Phật  Giáo,  hiện 

thời đã in thành sách, đó là bài giảng tại Miami. Thuở ấy, tôi từng giảng trong xã 

hội có bốn thứ Phật giáo khác nhau, hiện thời có sáu thứ, tức là tăng thêm hai thứ. 

Thuở ấy, có bốn thứ:  

- Loại thứ nhất là Phật giáo của Thích Ca Mâu Ni Phật là giáo dục, tức giáo dục 

của Phật Đà. Nhất định phải biết: Cả đời Thích Ca Mâu Ni Phật kể từ ngày khai 

Tập 84  489 



ngộ, Ngài ba mươi tuổi khai ngộ, bảy mươi chín tuổi viên tịch, sau khi khai ngộ 

bèn  dạy  học  cả  đời,  chẳng  gián  đoạn  ngày  nào.  Kinh  thường  nói:   “Giảng  kinh 

 hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm”.  Hơn ba trăm hội là tổ chức 

khóa học, nay chúng ta gọi việc đó là tổ chức khóa học, cả đời Ngài tổ chức hơn 

ba  trăm  khóa  học,  giáo  học  bốn  mươi  chín  năm.  Đức  Phật  giáo  học  suốt  đời, 

chẳng hề dựng chùa miếu. Dựng chùa miếu là tình hình khi Phật giáo truyền đến 

Trung Quốc mới dựng chùa miếu; dựng chùa, chứ không nói đến miếu. Tự viện, 

am đường là đạo tràng giáo học của Phật giáo, những nơi ấy là trường học. Tự 

viện, am đường là trường học, chẳng phải là [cơ sở] tôn giáo, dạy học ở nơi ấy. 

Trong tự viện hiện thời, vẫn gọi các vị chấp sự (có trách nhiệm quản trị) giống 

như  xưa  kia,  chẳng  hạn  Trụ  Trì,  Phương  Trượng,  những  danh  xưng  ấy  tương 

đương  với  Hiệu  Trưởng  của  nhà  trường  hiện  thời,  Thủ  Tọa  hòa  thượng  tương 

đương với Chủ Nhiệm Giáo Vụ, hoặc Giáo Vụ Trưởng trong trường đại học; Duy 

Na tương đương với Huấn Đạo Trưởng. Hiện thời Duy Na làm gì? Cầm dùi gõ 

chuông [trong khi tụng kinh], chẳng phải vậy!  Duy Na là người  chủ trì  trật tự, 

trông coi đức hạnh, dạy các lớp về giới luật, là Huấn Đạo Trưởng; Giám Viện là 

Tổng Vụ Trưởng. Quý vị thấy danh xưng khác nhau, nhưng tánh chất phân công 

hoàn toàn tương đồng. Bởi lẽ, Phật giáo Trung Quốc theo chế độ tùng lâm, chánh 

quy hóa giáo học, thời Thích Ca Mâu Ni Phật tại Ấn Độ không có [chế độ này], 

hoàn toàn là giáo học theo kiểu tư thục, giống như Khổng lão phu tử. Khổng lão 

phu tử cũng có ba ngàn đệ tử, bảy mươi hai người hiền, tức là có bảy mươi hai 

người thật sự thành tựu. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, chúng ta cũng nên 

biết  Ngài  có  ba  ngàn  đệ  tử,  kinh  điển  chép  về  Thường  Tùy  Chúng,  tức  là  một 

ngàn hai trăm năm mươi lăm vị chẳng rời Phật, kinh điển thường ghi chép chuyện 

ấy. Tôi tin rằng khi đức Phật giảng kinh, số người đến tham dự trong những lúc 

đó chẳng phải chỉ có vậy. Vì thế, đệ tử của Thích Ca Mâu Ni Phật cũng phải là ba 

ngàn. Suốt đời giáo học, chẳng dính dáng gì đến tôn giáo. Thuở Phật tại thế, hoàn 

toàn không có những nghi thức tôn giáo! 

Cùng nhau lên lớp, nhưng tu hành là mỗi cá nhân [tự thực hiện], đức Phật chẳng 

dạy người nào tu như thế nào, không có! Chỉ là lên lớp, quý vị có vấn đề nghi nan 

gì, hướng về đức Phật thỉnh giáo, Ngài sẽ giải đáp. Vì cuộc sống hằng ngày đều 

là  thác  bát  (khất  thực),  giữa  trưa  ăn  một  bữa,  đêm  ngủ  dưới  gốc  cây,  đó  gọi  là 

 “thầy dẫn trò vào cửa, tu hành do cá nhân”.  Thuở đức Thế Tôn tại thế đúng là 

như vậy, ai nấy đều có thể tự kiềm chế mình. Vì vậy, trong Phật môn không có tổ 

chức, học trò Thích Ca Mâu Ni Phật đông dường ấy, chẳng chia thành lớp, chẳng 

mời  ai  làm  trưởng  lớp,  không  có!  Nếu  có,  [kinh  điển]  sẽ  ghi  chép,  không  có! 

Hoàn toàn là giáo học tư thục. Trong các học trò, có người thành tựu, học rất khá, 

490  Tập 84 



bèn giúp đỡ những kẻ kém hơn, giống như là trợ giáo của thầy. Có tình hình ấy, 

nhưng chưa có tổ chức, chẳng lập đạo tràng. Nay chúng ta hãy suy nghĩ vì sao 

đức Phật chẳng lập đạo tràng? Ngài muốn lập đạo tràng sẽ chẳng khó khăn gì, gia 

tộc là vương tộc. Khi ấy, vua của mười sáu nước lớn tại Ấn Độ đều  là học trò 

Thích Ca Mâu Ni Phật, quý vị nói xem: Ngài muốn dựng đạo tràng chẳng phải là 

rất dễ dàng ư? Trong các học trò, có người là quốc vuơng, trưởng giả, đại thần, cư 

sĩ giàu có rất nhiều, nhưng đức Phật không cần! Vì sao không cần? Nay chúng ta 

hiểu rõ, tạo dựng chùa miếu to lớn, tráng lệ, nguy nga, sẽ có kẻ động lòng, muốn 

khống chế, toan chiếm hữu, chẳng có đạo tâm, “thanh tịnh, bình đẳng, giác” bị 

phá hoại. Chẳng tạo dựng là có lý, chẳng dựng thì những người theo học đều có 

đạo tâm, chẳng mong cầu, mới có thể đạt được “không có tiếng tăm, lợi dưỡng”. 



Vì thế, ở nơi đây, chúng ta học tập trong đạo tràng nhỏ này, đạo tràng này 

chẳng phải là của tôi, mà do các cư sĩ ở Hương Cảng tạo dựng, mời tôi đến nơi 

đây giảng kinh, chẳng phải là đạo tràng của tôi. Tôi không có đạo tràng, nơi nào 

mời,  tôi  bèn  đến  đó,  tự  tại  lắm!  Trong  nước  có  những  người  mời  tôi,  đưa  ảnh 

chụp những ngôi chùa đã dựng cho tôi xem, cung điện nguy nga, tráng lệ mời tôi 

đến. Tôi nói: “Tôi không thể đi, vừa nhìn [bèn nói] tôi không thể đi”. Họ hỏi: “Vì 

sao?” Tôi nói: “Thầy tôi là Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng ở nơi nào to dường ấy, 

tôi không dám ở”. Tôi nói: “Nếu quý vị thật sự thỉnh tôi đến ở, hãy dựng một tòa 

nhà nho nhỏ theo lối tứ hợp viện21[4], xềnh xoàng, tặng cho người ta, người ta 

đều chê, chê quý vị quá quê kệch. Đó là gì? Đó là đạo tràng bình an có thể tu đạo. 

Xây cất nguy nga, tráng lệ dường ấy, mỗi người đều động tâm muốn chiếm lấy, 

làm sao quý vị sống an ổn cho được?” Bởi lẽ, Thích Ca Mâu Ni Phật có trí huệ, 

từ ba ngàn năm trước đã nêu gương cho chúng ta. Nay chúng ta càng nghĩ càng 

thấy có lý, càng nghĩ thấy càng đúng, vĩnh viễn là tâm an lý đắc, chẳng bị cảnh 

giới bên ngoài quấy nhiễu. Chúng ta phải học, học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, 

chớ nên học theo thế tục. Học theo thế tục là xong luôn, quý vị sẽ luân hồi trong 

lục đạo. Hãy học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, có thể làm Phật trong một đời này, 

tối thiểu là làm Bồ Tát, mới kể như là quý vị tu học có thành tựu. Do vậy, quý vị 

hãy suy nghĩ xem, nhận thức Thích Ca Mâu Ni Phật quan trọng lắm! 



Nếu nói theo cách bây giờ, Thích Ca Mâu Ni Phật mang thân phận gì? Ngài 

là  một  nhà  giáo  dục  văn  hóa  xã  hội  đa  nguyên,  Ngài  mang  thân  phận  của  một 



21[4] Tứ hợp viện (còn gọi l{ Tứ Phòng) l{ một kiểu x}y nh{ truyền thống, gồm bốn d~y nh{ x}y v}y kín theo 

hình chữ Khẩu (口), bao quanh một c|i s}n ở giữa. Nếu giữa s}n không có d~y nh{ n{o thì gọi l{   “nhị tấn nhất 

 viện”  (hai lớp nh{, một s}n), nếu chính s}n x}y một d~y nh{ ngăn s}n l{m đôi (tức chữ Nhật 日) thì gọi l{  “tam 

 tấn nhị viện”  (ba dãy nhà, hai sân) v.v... 

Tập 84  491 



người làm nghĩa vụ giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên, dạy học chẳng lấy học 

phí, vô cùng nhiệt tâm dạy dỗ quý vị, chẳng lấy tiền công. Khổng lão phu tử dạy 

học còn nhận một chút tiền công, còn có một chút học phí tượng trưng, đức Phật 

không cần, Ngài làm công tác thiện nguyện. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo 

tác đều nhằm nêu gương cho học trò đời sau, chứ chẳng có gì khác!  “Học vi nhân 

 sư, hành vi thế phạm”  (học làm thầy người, hành làm khuôn mẫu cho đời), Ngài 

đã làm được. Đối với Tứ Đức được giảng trong Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ, tức bài 

luận văn của Hiền Thủ quốc sư, tức là tác phẩm Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, 

Ngài thật sự làm  được.  “Tùy  duyên  diệu  dụng,  oai nghi  hữu  tắc,  nhu hòa  chất 

 trực,  đại  chúng  sanh  khổ”   (tùy  duyên  diệu  dụng,  oai  nghi  có  chừng  mực,  nhu 

hòa, ngay thẳng, chịu khổ thay cho chúng sanh). Trong kinh Phật, chẳng có một 

câu nào là lời giả, thật sự làm được, lại còn làm viên mãn ngần ấy. Chúng ta học 

Phật phải học tập những chỗ này, chẳng có chính mình, chính mình ở chỗ nào? 

Vũ trụ là chính mình, hết thảy chúng sanh là chính mình. Chúng ta thấy vũ trụ có 

cùng một thân thể với chúng ta, thấy hết thảy chúng sanh đều là những tế bào trên 

thân chúng ta, đó là đúng! Thích Ca Mâu Ni Phật xác thực là thấy như thế. Chúng 

ta  không  có  cách  nào  tưởng  tượng  cách  nhìn  ấy,  khi  nào  quý  vị  thật  sự  buông 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, minh tâm kiến tánh, quý vị sẽ có cách 

nhìn giống như Phật, hoàn toàn tương đồng, chân thật, chẳng dối. Vì thế, khẳng 

định Phật giáo là giáo dục, giáo dục mới là Phật giáo do Thích Ca Mâu Ni Phật 

truyền lại, là sự giáo dục của Phật Đà. 



Nhưng hiện thời Phật giáo lại biến chất, biến thành tôn giáo. Thời gian biến 

thành tôn giáo chưa lâu! Chúng ta đọc lịch sử, thấy trước thời đại Càn Long, Gia 

Khánh của nhà Thanh trước kia, Phật giáo vẫn chưa biến chất. Tự viện, am đường 

mỗi ngày vẫn giảng học, vẫn lên lớp, nghi thức tôn giáo nhiều nhất là công khóa 

sớm  tối,  đó  là  khoa  mục  chung.  Thời  gian  tụng  niệm  công  khóa  sớm  tối  cũng 

không dài, đó là gì? Đó là kỷ niệm thầy, mang ý nghĩa niệm niệm chẳng quên ân 

đức của thầy, chẳng phải là lạy thần, mà là kỷ niệm thầy. Giống như chúng ta học 

tập ở đây, chúng tôi treo ảnh chụp của thầy ở phía đối diện, chúng ta mỗi ngày 

học tập ở nơi đây, hướng về thầy khom mình xá do ý nghĩa như sau: Chẳng quên 

gốc,  hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  trọng  thầy,  [đó  là]  chẳng  quên  gốc!  Nhất  định  phải 

hiểu ý nghĩa rõ ràng, chớ nên hiểu lầm! Chẳng phải là lạy thần, chẳng phải là cầu 

Ngài phù hộ. Lên lớp là tách ra thành từng giảng đường riêng biệt. Vì thế, trong 

một ngôi chùa, có mấy vị Thủ Tòa Hòa Thượng, đó là “phân tòa giảng kinh”, mỗi 

người có giảng đường riêng. Quý vị thích học khoa mục nào thì vào giảng đường 

dành cho khoa mục ấy, theo vị thầy đó.  “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”  (đường lối 

giáo hóa chú trọng chuyên nhất), giáo học trong Phật môn không giống giáo học 

492  Tập 84 



của thế gian. Theo truyền thống, Nho, Thích, Đạo của Trung Quốc gần như đều 

tuân thủ nguyên tắc sau đây:  “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”  (thâm 

nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài).  Chú  trọng  khai  ngộ, nhất  định  phải  hiểu  Tam 

Học Giới - Định - Huệ, Giới là gì? Quy củ! Quý vị nhất định phải giữ quy củ, 

những gì thầy dạy quý vị chính là quy củ, quý vị phải tuân thủ. Thâm nhập một 

môn, cho nên trước hết phải vun bồi căn bản. 

Vào thời cổ, trên thực tế, đối với ba căn bản Nho, Thích, Đạo, tối thiểu là cha mẹ 

giúp quý vị vun bồi căn cội Nho và Đạo. Vào thời cổ tại Trung Quốc, giáo dục 

bắt đầu từ khi nào? Bắt đầu từ lúc mẹ có mang, thai giáo! Vun bồi căn cội rất sâu. 

Thai giáo có hiệu quả hay không? Hiện thời, ở ngoại quốc, qua thuật thôi miên, 

phương Tây đã phát hiện con ở trong thai mẹ đã hiểu rất rõ ràng. Mẹ khởi tâm 

động niệm, ăn uống, cử động, sẽ có cảm ứng rất lớn đối với con. Do vậy, từ thuật 

thôi miên, họ đã nghĩ cổ nhân Trung Quốc nói thai giáo hết sức có lý, trẻ còn ở 

trong thai chẳng phải là vô tri. Trẻ nhỏ vừa được sanh ra, cha mẹ là người gần gũi 

nhất. Phàm những người lớn tiếp xúc với trẻ, ăn nói, cử chỉ đều phải giữ lễ, đoan 

trang. Vì sao? Cho trẻ thấy, nghe, tiếp xúc, hoàn toàn là những điều hay lẽ phải, 

những thứ phản diện, bất thiện, chẳng để cho trẻ thấy, nghe, tiếp xúc, nhằm bảo 

vệ trẻ. Bảo vệ đến ba tuổi tức là một ngàn ngày, một ngàn ngày ấy gọi là “vun bồi 

cội rễ giáo dục”. Trong ấy, người mẹ là chánh yếu, mẹ thật sự yêu thương con, 

thật sự  là  yêu thương chính  mình, yêu thương con cái. Đối với  một ngàn ngày 

vun bồi cội rễ ấy, cổ ngạn ngữ Trung Quốc có câu:  “Tam tuế khán bát thập” , ba 

năm, tức là vun bồi cội rễ một ngàn ngày trong ba năm, tới tám mươi tuổi cũng 

chẳng thể biến đổi, cội rễ sâu xa lắm! Cũng có nghĩa là trẻ sẽ chẳng tiêm nhiễm 

những thứ bất thiện trong xã hội. 

Hiện tại, vì sao trẻ nhỏ đều học theo cái xấu? Chẳng vun bồi căn cội, đến ba tuổi 

mới dạy sẽ chẳng kịp! Trẻ đã học theo thói xấu rồi. Bây giờ [mà nói như vậy] thì 

ai  hiểu?  Một  trăm  năm  trước,  ai  nấy  đều  hiểu.  Sau  khi  nhà  Mãn  Thanh  vong 

quốc, xã hội Trung Quốc động loạn, quân phiệt cát cứ, sau đấy, chiến tranh với 

người Nhật, mãi cho đến hiện nay vẫn chưa có cách nào khôi phục an định. Nhất 

là trong tám năm kháng chiến, chúng tôi cảm thấy trong tám năm kháng chiến tổn 

thất lớn nhất, chết nhiều người ngần ấy, phá hoại sanh mạng, tài sản nhiều ngần 

ấy, tôi vẫn cảm thấy là chuyện nhỏ, nhỏ bé không đáng kể, tổn thất lớn nhất là 

truyền  thống  văn  hóa  bị  xóa  sạch,  tổn  thất  ấy  quá  lớn.  Những  thứ  truyền  thống 

của Trung Quốc đã duy trì Trung Quốc bao năm như vậy, mấy ngàn năm quốc 

gia ổn định lâu dài, sau khi chiến tranh nổ ra, mọi người bận bịu đối phó người 

Nhật, mỗi ngày lo lánh nạn, tôi là kẻ đích thân bị hại nên tôi biết. Sau cuộc chiến, 

Tập 84  493 



chẳng thể khôi phục lại được, đáng tiếc lắm! Gia tộc của Trung Quốc tuyệt lắm, 

hiện thời chẳng còn gia tộc, nhà tan, người mất. Chư vị phải hiểu, quý vị đọc sách 

cổ thấy nói:  “Tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” , vì sao tề gia, quốc sẽ bình trị? Thời 

cổ, “gia” là đại gia đình, chẳng phải là tiểu gia đình, một thôn trang là một nhà. 

Thôn trang kia là Vương thôn, toàn là người một nhà, một nhà mấy trăm người 

[đều là họ Vương]. Các vị nếu đã đọc Hồng Lâu Mộng, [gia đình họ Giả trong] 

Hồng Lâu Mộng là một nhà, [bộ tiểu thuyết ấy] miêu tả một nhà. Gia đình thông 

thường, nói chung có khoảng ba trăm người, nếu nhân đinh hưng vượng sẽ là sáu, 

bảy trăm người. Gia đình rất suy, chẳng đông lắm, cũng có một hai trăm  người, 

đó là rất suy. Vì họ là đại gia đình nên phải chú ý đến gia đạo, gia quy, gia học, 

gia nghiệp, có tổ chức, chẳng thể rối loạn chút nào. Hễ loạn thì nhà ấy coi như 

tiêu rồi! 



Đệ  Tử  Quy  là  gia  quy,  là  một  phần  chung  cho  gia  quy  [của  từng  gia  tộc, 

ngoài phần ấy ra] còn có những phần khác nhau, vì sự nghiệp kinh doanh của mỗi 

gia  đình  khác  nhau,  cho  nên  gia  đình  nào  có  gia  quy  của  gia  đình  nấy.  Những 

điều này đều được chép trong gia phả. Chúng ta  mở gia phả ra xem sẽ biết, tổ 

tông lập ra quy củ. Gia học là tư thục, tức trường học dành cho con em trong gia 

đình. Vì thế, tại Trung Quốc, vào thời cổ, xã hội giao việc giáo dục, tức giáo dục 

cơ sở cho gia đình tự phụ trách. Quốc gia không có chuyện này, chẳng lo việc 

giáo dục, giáo dục là chuyện của bản thân gia đình quý vị. Quý vị nói gia trưởng 

(chủ  gia  tộc)  lo  việc  học  hành,  quá  nửa  dùng  từ  đường  làm  trường  học,  vì  từ 

đường trừ Xuân Thu tế tự ra, chẳng có hoạt động gì. Vì thế, từ đường là trường 

học. Quý vị thấy gia trưởng là ông bà nội hoặc ông bà cố, quan tâm đến lớp hậu 

duệ đời sau ngần ấy, mời thầy sẽ nhất định mời người thật sự có đạo đức, có học 

vấn đến dạy, phụ trách. Không giống như trường học hiện thời! Trường học hiện 

thời đối với quý vị chẳng có mối liên quan nào, dẫu quý vị bỏ nhiều tiền trong 

phong  bì  đem  tặng  họ,  họ  vẫn  chẳng  quan  tâm,  chẳng  thể  mua  được  lòng  yêu 

thương của họ! Do vậy, tổ tiên thật sự yêu thương con cháu. Quý vị thấy họ mời 

thầy, gia trưởng, tổ tông của chúng ta dập dầu lạy thầy, vì sao? Tôn sư trọng đạo. 

Đấy là gì? Biểu diễn cho những đứa học trò là con em [của chính họ] xem. Quý 

vị thấy: Lúc đó, lũ học trò là con em thấy tổ tông, ông nội, cha mẹ trông thấy thầy 

đều cúi lạy, quý vị có thể nào chẳng tôn kính thầy ư? 



Tôi học được lòng tôn kính thầy, lúc khoảng chừng sáu tuổi, vào trường tư. 

Chúng  tôi  là  gia  học,  cha  tôi  dẫn  tôi  đi  học,  học  trò  không  đông  lắm,  khoảng 

chừng hơn ba mươi người, chưa đến bốn mươi người, lớn nhất là mười mấy tuổi, 

có những học sinh lớn mười lăm, mười sáu tuổi, học trò nhỏ tuổi giống như tôi là 

494  Tập 84 



sáu, bảy tuổi, cùng học chung một phòng, một thầy. Ngày nhập học, đầu tiên là ở 

lễ đường, giữa lễ đường thờ bài vị Đại Thành Chí Thánh Tiên Sư, tức bài vị của 

Khổng lão phu tử, thầy ngồi nơi đó, các đồng học chia ra đứng hai bên. Trước 

hết,  chúng  tôi  đến  lạy  bài  vị  Khổng  Tử,  cha  tôi  ở  đằng  trước,  tôi  ở  đằng  sau, 

hướng về bài vị Khổng Tử hành lễ ba lần quỳ, chín lần dập đầu, đấy là lễ tiết đời 

Thanh. Sau khi lạy xong, cha tôi mời thầy ngồi lên ghế, thầy ngồi phía dưới bài vị 

Khổng Tử, [cha tôi] hướng về thầy hành lễ ba lần quỳ, chín lần dập đầu. Quý vị 

nghĩ xem: Thầy tiếp nhận trọng lễ của cha mẹ quý vị như vậy, nếu chẳng dạy học 

trò đàng hoàng, lẽ nào chẳng có lỗi đối với cha mẹ người ta? Trả tiền công cho 

thầy tùy ý, thầy trọn chẳng đòi hỏi chuyện ấy. Quý vị dư giả thì cấp dưỡng thầy 

nhiều một chút, nghèo khổ thì châu cấp thầy ít một chút, đạt ý nghĩa là được rồi! 

Thật sự nghèo túng, mà trò học giỏi, thật sự có thể học, thầy còn bù đắp cho chi 

dụng trong nhà, chẳng dễ dàng! Thuở ấy, thầy thật sự hữu đạo, thầy thật sự có sư 

đạo. Hiện thời chẳng có, hiện nay trò chẳng thể dạy, quý vị hơi nghiêm khắc một 

chút,  gia  trưởng  bèn  nói  thầy  xâm  phạm  nhân  quyền,  còn  đi  thưa  lên  chánh 

quyền, thầy còn bị phạt, làm sao dạy được? Vì thế, hiện thời học sinh ở nhà chẳng 

hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  ở  trường  chẳng  kính  trọng  thầy.  Chẳng  kính  trọng  thầy, 

chẳng có lòng tôn trọng thầy, thứ gì cũng đều chẳng học được! 



Vì thế, hiện thời dẫu có thánh hiền làm thầy, nhưng đã không có học trò, tới 

đâu để tìm được một học trò có lòng tôn kính thầy?  Chẳng phải là thầy đòi hỏi 

học trò phải tôn kính, chẳng phải vậy, ngàn muôn phần chớ nên hiểu lầm! Một 

phần  cung  kính  được  một  phần  lợi  ích,  tùy  thuộc  học  trò  có  thể  học  được  bao 

nhiêu. Quý vị nhìn từ lòng cung kính của trò đối với thầy và môn học, thiếu tâm 

cung kính sẽ chẳng học được, chớ nên không hiểu đạo lý này! Trong đời này, tôi 

có một chút thành tựu là do đã được hưởng lợi ích nào? Hưởng lợi ích nhờ lúc 

sáu tuổi cha tôi dẫn tôi vào trường, cúi lạy thầy, tôi được hưởng lây [lòng cung 

kính ấy], suốt đời cũng chẳng thể quên, biết cung kính thầy. Tại Đài Loan, tôi gặp 

được ba vị thầy, chẳng thân thuộc, chẳng quen biết, nhưng do tâm cung kính, các 

thầy đặc biệt chiếu cố tôi, đạo lý ở ngay đó. Các Ngài thật sự dạy tôi chẳng đi 

quanh  quẹo,  đúng  là  chẳng  đi  theo  những  con  đường  vòng  vèo,  thật  sự  dạy. 

Người khác thân cận thầy, thầy chẳng nói đến những điều ấy, Ngài dạy tôi phải 

học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Đối với người khác, tôi thường ở bên cạnh thầy 

quan  sát,  thầy  chẳng  dạy  người  khác  học  theo  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  vì  sao? 

Người ta không thể học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Chúng tôi nghe lời, nên thầy 

dạy tôi học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Chúng tôi mới hiểu Thích Ca Mâu Ni 

Phật suốt đời dạy học, chúng tôi đi theo con đường ấy, đi suốt năm  mươi chín 

năm chẳng thay đổi phương hướng. Trừ giảng kinh, dạy học ra, không có ý niệm 

Tập 84  495 



thứ hai, tâm bèn thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, trí huệ có thể giải quyết 

vấn đề của chính mình mà cũng có thể giúp người khác giải quyết vấn đề. 



Hiện thời, sau khi tôi đến Úc châu, tham dự hoạt động trong nhà trường. Tôi 

đến Úc Châu là do bộ trưởng di dân Úc Châu mời tôi đến, cấp cho tôi thẻ thường 

trú. Thẻ thường trú làm tại Hương Cảng, [ông ta] mong tôi sang Úc giúp Úc đoàn 

kết tôn giáo, đoàn kết các sắc dân. Vì vậy, sau khi đến Úc, tôi mới biết chánh phủ 

Úc rất thông minh, họ giao công tác ấy cho trường đại học. Điều này hay lắm, vì 

đại học sẽ không thiên vị bất cứ tôn giáo nào, mà cũng không thiên vị bất luận sắc 

dân nào, họ là trung lập. Chấp hành nhiệm vụ ấy là nhà trường, do vậy, tôi tham 

dự, thực hiện công tác ấy trong nhà trường. Tôi cũng giúp nhà trường thành lập 

một trung tâm, tức là trung tâm văn hóa đa nguyên, đấy là cơ sở hoạt động của 

chúng tôi. Sau biến cố Mười Một tháng Chín, tôi được nhà trường giao phó đại 

diện  nhà  trường,  đại  diện  Úc  Châu  tham  dự  hội  nghị  hòa  bình  của  Liên  Hiệp 

Quốc. Đã nhiều năm như vậy, trước sau tham dự mười mấy lần, có bảy lần trong 

số ấy do Liên Hiệp Quốc chủ đạo. Do tham dự, phạm vi hoạt động và giao tiếp 

của tôi lớn hơn, có nằm mộng cũng không ngờ tới, đi theo phương hướng quốc tế. 

Trong  mỗi lần hoạt động quốc tế, chúng tôi đều lấy  việc tuyên dương  văn hóa 

truyền thống của Trung Quốc làm đề tài trung tâm. Chúng tôi đã được ông Thang 

Ân  Tỷ  khải  thị:   “Giải  quyết  vấn  đề  trong  xã  hội  hiện  tiền,  thật  sự  chỉ  có  học 

 thuyết Khổng Mạnh và Đại Thừa Phật pháp” ; vì thế, cực lực đề xướng ba món 

căn bản. Tại ngoại quốc, tôi còn thêm vào một thứ, tức là giáo dục tôn giáo, ba 

cội rễ của Nho, Thích, Đạo, cộng thêm giáo dục tôn giáo. Giáo dục tôn giáo nhất 

định  phải  là  học  tập  lẫn  nhau,  hiểu  biết  lẫn  nhau,  mới  chẳng  đến  nỗi  nẩy  sanh 

mâu thuẫn, chẳng đến nỗi nẩy sanh đối lập. Cơ sở của sự hòa hài ở chỗ này, căn 

bản hòa hài ở chỗ này. Nhất định phải làm tốt điều này thì sẽ có thể biến hòa hài 

xã  hội,  hòa  hài  thế  giới  thành  hiện  thực,  chứ  chẳng  phải  là  một  điều  lý  tưởng! 

Những điều ấy là nguyện vọng chung của tất cả các tôn giáo, mà cũng là mục tiêu 

giáo học chung cực suốt đời của Thích Ca Mâu Ni Phật lão nhân gia. 



Năm  2006,  tôi  tham  gia  hoạt  động  của  tổng bộ  Văn  Hóa  Khoa  Học  Giáo 

Dục Liên Hiệp Quốc (UNESCO), lần hoạt động ấy là lần quan trọng nhất trong 

tất cả các hoạt động của chúng tôi, tôi lãnh trách nhiệm tổ chức, chủ trì hoạt động 

này. Đề mục là kỷ niệm Thích Ca Mâu Ni Phật lần thứ 2.2550 22[5], chủ đề là 

“cống hiến của Phật tử đối với nhân loại”. Chúng tôi thực hiện rất thành công, 

báo  cáo  tỉ  mỉ  cách  giáo  học  truyền  thống  của  Trung  Quốc  và  thành  quả  thí 



22[5] Ở đ}y, Hòa Thượng nói lầm, năm 2006 phải l{ Phật lịch 2550. 

496  Tập 84 



nghiệm. Trong bài báo cáo, tôi đề nghị, mong mỏi Liên Hiệp Quốc có thể thành 

lập một đại học tôn giáo toàn cầu, mỗi tôn giáo có thể thiết lập một học viện, liên 

kết các tôn giáo trên toàn thế giới, mục tiêu chủ yếu là một thế giới hòa hài. Đề 

nghị xong, văn tự hãy còn, Liên Hiệp Quốc trọn chẳng thực hiện, không có cách 

nào thực hiện. Đối với đề nghị này, xưa kia, hình như vào năm 1987, lần đầu tiên 

trở về nước, gặp gỡ lão cư sĩ Triệu Phác Sơ là đồng hương23[6]. Lần gặp mặt ấy, 

các đồng tu ở Hương Cảng theo tôi cùng đi, chúng tôi có hơn hai mươi người rất 

náo nhiệt. Tôi nêu ra vấn đề này với cụ Phác Sơ, khi ấy, cụ nghe nói, rất vui vẻ, 

nhưng tuổi đã lớn quá rồi, đúng là tâm thì có thừa, nhưng chẳng đủ sức. Chuyện 

này trọng yếu, vẫn thường được nhắc đến, thường xuyên nghĩ tới, mong mỏi có 

một ngày quốc gia có thể thật sự thành lập một trường học như vậy. Phải nên là 

hai  trường,  một  trường  về  các  sắc  dân,  đoàn  kết  các  sắc  tộc,  trường  kia  nhằm 

đoàn kết tôn giáo. Học hiệu văn hóa đa nguyên đoàn kết các sắc tộc. Trung Quốc 

có năm mươi sáu dân tộc24[7], văn hóa của mỗi dân tộc đều đáng để học tập, học 

tập lẫn nhau. Trung Quốc có năm tôn giáo, nên có thể lập ra năm học viện. Ngoài 

năm  học  viện  ra,  còn  có  thể  thiết  lập  học  viện  quản  lý,  bồi  dưỡng  nhân  tài  hộ 

pháp,  như  vậy  sẽ  rất  có  lợi  cho  quốc  gia  và  văn  hóa  truyền  thống.  Chúng  ta 

thường  nghĩ  tới  [điều  này],  tâm  tưởng  sự  thành,  rồi  sẽ  có  một  ngày  thực  hiện 

được. Ngày hôm nay chúng tôi giới thiệu Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, học tập 

tới đây. Nay đã hết thời gian rồi, cám ơn mọi người. 

 

 



23[6]  Cụ  Triệu  Ph|c  Sơ  v{  Hòa  Thượng  đều  l{  người  tỉnh  An  Huy,  cụ  Triệu  quê  ở  huyện  Th|i  Hồ,  còn  Hòa 

Thượng quê ở huyện Lư Giang. 

24[7] Đ}y l{ c|c d}n tộc được chính quyền Hoa Lục công nhận, bao gồm: H|n, Tr|ng (người Choang), M~n, Hổi, 

Miêu (H’mong), Duy Ngô Nhĩ (Uigur), Thổ  Gia (Bizika), Di (Nisu), Mông Cổ, T}y Tạng, Bố Y (Buxqyaix), Đồng 

(Gaem), Dao, Triều Tiên (Chosen), Bạch (Baipho), C|p Nê (Haqniq), C|p T|t Khắc (Kazak), Lê, Th|i, X|, Lật Túc 

(Lisaw), Ngật L~o (Kl|o), Đông Hương (Sarta), Cao Sơn, Lạp Hỗ (Lad Hull), Thủy, Ngõa, Nạp T}y, Khương, Thổ, 

Mộc L~o, Tích B|, Kha Nhĩ Khắc Tư (Kirgiz), Đạt O|t Nhĩ (Daur), Cảnh Pha, Mao Nam, T|t Lạp (Salar), Bố Lang 

(Blang), Th|p C|t Khắc (Tajik), A Xương, Phổ Mễ, Ngạc Ôn Khắc (Evenki), Nộ, Kinh, Cơ Nặc, Đức Ngang, Bảo An, 

Nga, Dũ Cố (Yughur), Ô Tư Biệt Khắc (Uzbek), Môn Ba (Monpa), Ngạc Lu}n Xu}n (Oronco, Oroqen), Độc Long, 

Th|p Th|p Nhĩ (Tatar), H|ch Triết (Nanaitsr), v{ Lạc Ba (Lho pa). Đông nhất l{ d}n H|n (hơn một tỷ) v{ ít nhất 

l{ Lạc Ba (chỉ có 2.965 người). Nếu nói chi tiết thì tại Đ{i Loan còn có một số c|c sắc d}n thiểu số nữa, ngo{i tộc 

Cao Sơn ra, nhưng chính quyền Hoa Lục không công nhận, như Pangcah Amis, Paiwan, Atayal, Bunun, Rukai v.v... 

Tập 84  497 



Tập 86 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 

  

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang chín mươi bốn, dòng thứ năm, xem từ câu thứ hai: 



 “Tại Vương Xá thành, Kỳ Xà Quật sơn trung, Xứ Thành Tựu dã. Vương Xá 

 thành  cổ  hữu  nhị  thuyết,  nhất  viết  Thượng  Mao  thành  (hoặc  tác  Thượng  Đệ 

 thành, cựu thành), nhất viết Hàn Lâm thành (tân thành), lưỡng thuyết bất nhất”  

(Tại thành Vương Xá, trong núi Kỳ Xà Quật là Xứ Thành Tựu. Thành Vương Xá, 

xưa kia có hai thuyết, một thuyết nói nó là thành Thượng Mao (còn gọi là thành 

Thượng Đệ, tức là thành cũ), thuyết kia nói nó là thành Hàn Lâm (thành mới), hai 

thuyết khác nhau). Đây là điều thứ tư trong sáu thứ thành tựu, tức Xứ Thành Tựu, 

là  nơi  chốn  đức  Phật  giảng  kinh.  Đức  Phật  giảng  ở  đâu?  Kinh  văn  chép:   “Tại 

 Vương Xá thành” , chẳng nói  “trụ”  mà nói  “tại” . Trung Quốc vào thời cổ, dùng 

chữ hết sức cẩn thận. Đức Phật chẳng còn chấp trước thân tướng, như trong kinh 

Kim Cang Bát Nhã đã nói:  “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, 

 vô thọ giả tướng” , đức Phật thật sự chứng đắc, chứng đắc Pháp Thân. Pháp Thân 

ở đâu? Không chỗ nào chẳng tồn tại, không lúc nào chẳng tồn tại. Do vậy, chẳng 

thể nói Ngài ở nơi đâu, trọn khắp pháp giới tận hư không giới đều là chỗ trụ của 

Ngài.  Cho  nên  chỉ  có  thể  nói  Phật  ở  tại  nơi  đâu.  Giống  như  chúng  ta  đến  Bắc 

Kinh thăm hoàng cung, thấy Tử Cấm Thành to ngần ấy, hoàng thượng ở trong đó, 

nơi đó lớn dường ấy, hoàng thượng ngự nơi nào? Ở trong một căn nhà nào? Hay 

trong đình các nào? Trong quá khứ, chẳng thể nói hoàng thượng   “trụ” , vì sao? 

Vua  là   “tứ  hải  chi  nội,  mạc  phi  vương  thổ”   (trong  bốn  biển,  chẳng  có  chỗ  nào 

không phải là đất đai của nhà vua), lãnh thổ quốc gia chính là trụ xứ của vua, vua 

ở trong quốc gia này. Hiện thời, vua đang ở chỗ nào? Ở trong quốc gia, chẳng thể 

nói vua trụ chỗ nào. Nếu ra ngoại quốc, [có thể nói] vua trụ trong Trung Quốc. 

Đối với triều Thanh thì nói [vua nhà Thanh] trụ trong Đại Thanh quốc, nói như 

vậy  thì  được.  Đối  với  Phật,  quý  vị  biết  Pháp  Thân  của  Phật  là  trọn  khắp  pháp 

giới, hư không giới, trong đại vũ trụ; đại vũ trụ chẳng có gì ra ngoài, không có 

lớn  ra  ngoài,  không  gì  nhỏ  chẳng  gồm  trong.  Do  vậy,  đối  với  Phật  đều  nói  là 

 “tại” , Ngài tại chỗ nào! 



Thuở  đức  Phật  tại  thế,  thành  Vương  Xá  cũng  là  một  tiểu  quốc.  Đức  Phật 

xuất thế nhằm đời Châu tại Trung Quốc. Chư vị phải hiểu, thuở ấy, quốc gia chưa 

thống nhất. Vì vậy, chúng ta đọc sách vở thấy vào đời Châu có “tám trăm chư 

498  Tập 86 



hầu”.  Một  [nước]  chư  hầu  rộng  chừng  bằng  một  huyện  hiện  thời,  còn  nhỏ  hơn 

huyện một chút. Một huyện có thể có hai ba nước [chư hầu]. Bởi lẽ, đại quốc là 

một trăm dặm, tiểu quốc là năm mươi dặm, kích thước là năm mươi dặm, có thể 

nói giống như một hương trấn hiện thời, vào thời cổ là một tiểu quốc. Đời Châu 

có hơn  tám trăm  quốc gia. Tại Ấn Độ cũng giống như vậy, cũng đều là những 

tiểu  quốc  san  sát,  trong  kinh  nói  là   “mười  sáu  đại  quốc  vương” ,  những  nước 

tương đối lớn thì ước chừng to bằng một huyện hiện thời, đã rất lớn rồi, đại quốc 

đấy  nhé!  Hiểu  đại  lược  hoàn  cảnh  địa  lý  và  lịch  sử  như  vậy.  “Tại  Vương  Xá 

 thành” ,  nơi  nào  trong  thành  Vương  Xá?  Trong  núi  Kỳ  Xà  Quật.  Ngoài  thành 

Vương Xá có năm quả núi; đây là một quả núi trong năm quả núi ấy. Nói ra mọi 

người đều biết đức Phật đã giảng không ít kinh ở núi này, phía sau sẽ còn giới 

thiệu, cho nên trước hết nói về Xứ. 

Thành Vương Xá: Có hai thành Vương Xá,  một là cựu thành, hai là tân thành. 

Chúng ta đọc đoạn này sẽ biết: Từ trước tới nay, các vị tổ sư đại đức đều khẳng 

định đức Phật trụ nơi cựu thành, vì tân thành sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật viên 

tịch mới được xây, đương nhiên Phật trụ tại cựu thành, chẳng trụ tại tân thành. Do 

vậy, Ngài trụ tại thành Thượng Đệ. Chúng ta xem đoạn kinh văn được trích dẫn 

kế tiếp và cách giảng của các vị đại đức xưa kia.  “Kim cứ Trí Độ Luận trung viết: 

 Phật niết-bàn hậu”  (nay dựa trên Trí Độ Luận đã nói: “Sau khi đức Phật nhập 

Niết Bàn”), điều này rất trọng yếu. Sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật bát Niết Bàn, 

tức là sau khi Ngài nhập diệt,  “A Xà Thế vương, dĩ nhân dân chuyển thiểu cố, xả 

 Vương Xá đại thành, kỳ biên cánh tác tiểu thành”  (do nhân dân trở nên ít hơn, 

vua A Xà Thế bèn bỏ thành lớn Vương Xá, xây một thành nhỏ bên cạnh). Thành 

nhỏ là tân thành, tức thành Hàn Lâm. Do vậy, có thể biết: Sau khi đức Phật diệt 

độ, thành thị ấy chẳng hưng vượng cho lắm, dần dần suy vi, số người ít ỏi. Sau 

khi  dân  chúng  đã  ít  đi,  vua  A  Xà  Thế  cảm  thấy  chẳng  thuận  tiện  lắm,  bèn  bỏ 

thành cũ, xây một thành mới ở bên cạnh. Thành mới nhỏ hơn, quy mô nhỏ hơn, 

đấy là thành Hàn Lâm.  “Chân Giải vân: “Bổn Vương Xá thành giả, Thượng Đệ 

 cựu thành dã”  (Sách Chân Giải viết: “Thành Vương Xá vốn là thành cũ Thượng 

Đệ).  “Bổn”  là nguyên gốc, thành Vương Xá ban đầu là cựu thành.  “Cánh tác tiểu 

 thành giả, Hàn Lâm tân thành dã”  (Lại dựng tiểu thành chính là thành mới Hàn 

Lâm), đấy là tân thành.  “Thử ký Phật diệt hậu, Xà vương trúc chi, Phật hà trụ 

 hậu thành hồ”  (Thành ấy đã do vua A Xà Thế xây dựng sau khi đức Phật diệt độ, 

lẽ đâu Phật trụ trong thành sau?) Đức Phật đã viên tịch, làm sao Ngài có thể ngự 

tại  thành  sau  (thành  Hàn  Lâm)?  Đương  nhiên  [thành  Vương  Xá  thường  được 

nhắc tới trong kinh] là thành trước (thành Thượng Đệ), thành trước là cựu thành. 

 “Kim chánh Phật sở trụ xứ, minh tri Thượng Đệ thành dã”  (nay biết rõ nơi đức 

Tập 86  499 



Phật trụ chính là thành Thượng Đệ), đó là cựu thành, mà cũng là đại thành.  “Thử 

 thuyết khả chứng, Phật thuyết thử kinh thị tại cựu thành”  (lời này đủ chứng tỏ: 

Đức Phật nói kinh này tại cựu thành). 



 “Từ Ân Truyện vân”  (sách Từ Ân Truyện chép), hãy nên biết Từ Ân Truyện 

là Đại Đường Tây Vực Ký. Từ Ân Truyện là tác phẩm do Huyền Trang đại sư ghi 

lại những chuyện trong thời gian Ngài lữ du. Trong sách ấy, có một đoạn như thế 

này:  “Vương Xá cựu thành, xử Ma Yết Đà quốc trung, cổ tích quân vương đa trụ 

 kỳ nội. Kỳ thành hựu sinh hảo hương mao, cố cử vi xưng”  (Cựu thành Vương Xá 

thuộc  nước  Ma  Yết  Đà  (Magadha),  xưa  kia  quân  vương  thường  ngự  trong  ấy. 

Thành ấy lại sanh loại cỏ tranh rất thơm, nên gọi như vậy); vì thế, gọi là Hương 

Mao  thành.  “Hựu  Nhật  Vọng  Tây  Sớ  viết:  Nhược  y  Tông  Gia,  ưng  thị  Thượng 

 Mao”  (Lại nữa bộ Vọng Tây Sớ của Nhật có nói: “Nếu theo ý Tông Gia, [thành 

Vương Xá] phải là Thượng Mao”). Thượng Mao là cựu thành, Tông Gia là Thiện 

Đạo đại sư. Người Nhật hết sức sùng kính Thiện Đạo đại sư, thông thường chẳng 

gọi tên Ngài mà gọi là Tông Gia.  “Vọng Tây sư ý, diệc vị kinh trung chi Vương 

 Xá thành, tức Thượng Mao cựu thành. Thử thuyết khả tín, cố bất dẫn dị thuyết”  

(ý  của  sư  Vọng  Tây  cũng  là  thành  Vương  Xá  trong  kinh  chính  là  cựu  thành 

Thượng Mao. Thuyết này đáng tin, nên chẳng dẫn thuyết khác). Những vị cổ đức 

khác  cũng  có  những  điểm  tranh  luận,  chẳng  cần  nhắc  tới,  chúng  ta  tin  tưởng 

thuyết này, vì tân thành được xây dựng sau, tức là sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật 

diệt độ mới kiến tạo, đức Phật chẳng thể nào ngự tại tân thành, cho nên [thành 

Vương Xá được nhắc tới trong kinh] phải là cổ thành. 



Chúng  ta  lại  đọc  đoạn  tiếp  theo:   “Pháp  Hoa  Luận  vân:  Như  Vương  Xá 

 thành thắng dư nhất thiết thành xá cố, hiển thử pháp môn tối thắng nghĩa”  (Pháp 

Hoa Luận chép: “Như thành Vương Xá vượt trội hết thảy các thành thị khác, cho 

thấy  pháp  môn  này  mang  ý  nghĩa  tối  thắng”).  Đây  là  nói  đến  ý  nghĩa  biểu  thị 

pháp trong nhà Phật, ý nghĩa này rất quan trọng. Người Hoa nói là  “địa linh nhân 

 kiệt” , nơi ấy có linh khí, nhất định có thánh hiền trụ tại nơi ấy. Chúng ta học Phật 

nhiều  năm  như  thế,  chúng  ta  biết  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta  một  câu  rất  quan 

trọng:  “Cảnh chuyển theo tâm” ,  “cảnh”  là hoàn cảnh. Do vậy, chúng tôi đổi lại, 

 “nhân kiệt địa linh” , [nghĩa là] nơi đây có thánh hiền trụ thì nơi đây tự nhiên có 

linh khí, vì sao? Cảnh chuyển theo người. Hai cách nói này đều thông suốt, đều 

có lý. Nếu nơi này rất linh, nhất định sẽ un đúc, sanh ra thánh hiền, bậc đại thánh, 

đại hiền sẽ sanh ở nơi đây. Mặt khác, đại thánh đại hiền ở chỗ này, nơi này sẽ tụ 

tập linh khí. Vì thế, nhân kiệt địa linh hay địa linh nhân kiệt, [nói kiểu nào] cũng 

đều thông suốt, nhưng ý nghĩa khác biệt. Đức Phật trọn chẳng xuất sanh tại thành 

500  Tập 86 



Vương Xá, nhưng do đức Phật giảng rất nhiều kinh ở nơi ấy, nên nơi ấy có linh 

khí. Hơn nữa, trong các nước lớn tại Ấn Độ thời cổ, có thể nói là thành này hưng 

vượng nhất, là thành thị lớn nhất. Đức Phật giảng kinh tại nơi đây, cho thấy bộ 

kinh này thù thắng khôn sánh, mang ý nghĩa này. Vì thế, tiếp đó, sách viết:  “Ngũ 

 Thiên Trúc hữu thập lục đại thành”  (Năm xứ Thiên Trúc có mười sáu thành lớn), 

đây là mười sáu đại quốc vương thường được kinh nhắc tới, họ đều là đệ tử của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, đều quy y đức Phật, theo Phật học tập, là hộ pháp tại gia 

của đức Thế Tôn, họ cũng là tại gia đệ tử. Trong mười sáu đại thành ấy, thành 

Vương Xá lớn nhất, kinh Pháp Hoa giảng tại nơi đây, kinh Vô Lượng Thọ cũng 

giảng ở chỗ này, giảng chẳng ít kinh tại đây, thời gian đức Phật trụ tại nơi này 

khá dài. 



Tiếp đó, sách lại nói:  “Hựu Đại Bảo Tích Kinh Luận vân: „Vấn vân: Hà cố 

 thử pháp duy Vương Xá thành thuyết, phi dư thành khuếch?”  (Lại nữa, Đại Bảo 

Tích  Kinh  Luận25[8]  viết:  “Hỏi:  Vì  sao  pháp  này  chỉ  nói  ở  thành  Vương  Xá, 

chẳng giảng diễn tại các thành khác?”). Đây là lời vấn đáp được giả lập trong bộ 

luận ấy, vì sao kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ phải giảng tại thành Vương Xá? Vì 

sao  đức  Phật  chẳng  giảng  ở  nơi  khác?  “Đáp  viết:  Thích  thử  pháp  môn  pháp 

 vương trụ xứ cố. Dụ như Vương Xá, vương sở chỉ trụ, cố danh Vương  Xá. Thử 

 pháp môn diệc phục như thị, pháp vương trụ xứ, thích thành thử nghĩa cố, thuyết 

 trụ Vương Xá thành”  (Đáp: Nhằm nói rõ pháp môn này là trụ xứ của đấng Pháp 

Vương. Ví như thành Vương Xá là chỗ cư ngụ của vua, nên gọi là Vương Xá. 

Pháp môn này cũng giống như thế, là chỗ cư ngụ của đấng Pháp Vương. Để biểu 

thị nghĩa này, nên nói là “trụ thành Vương Xá”). Sự, Lý, biểu thị pháp, hoàn toàn 

tương  ứng,  “thử  pháp”   là  pháp  “niệm  Phật  thành  Phật”  trong  kinh  Vô  Lượng 

Thọ. Bởi lẽ,  “pháp vương”  là Phật, kinh này nói về điều gì? Trụ xứ của Phật, quý 

vị học bộ kinh này, trụ trong kinh này, quý vị bèn thành Phật, biểu thị ý nghĩa ấy. 

Vì thế, sánh ví với Vương Xá. Người Hoa gọi Vương Xá là “hoàng cung”, ai ngự 

trong hoàng cung? Hoàng thượng ngự. Chỗ hoàng thượng ở gọi là hoàng cung, là 

vương xá.  “Thử pháp”  (pháp này), ở đây nói, đối với pháp này, cũng giống như 

thế. Bộ kinh này nói về điều gì? Trụ xứ của chư Phật Như Lai, nói tới điều này, 

quý vị có thể tiến nhập pháp môn này, sẽ thành Phật, nêu bày ý nghĩa này. Do 

vậy, nói là  “trụ Vương Xá thành” , quý vị thấy ý nghĩa này thù thắng dường ấy. 

Do vậy, nhất định phải hiểu nghĩa thú được biểu thị trong Phật pháp, không cần 



25[8]Đại Bảo Tích Kinh Luận do ng{i An Huệ soạn, được ng{i Bồ Đề Lưu Chi dịch sang tiếng H|n v{o thời Bắc 

Ngụy, gồm bốn quyển. Tuy mang tựa đề l{ Đại Bảo Tích Kinh Luận, phần n{y chỉ nhằm giải thích hội bốn mươi 

ba trong kinh Bảo Tích (tức hội Phổ Minh Bồ T|t). Luận n{y nhằm giải thích danh xưng Bảo Tích, c|c thứ t{ hạnh 

v{ ch|nh hạnh của h{ng Bồ T|t. 

Tập 86  501 



dùng đến ngôn ngữ, quý vị vừa nhìn, vừa tiếp xúc, liền hiểu rõ. Trong đạo tràng 

của  Phật  giáo  Trung  Quốc,  hoàn  toàn  là  biểu  thị  pháp,  nhưng  người  hiện  thời 

chẳng  hiểu.  Kiến  trúc,  hình  thức,  cho  đến  màu  sắc  của  đạo  tràng,  không  có  gì 

chẳng nhằm biểu thị pháp. Những gì lục căn của quý vị tiếp xúc toàn là biểu thị 

pháp. Nếu quý vị thật sự hiểu, chẳng cần nói một câu nào, quý vị vào tự viện, am 

đường, đi một vòng, Phật pháp ở ngay trong đó, tâm quý vị sẽ đầy ắp. Người hiện 

thời gọi điều này là “nghệ thuật hóa sự giáo học”, quý vị thấy từ mấy ngàn năm 

trước, Phật pháp đã đi theo hướng nghệ thuật. 



Trước tiên, giới  thiệu ý nghĩa biểu pháp của thành [Vương Xá], núi cũng 

biểu thị pháp . “Kỳ Xà Quật sơn, thị Vương Xá thành ngoại ngũ sơn chi nhất. Tịnh 

 Ảnh Sớ viết: Kỳ Xà sơn”  (Núi Kỳ Xà Quật là một trong năm quả núi ngoài thành 

Vương Xá. Tịnh Ảnh Sớ giảng: “Núi Kỳ Xà”). Kỳ Xà (Grdhrakūta) là tiếng Ấn 

Độ,  là  tiếng  Phạn,  “thử  phiên  danh  Linh  Thứu  Sơn  dã”   (Hán  dịch  là  núi  Linh 

Thứu). Người Trung Quốc thường nói tới Linh Sơn,  “Linh Sơn nhất hội”  là nói 

về nơi này. Vì sao gọi là Linh Thứu sơn?  “Thử sơn đa hữu linh tiên cư trụ, cố 

 danh vi Linh”  (Núi này có nhiều bậc linh tiên cư trụ, nên gọi là Linh). Người Hoa 

gọi là “thánh hiền”, người Ấn Độ gọi là  “linh tiên”.“Diệc hữu Thứu cư chỉ thử 

 sơn”  (Cũng do có chim Thứu sống trong núi này), loài chim này giống như chim 

ưng, cũng sống trên núi này nên gọi là Thứu.  “Hựu thử sơn đảnh tự thứu đầu, 

 hựu danh Thứu Đầu sơn”  (Lại đỉnh núi này giống đầu chim Thứu, nên còn gọi là 

Thứu Đầu Sơn). Giống như Hương Cảng của chúng ta, mọi người đều biết núi Sư 

Tử của Hương Cảng. Chúng ta từ Hương Cảng nhìn sang Cửu Long26[9], núi ấy 

quả thật rất giống một con sư tử nằm phục nơi ấy, chúng ta gọi núi ấy là Sư Tử 

Sơn. Núi này (núi Kỳ Xà Quật) cũng có chót núi giống như đầu chim ưng, nên 

gọi là Thứu Đầu Sơn.  “Tây Vực Ký chí thử sơn viết”  (Sách Tây Vực Ký viết về 

núi này như sau), đây là ghi chép của Huyền Trang đại sư lão nhân gia:  “Bắc Sơn 

 chi dương”27[10] [nghĩa là] phía Bắc thành Vương Xá, phía Bắc của núi ấy,  “cô 

 tiêu  đặc  khởi,  ký  thê  thứu  điểu,  hựu  loại  cao  đài,  không  thúy  tương  ánh,  nùng 

 đạm phân sắc”  (núi đột nhiên cao vót lên như chim Thứu đậu, cũng giống như 

cái đài cao. Sắc núi biếc in lên không trung, đậm nhạt rõ nét). Có thể thấy vẻ đẹp 



26[9] Hương Cảng l{ một hòn đảo nằm đối diện với b|n đảo Cửu Long, c|ch nhau bởi eo biển Lý Ngư Môn. Đặc 

khu Hồng Kông gồm ba khu Cửu Long, T}n Giới v{ đảo Hương Cảng. Khu T}n Giới do chính quyền nh{ Thanh 

cho Anh thuê thêm nhằm mở rộng địa giới đặc khu Hương Cảng, nằm từ phía Bắc giới tuyến b|n đảo Cửu Long 

đến bờ Nam sông Th}m Quyến v{ 233 hòn đảo l}n cận. 

27[10] Dương l{ phía Nam của núi, nhưng đối với sông thì Dương lại l{ phía Bắc.  “Bắc sơn chi dương”  (tức l{ 

phía Nam của phía Bắc núi). Nói cho rõ hơn l{ phía Bắc núi n{y có chót núi, nhưng v|ch phía Nam của chót núi ở 

phía Bắc ấy. 

502  Tập 86 



của núi ấy qua lời hình dung của Huyền Trang đại sư.  “Như Lai ngự thế thùy ngũ 

 thập niên”  (Như Lai ngự trong cõi đời năm mươi năm), tức là Thích Ca Mâu Ni 

Phật giảng kinh, thuyết pháp bốn mươi chín năm. Trong bốn mươi chín năm ấy, 

 “đa  cư  thử  sơn,  quảng  thuyết  diệu  pháp”   (thường  ở  núi  ấy,  thuyết  nhiều  diệu 

pháp). Trong  một  đời Ngài, thời gian đức Phật trụ  tại chỗ này lâu nhất; vì thế, 

giảng rất nhiều kinh ở nơi đây. 



 “Trí Độ Luận viết: Kỳ sơn ư ngũ sơn trung tối thắng cố”  (Trí Độ Luận nói: 

“Núi Kỳ Xà Quật thù thắng nhất trong năm quả núi”). [Sở dĩ, thù thắng nhất là 

vì]: Thứ nhất,  “thử sơn tinh xá, cận thành nhi nan thượng”  (tinh xá trong núi này 

gần  thành,  nhưng  khó  lên),  núi  rất  hiểm  trở,  không  dễ  gì  trèo  lên  được.  “Cận 

 thành cố khất thực bất bì”  (gần thành nên khất thực chẳng vất vả), thuở ấy đối 

với nơi cư trụ, giảng học, đức Thế Tôn chọn lựa chỗ gần thành thị hoặc hương 

trấn, vì sao? Mọi  người đều  ra ngoài ôm  bát khất thực, nếu ở quá xa sẽ chẳng 

thuận tiện. Cách xa khoảng ba dặm đường là thích  hợp nhất. Ba dặm đường thì 

khất thực khá thuận tiện.  “Nan thượng cố tạp nhân bất lai”  (do khó lên nên hạng 

người tạp nhạp chẳng đến). Do vậy, vào thời cổ, tại Trung Quốc, tự viện, tùng 

lâm đều được xây dựng trên núi cao, cũng do ý nghĩa này. Người bình thường 

chẳng có chuyện gì, chẳng muốn trèo lên núi, vì sao? Lên núi ấy cũng tốn thời 

gian tối thiểu chừng nửa ngày, người ta phải làm việc nửa ngày, đâu có thời gian 

rảnh rỗi để trèo lên núi ấy? Tự viện, am đường thuở ấy, thời đức Phật không có tự 

viện, đức Phật luôn ở trong núi rừng, nghỉ dưới cội cây, giữa trưa ăn một bữa, 

không có chỗ trụ cố định, nhưng luôn ở trong một khu núi, vừa thuận tiện khất 

thực, mà cũng chẳng quá xa, nên có thể hiểu rõ tình trạng sống của họ. Thứ hai, 

 “thị Kỳ sơn phước đức cát xứ”  (núi Kỳ Xà Quật là chốn phước đức cát tường), vì 

sao? Chỗ ấy  “chư thánh nhân hỷ trụ xứ, Phật vi chư thánh chủ cố đa trụ”  (là chỗ 

các vị thánh nhân thích ở. Đức Phật là chúa các vị thánh, nên hay ngự ở đây). Các 

vị thánh hiền đều chuộng tu hành ở nơi này, đức Phật cũng chẳng rời họ. Những 

vị ấy, hiền nhân, La Hán, Bồ Tát đều thường hướng về đức Phật thỉnh giáo, nếu 

đức Phật trụ quá xa, cũng chẳng thuận tiện cho họ. Vì hướng dẫn những vị này, 

nên đức Phật cũng hay ngự tại nơi này. Đấy là nguyên nhân thứ hai, [khiến cho 

núi này] được gọi là  “phước đức cát xứ”.  Thứ ba,  “Kỳ Xà sơn thị tam thế chư 

 Phật trụ xứ cố”  (núi Kỳ Xà là trụ xứ của tam thế chư Phật), đây là một nơi được 

quá khứ, hiện tại, vị lai Bồ Tát thành Phật chọn lựa để tu hành, giáo học, giảng 

kinh, truyền pháp, là một nơi rất thích đáng. Do vậy, chư Phật đều thích chỗ này. 



Thứ tư,  “thị trung thanh tịnh, hữu phước đức, nhàntĩnh cố”  (do trong núi 

ấy là nơi thanh tịnh, có phước đức, vắng vẻ). Núi này thanh tịnh, thích hợp  để 

Tập 86  503 



dưỡng đạo. Kinh Phật thường nói A Lan Nhã. A Lan Nhã (Aranya) là tiếng Phạn, 

dịch sang nghĩa tiếng Hán Tịch Tĩnh xứ (chốn vắng lặng, yên tĩnh). A Lan Nhã 

cũng có tiêu chuẩn, thời cổ, những nơi như vậy quá nửa là lấy nông nghiệp làm 

[phương thức sinh nhai] chủ yếu. Làm ruộng chẳng thể không có trâu cày, tiếng 

trâu kêu rất to. Nơi họ (những người tu hành) ở không nghe thấy tiếng trâu kêu 

trong  nông  thôn,  nên  cũng  rất  thanh  tịnh,  hoàn  toàn  khác  với  xã  hội  hiện  thời. 

Trong xã hội hiện tại, gần như tìm không được nơi thanh tịnh, trên núi cao còn có 

tạp âm của máy bay. Vì thế, con người trước kia thật sự có phước báo. Hiện thời, 

khoa học kỹ thuật phát triển, con người chẳng còn phước báo nữa. Chúng ta chớ 

nên không biết điều này.  “Nhất thiết chư Phật hành xứ, thập phương chư Bồ Tát 

 tán thán cung kính, bát bộ đại lực chúng thần sở thủ hộ, cung kính cúng dường 

 xứ cố. Chư Đại Thừa kinh đa tại thử sơn thuyết”  (là hành xứ của hết thảy chư 

Phật, là nơi được mười phương chư Bồ Tát cung kính, khen ngợi, tám bộ đại lực 

chúng thần thủ hộ, cung kính, cúng dường. Các kinh Ðại Thừa phần nhiều được 

nói tại núi này). Đây là nói: Đúng như thế, trên núi này, có nhiều thần tiên, nhiều 

thánh nhân, có thần hộ pháp cung kính cúng dường nơi ấy. Vì thế, đức Phật nói 

rất  nhiều  kinh  Đại  Thừa  tại  nơi  ấy.  Chúng  ta  xem  điều  thứ  năm,  tức  điều  cuối 

cùng:  “Thị trung thập phương vô lượng trí huệ phước đức lực đại Bồ Tát, thường 

 lai kiến Thích Ca Mâu Ni Phật, lễ bái, cung kính thính pháp cố. Chư Đại Thừa 

 kinh đa tại thử sơn thuyết” (Trong núi này,  mười phương vô lượng đại lực,  trí 

huệ, phước đức Bồ Tát thường đến gặp Thích Ca Mâu Ni Phật, lễ bái, cung kính 

nghe pháp. Các kinh Ðại thừa phần nhiều giảng tại núi này). Nêu ra những nhân 

duyên  khiến  cho  thuở  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tại  thế  đã  ngự  tại  núi  này  giảng 

kinh, thuyết pháp trong một thời gian dài. Núi này hết sức có duyên phận với đức 

Phật. Pháp Hoa Luận cũng nói:  “Kỳ Xà Quật sơn thắng dư chư sơn. Phật tại ư 

 thử thuyết, hiển thử pháp tối thắng. Cố bổn kinh tức tại thử sơn thuyết”  (Núi Kỳ 

Xà Quật vượt trỗi các núi khác, đức Phật  thường ngự ở đây thuyết pháp nhằm 

hiển thị pháp này là tối thắng. Vì lẽ đó, kinh này được nói tại núi này). Đây là dẫn 

chứng kinh điển nhằm giới thiệu nơi chốn đức Phật nói kinh này, hòng chứng tín 

với chúng ta: Thật sự có một nơi để thuyết pháp. 

Chúng ta xem câu kế đó:  “Dữ đại tỳ-kheo chúng vạn nhị thiên nhân câu”  (cùng 

với  các  vị  đại  tỳ-kheo  một  vạn  hai  ngàn  người  cùng  nhóm  họp),  đó  là  thính 

chúng.  “Bổn phẩm độc tiêu tỳ-kheo chúng cập Bồ Tát chúng”  (phẩm này chỉ nêu 

tỳ-kheo chúng và Bồ Tát chúng). Khi cụ Hạ hội tập bộ kinh này, đã chia phần 

Chứng Tín thành hai phẩm, kinh văn rất dài, trong phẩm thứ nhất, thính chúng 

chỉ nói đến tỳ-kheo chúng và Bồ Tát chúng, số người không nhiều! Phẩm thứ hai, 

 “đệ nhị phẩm mạt quảng tiêu dư tam chúng đệ tử, cập chư thiên chúng”  (cuối 

504  Tập 86 



phẩm thứ hai sẽ nêu đủ ba chúng đệ tử và các thiên chúng:), kinh văn được trích 

dẫn ở đây,  “Hựu hữu tỳ-kheo-ni ngũ bách nhân, thanh tín sĩ thất thiên nhân”  (lại 

có năm trăm tỳ-kheo-ni, bảy ngàn thanh tín sĩ), đấy là tại gia cư sĩ; “thanh tín nữ” 

là tại gia nữ cư sĩ,có năm trăm người, có   “Dục Giới thiên, Sắc Giới thiên, chư 

 thiên, Phạm chúng, tất cộng đại hội”  (Dục Giới thiên, Sắc Giới thiên, chư thiên, 

Phạmchúng  đều  cùng  nhóm  họp  trong  đại  hội).  Cuối kinh  lại  có  một  đoạn  văn 

như thế này:  “Chư Bồ Tát, Thanh Văn, thiên long bát bộ, nhất thiết đại chúng, 

 văn Phật sở thuyết, giai đại hoan hỷ, tín thọ phụng hành”  (các vị Bồ Tát, Thanh 

Văn, trời, rồng tám bộ, hết thảy đại chúng nghe lời Phật dạy đều hoan hỷ lớn, tin 

nhận, vâng làm). Từ sự ghi chép này, chúng ta biết pháp hội này rất thù thắng, 

ngay cả trời người trong tam giới đều đến tham dự.  “Khả kiến thuyết kinh thời, 

 hội trung hữu chư đại Bồ Tát, Thanh Văn, tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, thanh tín sĩ, thanh 

 tín nữ, trực chí chư thiên, Phạm chúng”  (có thể thấy lúc Phật thuyết kinh, trong 

hội có các đại Bồ Tát, Thanh Văn, tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, thanh tín sĩ, thanh tín nữ, 

cho  đến  chư  thiên,  Phạm  chúng),  đấy  là  Đại  Phạm  Thiên,  “thiên  long  bát  bộ”  

thảy đều đến nghe pháp, “hàm lai thính pháp, thử nãi Lục Thành Tựu trung chi 

 Chúng Thành Tựu”  (đều đến nghe pháp. Ðây chính là Chúng Thành Tựu trong 

sáu thứ thành tựu), quý vị thấy có những người nào tham gia pháp hội này.   “Hội 

 trung, hữu Bồ Tát, Thanh Văn, chư thiên nhân đẳng”  (trong pháp hội có Bồ Tát, 

Thanh Văn, các hàng trời người v.v...) và những người ở trên  thế giới này, địa 

cầu này,  “tứ chúng đệ tử nhị vạn nhân đồng văn, phi thị A Nan độc văn, thị khả 

 chứng tín”   (tứ chúng đệ tử  một vạn hai ngàn người cùng nghe, chẳng phải chỉ 

mình A Nan được nghe, điều ấy đủ để chứng tín vậy). Chẳng phải là một mình A 

Nan nghe! Khi ấy, bọn phàm phu mắt thịt chúng ta trông thấy những người phàm. 

[Chỉ riêng] những người phàm mà đã đông hơn hai vạn, pháp hội này thù thắng 

quá! 



Tiếp đó, lại nói chi tiết, giải thích. Trước hết, nói tỳ-kheo là gì?  “Dữ đại tỳ-

 kheo”, “dữ giả, cộng đồng chi nghĩa” (và các đại tỳ-kheo: Dữ (與) có nghĩa là 

cùng chung). Rất nhiều vị đại tỳ-kheo tham gia pháp hội này,  “biểu Phật dữ đại 

 chúng cộng tại hội trung”  (biểu thị Phật cùng đại chúng cùng ở trong hội), đều ở 

trong đại hội này.  “Tỳ-kheo thị Phạn ngữ, danh hàm tam nghĩa, cố bất phiên”  

(Tỳ-kheo  (Bhiksu)  là  tiếng  Phạn,  danh  từ  này  bao  hàm  ba  ý  nghĩa,  nên  chẳng 

dịch).  Tại  Trung  Quốc,  chẳng  tìm  được  danh  từ  thích  đáng  để  phiên  dịch,  nên 

dịch âm rồi ghi thêm lời giải thích. Danh từ này có ba ý nghĩa:  

- Thứ nhất là Khất Sĩ. Khất (乞) là xin xỏ, người Hoa gọi họ là Khất Cái (乞丐:ăn 

mày). Khất cái xin cơm ăn, nhưng là Sĩ. Sĩ (士) là người có đạo đức, có học vấn, 

Tập 86  505 



đúng là mỗi ngày họ đi khất thực. Tại Trung Quốc vào thời cổ, nhân dân được 

chia thành bốn giai cấp “sĩ, nông, công, thương”, địa vị trong xã hội khác nhau. 

Sĩ là người đọc sách, được thế gian tôn trọng nhất. Tuy người đọc sách chẳng có 

địa vị, cũng chẳng có của cải, nhưng được mọi người tôn kính, vì sao? Người ấy 

đọc sách hiểu lý, người Hoa tôn trọng họ. Trước đây, đọc sách đúng là đọc sách 

thánh hiền, từ nhỏ, vỡ lòng đã đọc sách thánh hiền, hiểu lý, hiểu sự. Mãi cho đến 

đời Hán, nhằm thời Hán Vũ Đế, người đọc sách mới có lối ra (được trọng dụng), 

vì sao? Quốc gia cần quý vị. Chư vị phải biết: Trung Quốc được thống nhất là do 

Tần Thủy Hoàng thống nhất. Tuy đã thống nhất, xã hội động loạn, cũng có nghĩa 

chẳng phải là đời  thịnh trị an định đích thực, không có! Mãi cho đến đời Hán, 

Hán Vũ Đế là vị hoàng đế thứ bảy [của nhà Hán] mới chính thức đi theo phương 

hướng chế độ hóa, quốc gia thống nhất, cần nhân tài giúp đỡ nhà vua cai trị. Hình 

thành một nước lớn thật sự,  chẳng phải là tiểu quốc, những chư hầu giống như 

thời  cổ  hoàn  toàn  không  còn  nữa,  [các  nước  chư  hầu]  đều  biến  thành  quận, 

huyện; quận giống như tỉnh28[11] hiện thời. Dưới tỉnh có huyện, đối với các nhân 

viên công vụ thuộc các tầng lớp ấy, cần phải có nhân tài. Tìm người ở đâu? Tìm 

người đọc sách. Vì thế, học giỏi sẽ là Sĩ. Sĩ là vì quốc gia phục vụ, tiếp nhận chức 

vụ do đế vương [giao phó]. Vì vậy, hình thành chế độ khảo thí. 



Do vậy, đối với người đọc sách trong nước, học hành là chuyện thuộc về gia 

đình, là gia học, dạy dỗ trong nhà, tư thục là trường học dành cho con em trong 

gia đình. Bởi lẽ, xưa kia, Trung Quốc từ cổ lấy nông nghiệp để lập quốc, luôn là 

đại gia đình, người càng đông, càng dễ làm lụng, ít người sẽ bị khó khăn, đông 

người sẽ dễ kiếm sống. Do vậy, để con em trong gia đình có thể học hành, nhất 

định phải  mời thầy về dạy trong nhà; vì thế, tư thục là trường học của con em 

trong gia đình. Học hành rất khá, sẽ tham gia các kỳ thi của chánh phủ, huyện 

khảo (thi cử cấp huyện). Thi đậu trong cuộc thi tại huyện sẽ gọi là Tú Tài, tức là 

quý vị đã được chọn; nhưng vẫn có tuyển cử, tuyển cử cũng là chế độ được đặt ra 

vào  thời  Hán  Vũ  Đế,  quan  viên  địa  phương  phải  tuyển  nhân  tài  cho  quốc  gia. 

Tuyển  những  ai?  Chọn  từ  nhi  đồng,  chọn  lấy  đồng  tử.  Đồng  tử  nghĩa  là  chưa 



28[11] Kh|i niệm chia nước th{nh tỉnh chỉ thật sự xuất hiện từ đời Minh trở đi. Trước đó, đất nước được chia 

th{nh quận, huyện, ch}u, h{nh ch}u, đạo, đô hộ phủ, lộ. Thoạt đầu, Tỉnh có nghĩa l{ một cơ quan công vụ trung 

ương, chẳng hạn Thượng Thư Tỉnh, Trung Thư Tỉnh, Môn Hạ Tỉnh. Đến đời Nguyên, mới th{nh lập những cấp 

h{nh ch|nh địa phương gọi l{ H{nh Trung Thư Tỉnh (gọi tắt l{ H{nh Tỉnh) trực thuộc Trung Thư Tỉnh, nhưng có 

to{n quyền xử lý sự vụ tại địa phương. Đến đời Minh, chữ H{nh trong H{nh Tỉnh bị lược bỏ, chỉ gọi l{ Tỉnh, đồng 

thời chế độ Tam Tỉnh (Thượng Thư Tỉnh, Trung Thư Tỉnh, Môn Hạ Tỉnh) ở Trung Ương bị phế trừ, Tỉnh ở c|c 

địa phương trở th{nh cơ quan h{nh chính độc lập, tuy vẫn phải nghe theo lệnh trung ương, nhưng quyền hạn 

rộng r~i rất nhiều, v{ khu vực quản hạt của H{nh Tỉnh; do đó cũng được gọi l{ Tỉnh. Từ đó, cả nước được chia 

th{nh mười s|u tỉnh. Huyện trở th{nh đơn vị trực thuộc tỉnh. Đến đời Thanh lại chia nhỏ hơn th{nh năm mươi 

hai tỉnh. 

506  Tập 86 



thành niên. Tại Trung Quốc,  “thành niên”  là hai mươi tuổi. [Tuyển đồng tử] là 

phỏng vấn, điều tra những kẻ chưa tròn hai mươi tuổi, quan viên xưa kia chẳng 

giống  hiện  thời  có  TV,  có  hình  chụp,  quý  vị  biết  mặt,  trước  kia  [dân  chúng] 

không  biết  [mặt  mũi  quan  viên].  Nếu  ông  ta  chẳng  mặc  quan  phục,  quý  vị  sẽ 

chẳng biết ông ta là quan. Ông ta mặc thường phục, đi thăm dò, tuyển nhân tài 

cho  quốc  gia.  Tiêu  chuẩn  tuyển  nhân  tài  là  gì?  Chính  là  hai  chữ   “hiếu  liêm”.  

Chọn lấy kẻ hiếu liêm, [nghĩa là] đứa nhỏ này hiếu thảo với cha mẹ, ở nhà có thể 

hiếu thảo với cha mẹ thì đối với quốc gia sẽ có thể tận trung, trung với đất nước, 

trung với nhân dân. Điều kiện thứ hai là liêm khiết, liêm khiết sẽ chẳng tham ô. 

Quý vị thấy quốc gia chọn người để dùng dựa trên hai chữ: Một là Hiếu, hai là 

Liêm. Thi đậu huyện khảo (thi Hương) là Tú Tài, sẽ chẳng cần phải lo lắng về 

cuộc sống, quốc gia ban cho quý vị một phần bổng lộc, thuở ấy là cấp gạo. Quý 

vị đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, [sẽ  thấy] tiên sinh Liễu Phàm thi đậu Tú  Tài, một 

năm được nhận chín mươi mấy thạch gạo, sống được, chẳng phải lo lắng. Chăm 

chỉ học hành, chuyên tâm học hành, lại tham gia khoa thi của tỉnh (tỉnh khảo, thi 

Hội). Đỗ khoa thi của tỉnh sẽ là Cử Nhân. Những kẻ ưu tú, Cử Nhân đặc biệt ưu 

tú, đều có thể được bổ nhiệm làm huyện trưởng, hiện thời gọi [chức vụ này] là 

huyện thị trưởng, hoặc làm những mạc liêu29[12] cao cấp, tương đương với chức 

bí thư trưởng hiện thời, là mạc liêu bậc nhất. Lại đi thi, vừa nhậm chức, vừa học 

hành, còn có thể tham gia cuộc khảo thí của quốc gia gọi là Điện Thí (thi Đình), 

thi đỗ sẽ gọi là Tiến Sĩ. Thời đó, Tiến Sĩ, Cử Nhân, Tú Tài đều là danh xưng học 

vị, là học vị thời cổ, giống như các danh xưng học vị Tiến Sĩ, Thạc Sĩ, Học Sĩ 

trong nhà trường hiện thời. Thi đậu Tiến Sĩ thường được trung ương bổ nhiệm. 

Nhân tài của đất nước được bồi dưỡng như vậy. Mãi cho đến đời Mãn Thanh, gần 

như chế độ này được áp dụng trong hai ngàn năm. Hai ngàn năm đã thay đổi triều 

đại bao nhiêu lần, nhưng chế độ này chẳng biến đổi, bất luận kẻ nào làm hoàng đế 

đều dùng phương pháp này để chọn lựa nhân tài. Bởi lẽ, đây là một chế độ rất tốt 

đẹp,  đã  duy  trì  Trung  Quốc  suốt  hai  ngàn  năm,  khiến  lịch  sử  ghi  chép  [Trung 

Quốc là  một nước] ổn định lâu dài, đó là [quy chế] hiếu liêm. Chế độ này hay 

lắm! Chế độ này rất trọng yếu, cho nên tuyển cử hiếu liêm. Hiếu liêm là từ nhỏ đã 

học trong gia đình, học từ trường tư thục, cha mẹ dạy bảo, thầy dạy bảo quý vị: 

Trung và hiếu là nhất thể. Liêm là không cho sẽ chẳng lấy, trong Phật pháp nói là 

“chẳng trộm cắp”, quý vị mới có thể tận trung giữ chức, giống như Mao Chủ Tịch 

đã nói:  “Toàn tâm toàn lực vì nhân dân phục vụ” . Nếu chẳng có hai chữ ấy, kẻ 

ấy chẳng vì nhân dân phục vụ, sẽ vì chính mình mà phục vụ, vấn đề ấy vô cùng 

nghiêm trọng. 



29[12] Mạc liêu: Phụ t|, cộng sự của c|c trưởng quan. 

Tập 86  507 





Do vậy, Khất Sĩ, Sĩ là người đọc sách, thật sự có học vấn, có đức hạnh, bản 

thân Thích Ca Mâu Ni Phật cũng là khất sĩ.  “Vị khất thực, khất pháp. Khất thực 

 vị ký xuất gia dĩ, khất cầu tự hoạt, bất sự kinh doanh, vô sở trữ tích. Vạn duyên 

 câu phóng, nhất ý thanh tu, cố viết khất thực dưỡng thân”  (Tức là khất thực, khất 

pháp. Khất thực là đã xuất gia rồi thì xin ăn để nuôi thân, chẳng làm ăn, không 

tích chứa, bỏ hết vạn duyên,  một dạ thanh tu,  nên nói: “Xin ăn để nuôi thân”). 

Thân thể chúng ta sống trong thế gian này, cần phải có điều kiện cơ bản sinh tồn, 

điều  đầu  tiên  là  ăn  uống.  Những  người  tu  hành,  đọc  sách,  tu  dưỡng  đạo  đức, 

chẳng theo đuổi sự nghiệp kinh doanh, họ sống bằng cách nào? Sống bằng cách 

khất thực, đi xin từng nhà. Người Hoa trọn chẳng tôn trọng kẻ ăn mày, trong xã 

hội, ăn mày có địa vị thấp nhất, gọi là “bần tiện”, Bần (貧) là chẳng có của cải, 

Tiện (賤) là chẳng có địa vị xã hội. Nhưng người khất thực khác hẳn, có học vấn, 

có đức hạnh, nên tại Ấn Độ, hết sức tôn kính loại người này, chỉ cần gặp, nhất 

định sẽ cúng dường. Vì thế, khất thực tại Ấn Độ vào thời cổ, cũng như tại Thái 

Lan hiện thời, theo Phật giáo Nam Truyền, không có vấn đề gì, người ta thật sự 

cúng  dường  quý  vị.  Hiện  thời,  tại  Trung  Quốc,  [khất  thực]  cũng  rất  khó  khăn. 

Quý vị chẳng thể khất thực tại Hương Cảng, không có ai cúng dường quý vị! Vì 

thuở ấy tại Ấn Độ, theo phong tục, tập quán, mọi người rất tôn trọng những người 

[tu hành] ấy, cho nên họ sống theo cách ấy, giữa trưa ăn một bữa. Khất thực mà 

phải một ngày đi xin ba lượt sẽ làm phiền người ta, quý vị còn tu hành gì được 

nữa? Suốt ngày từ sáng đến tối ra ngoài tìm thứ gì để ăn, cũng chẳng tránh khỏi là 

quá tham lam! Vì thế, đức Phật quy định ăn một bữa, mọi người càng tôn kính. 



Ăn một bữa, có đủ hay không? Đủ! Thân thể chúng ta là một cỗ máy, để cỗ 

máy  ấy  hoạt  động  cần  phải  có  năng  lượng.  Khởi  nguồn  của  năng  lượng  là  ẩm 

thực. Ẩm thực là nguồn cội để bổ sung năng lượng; nhưng máy móc có máy hao 

xăng, có máy đỡ tốn xăng, rốt cuộc tiêu hao năng lượng ở chỗ nào? Chín mươi 

lăm phần trăm là tiêu hao bởi vọng niệm. Phiền não và vọng niệm tiêu hao năng 

lượng rất nhiều, quý vị phải bổ sung với một mức độ lớn; ba bữa vẫn chưa đủ, 

còn phải ăn điểm tâm. Nếu tâm địa thanh tịnh, không có tạp niệm, một bữa là đủ, 

khẳng định đã đủ rồi! Dẫu lao tâm, lao lực, khối lượng công việc nhiều đến mấy, 

tiêu hao năng lượng ít ỏi. Năm xưa tôi cầu học, thân cận thầy Lý tại Đài Trung, 

tức lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, khối lượng công việc của lão nhân gia, nói chung, tối 

thiểu phải bằng năm người, thầy phải làm công việc của năm người. Nếu quý vị 

muốn gặp thầy, nhất định phải hẹn trước một tuần. Nếu không, thầy chẳng có thời 

gian, thời gian của thầy đã sắp xếp kín hết rồi. Khối lượng công việc to như thế, 

mỗi ngày thầy chỉ ăn một bữa, bắt đầu từ năm ba mươi mấy tuổi, mãi cho đến khi 

chết già, mấy chục năm! Mỗi bữa lại còn ăn rất ít, mạn đầu bé xíu. Mỗi bữa thầy 

508  Tập 86 



ăn hai cái mạn đầu (bánh bao không nhân), mỗi cái to bằng quả trứng gà! Thưa 

quý  vị,  tiền  chi  dụng  mỗi  ngày  là  hai  đồng  Đài  Loan,  một  tháng  là  sáu  mươi 

đồng.  Sáu  mươi  đồng  chỉ  bằng  khoảng  một  dollar  mấy  chục  xu.  Thời  đó,  hình 

như một dollar bằng bốn chục đồng Đài Loan,  một dollar rưỡi là tiền chi dụng 

hằng tháng của thầy. Không dễ dàng! Là tại gia cư sĩ, nhưng lão nhân gia hành trì 

cả đời giống hệt như người xuất gia, nhưng chẳng mặc y phục của người xuất gia! 



Tôi theo học với lão nhân gia tại Đài Trung, trước khi đến Đài Trung, tôi đã 

học Phật khoảng hơn  một  năm. Tôi học Phật nửa năm bèn ăn chay, giữ trường 

trai, khoảng một năm rưỡi, tôi luyện tập bỏ bữa tối, mỗi ngày ăn hai bữa. Đến Đài 

Trung, thấy thầy [hành trì như vậy], tôi nói tôi phải nên học theo Ngài, cũng học 

giữa  trưa  ăn  một  bữa.  Tôi  học  đến  tháng  thứ  tám  mới  trình  với  thầy,  thưa  với 

thầy, tôi nói: “Mỗi ngày con ăn một bữa”. [Thầy hỏi] “đã bao lâu?” “Tám tháng 

rồi!” “Thế nào? Thân thể có cảm giác chẳng thoải mái hay chăng?” “Thưa không! 

Rất bình thường”. Thầy vỗ bàn: “Hãy vĩnh viễn giữ như thế. Vì sao? Cuộc sống 

đơn  giản,  suốt  đời  chẳng  phải  cầu  cạnh  ai”.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  nói  rất  hay: 

 “Nhân đáo vô cầu, phẩm tự cao”  (con người đạt tới mức không mong cầu, phẩm 

hạnh tự cao), buông xuống vạn duyên! Nhưng mỗi bữa tôi ăn nhiều hơn thầy, rốt 

cuộc là trẻ tuổi, tu dưỡng chẳng bằng thầy, khối lượng công việc của tôi chẳng 

nhiều như thầy, nhưng mỗi bữa tôi phải ăn ba cái mạn đầu. Chi dụng mỗi ngày 

phải dùng tới ba đồng, một tháng tốn chín mươi đồng, còn thầy sáu mươi đồng là 

được rồi, chúng tôi không có cách nào, làm không được! Do vậy biết: Tâm vị lão 

nhân ấy thanh tịnh, chẳng có tạp niệm. Cụ bảo tôi: Cụ bắt đầu [hành trì như vậy] 

khoảng ba mươi sáu, ba mươi bảy tuổi. Khi tôi quen biết thầy, cụ đã bảy mươi 

tuổi, cụ mất năm chín mươi bảy tuổi. Tôi ở cùng với thầy, cụ đã bảy mươi mà 

thoạt nhìn như người năm  mươi  mấy tuổi. Chúng ta còn thấy tấm  hình  do ông 

Giang Dật Tử chụp cho thầy ngồi dưới một gốc cây to, cụ ngồi nơi đó, hình chụp 

năm cụ chín mươi tuổi, quý vị thoạt nhìn ngỡ cụ chừng sáu mươi mấy tuổi. Vì 

thế, biết: Khỏe mạnh chẳng do ăn những thứ tốt lành. Thầy Lý ăn những thứ vô 

cùng  đơn  giản,  do  chính  mình  nấu,  chẳng  có  ai  chăm  sóc,  tự  mình  chăm  sóc 

mình, ăn ở do chính mình lo liệu, tự mình nấu cơm, rửa chén, rửa niêu, giặt quần 

áo. Chúng tôi tiếp xúc, không thể chẳng bội phục cụ. Chín mươi lăm tuổi cụ mới 

chịu để cho hai đồng học chăm sóc, trước khi chín  mươi lăm tuổi, chẳng có ai 

chăm sóc, cho thấy thân thể cụ khỏe mạnh nên mới có thể tự lo liệu. Vì thế, thầy 

đã nêu gương cho chúng tôi. Đức Phật dạy chúng ta khất thực nuôi thân, quý vị 

mới thật sự có thể buông xuống được, thật sự chẳng có phiền não. 

Tập 86  509 





 “Khất pháp giả, tham sư phỏng đạo, lộ túc phong xan, tuân cầu diệu pháp, 

 kỳ thành thánh quả, cố viết, khất pháp dưỡng tâm”  (Khất pháp là tìm thầy hỏi 

đạo,  nằm  sương  dãi  gió,  tìm  cầu  diệu  pháp  mong  thành  thánh  quả,  nên  nói  là: 

“Khất pháp để dưỡng tâm”). Người sống trong thế gian, thật sự giác ngộ thì điều 

gì trọng yếu nhất? Đạo trọng yếu nhất. Nhà Phật nói như vậy, mà cổ thánh tiên 

hiền  Trung  Quốc  cũng  nói  một  câu,  lúc  đó,  Phật  pháp  chưa  truyền  tới  Trung 

Quốc. Quý vị thấy Phu Tử đã nói:   “Triêu văn đạo, tịch tử khả hỹ”  (sáng nghe 

đạo, tối chết cũng đành), chẳng sống uổng; bởi lẽ, cổ nhân học hành vì trọng đạo. 

Người hiện thời học hành, hiện thời tới trường là vì lẽ nào? Để trong tương lai sẽ 

có công việc tốt trong xã hội, phát đạt, vinh hoa, phú quý, nhằm  mục đích này. 

Bậc  thánh hiền không có quan niệm này, Khổng Tử cả đời thật sự sống nghèo 

hèn,  chẳng  có  của  cải,  cũng  không  có  địa  vị,  là  dân  nghèo.  Ngài  làm  quan  Tư 

Khấu30[13] nước Lỗ, nước Lỗ hiện thời là huyện Khúc Phụ, Tế Nam là nước Tề. 

Thuở  đó,  nước  Lỗ  là  một  huyện  hiện  thời,  vua  nước  Lỗ  chẳng  phải  là  huyện 

trưởng hiện thời ư? Làm quan Tư Khấu nước Lỗ ba tháng, bị người ta hạ bệ, vì 

sao? Ngài muốn làm một vị quan tốt. Quý vị muốn làm một ông quan tốt, vì nhân 

dân phục vụ; còn kẻ khác muốn vì công danh, phú quý của chính mình, quý vị sẽ 

đụng chạm kẻ ấy, chẳng giống như kẻ ấy, còn có thể tiếp tục làm nữa hay chăng? 

Do vậy, Khổng Tử thông minh, từ chức, không làm nữa, về nhà dạy học, lo giảng 

dạy, dạy năm năm, qua đời. [Sau này], Hán Vũ Đế chấp nhận đề nghị của Đổng 

Trọng Thư, Hán Vũ Đế muốn thống trị quốc gia, dạy bảo dân chúng; lúc ấy, đối 

với chư tử bách gia, dùng phương pháp của ai để dạy? Đổng Trọng Thư31[14] đề 

nghị Khổng Mạnh, Hán Vũ Đế chấp nhận, bèn dùng đạo Khổng Mạnh làm quan 

niệm chủ yếu để giáo dưỡng nhân dân trong nước, tôn Khổng Tử làm Vạn Thế 

Sư Biểu. Khổng Tử lúc sống có nằm  mộng cũng chẳng nghĩ tới! Nếu nghĩ đến 

chuyện này, cần gì phải làm quan? Cần gì phải chu du liệt quốc? Giáo học thật 

hay! Chuyện này có người đã nghĩ tới, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nghĩ tới. Quý vị 

thấy Ngài ba mươi tuổi khai ngộ, sau khi khai ngộ không làm quốc vương, mà 



30[13] Tư Khấu l{ một chức quan được thiết lập từ thời T}y Ch}u, địa vị kém Tam Công (Th|i Sư, Th|i Phó, Th|i 

Bảo), ngang h{ng với Lục Khanh (Th|i Tể, Th|i Tông, Th|i Sử, Th|i Chúc, Th|i Sĩ, Th|i Bốc). Tư Khấu cùng với 

Tư M~, Tư Không, Tư Sĩ, Tư Đồ hợp th{nh Ngũ Quan. Chức Tư Khấu chuyên chưởng quản nh{ giam, lo việc kiểm 

so|t trị an, an ninh nội ch|nh, kể cả tư ph|p, tương đương với chức Hình Bộ Thượng Thư sau n{y. Tại c|c nước 

chư hầu như Sở, Trần v.v... chức quan n{y được gọi l{ Tư Bại. 

31[14] Đổng Trọng Thư (179-104 trước Công Nguyên), l{ một nh{ tư tưởng, triết gia, chính trị gia, v{ l{ một nh{ 

gi|o dục, quê ở Quảng Xuyên (nay l{ huyện T|o Cường, tỉnh H{ Bắc), tinh thông Xu}n Thu Công Dương Truyện, 

l{ bậc đại sư về Kim Văn Kinh, nổi danh ngang h{ng với Khổng An Quốc. Từ bé, ông nổi tiếng chăm học, do tinh 

thông Công Dương Truyện nên về sau được H|n Cảnh Đế phong tặng danh hiệu B|c Sĩ. Khi H|n Vũ Đế hạ chiếu 

cầu hiền, b{i đối s|ch (sớ trả lời) của ông chủ trương tôn sùng Khổng học, biến Khổng học th{nh tư tưởng chỉ 

đạo chính thống, |p dụng phương hướng  “tiền đức, hậu hình”  (trước hết dùng đức để cảm hóa, rồi mới dùng đến 

hình phạt) rất được Vũ Đế t|n thưởng. Ông cũng đề xướng trung ương tập quyền, hình th{nh tư tưởng đế chế. 

510  Tập 86 



dạy học, dạy suốt bốn mươi chín năm, bảy mươi chín tuổi viên tịch. Phật pháp 

gọi  con  đường  mà  bậc  thánh  hiền  đã  đi  là   “thành  Phật  chi  đạo”   (con  đường 

thành Phật). Khổng Tử đến tuổi già bất đắc chí, một dạ mong làm quan để thi thố 

quan niệm ái dân, ái quốc của Ngài, nhưng chẳng có ai dùng, bất đắc dĩ trở về 

quê nhà dạy học. Về quê hương năm ấy, Ngài đã sáu mươi tám tuổi, bảy mươi ba 

tuổi mất, dạy học năm năm. Quý vị thấy Ngài dạy học năm năm, trở thành Vạn 

Thế  Sư  Biểu,  đấy  là  sự  nghiệp  thánh  hiền.  Tại  Ấn  Độ,  [điều  này  được  gọi]  là 

 “thành Phật chi đạo” , tại Trung Quốc là sự nghiệp thánh hiền. Chẳng phải là bậc 

thánh hiền sẽ chẳng thấy! 

Nói  theo  bây  giờ,  con  đường  này  rất  khó  đi,  quý vị  thiếu  quyết  tâm,  không  có 

nghị lực, chẳng thể chịu khổ, sẽ đi chẳng lọt! Không chỉ chịu khổ, mà còn phải 

chịu hết mọi nỗi khuất nhục thì mới có thể đi trót lọt. Tôi đi theo con đường này 

năm mươi chín năm, rất nhiều đồng học biết, chẳng phải là dễ đi. Trước lúc bảy 

mươi tuổi, người đến kiếm chuyện nói chung đặc biệt nhiều. Sau bảy mươi tuổi, 

đỡ hơn một tí, vì bảy mươi tuổi, sắp đi, Khổng Tử bảy mươi ba tuổi đã mất, bảy 

mươi tuổi gần như là xong rồi! Mọi người buông tha quý vị, chứ trước khi bảy 

mươi tuổi, người ta chẳng buông tha! Do vậy, con đường này cũng rất khó đi, sau 

khi đi hết, quý vị sẽ thành Phật, thành Bồ Tát, thành thánh, thành hiền. Nếu quý 

vị  chẳng  thể  chịu khổ,  bị kẻ  khác  chướng  ngại,  chướng  nạn,  nói  thật  ra,  chẳng 

phải là ai khác, mà là chính mình. Bất luận kẻ khác hủy báng cũng thế, mà làm 

nhục cũng thế, hãm hại cũng thế, đều là tốt, đều là các trạm kiểm soát liên tiếp, 

khảo thí đấy! Nếu quý vị vượt qua được, [những người ấy] sẽ là những vị thầy 

tốt. Không có những người đó, làm sao quý vị được mài giũa nên người? Quý vị 

làm sao có thể bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, Thiền Định, Bát Nhã? Đều do 

vượt qua những trạm kiểm soát mà thành. Sau đấy, ta sẽ cảm ơn những người ấy; 

không có họ, làm sao quý vị thành tựu cho được? 



Xưa nay, trong ngoài nước, nói đến chuyện thành tựu thuận buồm xuôi gió, 

tuyệt đối chẳng tìm được, há có ai được vậy? Phật cũng không được! Quý vị thấy 

cả đời Thích Ca Mâu Ni Phật, bao nhiêu kẻ đến kiếm chuyện! Trong là Lục Quần 

tỳ-kheo32[15],  trong  nhà  bất  hòa,  trong  các  đệ  tử,  họ  gây  ra  rất  nhiều  vấn  đề. 

Ngoài là lục sư ngoại đạo, nội ngoại giáp công. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện 

cho chúng ta thấy: Như như bất động, dùng Định, dùng Huệ để hóa giải những 



32[15] Lục Quần tỳ-kheo (sad-vargīka-bhiksu) là từ ngữ chỉ chung sáu ác tỳ-kheo thường cấu kết kéo bè kéo đảng với nhau, 

chẳng tuân giữ luật nghi, làm nhiều điều ác. Phần lớn những giới luật được chế định nhằm ngăn ngừa những lỗi ác do họ vi 

phạm. Tên họ  l{ Nan Đ{ (Nanda), Bạt Nan  Đ{ (Upananda), Ca Lưu  Đ{ Di (Kālodāyin  hoặc Udāyin),  Xiển Na (Chanda), A 

Thuyết Ca (Asvaka), Phất Na Bạt (Punarvasu). 

Tập 86  511 



chướng nạn ấy. Nay chúng ta muốn cầu học, khó khăn, từ xưa đến nay chưa hề có 

ngoại lệ, nhất là trong thời đại hiện tại càng khó khăn, thiếu công phu nhẫn nhục, 

chẳng có bố thí, trì giới [sẽ càng khó khăn hơn], ba thứ ấy là cơ bản. Phải nhẫn 

nhục, nếu không, quý vị sẽ chẳng thể thành tựu. Thật sự phát tâm, nhằm lúc khó 

khăn hiện tiền, chúng ta chỉ có cách cầu Phật, Phật lực gia trì, tự nhiên có người 

hảo  tâm  đến  giúp  đỡ,  hộ  trì  chúng  ta;  nhưng  bản  thân  chúng  ta  tâm  niệm  phải 

đoan chánh, kiên định, hễ có mảy may nào lệch về phía tiếng tăm, lợi dưỡng là 

xong luôn, đấy là gì? Là nghiệp chướng của chính mình! Bao nhiêu kẻ thất bại ở 

chỗ này, thật đấy, công phu mấy chục năm bị hủy trong một buổi, rất đáng tiếc! 

Hễ  bị  hủy  bèn  phải  luân  hồi,  lại  chẳng  biết  đến  đời  nào,  kiếp  nào,  quý  vị  mới 

được làm thân người, lại gặp gỡ Phật pháp, quay lại, thử coi quý vị có thể xuôi lọt 

trong đời ấy hay không? Đời nào có thể xuôi lọt thì quý vị sẽ thành tựu trong đời 

ấy.  Trong  thuận  cảnh,  tâm  có  mảy  may  tham  luyến,  xong  rồi!  Khi  gặp  nghịch 

cảnh có đôi chút tâm oán hận, cũng xong luôn! Quý vị muốn thành công, chỉ có 

một tấm lòng cảm ơn. Thuận cảnh, thiện duyên, cảm ơn; nghịch cảnh, ác duyên, 

vẫn cảm ơn, quý vị mới có thể thành tựu. 



Tôi vừa mới nói với quý vị, về sau, Hán Vũ Đế chọn lựa nhân tài cho quốc 

gia, chọn người vừa hiếu vừa liêm. Trong Phật môn, cũng chẳng có ngoại lệ, hai 

chữ  ấy  thiếu  sót  một  chút  cũng  không  được.  Đạo  thánh  hiền  là  văn  hóa  truyền 

thống của Trung Quốc, đạo thánh hiền cũng bao gồm Phật đạo, chẳng có ngoại 

lệ! Nho, Thích, Đạo muốn thành tựu, phải vun bồi căn cội hiếu liêm thật sâu. Có 

căn cội sâu xa ấy, quý vị mới có thể trì giới, trì giới là gì? Giữ quy củ, quý vị mới 

có thể nhẫn nhục. Đầy đủ những điều kiện ấy, coi như quý vị đã có phân nửa điều 

kiện  để  thành  công.  Trong  cuộc  sống  thường  nhật,  phải  tiết  kiệm,  chính  là  vì 

muốn vun bồi phước. Có phước thì phải trao cho đại chúng hưởng, chớ nên tự 

hưởng.  Người  khổ  nạn  trong  thế  gian  này  nhiều  lắm,  hãy  thường  nghĩ  đến  họ. 

Phải khiêm hư, phải nhún nhường, thật sự hóa giải, tiêu trừ tập khí ngạo mạn của 

chính mình. Người khác có tập khí ngạo mạn, chẳng thể nói ta không có, trong [ý 

niệm] “ta không có” đã tràn ngập ngạo mạn, nhưng chính mình chẳng biết. Vì sao 

nói tràn ngập ngạo mạn? Vì theo như đức Phật đã dạy, ngạo mạn là bẩm sinh, kể 

từ đời nào? Kể từ khởi nguyên của sanh mạng. Trong kinh, đức Phật đã giảng rất 

hay:  “Nhất niệm bất giác bèn có vô minh” , từ trong tự tánh biến thành một vọng 

tâm, tức A Lại Da. Trong A Lại Da, trọn đủ tham, sân, si, mạn. Quý vị thấy Mạt 

Na là chính mình, chính mình do đâu mà có? Phát sanh đồng thời với vũ trụ. 

Có bốn thứ thường đi theo tứ đại phiền não (tham, sân, si, mạn), thứ nhất là Ngã 

Kiến, chấp trước thân là ta. Trong A Lại Da, không chỉ chấp trước thân, mà còn 

512  Tập 86 



chấp trước ý thức là ta, chúng ta thường gọi ý thức là linh hồn, hoặc gọi là linh 

tánh. Vì sao linh tánh vẫn chấp trước? Trong tứ thánh pháp giới, gọi là linh tánh, 

hay là A Lại Da, hay Mạt Na, [đều do] chưa chuyển thức thành trí. Chuyển Mạt 

Na thành Bình Đẳng Tánh Trí là gì? Là minh tâm kiến tánh, là Viên giáo Sơ Trụ 

Bồ Tát trong Hoa Nghiêm, vượt thoát mười pháp giới. Chỉ cần chưa vượt thoát 

mười pháp giới, vẫn là dùng A Lại  Da để xử sự. Bất  quá, trong tứ thánh pháp 

giới, sử dụng A Lại Da chánh đáng, vì sao sử dụng chánh đáng? Hoàn toàn chiếu 

theo  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát,  thật  sự  làm  được.  Cho  nên  người  ấy  thuần 

chánh,  giống  như  Phật,  nhưng  chưa  dùng  chân  tâm,  mà  dùng  A  Lại  Da.  Nếu 

chuyển  thức  thành  trí,  bèn  vượt  thoát  mười  pháp  giới,  sanh  vào  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. Thật đấy, chẳng giả đâu! Vì vậy, trong tứ 

thánh pháp giới, Bồ Tát, Phật vẫn dùng A Lại Da, vẫn là thức thứ sáu, tức ý thức 

phân biệt, thức thứ bảy là Mạt Na  chấp trước, vẫn có những thứ ấy, nhưng rất 

nhạt, chúng ta nhất định phải biết điều này. Khi nào ta chẳng còn ngạo mạn? Khi 

minh tâm kiến tánh, quý vị thoát ly mười pháp giới sẽ có thể nói như vậy, tham, 

sân, si mạn đều không có. Quý vị chưa vượt thoát mười pháp giới, làm sao có thể 

nói là chẳng có tham, sân, si, mạn? Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, mới thật sự nhận 

biết chính mình. Cổ nhân Trung Quốc nói:   “Con người phải tự hiểu mình” , tự 

mình phải nhận rõ mình, ta là phàm phu, chẳng phải là thánh nhân. 



Phật, Bồ Tát trong mười pháp giới cũng chẳng phải là thánh nhân. Quý vị 

thấy trong giáo pháp Đại Thừa, [các hữu tình] trong lục đạo gọi là “nội phàm”, 

lục đạo là giới tuyến. Ngoài lục đạo, tứ thánh pháp giới gọi là “ngoại phàm”, vẫn 

là phàm phu, nhưng là phàm phu ở ngoài lục đạo. Nhất định phải đoạn sạch vô thỉ 

vô minh, vượt thoát mười pháp giới thì mới là thánh nhân. Trong Phật môn, họ 

được gọi là tiểu thánh, A La Hán [là tiểu thánh], đó là tôn kính họ, họ chưa phải 

là thánh thật sự, vì sao? Trong ba loại đại phiền não (Kiến Tư, Trần  Sa và Vô 

Minh), họ chỉ đoạn Kiến Tư. Đoạn Kiến Tư phiền não, chẳng chấp trước pháp thế 

gian và xuất thế gian, nhưng còn có phân biệt, vọng tưởng, nên gọi họ là “tiểu 

thánh”. Nếu lên cao hơn, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật thuộc trong tứ thánh pháp 

giới, cao hơn tiểu thánh một chút, chúng ta thường gọi chung các Ngài là thánh 

nhân,  chẳng  phải  là  đại  thánh.  Đại  thánh  là  gì?  Phá  vô  minh,  vượt  thoát  mười 

pháp giới, chứng đắc Sơ Trụ trong Viên Giáo, đấy là đại thánh. Trong cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ được gọi là đại thánh, 

chúng ta gọi họ là Bồ Tát Ma Ha Tát, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ là 

Ma Ha Tát. Phật, Bồ Tát trong mười pháp giới được gọi là Bồ Tát. Thêm vào chữ 

Ma Ha Tát thì chẳng phải là trong mười pháp giới, mà thuộc về Nhất Chân pháp 

giới, là Bồ Tát trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Đối với người học giáo pháp 

Tập 86  513 



Đại Thừa, đây là kiến thức thông thường, kiến thức cơ bản, chớ nên không biết. 

Biết những điều này, chúng ta cũng rất khiêm hư, biết chúng ta thật sự là phàm 

phu,  đúng  là  phàm  phu,  làm  sao  có  thể  ngạo  mạn  cho  được?  Vì  thế, nhất  định 

phải học khiêm ty, đạo lý ở chỗ này. Khiêm ty thì mới có thể  “khất pháp dưỡng 

 tâm”.  



Những người nào dạy chúng ta? Phải biết, phải học theo Thiện Tài đồng tử, 

ai là thiện tri thức? Trừ ta ra, mỗi cá nhân đều là thiện tri thức. Thiện Tài đồng tử 

thành tựu như thế đó! Thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, thảy đều 

là thiện tri thức. Thanh Lương đại sư đã nói rất rõ ràng, năm mươi ba lần tham 

học là trải qua sự việc để luyện tâm, luyện tâm gì? Luyện thanh tịnh, bình đẳng, 

giác.  Hoàn  cảnh  có  thuận  và  nghịch,  hoàn  cảnh  và  nhân  sự  (quan  hệ  giữa  con 

người  với  nhau)  có  thiện  và  ác,  toàn  bộ  hoàn  cảnh  và  nhân  sự  đều  là  thiện  tri 

thức. Trong tâm mục của Thiện Tài đồng tử, thiện tri thức là Phật, vị thiện hữu ấy 

là Phật, chẳng phải là Bồ Tát, [thiện hữu là] chư Phật Như Lai thị hiện chỉ dạy ta. 

Đấy là học đạo sống động, chẳng phải là trên văn tự. Người ấy biểu hiện rất khá, 

là thiện nhân, chúng ta thấy người ấy trong tâm hoan hỷ, thôi rồi! Hỷ là gì? Hỷ là 

cảm tình, thất tình, ngũ dục, mừng giận, buồn, vui, yêu, ghét, ham muốn, quý vị 

động tâm thì sao? Động tâm bèn bị nhiễm dơ. Thấy thiện hạnh, trong tâm thật sự 

khởi lòng bắt chước, tôn kính, nhưng chớ nên tham luyến. Người ấy có biểu hiện 

rất đáng ghét, gặp mặt quý vị liền căm hận, chửi mắng, đánh đập quý vị, đó là 

thiện tri thức, chớ nên có tâm oán hận. Hễ có tâm oán hận, thôi rồi, quý vị lại dấy 

động thất tình ngũ dục. Do vậy, trong hoàn cảnh, trong quan hệ giữa con người 

với  nhau,  phải  đoạn  gì?  Đoạn  sạch  thất  tình  ngũ  dục,  chẳng  phải  là  quý  vị  đã 

thành Phật ư? Nếu quý vị có thất tình ngũ dục, sẽ chẳng thoát khỏi lục đạo, ngay 

cả  tiểu  thánh  cũng  không  thể  chứng  đắc.  Đoạn  thất  tình  ngũ  dục,  chứng  tiểu 

thánh, thoát lục đạo. Thoát lục đạo, còn có tứ thánh, vẫn phải rèn luyện trong tứ 

thánh. Đó là rèn luyện vi tế. 



Đối với những [rèn luyện] vi tế ấy, cũng chẳng động tâm, thật sự vĩnh viễn 

trụ trong Vô Lượng Thọ. Cái nhân để tu trong kinh Vô Lượng Thọ là thanh tịnh, 

bình đẳng, giác. Quý vị thường ở trong thanh tịnh, bình đẳng, giác, đó là nơi chốn 

chúng ta vừa mới đọc:  “Thành Vương Xá, trong núi Kỳ Xà Quật” , nó tượng trưng 

cho  ý  nghĩa  này.  Tâm  thật  sự  thường  trụ  trong  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  sẽ 

thành công! Quý vị mới có thể thật sự cảm ơn hết thảy hoàn cảnh, cảm ơn hết 

thảy nhân sự. Sáu căn của quý vị tiếp xúc cảnh giới sáu trần là gì? Toàn là Phật, 

Bồ Tát, quý vị đã thấy Phật, thành tựu rồi! Những điều ghi chép trong kinh Phật 

chính là sách giáo khoa. Đấy là gì? Hướng dẫn, chỉ dẫn quý vị. Công phu chân 

514  Tập 86 



thật ở chỗ nào? Trong cuộc sống. Quý vị thành tựu, đoạn phiền não, chứng Bồ Đề 

là chứng đắc trong cuộc sống, chẳng liên quan gì đến sách vở. Vì thế, giống như 

Lục Tổ đại sư đã nói, Ngài nghe tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng niệm kinh Niết Bàn. 

Niệm xong, Tổ giảng đạo lý cho bà ta, giảng đến nỗi tỳ-kheo-ni vô cùng vui vẻ, 

cầm kinh bổn đến hỏi, hướng về Tổ thỉnh giáo. Ngài nói: “Ta không biết chữ”. 

[Ni sư hỏi]: “Không biết chữ, cớ sao Ngài giảng hay như thế?” “Điều ấy chẳng 

dính  dáng  tới  chuyện  biết  chữ  hay  không  biết  chữ!”  Sống  động!  Đại  Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  là  gì?  Nếu  quý  vị  nghĩ  kinh  bổn  là  kinh  Hoa 

Nghiêm,  trật  rồi,  đó  chẳng  phải  là  kinh  Hoa  Nghiêm.  Đại  Phương  Quảng  Phật 

Hoa Nghiêm là toàn thể vũ trụ, là y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười 

pháp  giới,  sống  động!  Cuộc  sống  sinh  động  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh, Đại Phương Quảng là Thể - Tướng - Dụng của tự tánh, lẽ nào nằm 

trong sách vở? Đâu có đạo lý ấy! 



Chúng ta học Phật, chết cứng nơi sách vở, quý vị làm sao có thể khai ngộ 

cho được? Bởi lẽ, sách vở là hướng dẫn, giống như chúng ta đi đường phải xem 

bản đồ, bản đồ chẳng phải là nơi đó. Quý vị muốn đến nơi ấy, nhưng chẳng thật 

sự tìm cách đến nơi đó, chỉ cần nhìn vào [bản đồ], có đến được hay chăng? Quý 

vị vứt bỏ bản đồ thì mới đi đến được. Con người hiện thời cố gắng học và vận 

dụng sống động, lời ấy rất có ý vị, chúng ta phải học và vận dụng sống động, Phật 

pháp ở chỗ nào? Phật pháp ở ngay trong cuộc sống, trong mặc áo, ăn cơm, trong 

đãi  người,  tiếp  vật.  Đại  Thừa  ở  nơi  đâu?  Đại  Thừa  ở  trong  công  việc.  Vì  thế, 

Thích Ca Mâu Ni Phật thuở ấy được nhiều người tôn kính như vậy, quý vị thấy 

pháp  hội  này  có  hơn  hai  vạn  người  [tham  dự].  [Con  số]  hơn  hai  vạn  [chỉ]  là 

người, mắt chúng ta không thấy những thính chúng chẳng phải là người, còn có 

[những  thính  chúng  thuộc  các]  chiều  không  gian  khác  biệt.  Chiều  không  gian 

khác biệt cũng có thể coi như là chư đại Bồ Tát, Thanh Văn, A La Hán, những vị 

này chẳng thuộc trong lục đạo. Trong lục đạo còn có chư thiên, Dục Giới thiên, 

Tứ Thiền Thiên,  “Phạm chúng”  là Tứ Thiền Thiên. [Kinh văn] không nhắc tới 

Tứ Không Thiên, vì chư thiên Tứ Không Thiên chẳng đến. Tứ Không Thiên còn 

gọi là Trường Thọ Thiên, họ chẳng đến nghe pháp. Bát bộ quỷ thần cũng thuộc 

Dục Giới, đều là những [hữu tình] chúng ta chẳng thấy được! Chẳng biết những 

thính chúng không trông thấy nhiều gấp số thính chúng ta thấy được trong hiện 

tiền bao nhiêu lần? Đến học đều là học Phật pháp sống động, chẳng phải là học 

thứ chết cứng, nhất định phải biết điều này. Do vậy, Khất có hai ý nghĩa ấy, quý 

vị thấy:  “Khất thực dưỡng thân, khất pháp dưỡng tâm” ,   “tâm”  ấy là chân tâm, 

chẳng phải là vọng tâm. Đó là ý nghĩa thứ nhất. 

Tập 86  515 





Ý nghĩa thứ hai là Phá Ác, bởi tỳ-kheo có ba ý nghĩa, Ác là gì? Ác là phiền 

não.  “Chánh  huệ  quán  sát,  phá  phiền  não  ác,  Kiến  Tư  Hoặc  tận”   (chánh  huệ 

quán sát, phá phiền não ác, Kiến Tư Hoặc hết sạch), Hoặc là mê hoặc, đoạn hết 

Kiến Tư Hoặc. Kiến là gì? Kiến giải sai lầm, quý vị thấy sai; Tư là quý vị suy 

nghĩ sai lầm. Hằng ngày quý vị hoàn toàn nhìn sai, nghĩ trật. Vì sao sai trật? Quý 

vị chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi là trật. Nếu quý vị có cách nhìn chính xác, 

không sai, cách nghĩ cũng chẳng trật, bèn thoát lục đạo, tiến vào tứ thánh pháp 

giới. Chỉ cần  quý vị ở trong lục đạo, chúng ta phải thừa nhận chính  mình thấy 

trật, nghĩ sai. Đức Phật ban cho chúng ta mấy trường hợp cụ thể, quý vị hãy xem, 

trong kinh nói đến tám mươi tám thứ [phiền não]. Để dạy kẻ sơ học, đức Phật lại 

đơn giản hóa, quy nạp tám  mươi tám thứ thành năm  loại lớn:  Thân Kiến, Biên 

Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới Thủ Kiến, Tà Kiến. Kiến (見) là quý vị nhìn sai, kiến 

giải sai lầm. Đầu tiên, có phải là quý vị nghĩ thân này là ta? Vì có ta, sẽ có tự tư 

tự lợi, có tiếng tăm, lợi dưỡng, có thị phi, nhân ngã, đó là sai lầm thứ nhất. Sai 

lầm thứ hai là Biên Kiến. Biên Kiến là gì? Đối lập. Ta đối lập với người khác, đối 

lập với sự, đối lập hết thảy vạn vật. Trong tự tánh thanh tịnh viên minh thể, không 

có Thân Kiến, mà cũng chẳng có Biên Kiến. Năm thứ Kiến Hoặc ấy không có, 

năm thứ Tư Hoặc cũng chẳng có, Tư Hoặc là tư tưởng sai lầm. 



Năm thứ Tư Hoặc là gì? Tham, sân, si, mạn, nghi. Nghi ở đây là nghi hoặc 

thánh giáo, trên thực tế là nghi hoặc đối với tất cả hết thảy các pháp, trong đó, 

trọng  yếu  nhất  là  thánh  giáo.  Thánh  giáo  quyết  định  là  chính  xác,  người  ta  đã 

minh tâm kiến tánh, từ tự tánh mà nói ra, lẽ đâu chẳng chính xác? Chúng ta chưa 

kiến tánh, thấy người ta do kiến tánh nên thấy những thứ khác với chúng ta, [bèn 

cho rằng] người ấy trật rồi, ta chẳng sai, đó gọi là Nghi. Khi nào đoạn sạch Kiến 

Tư phiền não, quý vị  “siêu xuất tam giới” (vượt thoát tam giới). Tam giới là Dục 

Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới, tức là lục đạo. Vượt thoát tam giới là vượt thoát lục 

đạo. Ngoài lục đạo có tứ thánh pháp giới, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, 

đó  là  “ngoại  phàm”,  tức  là  phàm  phu  ở  ngoài  tam  giới.  Tuy  đã  đoạn  Kiến  Tư, 

nhưng chưa đoạn Trần Sa, chưa đoạn vô minh, vẫn là có phiền não, nhưng không 

có phiền não thô nặng, chứ vi tế phiền não vẫn còn! Vì thế, tỳ-kheo có ý nghĩa 

Phá Ác. Nay chúng ta tập khí phiền não nặng nề ngần ấy, có thể gọi là tỳ-kheo 

được chăng? Tỳ-kheo thật sự làm, [tức là] thật sự đoạn phiền não. Dùng phương 

pháp  gì?  Rất  nhiều  phương  pháp,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều  là  phương 

pháp, nhưng đối với người sơ học, quan trọng nhất là trì giới, bắt đầu từ chỗ ấy. 

Quý vị chẳng trì giới, làm sao có thể đoạn phiền não? 

516  Tập 86 





Do trong nhiều năm như vậy, chúng tôi đã đến nhiều nơi trên thế giới, phạm 

vi tiếp xúc rất rộng, thấy các đồng tu tại gia chẳng thể hành Thập Thiện, đồng tu 

xuất  gia  chẳng  thể  thực  hiện  Sa  Di  Luật  Nghi,  vấn  đề  này  nghiêm  trọng  lắm. 

Nghiêm trọng đến mức độ nào? Chẳng phải là đệ tử Phật thật sự! Đệ tử Phật thật 

sự phải nghiêm túc làm. Người khác có làm hay không, chẳng ăn nhằm đến ta, ta 

phải làm, quý vị mới có thể thành tựu. Chớ nên nói người khác không làm, ta làm 

để làm gì? Ta làm, chẳng phải là bị thua thiệt ư? Vậy là quý vị sai mất rồi! Trên 

thực tế, quý vị làm sẽ chiếm tiện nghi, kẻ khác chẳng làm, sẽ bị thua thiệt, thua 

thiệt là kẻ ấy. Kẻ ấy bị thua ở chỗ nào? Bị thua ở chỗ phải tiếp tục luân hồi trong 

lục đạo, kẻ ấy bị thua ngay chỗ đó. Quý vị thật sự làm, luân hồi một lần này, sau 

đấy chẳng còn luân hồi nữa, chẳng còn làm chuyện ngốc nghếch nữa! Nhất là gặp 

được pháp môn Tịnh Độ, đời sau ta quyết định sanh về thế giới Cực Lạc, lục đạo 

nhường cho quý vị rong chơi, ta chẳng còn chơi đùa với quý vị nữa, phải có ý 

niệm ấy thì mới được! Chúng ta đến đâu? Tới thế giới Cực Lạc, cùng vui chơi với 

chư Phật, Bồ Tát, chư thượng thiện nhân, đó là đúng. Tâm ấy phải kiên định, có 

kiên định thì quý vị mới chịu buông xuống. Chưa buông xuống được sẽ chẳng thể 

vãng  sanh,  thật  đấy,  chẳng  giả  đâu!  Phải  buông  xuống  lúc  nào?  Buông  xuống 

ngay trong hiện tại, vì sao? Chúng ta chẳng biết sẽ chết lúc nào, trong kinh, đức 

Phật đã dạy chúng ta:  “Mạng người trong hơi thở” , một hơi thở không hít vào 

được  sẽ  sang  đời  sau,  cho  nên  phải  buông  xuống  ngay  trong  hiện  tại.  Buông 

xuống  sẽ  thật  sự  tự  tại!  Buông  xuống,  phiền  não  sẽ  nhẹ  nhàng,  trí  huệ  tăng 

trưởng. Vì vậy, quý vị thấy tỳ-kheo vượt thoát tam giới, vượt khỏi lục đạo luân 

hồi, nhưng chưa vượt thoát mười pháp giới. 



Ý nghĩa thứ ba là Bố Ma, ma ở đây là ma vương.  “Như Niết Bàn thuyết: - 

 Ma tánh cấu”  (như kinh Niết Bàn nói: “Tánh ma nhơ bẩn”), tánh ma ô nhiễm, 

 “cấu”  (姤) là ô nhiễm.  “Cứ Trung Hoa Đại Tự Điển, Cấu hữu bát nghĩa, kim thủ 

 kỳ nhất, cấu giả ác dã”  (theo Trung Hoa Đại Tự Điển, chữ Cấu có tám nghĩa, nay 

lấy ý nghĩa thứ nhất thì Cấu là ác), chẳng lành!  “Tệ, kỵ tha thắng kỷ”  (Tệ là đố kỵ 

kẻ khác hơn mình), nay chúng ta nói [“cấu tệ”] là ngạo mạn, đố kỵ; người khác 

hơn mình, trong tâm khó chịu, đó là sai lầm. Tâm đố kỵ cũng là bẩm sanh, quý vị 

rất chú tâm quan sát, sẽ thấy gì? Trẻ nhỏ ba bốn tháng, bé con, còn chưa biết đi, 

còn đang bò. Quý vị để hai đứa bé cạnh nhau, chúng lớn như nhau, quý vị cho 

đứa trẻ này một miếng đường để ăn, đứa bên cạnh trông thấy, ghen tỵ, nó cũng 

rất khó chịu, quý vị quan sát cẩn thận [sẽ thấy]. Vì thế, đố kỵ, ngạo mạn là phiền 

não bẩm sinh, là tập khí nhiều đời nhiều kiếp. Nếu không khéo rèn luyện, dạy dỗ 

từ nhỏ, làm sao đoạn được phiền não? Người chẳng có tâm đố kỵ, tâm thanh tịnh. 

Trong tâm thanh tịnh không có đố kỵ, trong tâm bình đẳng không có ngạo mạn, 

Tập 86  517 



đấy là Tánh Đức. Trong hết thảy chỗ, hết thảy mọi lúc, gặp những sự việc, trong 

tâm vẫn khởi lên ý niệm ấy, thì phải ngay lập tức hồi quang phản chiếu, công phu 

của chúng ta thua kém quá xa. Hồi quang phản chiếu là giác, cổ đại đức đã nói: 

 “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm” , hễ giác, quý vị bèn quay lại, sanh lòng 

hổ thẹn, sám trừ nghiệp chướng. 



Sám trừ nghiệp chướng là gì? Nay mọi người gọi là  “phát lộ sám hối” . Sau 

khi phát lộ sám hối, gặp chuyện vẫn làm y hệt, làm y hệt xong rồi mai lại phát lộ, 

hằng ngày phát lộ [có ích gì đâu]. Chư vị phải biết: Khi thật sự sám hối sẽ chẳng 

còn tạo nữa. Phát lộ sám hối có lợi gì chăng? Phát lộ sám hối là biểu diễn trên sân 

khấu nhằm  khuyên người khác, rất tốt, dùng chính mình làm gương để khuyên 

dạy  người  khác,  đấy  là  tốt,  tự  lợi,  lợi  tha;  nhưng  lợi  ích  chân  thật  là  sau  đấy 

không tạo nữa. Khổng phu tử đã nói  “bất nhị quá” , [nghĩa là] chỉ phạm khuyết 

điểm một lần, chẳng còn lặp lại nữa. Phu tử tán thán, Ngài có học trò đông ngần 

ấy, chỉ có một người làm được, [tức là] Nhan Hồi. Ngài khen ngợi Nhan Hồi bất 

nhị quá. Do vậy biết: Những học trò khác đều không làm được, quý vị mới biết 

chuyện này khó khăn, chẳng dễ dàng. Trong Phật môn, A La Hán mới có thể bất 

nhị quá, chẳng phải là phàm nhân. Do vậy, đã phát tâm xuất gia, phải thật sự làm. 

Căn bệnh này vô cùng sâu, có thể sanh ra cả đống ác nghiệp; do vậy, tâm đố kỵ 

vô cùng xấu! Chớ nên coi thường nó, phải thống thiết đổ công sức nơi đây! Ma là 

như vậy đấy, ngạo mạn, đố kỵ; do vậy, hắn là ma, chẳng phải là Phật.  “Cố hoài 

 khủng bố”  (nên ôm  lòng sợ hãi), thấy người khác tốt đẹp hơn  mình, trong tâm 

khó chịu, sợ người khác lại hơn mình.  “Hựu cụ kỳ nhân, đa hóa chúng sanh”  (lại 

sợ người ấy giáo hóa nhiều chúng sanh), người tu hành ấy, tức tỳ-kheo, giáo hóa 

chúng sanh, chúng sanh đều theo người ấy, người ấy có nhiều tín đồ, ma lại sanh 

lòng đố kỵ. Vì sao? Hắn tranh giành tín đồ với quý vị, chẳng nề hà bất cứ thủ 

đoạn nào để lôi kéo tín đồ, phá hoại, chướng ngại quý vị, khiến cho tín đồ của 

quý vị nẩy sanh hiểu lầm, xa lìa quý vị, để hắn lôi kéo, làm chuyện như vậy. Vì 

thế, hắn sợ người [tu hành] ấy.  “Đa hóa chúng sanh, đồng xuất sanh tử, không kỳ 

 cảnh giới”  (giáo hóa nhiều chúng sanh, cùng thoát sanh tử, trống không cảnh giới 

của ma), trống không cảnh giới của ma là gì? Người trong ma giới ít đi. Phật giới 

đông người hơn, hắn sợ điều này.  “Cố sanh khủng bố”  (nên sanh lòng sợ hãi). 



 “Nhược nhân xuất gia thọ giới, yết-ma thành tựu, địa hành dạ-xoa, không 

 hành  dạ-xoa,  thiên  hành  dạ-xoa,  triển  chuyển  tán  thán,  thanh  truyền  Dục  Giới 

 Lục Thiên, ma văn tâm bố”  (Nếu người xuất gia thọ giới, yết-ma thành tựu, địa 

hành dạ-xoa, không hành dạ-xoa, thiên hành dạ-xoa lần lượt truyền nhau tán thán, 

tiếng [ca ngợi] lên đến tận tầng trời thứ sáu trong Dục Giới, ma nghe tiếng, tâm 

518  Tập 86 



sợ hãi). Ma là thiên vương của Đệ Lục Thiên, ma vương chính là thiên vương cõi 

Tha Hóa Tự Tại Thiên. Vì sao? Người ấy phát tâm xuất gia thọ giới, yết-ma là 

hoàn thành nghi thức thọ giới, quỷ dạ-xoa lần lượt truyền nhau tán thán, Đệ Lục 

Thiên Tha Hóa Tự Tại thiên vương nghe biết, trong tâm Tha Hóa Tự Tại thiên 

vương cũng rất khó chịu. Vì ông ta có lòng đố kỵ, ghen ghét Phật, Bồ Tát sẽ độ 

thoát từng chúng sanh trong lục đạo, người thuộc quyền thống trị của ông ta sẽ 

dần  dần  ít  đi,  Dục  Giới  do  ông  ta  thống  lãnh.  Hiện  thời  quý  vị  phải  biết,  ma 

vương rất sung sướng, rất hoan hỷ, vì sao? Xuất gia thọ giới chẳng thật, là giả, ai 

có thể trì giới? Ai có thể làm được? Ma xét thấy hiện thời các đệ tử của Thích Ca 

Mâu Ni Phật thì kẻ tại gia chẳng thể hành Thập Thiện, kẻ xuất gia chẳng thể hành 

Sa Di Luật Nghi. Ma có thể vui sướng đến chết, chẳng phải lo âu tí nào. Thật sự 

có một hai người, đương nhiên ma vẫn có lòng đố kỵ, nhưng người [thật sự xuất 

gia thọ giới] rất ít, Ma chẳng bận tâm. Nếu có nhiều người, ma sẽ lo ngại. Khi rất 

ít người [thật sự xuất gia thọ giới], người có cùng một tâm, tâm cùng một lý này, 

đương nhiên ma chẳng bận lòng! Vì thế, chúng ta chớ nên chẳng biết điều này! 

Chúng tôi giới thiệu ba ý nghĩa của tỳ-kheo đến đây. 

Chúng ta học những văn tự này, trí huệ bèn mở mang, chúng ta nên học theo cách 

nào?  Phải  biết  tận  hết  sức  tránh  né  những  chướng  ngại  trên  đường  Bồ  Đề  ư? 

Chướng ngại tuyệt đối nhất định phải có, quý vị thấy đó: Quý vị thật sự muốn tu 

đạo, Lục Dục Thiên chẳng dung tha, sẽ luôn chướng nạn quý vị. Quý vị thật sự 

thành công thì thưa quý vị, Lục Dục Thiên là đại thiện tri thức. Vì sao? Ông ta 

khảo đảo, thử thách quý vị mỗi ngày, kết quả là quý vị vượt qua được, ông ta sẽ 

đảnh lễ quý vị, tôn quý vị làm thầy, hộ trì pháp của quý vị, biến thành thần hộ 

pháp. Ông ta là người tốt,  chẳng phải là kẻ xấu. Quý  vị không vượt qua được, 

không vượt qua được sẽ phải trở lại, ông ta bèn vùi dập quý vị. Vì thế, [những kẻ 

thử thách, chướng ngại ta] đều là Phật, Bồ Tát, là thiện tri thức. Hãy suy nghĩ: 

Hiện thời, chẳng phải là quý vị có thể thành tựu hay không đều cậy vào những kẻ 

làm phiền, thử thách quý vị đó ư? Không có họ, làm sao chúng ta có thể vượt lên 

cao hơn được? Sau mỗi lần chướng nạn, chắc chắn sẽ được nâng cao hơn với một 

mức độ lớn, bất luận là trí huệ, hay phước báo, thảy đều được nâng cao. Đây là 

kinh nghiệm của chúng tôi trong gần sáu mươi năm học tập, kinh nghiệm này vô 

cùng quý báu. 

Chúng ta lại xem đoạn tiếp theo, giải thích chữ Đại, trước chữ tỳ-kheo thêm một 

chữ Đại.  “Đại giả, Phạn ngữ vi Ma Ha”  (Đại, tiếng Phạn là Ma Ha). Đây là chữ 

dịch âm trong kinh Phật, tiếng Phạn là Ma Ha, tiếng Hán là Đại. Nó  “cụ hữu tam 

 nghĩa” , [nghĩa là] nó có ba ý nghĩa là Đại, Đa và Thắng (thù thắng, siêu thắng). 

Tập 86  519 



 “Đại giả, Di Đà Sớ Sao vân, thiên vương đại nhân sở cộng kính ngưỡng, phi tiểu 

 đức dã, danh Đại”  (Đại là như sách Di Đà Sớ Sao giảng: “Thiên vương và đại 

nhân đều cùng kính ngưỡng, chẳng phải là kẻ đức nhỏ, nên gọi là Đại”). Tỳ-kheo 

trì giới, tu định, là bậc đại đức, do Giới đắc Định. Nếu quý vị chẳng trì giới, tâm 

tán loạn, rất nhiều vọng tưởng, những vị thiên vương và bậc đại nhân chẳng tôn 

kính  quý  vị.  Quý  vị  thật  sự  trì  giới,  tâm  sẽ  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  là  định, 

những thiên vương và đại nhân thấy quý vị mạnh mẽ hơn họ, họ chẳng bằng quý 

vị, lẽ nào chẳng tôn kính quý vị? Giới phải thực hiện từ nơi đâu? Quý vị chớ nên 

không  biết  điều  này,  làm  từ  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên.  Một  trăm  mười  ba 

chuyện trong Đệ Tử Quy có làm được hay chăng? Thật sự  làm. Một trăm chín 

mươi  lăm  chuyện  trong  Cảm  Ứng  Thiên  là  quả  báo  thiện  ác,  khởi  tâm,  động 

niệm, ngôn ngữ, tạo tác, quý vị có thể tương ứng [với những chuyện ấy], quý vị 

có  thiện,  có  thể  đoạn  trừ  ác.  Quý  vị  là  đại  đức,  chẳng  phải  là  tiểu  đức.  Người 

trong  thế  gian  hiện  thời  chẳng  tôn  trọng  quý  vị,  nhưng  thiên  địa  quỷ  thần  tôn 

kính, ủng hộ quý vị, họ nhìn thấy, con người chẳng nhìn thấy. Người thế gian thật 

sự có học vấn, có đức hạnh sẽ nhìn thấy dáng vẻ của quý vị khác hẳn. Huống hồ 

những vị này là đệ tử Phật, mỗi ngày học tập giáo huấn của đức Phật. Chư vị nhất 

định phải nhớ, học tập, chú trọng tại tập, tập là thực hiện. Những gì quý vị đã học 

nếu làm không được, chỉ có học, không có tập, sẽ biến thành gì? Biến thành học 

thuật, biến thành Phật học. Học rồi làm được, đấy là học Phật, người ấy giống hệt 

Thích Ca Mâu Ni Phật, thầy là tấm gương tốt nhất cho chúng ta, thật sự học được. 

 “Tịnh Ảnh” , trong phần trước đã giới thiệu Tịnh Ảnh Sớ, trong Tịnh Ảnh Sớ có 

nói:   “Khoáng  bị  cao  đức,  quá  dư  cận  học”   (Ðức  cao  quý  mênh  mông  hơn  hẳn 

những kẻ cận học khác),  “quá”  là vượt hơn,  “cố danh vi Đại”  (nên gọi là Đại). 

Đức cao, học rộng, Ngài học nhiều thứ lắm.  “Đức cao”  là gì? Những gì Ngài đã 

học đều làm được, làm được, đức bèn cao. Học rất nhiều, đấy là  “học phú”  (học 

rộng). Học rộng nhưng chẳng làm được, tức là có học vấn rộng rãi, nhưng đức 

chẳng  cao,  không  được  rồi!  Đó  là  học  giả  (scholar),  hiện  thời  gọi  học  giả  là 

chuyên gia (expert), chẳng thể gọi là thánh hiền. Người thật sự làm được thì là 

thánh  hiền.  Làm  được  phân  nửa  là  hiền  nhân;  thảy  đều  có  thể  làm  được  thì  là 

thánh nhân. Đấy là ý nghĩa của chữ Đại. 

Lại nói đến Đa,  “Đa giả, nội điển ngoại tịch, vô bất bác thông, phi quả giải dã, 

 danh Đa” (Ða là nội điển, ngoại tịch, không sách vở nào chẳng thông suốt rộng 

rãi, chẳng phải là kẻ hiểu biết ít ỏi, nên gọi là Ða). Điều này nói về quảng học đa 

văn.  “Nội  điển”   là  điển  tịch  nhà  Phật,  là  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát.  “Ngoại 

 tịch”  là trừ Phật pháp ra, tất cả tôn giáo, tất cả học thuật, không gì Ngài chẳng 

thông đạt. Vì sao Ngài thông đạt? Trong quá khứ, tổ sư đại đức Trung Quốc đã 

520  Tập 86 



bảo:   “Một kinh thông, hết thảy các kinh đều thông” , một  môn thông, môn nào 

cũng đều thông, vì sao? Thông là gì? Kiến tánh là thông, chưa kiến tánh sẽ chẳng 

thông. Vì sao có thể kiến tánh? Hết thảy các pháp chẳng lìa tự tánh, hết thảy tất 

cả các pháp thế gian và xuất thế gian, thiện pháp, ác pháp, toàn bộ đều từ tự tánh 

lưu xuất, vấn đề là quý vị thật sự hiểu. Từ một pháp, quý vị tham cứu, chớ nên 

nghiên cứu. Nghiên cứu là gì? Quý vị dùng tâm ý thức thì là nghiên cứu, lìa tâm ý 

thức  là  tham  cứu.  Tham  cứu  mới  có  thể  kiến  tánh,  nghiên  cứu  chẳng  thể  kiến 

tánh. Do vậy, khoa học gia có thể phát hiện A Lại Da, nhưng chẳng thể kiến tánh, 

vì  sao?  Kiến  tánh  nhất  định  phải  lìa  tâm  ý  thức,  tức  là  chẳng  khởi  tâm,  không 

động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước bèn kiến tánh. Khoa học gia vẫn 

phân  biệt,  vẫn  chấp  trước,  vẫn  khởi  tâm  động  niệm;  vì  thế,  những  thứ  họ  học 

được là tri thức, chẳng phải là trí huệ. Buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

xuống sẽ là trí huệ, chẳng phải là tri thức. 



Trí  huệ  là  “một  thông,  hết  thảy  đều  thông”,  Huệ  Năng  đại  sư  là  một  tấm 

gương rất hay, Ngài chưa hề đi học, nhưng quý vị hỏi Ngài về pháp thế gian lẫn 

xuất thế gian, không có gì Ngài chẳng thông. Thời ấy, không có ai hỏi những vấn 

đề khoa học, nhưng nếu hỏi Ngài, Ngài sẽ trả lời, hiểu toàn bộ, không có gì chẳng 

hiểu! Xưa nay, trong, ngoài nước, khoa học hiện thời gọi là thế giới vĩ mô và thế 

giới vi mô, không có gì Ngài chẳng hiểu. Chưa hề tiếp xúc, nhưng chỉ cần tiếp 

xúc  bèn  thông đạt,  vừa  nhìn  hay  nghe  liền  hiểu  rõ  toàn  bộ,  một  thông,  hết  thảy 

đều thông, đấy là Đa! Đa do   “tinh chuyên”  mà có. Văn tự Trung Quốc rất hay 

khéo,  “tinh”   là  thông,  chẳng  tinh  sẽ  chẳng  thông.  Học  dẫu  nhiều  nhưng  không 

tinh, nên chẳng thông. Học một thứ mà tinh, sẽ thông suốt toàn bộ. Ở ngoại quốc, 

không tìm được văn tự như Trung Quốc, đấy là phù hiệu trí huệ. Văn tự Trung 

Quốc quả thật là trí huệ, nó chỉ dạy quý vị. Vì thế, tổ tiên không có bí mật gì, do 

họ không có tâm đố kỵ, luôn mong mỏi con cháu có thể hơn họ. Có thể vượt hơn 


hay chăng? Thưa quý vị, chắc chắn là chẳng thể, vì họ bình đẳng, quý vị đạt đến 

trình độ ấy, sẽ bình đẳng với họ, chẳng có cách  nào vượt hơn. Giống như  một 

khối cầu, quý vị thông suốt toàn bộ, trên khối cầu chẳng thể nhô ra chút nào, mà 

cũng chẳng thể hụt đi chỗ nào. Vì thế, Phật Phật đạo đồng là do đạo lý này, bình 

đẳng,  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”,  quý  vị  cũng  trở  về  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

giác. Do vậy, hãy chú ý hai chữ  “tinh thông” , hai chữ ấy ý vị vô cùng. A! Ngày 

hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng ta học tới đây. 

Tập 87 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 

Tập 87  521 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang chín mươi bảy, dòng thứ tư, bắt đầu từ câu cuối cùng: 

 “Thắng giả, thắng quá dư học, siêu ư cửu thập lục chủng ngoại đạo chi thượng”  (Thắng là 

vượt hơn những kẻ học khác, vượt lên trên cả chín mươi sáu thứ ngoại đạo). Chữ Đại có ba ý 

nghĩa là Đại, Đa, Thắng, trong phần trước đã học [Đại và Đa]. Hôm nay, [chúng ta] xem từ 

chữ Thắng.  “Thắng quá dư học”  (vượt hơn những kẻ học khác),  “thắng”  (勝) là thù thắng, 

cũng có nghĩa là vượt trội. Thuở ấy, tại Ấn Độ, lúc Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, nổi tiếng 

nhất là chín mươi sáu loại ngoại  đạo. Ngoại đạo trọn chẳng phải là những người tu đạo ở 

ngoài Phật pháp, chẳng mang ý nghĩa ấy! Các đồng học chúng ta nhất định phải biết: Cầu 

pháp ngoài tâm đều gọi là ngoại đạo. Nếu người học Phật chúng ta cũng cầu pháp ngoài tâm 

thì cũng gọi là ngoại đạo, loại ngoại đạo này gọi là  “môn lý ngoại” (門裡外), tức là ngoại 

đạo trong Phật môn, trên thực tế, có chẳng ít người! Phật pháp được gọi là  “nội học” ,  “nội”  (

內) là gì? Nội là tự tánh, do vậy, hết sức coi trọng trở về tự tánh. Vì sao? Chúng ta đã học 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ đại sư, tôi nhắc tới cuốn sách này mọi người 

liền hiểu,  sẽ  hiểu  rất  rõ  nội  và ngoại.  Giáo  pháp  Đại  Thừa  thường nói:  “Ngoài tâm  không 

 pháp, ngoài pháp không tâm” , nếu hướng về tâm để cầu, đấy là nội học, gọi là Phật pháp. 

Nếu trái ngược phương hướng ấy, hướng ra ngoài để cầu thì là ngoại đạo. Do vậy, có thể 

biết: Chúng ta học Phật, ngoại đạo trong Phật môn cũng chẳng ít, mấy ai chẳng phan duyên 

bên ngoài? Nhãn Căn phan duyên Sắc Trần bên ngoài. Nhĩ Căn phan duyên Thanh Trần bên 

ngoài. Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp đều ở bên ngoài, phàm kẻ học theo những thứ ấy 

đều gọi là ngoại đạo. Do vậy, biết: Ý nghĩa được bao hàm trong từ ngữ  “ngoại đạo”  vô cùng 

rộng, mấy ai có thể hướng theo tâm tánh? Quả thật chỉ có Đại Thừa Phật pháp! Tiểu Thừa 

vẫn còn phan duyên bên ngoài; chỉ có Đại Thừa Phật pháp khởi tâm động niệm quán chiếu tự 

tánh,  nên  gọi  là  “nội  học”.  Vì  thế,  kinh  Phật,  đặc  biệt  là  kinh  Đại  Thừa,  được  gọi  là  “nội 

 điển”.  Chúng ta hiểu rõ sự khác biệt giữa nội và ngoại. Do vậy, [từ ngữ] “ngoại đạo” chẳng 

phải là coi rẻ người khác, chẳng phải là xem nhẹ, cũng chẳng có nghĩa là hạ thấp, mà là tông 

chỉ,  phương  hướng,  mục  tiêu  tu  học  [của  họ]  khác  với  pháp  Đại  Thừa.  Mục  tiêu,  phương 

hướng, và tông chỉ của pháp Đại Thừa đều là minh tâm kiến tánh; bất luận pháp môn nào, 

Tông Môn, Giáo Hạ, Đại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển giáo, Mật giáo, mục tiêu cuối cùng đều là 

“minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Trong sự giáo dục của đức Phật, đạt đến kiến 

tánh thì người ấy được coi như đã tốt nghiệp, [tức là] tốt nghiệp pháp Đại Thừa. Tốt nghiệp 

là thành Phật. 

Thuở  ấy,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đại triệt đại ngộ, minh  tâm  kiến tánh dưới  cội  Bồ  Đề, 

điều ấy được gọi là “thành đạo”, hoặc còn gọi là “thành Phật”. Tại Trung Quốc, mọi người 

đều coi nhân vật  đại biểu [cho sự đại triệt đại ngộ] là Lục Tổ Huệ Năng đại sư của Thiền 

Tông đời Đường. Thật ra, tại Trung Quốc, người đại triệt đại ngộ trong Tông Môn và Giáo 

Hạ rất nhiều. Từ Cao Tăng Truyện và Cư Sĩ Truyện, quý vị có thể thấy: Bất luận tại gia hay 

522  Tập 87 



xuất gia đều đạt tới cảnh giới ấy. Trong các buổi giảng, chúng tôi cũng thường nhắc tới cảnh 

giới ấy, vì chuyện này hết sức trọng yếu. Học Phật rốt cuộc là học gì? Kinh giáo chẳng phải 

là trọng yếu nhất, nhưng [những điều được giảng trong kinh điển] là phương pháp trọng yếu 

nhất, phải hiểu điều này. Kinh giáo đã là phương pháp thì dụng ý ở chỗ nào? Dụng ý là đức 

Phật giảng rõ ràng, minh bạch nội và ngoại, quý vị sẽ giác ngộ. Sự giác ngộ ấy được gọi là 

giải ngộ; “tín, giải” là giải ngộ. Sau khi giải ngộ, quý vị có thể khởi hạnh, sau đấy mới có thể 

chứng ngộ. Chứng ngộ mới đáng kể, chứ giải ngộ chẳng đáng kể đến! Nói theo cách bây giờ, 

giải ngộ thuộc về Phật học, chứng ngộ là học Phật. Bởi lẽ, quý vị chẳng tin, sẽ không thể lý 

giải, làm sao tu hành? Tu hành là tu gì? Chúng ta bèn hiểu rõ ràng, minh bạch dụng ý của 

kinh điển. Không có kinh điển, chúng ta vĩnh viễn mê hoặc, chẳng liễu giải chân tướng của 

vũ trụ và nhân sinh, kinh điển giảng rõ chân tướng. Vũ trụ do đâu mà có? Trong Phật pháp 

nói tới “pháp giới”, y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, kinh điển thường 

nhắc tới những thứ này, chúng do đâu mà có? Cớ sao có mười pháp giới? Khoa học và triết 

học hiện thời đều nghiên cứu vấn đề này, không chỉ là trong hiện tại, mà xưa nay, trong ngoài 

nước, bao nhiêu người đang tra xét, nghiên cứu, thăm dò. Ai hiểu rõ ràng, minh bạch? Thích 

Ca Mâu Ni Phật hiểu rõ, thật sự hiểu rõ. Các khoa học gia và triết học gia hiện thời thảo luận 

vấn đề, nhưng chẳng thể giải quyết vấn đề. Trong kinh Đại Thừa đã có toàn bộ [giải đáp], 

cho thấy Thích Ca Mâu Ni Phật thật sự hiểu rõ. 

Tại Trung Quốc, cổ thánh tiên hiền, tổ tiên cũng hiểu rõ. Hiểu rõ như thế nào? Một câu 

thôi, “buông xuống liền hiểu rõ”, vì sao? Hiểu rõ là bản năng (năng lực sẵn có) của chúng ta, 

mỗi cá nhân đều hiểu rõ, chẳng có ngoại lệ. Vì vậy, đức Phật thường nói:  “Hết thảy chúng 

 sanh vốn đã thành Phật”.  Trong phần trước, chúng tôi đã giảng ý nghĩa chữ Phật rất cặn kẽ, 

dùng tới hai tiếng đồng hồ để giới thiệu Thích Ca Mâu Ni Phật. Chữ  “Phật”  có nghĩa là giác 

ngộ,  chữ  “thánh  nhân”  của  Trung  Quốc  có  nghĩa  là  hiểu  rõ,  [danh  xưng  Phật  và  “thánh 

nhân”] có ý nghĩa tương đồng, hiểu rõ là giác ngộ, giác ngộ là hiểu rõ. Người Trung Quốc 

gọi người hiểu rõ chân tướng của vũ trụ và nhân sinh là thánh nhân, cổ Ấn Độ gọi là Phật Đà. 

Đức Phật dạy: Bản năng của chúng ta hoàn toàn đều là thông đạt, hiểu rõ, chẳng có cao hay 

thấp; bởi lẽ, hết thảy chúng sanh vốn là Phật. Nay vì sao biến thành phàm phu? Đã mê rồi, 

mê mất tự tánh. Kinh Hoa Nghiêm nói về bản năng của tự tánh rất hay:  “Hết thảy chúng sanh 

 đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , “hết thảy chúng sanh” bao gồm chúng ta trong ấy, 

chúng ta chẳng phải là ngoại lệ, đều có trí huệ, đức năng và tướng hảo giống hệt Như Lai, 

chẳng sai biệt. Cuối cùng, đức Thế Tôn nói một câu:  “Nhưng do vọng tưởng, chấp trước, nên 

 chẳng thể chứng đắc” , quý vị thấy: Lật lá bài tẩy của chúng ta lên, [sẽ thấy rõ] vì sao chúng 

ta chẳng thể giống như Phật? Chúng ta có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đó là mê. Vọng 

tưởng là gì? Khởi tâm động niệm là vọng tưởng. Từ vọng tưởng khởi phân biệt, từ phân biệt 

khởi chấp trước, càng mê càng sâu. Trong giáo pháp Đại Thừa, vọng tưởng thường được gọi 

là Vô Minh phiền não, phân biệt là Trần Sa phiền não, chấp trước là Kiến Tư phiền não, [đó 

là] ba loại đại phiền não. Chúng ta mê mất tự tánh, trọn chẳng phải là thật sự mất đi, mà là 

Tập 87  523 



mê mất. Khi nào quý vị chẳng mê, nó sẽ hiện tiền, khởi tác dụng. Do vậy, đức Phật chẳng 

dạy chúng ta điều gì khác, mà dạy chúng ta hãy buông xuống, ba loại phiền não ấy thảy đều 

buông xuống, quý vị sẽ thành Phật, [bởi lẽ] quý vị vốn là Phật. 

Phàm phu thành Phật phải mất bao lâu? Nói theo Lý là trong một niệm! Một niệm buông 

xuống,  quý  vị  bèn  thành  Phật.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  nhất 

niệm! Tại Trung Quốc, Lục Tổ Huệ Năng đại sư cũng thị hiện cho chúng ta thấy, cũng là một 

niệm. Kinh điển thường nói tới bậc thượng thượng căn, vượt trỗi chín mươi sáu loại ngoại 

đạo. Quý vị phải biết: Phật Thích Ca và Huệ Năng đại sư biểu diễn, thị hiện, há chỉ vượt trỗi 

chín mươi sáu loại ngoại đạo, mà là siêu việt viên mãn! Điều cốt yếu là quý vị có thể buông 

xuống. Chúng ta chẳng phải là hạng thượng thượng căn, không có cách nào đốn xả, “trong 

một  niệm  hoàn toàn buông xuống”  chúng  ta  làm  không  được.  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa, 

chúng ta thấy chuyện này rất nhiều, rất rõ ràng, rất minh bạch, mà cũng có thể nói:  “Chỗ nào 

 cũng là đạo” , nhưng làm không được, thật vậy, chẳng giả! Đức Phật dạy chúng ta: Chẳng thể 

đốn xả thì quý vị xả từ từ. Nói tóm lại một câu, mỗi ngày đều phải bỏ; chẳng bỏ, quý vị sẽ 

vĩnh viễn chẳng có tiến bộ. Thưa chư vị, môn học vấn này chẳng tiến ắt lùi. Quý vị không 

tiến  bộ,  chắc  chắn  sẽ  lùi  bước;  lùi  bước  rất  đáng  sợ!  Nay  chúng  ta  được  làm  thân  người, 

nhưng trong lục đạo, dưới chúng ta là A Tu La đạo, La Sát đạo, quỷ đạo, súc sanh đạo, địa 

ngục đạo, quý vị nói xem: Có thể lùi bước hay chăng? Vì thế, chẳng tiến về phía trước sẽ 

chẳng được, chẳng thể không tiến cao hơn! Nếu muốn tiến lên cao hơn, bí quyết là buông 

xuống,  buông  xuống  từ  chỗ  nào?  Trong  mấy  chục  năm  qua,  tôi  thường  khích  lệ  các  đồng 

học:  “Hãy buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông tham luyến 

 ngũ dục, lục trần, buông tham, sân, si, mạn xuống” , tôi nói mười sáu chữ. Tôi chẳng khoa 

trương mảy may nào, mà thật thà kính khuyên các đồng học: Làm được mười sáu chữ ấy, tự 

tư  tự  lợi  chẳng  còn,  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng  chẳng  có.  Ngũ  dục  lục  trần  cũng  buông  xuống, 

tham, sân, si, mạn mỏng nhạt, có nhập Phật môn hay không? Thưa quý vị, chưa nhập, tôi dẫn 

quý vị đến cửa ngõ, chưa nhập môn. Quý vị phải biết, phải hiểu rõ: Nhập môn thì nhất định 

phải tuân thủ tiêu chuẩn của Thích Ca Mâu Ni Phật. Tiêu chuẩn của tôi thấp hơn Ngài, dẫn 

quý vị đến cửa ngõ. Tiêu chuẩn của Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng thể biến đổi: Phải buông 

tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc xuống, quý vị mới có thể nhập môn. Tám mươi tám phẩm ấy 

thuộc về chín địa vị trong tam giới. 

Nhằm  thuận tiện dạy  học, tám  mươi  tám  phẩm  quá  nhiều, quá  rắc  rối, đức  Thế  Tôn  đã 

quy nạp chúng thành năm loại lớn hòng dễ nói hơn: Loại thứ nhất trong năm loại lớn là Thân 

Kiến. Chúng ta luôn chấp trước thân này là ta, thứ kiến chấp này rất đáng ghét. Quý vị chấp 

trước có ta, khởi tâm động niệm, hết thảy tạo tác đều nhằm phục vụ ta, trật rồi! Đức Phật bảo: 

“Không có ta, thật sự không có ta”, quý vị ngỡ là “có ta” sẽ hỏng bét. Một mê, hết thảy đều 

mê, mê đến cùng cực. Vì vậy, đầu tiên phải hiểu thân chẳng phải là ta, thân là gì? Thân là cái 

ta có, giống như quần áo. Quần áo chẳng phải là ta, nó mặc trên thân ta, ta có nó, phải hiểu rõ 

ràng  quan  niệm  này.  Ta  mà  còn  phải  buông  xuống,  huống  gì  những  thứ  ta  có!  Hễ  buông 

524  Tập 87 



xuống thứ này (chấp Ngã), năm thứ sau đều [buông xuống] rất dễ dàng. Loại thứ hai là Biên 

Kiến, nay chúng ta gọi Biên Kiến là đối lập. Ta còn chẳng có, đối lập với ai? Đương nhiên 

chẳng có đối lập, quý vị còn có thành kiến nữa chăng? Thành kiến cũng không có. Vì thế, nói 

thật ra, mấu chốt của tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc là Ta (Ngã). 

            Sau khi đã phá ngã, thật sự buông xuống, biết vô ngã, giống như Thiền Tông Nhị Tổ 

Huệ Khả đến gặp Đạt Ma tổ sư, cầu Đạt Ma tổ sư an tâm cho Ngài. Ngài tìm đến tổ Đạt Ma, 

tổ Đạt Ma nói: “Ông đến tìm ta có chuyện gì?” “Tâm con bất an, cầu đại sư an tâm cho con”. 

Đạt Ma tổ sư nói: “Ông lấy tâm ra, ta sẽ an nó cho ông”. Một câu nói ấy nhắc nhở Ngài, quay 

lại tìm, chẳng tìm được, tìm nửa ngày rồi nói: “Con tìm tâm trọn chẳng thể được”. Đạt Ma tổ 

sư nói:  “Dữ nhữ an tâm cánh” , [nghĩa là] ta đã an cái tâm cho ông ổn thỏa rồi! Do một câu 

nói này, [Nhị Tổ] bèn đại triệt đại ngộ. Quý vị thấy người ta vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước thảy đều buông xuống, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Tổ Đạt Ma truyền y 

bát cho Huệ Khả, đấy là vị Tổ đời thứ hai của Thiền Tông. Đấy là bậc thượng thượng căn, 

nhất thời đốn xả. Có thể đốn xả bèn đốn ngộ, mảy may vòng vèo cũng chẳng có. Mấu chốt là 

“có Ta”, tất cả hết thảy tội ác, nghiệp chướng đều từ đấy sanh ra, quý vị nói nó có đáng sợ 

lắm hay không? Nếu thật sự có ta, thân thật sự là ta thì còn thông cảm được, quý vị vì nó mà 

tạo những nghiệp chướng ấy. Nó không có, căn bản là chẳng tồn tại! Đức Phật nói những lời 

ấy, kẻ bình phàm chúng ta rất khó tiếp nhận, rất khó lý giải, nhưng hiện thời, quả thật khoa 

học đã giúp đỡ Phật giáo rất lớn. Hiện thời trong ngành khoa học tiên tiến nhất, các nhà vật lý 

Lượng Tử Học đã phát điều gì? Giống như Thích Ca Mâu Ni Phật đã dạy, vô ngã, về căn bản 

không có Ngã tồn tại. Nói tới nhục thân này, họ biết nhục thân chẳng phải là ta, nhục thân là 

huyễn tướng, chẳng thật, nhưng phải bỏ thì mới được. Chẳng thể bỏ, quý vị tạo nghiệp hằng 

ngày. 

Trong Phật pháp có chân ngã hay không? Thưa quý vị, có! Minh tâm kiến tánh, chân ngã 

bèn hiện tiền. Quý vị thấy trong tự tánh có bốn tịnh đức Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, Ngã có 

nghĩa là gì? Ngã có nghĩa là chủ tể, tự tại. Quý vị hãy nghĩ xem: Trên cái thân này có hai ý 

nghĩa ấy hay không? Có chủ tể hay không? Nếu thật sự có chủ tể, năm nào cũng là mười tám 

thì sẽ tốt đẹp lắm! Vì sao con người có già, bệnh, chết? Có thể làm chủ thì năm nào cũng là 

mười tám. Dân gian Trung Quốc tán thán Bồ Tát,  “Bồ Tát, Bồ Tát, niên niên thập bát”  (Bồ 

Tát năm nào cũng mười tám), chẳng già! Chúng ta có cách nào làm được hay chăng? Nếu 

quý vị kiến tánh, quả thật chẳng có mảy may vấn đề nào, đúng là như vậy. Đạo lý này rất sâu, 

nếu giảng ra thì chẳng phải là hai giờ, ngay cả hai mươi bốn giờ vẫn giảng không xong, thật 

đấy, chẳng giả chút nào! Do vậy, trong tự tánh có Ngã, có chủ tể, thật sự tự tại, đắc đại tự tại, 

trên thân chúng ta chẳng tìm được định nghĩa này. Có chân lạc, có Thường, Thường là vĩnh 

hằng không thay đổi, Lạc là vĩnh viễn chẳng khổ, lìa khổ là Lạc, Tịnh là vĩnh viễn chẳng 

nhiễm ô. Huệ Năng đại sư kiến tánh đã báo cáo đơn giản, ngắn gọn với hòa thượng Ngũ Tổ 

Nhẫn, câu đầu tiên là:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh” , quý vị thấy trong ấy có Tịnh, 

tức là Tịnh trong bốn tịnh đức. Câu thứ hai là  “nào ngờ tự tánh, vốn chẳng sanh diệt” , đó là 

Tập 87  525 



Thường,  bất sanh, bất diệt, đó  chính là Thường.  “Nào ngờ tự  tánh,  vốn tự trọn đủ” ,   đó  là 

Ngã. Cuối cùng là  “có thể sanh vạn pháp” , vốn tự trọn đủ, có thể sanh vạn pháp, đấy là tự 

tại! Vì vậy, hễ kiến tánh sẽ đạt được Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, chúng thật sự có; nhưng nơi 

thân phàm phu hoàn toàn không có, hữu danh vô thực, tìm bốn chữ ấy không được, đều là 

giả. Chúng ta chớ nên không biết điều này; sau đấy, mới biết chúng ta học Phật là học gì? 

Mong đạt được gì? Phải biết cách học ra sao? Đây là một điều rất trọng yếu. 

Chúng ta đọc lời chú giải tiếp theo:  “Tái giả, Phật Địa Luận lánh hữu tam nghĩa”  (Ngoài 

ra, Phật Ðịa Luận còn nêu lên ba nghĩa khác). Cũng là nói về sự thù thắng ấy, Phật Địa Luận 

nêu ra ba ý nghĩa. Thứ nhất là  “tối cực lợi căn” , [tức là] căn tánh nhạy bén đạt tới mức cao 

tột nhất,  “Ba La Mật Đa chủng tánh” , người Trung Quốc nói là “bậc thượng thượng căn”, 

mang ý nghĩa ấy. Người thượng thượng căn “nghe một, ngộ cả ngàn”, hễ tiếp xúc bèn hiểu 

rõ, họ có cần học hay không? Không cần, vì sao không cần? Bậc thượng thượng căn là người 

kiến tánh, vì hết thảy các pháp là tâm tưởng, thức biến, kinh Hoa Nghiêm nói là  “duy tâm sở 

 hiện” . Tâm ấy là chân tâm, là tự tánh, là tự tánh sanh, tự tánh hiện, duy thức biến. Quý vị 

hoàn toàn thông đạt, hiểu rõ tánh thức thì sáu căn tiếp xúc cảnh giới sẽ tự nhiên thông đạt, 

không cần học. Ngài A Nan kết tập kinh tạng, có thật sự cần phải nghe Thích Ca Mâu Ni 

Phật phức giảng hay chăng? Chẳng phải! Ngài phức giảng như thế nào? Ngài đã kiến tánh, 

chỉ cần quý vị nói Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng một bộ kinh nào đó, Ngài bèn biết toàn bộ, 

chẳng nghe cũng biết, chẳng học cũng biết. Tánh là cùng một tánh, tướng là thiên sai vạn 

biệt, nhưng tánh là một. Vì thế, học Phật giống như tựa đề bộ kinh này rất hay, hoàn toàn viết 

ra nhân quả của sự minh tâm kiến tánh. Nhân là gì? Thanh tịnh, bình đẳng, giác. Bất luận tu 

học pháp môn nào, tám vạn bốn ngàn pháp môn, Hiển giáo, Mật giáo, Tông Môn, Giáo Hạ, 

tu gì? Tu thanh tịnh, tu bình đẳng, tu giác. Tám vạn bốn ngàn pháp môn,  “pháp”  là phương 

pháp, tu phương pháp thanh tịnh, bình đẳng, giác,  “môn”  là môn đạo (đường lối), môn kính 

(đường  nẻo),  phương  pháp  tu  hành,  đường  lối  vô  lượng  vô  biên.  Trong  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện có nói: “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , đúng là chẳng giả tí nào! Thưa chư vị, 

trong  kinh  Bát  Nhã,  đức  Phật  đã  nói:  “Pháp  môn  bình  đẳng, chẳng  có  cao  thấp” , bất luận 

một môn nào! Vì sao? Đều do tự tánh hiện, tâm sanh, tâm hiện, đều do thức biến; vì vậy, 

chúng bình đẳng. Nói cách khác, bất luận một môn nào, quý vị chỉ tìm được năng sanh, năng 

hiện, năng biến của nó, chẳng phải là quý vị thành Phật ư? Từ hết thảy các pháp tướng, chúng 

ta thấy chúng là sở sanh, sở hiện, sở biến, quý vị tìm được cội nguồn của chúng, chúng do 

đâu mà có, tìm được cái năng sanh, năng hiện, năng biến rồi, năng biến là A Lại Da,  năng 

sanh, năng hiện là tự tánh, chẳng phải là đã kiến tánh ư? Đó là nội học. Tìm bên ngoài sẽ 

vĩnh viễn chẳng tìm  được, đức Phật gọi kẻ tìm bên ngoài là ngoại đạo, phương hướng sai 

lầm. Hãy hướng vào trong mà tìm, tìm bên ngoài sẽ vĩnh viễn chẳng tìm được. Vì thế, người 

hễ quay đầu, căn tánh bèn nhạy bén, người Trung Quốc nói đó là trí huệ thượng thượng, là 

chủng tánh Ba La Mật Đa. 

526  Tập 87 



Thứ  hai,  “đắc  Vô  Học  quả  vị” .  Quả  Vô  Học  là  A  La  Hán,  ở  đây,  kinh  nói  là  “Đại  A  La 

 Hán” , quả Vô Học này chẳng phải là Tiểu Thừa A La Hán, mà là Đại A La Hán. Đại A La 

Hán là ai? Thập Địa Bồ Tát! Trong Đại Thừa, Thập Địa Bồ Tát được gọi là Vô Học, trong 

Tiểu Thừa A La Hán là Vô Học. Thập Địa Bồ Tát thù thắng lắm! 

Loại  thứ  ba:  “Đắc  tiểu  quả  dĩ,  xu  đại  Bồ  Đề”  (đã  đắc  tiểu  quả,  tiến  lên  đại  Bồ  Đề)  cũng 

đúng!  “Tiểu quả”  là Tiểu  Thừa  A  La  Hán  hoặc  Bích  Chi  Phật,  chứng đắc quả  vị này,  hồi 

Tiểu hướng Đại, nên biến thành đại tỳ-kheo. Phật Địa Luận giảng ba ý nghĩa ấy.  “Dĩ thượng 

 tam nghĩa, cố danh viết Đại”  (Do ba nghĩa trên đây nên gọi là Ðại). 

 “Hựu Gia Tường sư vị Đại hữu tam nghĩa”  (Ngài Gia Tường lại bảo:  “Ðại có ba nghĩa”). 

Bản chú giải kinh này của ngài Gia Tường là Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ, khi giải thích 

chữ Đại, Ngài đã dùng ba ý nghĩa sau đây:  “Nhất sanh đại giải, nhị phá đại ác, tam chứng 

 đại quả”  (Một là sanh sự hiểu biết lớn lao, hai là phá ác lớn, ba là chứng đại quả).  “Sanh đại 

 giải”  là trí huệ.  “Phá đại ác”  là buông đại ác xuống, đại ác là gì? Tham, sân, si, mạn, triệt để 

buông xuống. “Chứng đại quả” , nói theo cách thông thường, đại quả là Pháp Thân đại sĩ, 

vượt thoát mười pháp giới; nói cách khác, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều buông 

xuống,  đoạn  hết.  “Do  thượng  khả  kiến  đại  tỳ-kheo  giả  nãi  đức  cao  vọng  trọng,  hồi  Tiểu 

 hướng Đại chi tỳ-kheo, nãi tỳ-kheo chúng trung chi tôn túc”  (Do những điều trên, ta thấy đại 

tỳ-kheo là bậc tỳ-kheo đức cao trọng vọng, từ Tiểu Thừa hướng đến Ðại Thừa, là bậc tôn túc 

trong các tỳ-kheo), người Trung Quốc gọi các vị ấy là  “trưởng lão” . Kinh nói rõ, một vạn 

hai ngàn người tham gia pháp hội này.  “Dữ đại tỳ-kheo chúng vạn nhị thiên nhân câu”  (và 

các đại tỳ-kheo một vạn hai người cùng nhóm họp), nay những người đến tham gia pháp hội 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  chẳng  phải  là  người  thường,  kinh  Phật  gọi  họ  là  bậc  đại  quyền  thị 

hiện.  “Đại”  là chư Phật Như Lai, Pháp Thân đại sĩ đến giúp đỡ Thích Ca Mâu Ni Phật giáo 

hóa chúng sanh, thị hiện đủ mọi cách. Đấy là  “một đức Phật xuất thế, ngàn đức Phật ủng 

 hộ” , đấy là nói về Đa (nhiều), chẳng phải chỉ có một ngàn! Chư Phật, Pháp Thân đại sĩ, có vị 

thị hiện làm học trò Phật, xuất gia hay tại gia, có những vị thị hiện làm hộ pháp của đức Phật. 

Còn có những vị thị hiện làm nhân vật phản diện đến chướng ngại Phật pháp, đến gây rối 

Thích Ca Mâu Ni Phật, họ chẳng phải là phàm nhân. Đề Bà Đạt Đa cũng là cổ Phật tái lai, 

đến thị hiện, Lục Quần tỳ-kheo cũng thế. Chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật này, quý vị đọc 

năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài sẽ thấy có ý vị, bèn hiểu: Đều là chư Phật Như Lai 

thị hiện đủ mọi lẽ nhằm thành tựu một người tu hành. Nếu người tu hành thật sự hiểu, phải 

bao lâu mới thành Phật? Một đời! Đấy là kẻ bình phàm, chẳng phải là bậc thượng thượng 

căn. Bậc thượng thượng căn thành Phật trong một niệm. Phàm nhân thành Phật, chắc chắn có 

thể làm được trong một đời. Quý vị thật sự có thể lý giải, thật sự hạ quyết tâm buông xuống. 

Trước hết, hãy bắt đầu từ tự tư tự lợi, từ tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, 

mạn, thực hiện từ những điều này, không ngừng tiến lên. Tập khí phiền não rất nặng, thật 

đấy, chẳng giả đâu! Sức dụ dỗ, mê hoặc của ngoại duyên quá lớn. Đấy đều là chân tướng sự 

thật. Nếu chúng ta chẳng kiên trì, chẳng thể chịu khổ, chẳng thể nhẫn nhục, sẽ chẳng có một 

Tập 87  527 



tí biện pháp nào. Làm sao để có thể giúp đỡ chúng ta? Đọc kinh, nghe giáo là phương pháp 

tốt nhất. 

Cả đời này, tôi học Phật năm mươi chín năm, giảng kinh năm mươi hai năm, chẳng bị thế 

tục cảm nhiễm, do đâu mà đắc lực? Đắc lực do giảng kinh, và đọc kinh mỗi ngày, mỗi ngày 

chẳng rời khỏi kinh giáo, chẳng tách rời kinh giáo, chẳng lìa khỏi Phật, Bồ Tát. Mỗi ngày 

giảng kinh có nhiều thính chúng như vậy, thính chúng đều là Phật, Bồ Tát, đều là thiện tri 

thức của tôi. Họ đến đốc thúc tôi, mỗi ngày đều muốn nghe, nên tôi phải học mỗi ngày. Tôi 

chẳng học, lấy gì để giảng cho họ nghe? Họ đốc thúc tôi. Trong tâm mục của tôi, họ chẳng 

phải là thính chúng, mà là giám học, đều là thầy của tôi, thị hiện mọi lẽ. Học trò là ai? Chính 

tôi là học trò. Giống như Thiện Tài đồng tử, chính mình là học trò; trừ chính mình ra, hết 

thảy đều là chư Phật, Bồ Tát, thị hiện đủ mọi cách, thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác 

duyên, đến thành tựu, giúp đỡ tôi. Vì thế, Thiện Tài thành Phật trong một đời. Nếu tôi tự cho 

mình là đúng, tôi là thầy, là pháp sư, các vị đều là học trò, là đồ chúng của tôi, thưa quý vị, 

tôi không chỉ chẳng thể thành tựu, sợ rằng còn phải đọa lạc. Vì sao? Có những ý niệm ấy, 

chắc chắn sẽ nẩy sanh tham, sân, si, mạn, tức ngạo mạn, chắc chắn tạo tội nghiệp; một vạn 

hai ngàn người thị hiện, năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử chẳng phải là uổng 

công ư? Có mấy ai hiểu được, nhìn ra, thấy được đường nẻo này, thật sự đúng lý, đúng pháp, 

y giáo tu hành. 

Tiếp đó nói:  “Vạn nhị thiên nhân câu”  (một vạn hai ngàn người cùng nhóm họp), tham 

gia pháp hội lần này là một vạn hai ngàn người,  “tiêu tỳ-kheo chi nhân số” (nêu ra số lượng 

các tỳ-kheo). Chúng ta cần phải biết điều này, vì sao? Tham gia pháp hội, ngoài các tỳ-kheo 

còn có rất nhiều người, có thể thấy pháp hội này thù thắng.  “Hội Sớ viết: Chư kinh đa tiêu 

 thiên nhị bách ngũ thập nhân, kim kinh dữ Pháp Hoa tiêu vạn nhị thiên nhân, cái thị xuất thế 

 bổn hoài, nhất đại thắng hội, cố thập phương đại đức giai vân tập hồ”  (Bộ Hội Sớ viết: “Các 

kinh thường nêu một ngàn hai trăm năm mươi người. Kinh này và kinh Pháp Hoa lại nói một 

vạn hai ngàn người. Ðó là do bổn hoài xuất thế, là pháp hội thù thắng trong cả một đời, nên 

mười phương đại đức đều như mây nhóm đến đó chăng?”). Chữ  “hồ”  (乎) là đánh dấu hỏi, là 

một nghi vấn, nhằm nói rõ điều gì? Hội này chẳng phải là pháp hội tầm thường, mà là một 

pháp hội thù thắng khôn sánh. Đức Phật giảng kinh Pháp Hoa, tỳ-kheo một vạn hai ngàn vị; 

giảng bộ kinh này cũng là một vạn hai ngàn người, có nghĩa là giáo nghĩa kinh này và kinh 

Pháp Hoa ngang nhau, bình đẳng. Kinh Pháp Hoa là Nhất Thừa Viên giáo. Từ xưa, các tổ sư 

phán giáo, phán định Đại Thừa, Tiểu Thừa, ngoài Tiểu Thừa và Đại Thừa còn có Nhất Thừa. 

Đại Thừa là Bồ Tát, Tiểu Thừa là Thanh Văn, Nhất Thừa là Phật. Pháp hội này giảng gì? 

Giảng pháp môn thành Phật, đó là Nhất Thừa. Nếu tiêu chuẩn tối cao trong một pháp môn là 

giảng cách tu thành Bồ Tát, đấy là Đại Thừa; nếu chỉ giảng [phương pháp] thành A La Hán, 

thành  Bích  Chi  Phật,  đó  là  Tiểu  Thừa.  Tổ  sư  đại  đức  thường  nói  về  kinh  Pháp  Hoa  như 

sau:  “Thành  Phật  Pháp  Hoa,  khai  trí  huệ  Lăng  Nghiêm” ,  kinh  Lăng  Nghiêm  khai  trí  huệ, 

kinh  Pháp  Hoa  thành  Phật,  bộ  kinh  này  thì  sao?  Kinh  này  thành  Phật!  Kinh  Hoa  Nghiêm 

528  Tập 87 



cũng  là  thành  Phật,  kinh  Hoa  Nghiêm  thành  Phật  như  thế  nào?  Đến  cuối  cùng  mười  đại 

nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Kinh Pháp Hoa cũng không ngoại lệ, 

phàm là kinh Nhất Thừa thành Phật đều dính líu đến kinh Vô Lượng Thọ. Trong lời tựa cho 

bản hội tập, lão cư sĩ Mai Quang Hy đã nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Vì thế, chuyện được 

ghi chép bởi câu này có ý nghĩa biểu thị pháp rất sâu, chúng ta vừa nhìn liền hiểu tầm trọng 

yếu của bộ kinh này. Thuở trước, vào thời Đông Tấn, Huệ Viễn đại sư lập Niệm Phật Đường 

tại Lô Sơn, thuở ấy, Ngài đã căn cứ trên kinh Vô Lượng Thọ. Chúng ta không biết Huệ Viễn 

đại sư đã dựa theo bản dịch nào, nhưng trong mục lục, chúng ta thấy có ghi bản dịch của An 

Thế Cao, nên chúng ta có lý do để tin tưởng: Huệ Viễn đại sư phải dùng bản dịch của ngài 

An Thế Cao, đáng tiếc là bản ấy đã thất truyền. Trong các vị đại sư phiên dịch trải các đời, 

An Thế Cao và Cưu Ma La Thập là hai vị đại sư phiên dịch được người Trung Quốc thích 

đọc nhất. Họ dịch theo lối dịch ý, chẳng phải là trực dịch. Nay chúng ta thấy bản dịch của hai 

vị đại đức ấy trong Đại Tạng Kinh đều vô cùng hoan hỷ. Do Đông Tấn vẫn còn rất gần với 

thời đại của ngài An Thế Cao, chúng tôi có lý do để tin tưởng: Vào thuở ấy, Viễn công đại sư 

phải có được bản dịch ấy.  “Thượng thuyết thậm thị”  (thuyết trên đây thật đúng), tức là [cụ 

Hoàng Niệm Tổ nhận định] sách Hội Sớ nói rất có lý.  “Hội chúng chi thịnh, chánh biểu Thế 

 Tôn thuyết pháp chi thắng dã”  (Đại chúng tham dự pháp hội đông đảo, biểu thị đức Thế Tôn 

thuyết pháp thù thắng), kinh Vô Lượng Thọ giảng pháp thù thắng khôn sánh.  “Hựu Câu giả, 

 cộng tập chi nghĩa”  (lại nữa, Câu có nghĩa là cùng nhóm họp lại).  “Câu”  (俱) là mọi người 

cùng nhau học tập, cùng nhau đề xướng, cùng nhau hoằng dương, cùng nhau phổ độ hết thảy 

đại chúng, có ý nghĩa này. 

Hai câu kế tiếp đó:  “Nhất thiết đại thánh, thần thông dĩ đạt. Thượng nhị cú, tán chư đại 

 tỳ-kheo chi đức”  (Câu  “ hết thảy đại thánh thần thông đã đạt” khen ngợi đức của các đại tỳ-

kheo). Đây là tán thán. Hai câu này là tổng tán, đến phần sau, chúng ta sẽ thấy lời biệt tán, 

tán thán rất nhiều. Tán thán phẩm đức của các vị đại tỳ-kheo, trong ấy chứa đựng ý nghĩa rất 

sâu, [những đức năng của các vị đại tỳ-kheo] chính là đức năng vốn sẵn đủ trong tự tánh của 

chúng ta. Quý vị thấy những đức năng ấy trong tự tánh thảy đều có, chỉ là hiện tại bị mê mất. 

Đọc  xong  sẽ  có  ý  niệm:  Chúng  ta  phải  tìm  lại  Tánh  Đức,  quá  tốt  đẹp!  Tìm  như  thế  nào? 

Buông tập khí phiền não xuống, Tánh Đức sẽ trở lại. Chúng ta có thể buông xuống một phần, 

Tánh Đức sẽ hiển lộ một phần. Có thể buông xuống hai phần, Tánh Đức sẽ hiển lộ hai phần. 

Không  nhất  định  phải  buông  xuống  viên  mãn,  buông  xuống  viên  mãn  sẽ  thành  Phật,  viên 

mãn hiện tiền. Chỉ cần thật sự làm, quý vị sẽ có lòng tin tràn trề, sẽ ngập tràn pháp hỷ. Trong 

Phật môn thường nói là “phiền não nhẹ, trí huệ tăng trưởng”. Phiền não mỗi ngày nhẹ dần, trí 

huệ mỗi ngày tăng thêm. Phiền não mỗi năm giảm dần, trí huệ mỗi năm tăng trưởng. Phiền 

não mỗi tháng giảm nhẹ, trí huệ mỗi tháng tăng trưởng. Tới lúc mỗi tháng phiền não nhẹ dần, 

trí huệ tăng dần, quý vị sẽ pháp hỷ sung mãn; mỗi ngày đều tăng trưởng, gần như quý vị sẽ 

nhanh chóng thành Phật, cách Vô Thượng Bồ Đề chẳng xa! 

Tập 87  529 



 “Nhất thiết, nãi cai la sự vật chi xưng”  ( “ Nhất thiết” là tiếng để gọi chung tất cả sự vật), 

tức là bao gồm tất cả hết thảy. “Hựu nhất thiết, phổ dã. Nhất thiết đại thánh, tán thán chi 

 từ”  (“nhất thiết” còn có nghĩa là khắp cả. “Nhất thiết đại thánh” là lời khen ngợi). Trong Gia 

Tường Sớ có giải thích: “Du tâm Không lý; ẩn, hiển nan trắc, cố xưng thánh nhân”  (Tâm 

dạo nơi lý Không; ẩn, hiển khó lường, nên gọi là thánh nhân”), ý nghĩa này dễ hiểu. Thấy 

thánh  nhân  dụng  tâm  khác  với  chúng  ta,  tâm  chúng  ta  trái  nghịch  tâm  họ.  Tâm  chúng  ta 

chẳng Không, trong ấy có quá nhiều thứ tạp nhạp. Tâm chúng ta trái nghịch lý (lý là tự tánh). 

Tự tánh đúng là thứ gì cũng chẳng có, nó là Không, là Lý Thể để vạn sự vạn pháp nương vào. 

Vạn sự vạn pháp trong vũ trụ do đâu mà có? Những đạo lý, năng sanh, năng hiện, năng biến, 

Lý Thể là tự tánh, mười pháp giới đều bao gồm trong ấy. Thức biến, mười pháp giới là thức 

biến. Tự tánh chẳng phải là vật chất, cũng chẳng phải là tinh thần. Nó có thể hiện vật chất, 

mà cũng có thể hiện tinh thần. Khi nó hiện, tức là Hiển, Hiển là hiện. Khi chẳng hiện thì gọi 

là Ẩn. Khi Huệ Năng đại sư khai ngộ đã nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự trọn đủ” , đó là Ẩn, 

chẳng hiện. Vốn tự trọn đủ, tuy cái gì cũng chẳng phải là nó, nhưng nó có thể hiện bất cứ 

điều gì. Câu cuối cùng là  “có thể sanh ra vạn pháp” , đó là Hiển. Tổ nói năm câu thì câu thứ 

ba là Ẩn, câu cuối cùng là Hiển, đều chẳng thể nghĩ bàn. Câu “chẳng thể nghĩ bàn” này có ý 

nghĩa vô cùng sâu, quý vị chẳng cần phải suy tưởng, chẳng cần phải thảo luận, vì sao? Hễ 

suy tưởng thì toàn bộ đã trật rồi! Quý vị thảo luận cũng sai luôn! Đừng suy tưởng, đừng thảo 

luận, chân tướng sẽ hiện tiền, quý vị thấy toàn bộ. Quý vị tư duy nó thì toàn bộ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước sẽ hiện tiền. 

Cớ sao mê? Do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước bèn mê. Mê thì chẳng thể giác ngộ, mê chỉ 

có càng mê hơn, càng mê càng sâu! Đức Phật dạy chúng ta, buông xuống là được, đừng quan 

tâm tới nó, chỉ buông xuống. Buông chấp trước xuống bèn thành A La Hán, chấp trước là 

Kiến Tư phiền não. Buông phân biệt xuống, phân biệt là Trần Sa phiền não, buông phân biệt 

xuống là Bồ Tát. Buông khởi tâm động niệm xuống, quý vị bèn thành Phật, trong hội Hoa 

Nghiêm những vị ấy được gọi là Pháp Thân đại sĩ. Tu hành trong Phật pháp, ngàn lời, vạn 

câu đều là một câu, đều khuyên quý vị hãy buông xuống, phải giữ cho thân tâm thanh tịnh. 

Quan trọng nhất là tâm, tâm thanh tịnh, thân sẽ thanh tịnh, vì sao? Thân là một hiện tượng vật 

chất gần gũi chúng ta nhất, là cảnh giới, là tướng cảnh giới, cảnh chuyển theo tâm. Tâm là ý 

niệm, ý niệm là Mạt Na Thức và thức thứ sáu, tức Ý Thức. Thức thứ sáu (Ý Thức) phân biệt, 

thức thứ bảy chấp trước. Chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, chuyển thức thứ bảy thành Bình 

Đẳng Tánh Trí, chuyển thức thứ sáu thành Diệu Quán Sát Trí. Hai thứ này vừa chuyển, A Lại 

Da và năm thức trước cũng chuyển theo. Tám thức chuyển có trước sau, thức thứ sáu và thứ 

bảy chuyển trước, chuyển biến nơi nhân. Năm thức trước và thức thứ tám chuyển nơi quả. 

Quý vị thấy cảnh chuyển theo tâm. Có thể chuyển cảnh giới  thì tu hành mới có công phu, 

mới thật sự biết tu. Chẳng chuyển được cảnh giới, quý vị tu uổng công. Nói “tu uổng công” 

thì vẫn là ca ngợi quý vị, chứ về căn bản, quý vị chẳng tu! Những sự lý, nhân duyên như vậy, 

nhất định phải đọc nhiều kinh luận Đại Thừa [mới hiểu được]. 

530  Tập 87 



Đọc  kinh  cũng  có  bí  quyết  mầu  nhiệm,  hễ  hiểu  sẽ  có  thụ  dụng,  lại  còn  rất  nhanh  chóng. 

Chẳng hiểu, sẽ khó khăn. Hiểu là gì? Thâm nhập một môn, huân tu dài lâu, đắc tam-muội 

ngay trong môn ấy. Tam-muội là Định, tâm thanh tịnh hiện tiền. Vì mỗi ngày quý vị nghĩ đến 

nó, chẳng có hơi sức đâu để nghĩ đến điều gì khác, toàn bộ những thứ tạp nhạp trong thế gian 

đều buông xuống, trong tâm chỉ giữ một thứ là Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh, chỉ một thứ 

ấy. Giữ lâu ngày, tập khí phiền não tự nhiên đoạn hết. Đoạn phiền não, tam-muội hiện tiền, 

sau một thời gian lâu dài, quý vị sẽ đại triệt đại ngộ, khai ngộ kinh Vô Lượng Thọ. Một ngộ, 

hết thảy ngộ; không chỉ đối với hết thảy các pháp do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi 

chín năm, mà vô lượng đại pháp do mười phương ba đời hết thảy Như Lai đã giảng, quý vị 

đều thông suốt toàn bộ. Vì sao? Chẳng lìa tự tánh. Quý vị đã tìm được năng sanh, năng hiện, 

năng biến, đối với sở sanh, sở hiện, sở biến, không gì chẳng thông đạt, hiểu rõ toàn bộ. Tin 

tức này tốt đẹp, rất khó gặp gỡ, chúng ta đã gặp, phải tin tưởng. Hễ tin tưởng, quý vị bèn có 

phước. Vì sao? Tin tưởng thì quý vị sẽ thật sự muốn học, đúng như pháp tu hành, nên thật sự 

đạt được lợi ích. Nếu quý vị không tin, sẽ chẳng phát khởi ý nguyện học tập; nói theo nhà 

Phật là “chẳng phát tâm Bồ Đề”. Bởi lẽ, đối với tín, giải, hành, chứng, chẳng thể lý giải thấu 

triệt giáo huấn của Phật, Bồ Tát, lý giải chính xác, quý vị tu tập bằng cách nào? Quý vị tu học 

toàn là sai lầm, dẫu dụng công, dù nỗ lực, vẫn chẳng đạt được hiệu quả, cuối cùng mất lòng 

tin đối với Phật pháp! Nếu bị mất lòng tin, nẩy sanh hoài nghi, lại hủy báng Phật pháp, tạo 

nghiệp quá nặng, chẳng bằng không học. Đồng tu học Phật, bất luận xuất gia hay tại gia, chớ 

nên không biết điều này! 

Thật sự muốn học thì vun bồi cội rễ giáo dục quan trọng hơn bất cứ điều gì khác. Quý vị 

không có cội rễ, dẫu nỗ lực cũng uổng công. Giống như trồng cây, thiếu rễ, quý vị trồng cách 

nào nó cũng chẳng sống được! Rễ quan trọng! Tại Trung Quốc, vào thời cổ, người học Phật 

có  bốn  cội  rễ;  vì  thế,  đời  nào  cũng  đều  có  người  chứng  quả, khai  ngộ, đắc  Định  rất  nhiều. 

Đắc Định là đắc tâm thanh tịnh. Khai ngộ, chứng quả, tâm bình đẳng, tâm chánh giác đều 

hiện tiền, chánh giác là chứng quả. Đối với bốn cội rễ ấy, phải biết Phật giáo Trung Quốc kể 

từ giữa đời Đường trở đi, không còn vun bồi cội rễ Tiểu Thừa. Xưa kia, Tiểu Thừa có Thành 

Thật Tông và Câu Xá Tông. Từ giữa đời Đường trở đi, tổ sư đại đức đề xướng dùng Nho, 

dùng Đạo thay thế Tiểu Thừa; vì thế, Nho, Thích, Đạo biến thành một nhà. Ngày nay chúng 

ta phải vun bồi căn cội, hãy hành theo giáo huấn của tổ tiên, vì hơn một ngàn bảy trăm năm 

qua, người thành tựu rất nhiều. Chúng ta dùng Đệ Tử Quy của Nho gia, Thái Thượng Cảm 

Ứng Thiên của Đạo gia, dùng Thập Thiện Nghiệp Đạo của Phật pháp, đấy là ba cội rễ, người 

xuất gia còn có một thứ nữa là Sa Di Luật Nghi, [do] bốn căn cội, quý vị mới thành tựu thù 

thắng. Hiện thời, chúng ta không thể thực hiện câu  “du tâm Không lý”  trong Gia Tường Sớ, 

nhưng Pháp Thân Bồ Tát thật sự có thể làm được câu ấy. Hiện thời, chúng ta có thể  “du tâm 

 Di Đà”  đã tuyệt lắm rồi, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, trừ A Di Đà Phật ra, thứ gì cũng đều 

không có. Cuộc sống, công việc hằng ngày, đãi người, tiếp vật hoàn toàn tuân thủ theo giáo 

huấn của ba cội rễ, hoặc bốn cội rễ, sẽ là thánh nhân trong thời hiện đại, đương nhiên Phật 

Tập 87  531 



pháp sẽ hưng vượng. Phật giáo hưng vượng phải nhờ vào các đệ tử nghiêm túc nỗ lực học 

tập, khiến cho đại chúng bình phàm trong xã hội chẳng đến nỗi hiểu lầm [Phật giáo], tự nhiên 

tôn trọng, ủng hộ quý vị, hướng theo quý vị học tập. 

 “Hội Sớ viết: Sơ Quả dĩ thượng, tất danh thánh giả. Dĩ cứu đại A La Hán, cố danh Đại 

 Thánh”  (Sách Hội Sớ giảng: “Từ Sơ Quả trở lên đều gọi là Thánh. Ðã cùng tột quả Ðại A La 

Hán thì gọi là Ðại Thánh”). Sách Hội Sớ giảng theo lối thông thường. Sơ Quả Tu Đà Hoàn 

là thánh nhân, là vị thánh nhỏ nhoi, vì sao? Ngài có thể đoạn hết tám mươi tám phẩm Kiến 

Hoặc trong tam giới, chứng quả Tu Đà Hoàn của Tiểu Thừa. Nếu là Đại Thừa, nói theo kinh 

Hoa Nghiêm, người chứng đắc địa vị Sơ Tín trong [các địa vị thuộc] Thập Tín Bồ Tát là nhập 

môn. Vì vậy, đối với chuyện nhập môn, tiêu chuẩn như tôi đã nói vẫn chưa được. Tôi thưa 

cùng quý vị, tiêu chuẩn như tôi đã nói chỉ đưa đến cửa ngõ, hết sức gần gũi, cũng có nghĩa là 

quý vị thật sự buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông ngũ dục, 

lục trần xuống, buông tham, sân, si, mạn xuống, quý vị sẽ ở trước cửa ngõ. Muốn vào cửa, 

nhất định phải đoạn sạch Thân Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới Thủ Kiến, Tà Kiến. 

Đoạn hết năm thứ kiến giải sai lầm ấy, quý vị sẽ chứng đắc Tiểu Thừa Sơ Quả. Nếu học Đại 

Thừa, sẽ là Sơ Tín vị Bồ Tát, là thánh nhân, thật sự là thánh nhân. Tuy chưa thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, còn ở trong lục đạo, nhưng chắc chắn chẳng đọa tam ác đạo. Lại còn bảy lần 

sanh trong cõi trời hay trong nhân gian, luôn tu học, tối đa là bảy lần, quý vị chắc chắn chứng 

quả A La Hán. Trong Đại Thừa, tái sanh bảy lần, chứng đắc Đệ Thất Tín trong Thập Tín vị, 

bèn vượt thoát lục đạo. Thất Tín, Bát Tín, Cửu Tín, Thập Tín thuộc vào tứ thánh pháp giới, 

Thất Tín là Thanh Văn pháp giới, Bát Tín là Duyên Giác, Cửu Tín là Bồ Tát, cao nhất là 

Phật, lại vượt thoát mười pháp giới, vượt thoát mười pháp giới là đại thánh. Những địa vị ấy 

(địa vị thấp hơn Sơ Trụ) đều chẳng thể coi là đại thánh, chỉ được coi là thánh nhân. Vượt 

thoát mười pháp giới, từ Sơ Trụ của Viên Giáo trở lên, là Pháp Thân đại sĩ, trụ tại nơi đâu? 

Trụ  trong  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chư  Phật  Như  Lai.  Trên  thực  tế,  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chính mình. Tới khi 

đó, quý vị mới thật sự hiểu rõ:  “Tự tánh Như Lai, duy tâm Tịnh Độ” . Do vậy, Tây Phương 

Cực Lạc thế giới là tự tâm hiện, tự tánh biến, chẳng phải là bên ngoài. Đó là quê nhà của quý 

vị, là nơi chốn quý vị vốn sẵn có. Vì thế, trở về cõi Thật Báo của A Di Đà Phật là quay về 

nhà, đâu có gì khó khăn! 

Thật  sự  học  Phật,  quý  vị  chẳng  thể  không  nhận  biết  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  chẳng  thể 

không liễu giải Thích Ca Mâu Ni Phật. Quý vị học tập giống như Ngài, có lẽ nào chẳng thành 

Phật trong một đời! Đức Phật dạy chúng ta buông xuống, Ngài thật sự buông xuống, thứ gì 

cũng đều không có. Ngài sống cuộc đời đơn giản nhất, ba y một bát, đó là tài sản của Ngài. 

Toàn bộ tài sản là ba y một bát, đều mang theo thân. Thật vậy! Nếu nói theo phía tục nhân 

chúng ta, cái gì trên thân quý vị sẽ là của chính quý vị, chẳng ở trên thân sẽ chẳng phải là của 

chính mình. Tối thiểu là có quan niệm ấy! Trên thân quý vị có tiền, trong bóp có bao nhiêu 

tiền, đó là của chính mình, còn tiền cất trong ngân hàng chẳng phải là của quý vị. Căn nhà 

532  Tập 87 



quý vị đang ở trong ấy, sống trong ấy, nó là của quý vị. Sau khi quý vị bước ra khỏi cửa, căn 

nhà ấy chẳng phải là của quý vị. Trong cuộc sống hằng ngày, quý vị có thể quán như thế, sẽ 

gần gũi Phật pháp, tham, sân, si dần dần bị hóa giải, đó là chân tướng sự thật, chớ nên không 

hiểu rõ. Quý vị thấy bà Lưu Tố Vân giảng về chữ  “trượng phu”  (chồng) rất khéo, trượng phu 

là gì? Trong vòng một trượng thì là chồng mình, ngoài một trượng bèn chẳng phải. Tôi nói 

với mọi người chuyện sít sao nhất, cái gì quý vị có trên thân là của quý vị, cái gì chẳng ở trên 

thân thì chẳng phải là của quý vị, tâm khai ý giải, mảy may vướng mắc cũng không có. 

Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời nêu gương cho chúng ta. Vì thế, chúng ta phải học theo 

Ngài, học giống như Ngài. Ngài suốt đời theo đuổi sự nghiệp gì? Giáo học, kể từ ngày khai 

ngộ lúc ba mươi tuổi bèn bắt đầu giáo học, tới bảy mươi chín tuổi viên tịch, [dạy suốt] bốn 

mươi chín năm chẳng gián đoạn, chẳng thiếu một buổi học nào, là một vị thầy hết sức tận 

tụy. Ngài mang thân phận là một vị thầy chuyên nghiệp, thưa quý vị, chẳng hề dính dáng gì 

đến tôn giáo. Ngày nay hễ nhắc tới Phật giáo, hết thảy mọi người đều nghĩ Phật giáo là tôn 

giáo, chúng ta chẳng xứng đáng, đã “đày” Thích Ca Mâu Ni Phật vào trong tôn giáo. Vì thế, 

tôi nói tứ chúng đệ tử chúng ta đều phạm tội lỗi, thầy cả đời dạy học, sao lại bị tống vào tôn 

giáo, lẽ nào lại như vậy? Phật pháp truyền tới Trung Quốc, chúng ta đọc lịch sử, [kể từ lúc 

truyền vào] cho tới thời đầu nhà Thanh, [trải các triều] Khang Hy, Ung Chánh, Càn Long cho 

tới Gia Khánh, Phật pháp vẫn là dạy học. Trong lịch sử [Trung Quốc], Phật giáo biến thành 

tôn  giáo  chưa  đầy  ba  trăm  năm,  đấy  là  chuyện  trong  thời  gần  đây.  Trước  đó,  tự  viện,  am 

đường là trường học, bao nhiêu người thành danh trong lịch sử học hành ở chỗ nào? Học từ 

trong chùa chiền! Chùa chiền là trường học, người đọc sách có thể sống trong chùa. Chùa 

chiền rất từ bi, có thể tiếp đãi người ấy. Trong chùa chiền, người xuất gia đều là thầy tốt, có 

năng lực dạy bảo quý vị. Trước đây, người đi thi Cử Nhân, hay thi Tiến Sĩ, đến đâu để học? 

Đều là đến chùa chiền, chùa chiền có kinh sách. Không chỉ là kinh Phật, tàng kinh lâu (lầu 

chứa kinh) là thư viện, trong ấy thứ gì cũng có. Không thiếu thầy giáo, học trò bất luận có 

vấn đề gì, tìm người xuất gia, người xuất gia đều có thể dạy quý vị. Vì thế, người có tiền 

sống trong chùa, bỏ ra một ít tiền ăn ở; người không có tiền, chùa chiền vẫn chiếu cố quý vị. 

Quý vị thấy Phạm Trọng Yêm cả đời đọc sách trong chùa, nhà rất nghèo túng, vì thế, sống 

trong chùa tự lo liệu ăn uống. Mỗi ngày, ông ta nấu một nồi cháo, nấu đặc một chút, chia 

thành bốn phần, để sống hết ngày. Học hành tốt đẹp, quý vị thấy về sau ông ta thi đỗ, công 

danh thành tựu, xuất tướng nhập tướng33[1], cảm niệm nhà chùa đã thành tựu cho ông ta. 

Nếu không, ông ta đến đâu để học hành? Vì thế, thời cổ, chùa chiền có cống hiến vô cùng to 



33[1] Xuất tướng nhập tướng (出將入相): Ra ngo{i l{ một vị tướng cầm qu}n, về triều l{ người đứng đầu trăm quan. Chữ Tướng (將) thứ nhất l{ tướng qu}n, chữ Tướng (相) thứ hai l{ Thừa Tướng hoặc 

Tể Tướng. Về sau, đến đời nh{ Thanh, c|c vị quan được phong l{m Đại Học Sĩ, hoặc tuyển v{o Bí Thư 

C|c cũng gọi “b|i tướng” vì được trực tiếp b{n định triều ch|nh, xử lý ch|nh sự hằng ng{y nên rất có 

thế lực. 

Tập 87  533 



lớn đối với xã hội, thay quốc gia đào tạo bao nhiêu nhân tài. Chúng ta chớ nên không thông 

hiểu những chuyện lịch sử này! 

Trước đây, chùa chiền là trường học, chẳng có kinh sám Phật sự. Danh xưng của chấp sự 

trong chùa chiền cho đến nay vẫn giữ nguyên, nhưng đã biến chất. Trụ Trì, Phương Trượng 

của tự viện là chức vị gì? Hiệu Trưởng. Thủ Tọa Hòa Thượng là Giáo Vụ Trưởng, Duy Na là 

Huấn  Đạo  Trưởng,  Giám  Viện  là  Tổng  Vụ  Trưởng.  Quý  vị  thấy  có  giống  như  phân  công 

trong nhà trường hiện thời hay không? Trong một ngôi chùa, có vài vị Thủ Tọa Hòa Thượng, 

chẳng phải là một, chia thành các giảng tòa giảng kinh. Điện đường là phòng học, pháp sư 

giảng kinh rất nhiều, chẳng phải là một, giống như trường học, chia thành lớp, nhưng [trong 

mỗi  lớp]  đều  là  thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài.  Giảng  đường  này  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm,  giảng  đường  kia  giảng  kinh  Pháp  Hoa,  giảng  đường  khác  giảng  kinh  Vô  Lượng 

Thọ, quý vị muốn học gì bèn vào giảng đường đó. Quý vị chỉ có thể học một môn, chẳng thể 

học hai môn. Vì thế, trước đây nói là “đến tự viện, viết thảo kinh đơn”, [tức là] đến nơi ấy ghi 

danh [xin học một bộ kinh nào đó], giảng đường [giảng bộ kinh ấy] sẽ cho quý vị một chỗ 

ngồi, ký túc xá cho quý vị một cái giường, để quý vị có thể an tâm học tập ở nơi đó. Kỳ hạn 

là một bộ kinh, quý vị học xong một bộ kinh có thể rời khỏi. Nếu muốn học thêm một bộ 

nữa, lại ghi danh tiếp, học tiếp một bộ, nhưng thông thường,  một bộ kinh phải giảng  mấy 

tháng. Kinh dài phải mất một hai năm. Nhà chùa đúng là một trường học, cớ sao biến thành 

tình trạng như hiện thời? Thuở ấy, tôi học Phật cũng cảm thấy rất kỳ quái, bèn hỏi lão hòa 

thượng. Lúc đó, tôi theo lão hòa thượng Đạo An ở Đài Loan, Ngài rất quan tâm đến tôi, tuổi 

Ngài cũng đã rất cao. Tôi thỉnh giáo Ngài, tôi nói kinh sám Phật sự vì sao mà có? Do ai làm? 

Ngài suy nghĩ, rồi nói: “Rất có thể là do Đường Minh Hoàng34[2] làm”. Ngài cũng có căn 



34[2] Đường Minh Ho{ng (695-762) chính l{ Đường Huyền Tông, tên thật l{ Lý Long Cơ, con trai thứ ba của Đường Duệ Tông (Lý Đ|n). Sử thường gọi l{ Minh Ho{ng vì sau khi nh{ vua mất, c|c văn quan xu 

phụ đ~ d}ng một thụy hiệu d{i dằng dặc l{ Chí Đạo Đại Th|nh Đại Minh Hiếu Ho{ng Đế. Lý Long Cơ anh 

tuấn, oai vệ, lắm t{i nghệ, thuở trẻ l{ một vị vua rất tận tụy. Trước đó, khi Lý Trị (Đường Cao Tông, 

chồng Võ Tắc Thiên) chết, Võ Tắc Thiên đ~ đưa con trai l{ Lý Hiển lên ngôi l{m vua bù nhìn, tức Đường 

Trung Tông, rồi lấy cớ phế vị vua n{y chỉ trong một th|ng, đưa em trai của Lý Hiển l{ Lý Đ|n lên ngôi, 

tức Đường Duệ Tông. Đường Duệ Tông l{m vua được s|u năm thì bị Võ Tắc Thiên ép phải nhường ngôi 

cho b{ ta lên l{m vua nh{ Đại Ch}u Lý Đ|n bị gi|ng xuống l{m Th|i Tử v{ đổi tên th{nh Võ Lu}n. Trong 

giai đoạn ấy, Lý Long Cơ đ~ ngấm ngầm tuyển mộ dũng sĩ chờ thời. Khi Võ Tắc Thiên bị ép tho|i vị, 

quần thần lại tôn Lý Hiển l{m vua lần nữa. Vi ho{ng hậu muốn trở th{nh Võ Tắc Thiên thứ hai, nên 

ngấm ngầm hạ độc Lý Hiển, lập Lý Trọng Mậu lên thay, tức Đường Thương Đế. Lý Long Cơ liền liên kết 

với Th|i Bình công chúa (con g|i Võ Tắc Thiên) đập tan }m mưu n{y, hạ ngục Vi Hậu, gi|ng Lý Trọng 

Mậu xuống l{m Ôn Vương, đón cha l{ Lý Đ|n về l{m vua như cũ. Nh{ Đường đạt đến thời thịnh trị Khai 

Nguyên khi Lý Long Cơ l{m vua. Vua chỉnh lý hệ thống h{nh ch|nh, trừ diệt tham quan, trọng dụng 

hiền t{i, trừng trị quý tộc chiếm đoạt đất của d}n l{nh. Về gi{, ông sủng |i Dương Quý Phi, bỏ mặc cho 

534  Tập 87 



cứ, vì thời Đường Minh Hoàng gặp phải loạn An Sử, tức là An Lộc Sơn tạo phản, do Dương 

Quý Phi dẫn khởi. Cuộc bạo loạn ấy khiến cho nhà Đường gần mất ngôi, may mắn là  được 

một nhóm người như Quách Tử Nghi dẹp yên cơn biến loạn ấy. Sau khi yên ổn, tại mỗi nơi 

chiến trường, Đường Minh Hoàng dựng một ngôi chùa, đặt tên là chùa Khai Nguyên, vì cuộc 

động loạn xảy ra trong niên hiệu Khai Nguyên. Mỗi địa phương dựng một ngôi Khai Nguyên 

Tự,  dựng  chùa  nhằm  truy  điệu quân  dân tử  nạn.  Đó  là  khởi đầu,  mang  tánh  chất kỷ  niệm 

giống như Trung Liệt Từ35[3], thỉnh các vị xuất gia tụng kinh siêu độ, hồi hướng cho họ. 

Quốc gia làm như vậy, nên trong dân gian, người già qua đời, cũng thỉnh pháp sư đến niệm 

kinh. Đương nhiên đó là ngẫu nhiên, có thể thỉnh pháp sư về nhà niệm kinh, nhất định đều là 

những  vị  quý  nhân  hay  quan  chức  hiển  đạt,  chẳng  phải  là  bình  dân.  Người  xuất  gia  làm 

chuyện này là kèm thêm, thỉnh thoảng làm kèm thêm. Pháp sư Đạo An bảo tôi, có thể đó là 

khởi đầu, vì trước đó, chưa hề nghe nói tới [chuyện tăng sĩ làm kinh sám Phật sự]. 

Tôi nghĩ: Thật sự biến thành tình hình như hiện tại là do Từ Hy, Từ Hy Thái Hậu tạo oan 

nghiệt. Dưới đời nhà Thanh trước kia, đế vương thường lễ thỉnh học giả Nho, Thích, Đạo 

giảng học trong hoàng cung. Hoàng thượng dẫn phi tần, văn võ bá quan đến nghe giảng, chế 

độ này mãi cho đến đời Hàm Phong vẫn còn (hoàng đế Hàm Phong là chồng của Từ Hy Thái 

Hậu), vẫn còn gìn giữ. Giảng nghĩa trong cung đình, giảng nghĩa Nho, Thích, Đạo. Họ đặc 

biệt tôn trọng Phật pháp, [nhưng giảng nghĩa Phật pháp không bảo lưu] trong Tứ Khố, giảng 

nghĩa của Nho gia và Đạo gia đều có trong Tứ Khố Toàn Thư. Đôi khi, tôi mở [bộ Tứ Khố] 

ra xem, coi cách giảng trong hoàng cung của người thuở trước rốt cuộc là như thế nào. Giảng 

Tứ Thư theo cách nào? Giảng Ngũ Kinh theo cách nào? Những bản giảng nghĩa ấy vẫn còn 

tồn tại, nhưng đối với Phật pháp, bèn đặc biệt biên tập một bộ Đại Tạng Kinh, gọi là Càn 

Long Đại Tạng Kinh, không xếp [những bài giảng kinh Phật] vào Tứ Khố, đó là đặc biệt tôn 

trọng Phật pháp. Do lịch đại đế vương đều là đệ tử Tam Bảo, những vị đại đức thuộc hàng 

đức cao vọng trọng đều phong làm quốc sư. Triều đình nhà Thanh làm như vậy đó. Sau khi 



anh trai Dương Quý Phi l{ Dương Quốc Trung lũng đoạn triều chính dẫn đến chuyện An Sử (An Lộc 

Sơn v{ Sử Tư Minh) l{m loạn, đến nỗi vua tôi phải chạy v{o đất Thục (Tứ Xuyên). M~i cho đến khi th|i 

tử Lý Hanh được quần th}n tôn lên ngôi ho{ng đế ở Linh Ch}u, tức Đường Túc Tông, tập trung qu}n 

lực đập tan An Lộc Sơn mới đón Đường Minh Ho{ng về lại Trường An, tôn Đường Minh Ho{ng l{m 

Th|i Thượng Ho{ng. 

35[3] Trung Liệt Từ l{ nơi thờ c|c vị anh hùng trung lương liệt sĩ, còn được gọi bằng c|c danh xưng như 

Trung Hồn Từ, Anh Liệt Từ, Anh Hồn Từ, Anh Linh Từ, Trung Liệt Miếu, Chiêu Trung Từ, Hiển Trung 

Từ. Một nơi nổi tiếng nhất chính l{ Ph|p Nguyên Tự ở Bắc Kinh. Ngôi chùa n{y do Đường Th|i Tông hạ 

chiếu x}y dựng với danh xưng Mẫn Trung Tự nhằm kỷ niệm, truy điệu tướng sĩ trận vong trong cuộc 

đông chinh Cao Ly, đến đời Thanh chùa được đổi tên th{nh Ph|p Nguyên Tự. 

Tập 87  535 



Hàm  Phong  qua  đời36[4], con  còn  rất  nhỏ,  con  trai  Từ  Hy  Thái  Hậu  làm  tiểu  hoàng  đế, quyền lực triều chánh lọt vào tay bà ta, thùy liêm thính chánh37[5]. Cho nên con trai bà ta 

[có niên hiệu] là Đồng Trị, tức là bà ta và con trai cùng trị vì quốc gia, phiền phức khá lớn. 

Bà ta tin tưởng quỷ thần, bãi bỏ chuyện thỉnh đại đức giảng học trong cung đình, điều này có 

ảnh hưởng quá lớn đối với văn hóa truyền thống Trung Quốc. Vì sao văn hóa truyền thống 

hiện thời suy vi đến nỗi này? Đầu sỏ là Từ Hy Thái Hậu, tin tưởng cầu cơ, chẳng tin kinh 

điển, cũng chẳng nghe lời, tin tưởng các vị cao tăng đại đức. Bà ta cầu cơ phù loan, kết quả là 

quốc gia tiêu vong từ đó. Thuở tôi còn trẻ, Chương Gia đại sư kể cho tôi nghe chuyện này. 

Chương Gia đời trước38[6] là quốc sư của Từ Hy Thái Hậu, toàn là hữu danh vô thực, bà ta cũng chẳng hỏi ý Ngài. Trong quá khứ, hễ thật sự gặp đại sự nghi nan, đế vương bèn hỏi ý 

kiến các vị đại đức, tức các vị đại đức Nho, Thích, Đạo, họ cũng giống như cố vấn của hoàng 

thượng. Từ Hy Thái Hậu rất tôn trọng họ, nhưng chẳng nghe lời, mà nghe theo quỷ thần. Vì 

vậy, [Phật giáo Trung Quốc] phải là hoàn toàn bị biến chất vào lúc ấy. 

Hiện  thời,  tự  viện  am  đường  Phật  giáo  nhìn  không  ra  diện  mục  giáo  học  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật, hoàn toàn chẳng nhìn thấy, Phật giáo bị biến thành mê tín. Hơn nữa, trong tôn 



36[4] Hàm Phong (1831-1861) l{ vua thứ chín của nh{ Thanh, tên thật l{ Ái T}n Gi|c La Dịch Trữ (Aisin-Gioro Iju), con thứ tư của Đạo Quang, lên ngôi năm mười chín tuổi. Triều đại của nh{ vua bị lung lay 

bởi cuộc biến loạn Th|i Bình Thiên Quốc do Hồng Tú To{n khởi xướng, đồng thời miền Bắc Trung Hoa 

nổ  ra  cuộc biến  loạn  của  Niệm Qu}n  (một  phong  tr{o  nông  d}n  dấy  loạn  do  Trương  Lạc  Hành lãnh 

đạo). Khi vừa dẹp yên  hai cuộc biến loạn n{y, chiến tranh Nha Phiến nổ ra, liên qu}n Anh Ph|p tấn 

công Thiên T}n, triều đình nh{ Thanh phải bỏ chạy về h{nh cung ở Nhiệt H{ để l|nh nạn. Vua chết tại 

h{nh cung Nhiệt H{ lúc 31 tuổi. Nói chung, nh{ vua nhu nhược, thiếu quyết đo|n v{ ham mê tửu sắc. 

37[5] Thùy liêm thính ch|nh (buông rèm nghe việc triều ch|nh): Khi vua còn qu| nhỏ, thường mời Th|i Hậu giúp việc cai trị. Do trong cổ lễ, phụ nữ không tiện lộ mặt trước nam giới nếu người ấy không phải 

l{ chồng, cha, anh, hay em trai ruột, nên triều thần thường kê ghế sau ngai v{ng, căng rèm cho Th|i 

Hậu ngồi. Trên thực tế, vua còn qu| nhỏ nên Th|i Hậu to{n quyền cai trị. Khi vua H{m Phong chết, con 

l{ Đồng Trị (Ái T}n Gi|c La Tải Thuần, Dzai Šun) mới năm tuổi. Trước đó, H{m Phong đ~ chỉ định t|m 

vị đại thần l{m Cố Mạng Phụ Ch|nh Đại Thần. Khi H{m Phong chết, Tải Thuần được triều thần tôn lên 

ngôi vua, lấy niên hiệu l{ Kỳ Tường, nhưng Từ An Th|i Hậu (Nữu Hỗ Lộc Thị), Từ Hy Th|i Hậu (Diệp 

H|ch Na La Thị) v{ Cung Th}n Vương (Dịch H}n) đ~ đảo ch|nh (sử gọi sự kiện n{y l{ T}n Dậu Chánh 

Biến), hạ bệ t|m vị đại thần, đoạt quyền phụ ch|nh, đổi niên hiệu từ Kỳ Tường sang Đồng Trị. Theo c|c 

sử gia Trung Hoa, Đồng Trị có nghĩa l{ “đồng quy ư trị”, hoặc “mẫu tử đồng trị thiên hạ”. Tuy mang 

tiếng l{ vua, Đồng Trị chỉ l{ bù nhìn trong tay Từ Hy, đến năm mười t|m tuổi bèn chết. Tuy Từ An cũng 

mang tiếng cùng thùy liêm thính ch|nh với Từ Hy, nhưng hầu như trên thực tế chẳng có quyền lực gì. 

38[6] Người M~n Ch}u v{ T}y Tạng tin Chương Gia đại sư l{ hóa th}n của A La H|n Tôn Đạt, chuyển thế 

đến đời thứ năm bèn gi|ng sanh ở tỉnh Thanh Hải (Trung Hoa), từ đời thứ mười ba trở đi bèn có hiệu 

l{ Chương Gia Hoạt Phật (theo tên gọi của vùng ấy). Vì thế, Chương Gia đại sư (thầy của l~o ph|p sư 

Tịnh Không) được coi l{ đời thứ mười chín, tuy Ng{i chỉ l{ vị Chương Gia đời thứ bảy. Chương Gia đời 

thứ năm v{ thứ s|u đều l{ quốc sư dưới thời Từ Hy. 

536  Tập 87 



giáo, Phật giáo lại là tôn giáo cấp thấp. Tôn giáo cao cấp chỉ có một thần, một vị chân thần, 

trong Phật giáo thờ Phật, Bồ Tát quá nhiều, người ta nghĩ các Ngài đều là thần, nên gọi Phật 

giáo là phiếm  thần giáo, hoặc đa  thần giáo.  Phiếm  thần giáo, đa  thần giáo là  tôn  giáo cấp 

thấp. Tứ chúng đệ tử chúng ta ngày nay đều có nghĩa vụ giảng rõ ràng, rành rẽ chuyện này 

cho xã hội. Cả đời Thích Ca Mâu Ni Phật là giáo dục, nói theo cách bây giờ là văn hóa xã hội 

giáo dục đa nguyên, giáo dục trọn khắp thế gian, có thể mang lại an định, hòa bình cho xã 

hội, có thể mang lại hạnh phúc mỹ mãn cho hết thảy chúng sanh, là giáo dục luân lý, giáo dục 

đạo đức, giáo dục nhân quả, những điều ấy đều được gồm trong Phật giáo. Một số ít học giả, 

chuyên gia lại mong muốn tiến  cao hơn, trong kinh Phật có giáo dục triết học và giáo dục 

khoa học, đều giảng đến mức viên mãn rốt ráo. Ngày nay, [kẻ khác] nói Phật giáo là tôn giáo, 

chúng ta cũng chẳng thể không thừa nhận, nó đã thật sự biến thành tôn giáo. Chúng ta đi theo 

con đường này là đi theo con đường giáo dục của Thích Ca Mâu Ni Phật. Lúc tôi mới xuất 

gia, các đồng tham, đồng học cũng đều rất muốn đi theo con đường này, nhưng lại sợ hãi, sợ 

gì vậy? Sợ đi theo con đường này trong tương lai sẽ chết đói, không có ai cúng dường! Kinh 

sám Phật sự, học ba tháng đánh pháp khí, xướng niệm là được rồi, đã có thể kiếm tiền; làm 

mười năm, hay tám năm, tích cóp có thể dựng một ngôi chùa nhỏ, [nên đại đa số người xuất 

gia] đều đi theo con đường ấy, chứ giảng kinh, giáo học mọi người đều sợ. Tôi sống cả đời 

chẳng chết đói, vẫn sống khá lắm, nhưng con đường này (giáo học, giảng kinh) vô cùng khổ 

cực, vì sao khổ sở ngần ấy? Chúng ta phải hiểu rõ ràng, rành rẽ nguyên nhân, chẳng đi theo 

[con  đường  này]  sẽ  chẳng  được!  Hy  vọng  mọi  người  nỗ  lực  khôi  phục  nền  giáo  dục  Phật 

giáo. Nếu chẳng khôi phục giáo dục, Phật giáo chẳng có địa vị trong xã hội, rất đáng thương! 

Tất cả các tôn giáo, không chỉ riêng Phật giáo, đều phải trở về giáo dục, vì sao? Quý vị thấy 

mỗi vị sáng tổ tôn giáo đều là nhà giáo dục xã hội. Gia Tô (Jesus) dạy ba năm, bị kẻ khác hại 

chết. Mục Hãn Mặc Đức (Mohammed, Muhammad) dạy hai mươi bảy năm. Quý vị quan sát 

cẩn thận, vị giáo chủ sáng lập tôn giáo nào thoạt đầu chẳng phải là dạy học? Nếu tôn giáo trở 

về giáo dục, tôn giáo sẽ được xã hội chấp nhận, vì nó cống hiến, tạo lợi ích cho xã hội, mọi 

người tự nhiên ủng hộ, giúp đỡ quý vị phát triển. Quý vị là giáo dục, xã hội cần quý vị, khác 

hẳn! Do vậy, chúng tôi học tập đến chỗ này, cảm khái rất sâu. 

Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp:  “Diệc khả tuy ngoại hiện Thanh Văn, nội bí Bồ Tát chi 

 hạnh, cố danh đại thánh”  (Cũng có thể hiểu là tuy bề ngoài hiện làm Thanh Văn, bên trong 

ẩn giấu hạnh Bồ Tát nên gọi là Ðại Thánh). Đây là nói về sự biểu thị pháp, xác thực có ý 

nghĩa này, nhưng trong kinh Đại Thừa, đức Phật cũng dạy rõ, chuyện này chẳng phải là giả. 

Trong các đệ tử thường tùy của đức Phật, quả thật có không ít vị đã thành Phật, thả chiếc bè 

Từ, đến giúp Thích Ca Mâu Ni Phật giáo học. Như Mục Kiền Liên và Xá Lợi Phất đều đã 

sớm thành Phật, lần này Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện làm Phật, các Ngài đến làm đệ tử. 

Chẳng phải là người thông hiểu, lão luyện, sẽ chẳng thể nêu câu hỏi, họ cùng đức Phật một 

hỏi, một đáp, cố ý làm bộ không hiểu để đức Phật giải thích cho mọi người nghe, chẳng phải 

là các Ngài thật sự không hiểu. Ngay cả ngài A Nan cũng chẳng phải là phàm nhân, A Nan 

Tập 87  537 



thị hiện Sơ Quả, Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất thị hiện làm Tứ Quả La Hán, Bồ Tát chúng lại 

càng không cần phải nói nữa! Chư vị đều biết Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm đã sớm thành 

Phật, hiện tại mang thân phận Phật ở thế giới phương khác, nhưng đến khu vực giáo hóa của 

Thích Ca Mâu Ni Phật bèn mang thân phận Bồ Tát, đều là đến thị hiện. Do vậy,  “ngoại hiện 

 Thanh  Văn”  là  ý  nghĩa  về  mặt  Hiển,  “nội  bí  Bồ  Tát  hạnh”  là  Ẩn.  Ẩn  và  hiện  khác  nhau, 

những vị này đều là bậc đại thánh. 

 “Tịnh  Ảnh  Sớ  viết,  Đại  hữu  lưỡng  nghĩa,  nhất,  vị  cao  danh  Đại”  (Tịnh  Ảnh  Sớ  giảng: 

“Đại có hai nghĩa: Một là địa vị cao lớn, nên gọi là Đại”), chủ yếu nói các vị tỳ-kheo có địa 

vị cao. Trong Phật pháp có học vị, nên Phật pháp đích xác là giáo dục. Phật, Bồ Tát, A La 

Hán là các danh xưng học vị trong Phật môn. Quý vị buông chấp trước xuống, đoạn Kiến Tư 

phiền não, sẽ đắc Chánh Giác, sẽ được gọi là A La Hán. Vì vậy, đấy là học vị, quý vị chứng 

đắc học vị thứ nhất. Quý vị lại có thể buông phân biệt xuống, và cũng đoạn sạch Trần Sa 

phiền  não,  bèn  chứng  học  vị  thứ  hai  là  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Đấy  là  Bồ  Tát.  Lại  tiến 

thêm bước nữa, không khởi tâm, chẳng động niệm, và cũng buông vô thỉ vô minh xuống, sẽ 

thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, bèn gọi là Phật Đà, đây là học vị tối cao. Vì thế, 

Phật Đà, Bồ Tát, A La Hán là ba học vị trong nền giáo dục của đức Phật; hết thảy chúng sanh 

vốn là Phật, tức là ai cũng đều có thể đạt được học vị tối cao. Điều này khác với tôn giáo! 

Trong tôn giáo, chỉ có một Thượng Đế, thần cũng chỉ có một, con người và thần chẳng ngang 

hàng, không thể nào [có chuyện con người tu thành Thượng Đế]. Nhà Phật chẳng giống như 

vậy, nhà Phật là  “hết thảy chúng sanh đều có thể thành Phật” , kinh nói rất hay:  “Hết thảy 

 chúng sanh đều có Phật tánh”.  Đã có Phật tánh, nhất định có thể chứng đắc Phật quả. Do 

vậy, nói theo tự tánh, vốn là Phật. Nói theo phương diện tu hành, quý vị nhất định có thể đạt 

được học vị này. Đó là địa vị cao, là ý nghĩa của chữ Đại. Thứ hai là  “đức thắng” , [nghĩa là] 

đức thù thắng, vượt trỗi hết thảy tiểu thánh, nên gọi là Đại.  “Hội chánh vi thánh”  (hiểu biết 

đúng đắn là thánh), Chánh là chánh tri chánh kiến, đấy là thánh nhân. Tại Trung Quốc, các 

Ngài được gọi là Thánh, ở Ấn Độ, các Ngài được gọi là Phật. Chúng ta chớ nên không biết 

những ý nghĩa được bao hàm trong các danh từ thuật ngữ này. 

 “Tổng thượng khả kiến, hoặc tùng đức nhi ngôn, khế ư Không lý, hội hợp chánh đạo viết 

 Thánh”  (Tổng hợp những điều trên đây, ta thấy: Nếu từ đức mà nói thì khế hợp lý Không, 

hiểu  đúng  chánh  đạo  nên  gọi  là  Thánh).  Đây  là  giải  thích  ý  nghĩa  chữ  Thánh  trong  Đại 

Thánh.  “Hoặc tùng vị nhi ngôn, Sơ Quả dĩ thượng, xưng Thánh”  (Hoặc từ địa vị mà nói thì 

từ Sơ Quả trở lên đều gọi là Thánh); đấy là tiểu thánh, chúng ta gọi Tu Đà Hoàn là vị thánh 

nho nhỏ, Ngài thật sự là thánh nhân, trọn chẳng phải là phàm nhân.  “Duy hồi Tiểu hướng 

 Đại, hành Bồ Tát đạo, trực thú Phật quả giả  (nãi danh cứu đại A La Hán)”  (chỉ có những ai 

hồi Tiểu hướng Ðại, hành Bồ Tát đạo, hướng thẳng đến Phật quả (mới gọi là tột cùng quả Ðại 

A  La  Hán)), thật  sự  hồi  Tiểu  hướng  Đại,  sốt  sắng  nỗ  lực  tu  học  Đại  Thừa  sẽ  được  là  “đại 

 thánh” . Mặt khác,  “đại quyền thị hiện”  đương nhiên lại càng chẳng cần phải nói nữa, đều là 

538  Tập 87 







Bồ Tát tái lai, Pháp Thân đại sĩ tái lai, đương nhiên là đại thánh. Ý nghĩa  “đại thánh”  được 

nói đến đây. 

Tiếp đó, nói về thần thông, tức  “thần thông dĩ đạt”  (thần thông đã đạt).  “Hựu Tịnh Ảnh 

 viết, thần thông dĩ đạt, thán kỳ đức thắng, sở vi thần dị”  (Ngài Tịnh Ảnh lại nói: “Thần thông 

đã đạt là khen ngợi đức của họ thù thắng, việc làm thần dị”),  “sở vi”  (所為) là những việc họ 

làm, thần thông biến hóa. Chúng ta phải nhìn ra ý nghĩa của chữ Thần (神). Văn tự Trung 

Quốc là phù hiệu trí huệ, quý vị thấy chữ này ở trước mặt chúng ta, đối trước văn tự, bên trái 

là  chữ  Thị  (示),  tức  chữ  Thị  trong  Thị  Hiện  (示現).  Phía  trên  chữ  Thị  là  một  vạch  ngắn, 

chẳng phải là một chấm, hiện thời [trong chữ Thần, vạch ngắn phía trên chữ Thị được viết 

thành] một chấm. Nếu quý vị viết [chữ Thần theo lối] chữ Triện sẽ thấy, trong lối chữ Triện, 

chẳng phải là một chấm, mà là một vạch. Phía trên là một vạch ngắn, phía dưới là một vạch 

dài. Vào thời cổ, chữ này được gọi là Thượng, tại thượng (ở trên). Phía dưới có ba vạch, ba 

vạch  là  diễn  tả  hình  tượng,  tức  là  hiện  tượng  tự  nhiên,  [điều  đó  được  gọi  là]  “thùy 

 tượng”  (biểu thị hình tượng). Thể hiện ý nghĩa gì? Hiện tượng được biểu hiện trên trời. Nói 

theo cách bây giờ sẽ là “hiện tượng tự nhiên”, mọi người hiểu ngay: Chữ Thị biểu thị hiện 

tượng tự nhiên. Cạnh đó là chữ Thân (申). Chữ Thân viết theo lối Cổ Triện sẽ giống như có 

ba  cái  ải,  chính  giữa  có  một  thanh  gươm  báu  kéo  xuống39[7], nên  gọi  là  Thông;  [ý  nói]: Vượt qua ba ải thông suốt. [Do vậy chữ Thần] có ý nghĩa: Người thông đạt hiện tượng tự 

nhiên được gọi là Thần, đấy là giải thích ý nghĩa gốc của chữ này. Có một lần tôi đến thăm 

Cục Tôn Giáo Trung Quốc, cục trưởng Diệp Tiểu Văn tiếp đãi tôi, có nhắc tới chữ Thần này, 

tôi viết ra cho ông ta xem, giảng cho ông ta nghe. Ông ta bảo: “Nói như vậy thì vô thần luận 

nói chẳng suông!” Tôi đáp: “Đúng vậy! Chữ Thần có ý nghĩa ấy”. Quý vị phải hiểu ý nghĩa 

bao hàm trong văn tự Trung Quốc, quả thật là phù hiệu trí huệ. Người Trung Quốc nói thần 

nhân và thánh nhân; thần nhân và thánh nhân ý nghĩa tương thông. Thần là người thông đạt 

hết thảy hiện tượng vũ trụ, người ấy gọi là thần nhân. Thánh nhân: Thánh là hiểu rõ, người 

hiểu rõ chân tướng của vũ trụ và nhân sinh gọi là thánh nhân. Do vậy, thần thánh thường 

dùng chung. Họ là người, chẳng dính dáng gì đến quỷ thần. Giảng rõ ràng, minh bạch. Sách 

Thuyết Văn Giải Tự40[8] giảng rất rõ ràng, đấy là phù hiệu trí huệ. 



39[7] Để hình dung chữ Thị v{ chữ Th}n viết theo lối triện như thế n{o, xin quý vị xem hình ảnh trong các link sau: 

- Chữ Thị 

- Chữ Th}n 



40[8] Thuyết Văn Giải Tự l{ một trong c|c bộ tự điển chữ H|n đầu tiên của Trung Quốc, do Hứa Thận biên soạn v{o thời H|n Hòa Đế. Ông đ~ có những lập luận kh| độc đ|o về c|ch ph}n chia bộ thủ, ph}n 

loại c|ch hình th{nh chữ H|n, lập ra kh|i niệm Lục Thư (s|u c|ch cấu tạo chữ H|n). Nội dung nhằm giải 

thích 9.353 chữ thông dụng thời ấy v{ 1.163 chữ được xếp v{o loại Dị Thể Tự. Cho đến hiện thời, t|c 

phẩm n{y vẫn được coi l{ s|ch gối đầu giường cho c|c nh{ nghiên cứu H|n tự. 

Tập 87  539 



 “Vô ủng viết thông”  (Không bị úng trệ là Thông), đây là nói tới chướng ngại. Không có 

chướng ngại bèn thông đạt.  “Sở vị Thân Thông, Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm, Túc Mạng, 

 cập dữ Lậu Tận”  (tức là Thân Thông (Thần Túc Thông), Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm, 

Túc Mạng và Lậu Tận), những thứ này [ngoại trừ Lậu Tận] được gọi đơn giản là  “ngũ chủng 

 thần thông”  (năm thứ thần thông). Năm thứ ấy, hiện thời, trong nước gọi người có năng lực 

này là  “công năng đặc dị” , Phật pháp nói những năng lực ấy là bản năng (năng lực sẵn có) 

của chúng ta, mỗi cá nhân chúng ta đều có; nhưng vì sao bị mất đi? Vì quý vị vọng niệm quá 

nhiều, phiền não dấy lên, nên bị chướng ngại, nguyên nhân là như vậy đó. Vì thế, tu Định 

nhằm dễ dàng khôi phục năng lực ấy. Tu Định là tu tâm thanh tịnh. Tâm phải đạt đến thanh 

tịnh, bình đẳng, năng lực ấy sẽ tự nhiên khởi lên, hiện tiền. Vì thế, điều này chẳng có gì là 

hiếm hoi, lạ lùng, chúng là bản năng của con người. Tâm thanh tịnh sẽ khôi phục. Quý vị đọc 

kinh  điển  thấy  Tu  Đà  Hoàn  có  thể  đoạn  tám  mươi  tám  phẩm  Kiến  Hoặc,  cũng  là  buông 

xuống, bèn khôi phục hai thứ năng lực, một là Thiên Nhãn, hai là Thiên Nhĩ. Hạng người 

bình phàm như chúng ta không thấy, nhưng Ngài có thể thấy, có thể nhìn xuyên vách tường, 

chúng ta gọi đó là “công năng đặc dị”. Ngài có thể nghe những âm thanh chúng ta không 

nghe được. Nếu là Tu Đà Hoàn, chúng ta đang tiến hành hoạt động giảng kinh giáo học ở 

tầng mười một, người ở mười tầng dưới làm gì, quý vị vừa nhìn liền thấy toàn bộ. Đó là Tu 

Đà Hoàn thật sự. Nếu nói “ta đã chứng đắc quả Tu Đà Hoàn”,  mà hỏi có thấy chuyện sát 

vách hay không? Chẳng thấy! Đó là giả, chẳng thật. Tu Đà Hoàn nhất định có năng lực ấy. 

Nếu quý vị chứng Nhị Quả Tư Đà Hàm, quý vị có thêm hai thứ năng lực nữa là Tha Tâm 

và  Túc  Mạng,  trong  tâm  người  khác  nghĩ  chuyện  gì,  quý  vị  sẽ  biết.  Túc  Mạng  là  đối  với 

chính mình, đời đời kiếp kiếp quá khứ của ta [đều biết rõ]. A La Hán có thể biết năm trăm 

đời quá khứ. Tôi tin Nhị Quả phải biết ba đời, năm đời, mười đời, hai mươi đời chẳng có vấn 

đề gì. Ngài biết trạng huống trong đời đời kiếp kiếp quá khứ. Tam Quả A Na Hàm, Thần Túc 

Thông  giống  như  Tôn  Ngộ  Không,  có  thể  biến  hóa,  có  thể  phân  thân,  nhưng  lợi  hại  hơn, 

thánh nhân Tam Quả mà! Tứ Quả là A La Hán, Lậu Tận Thông, cũng có nghĩa là đoạn hết 

Kiến Tư phiền não, thoát ly lục đạo luân hồi. Trong lục đạo, Ngài chẳng có tí chướng ngại 

nào, cũng là ra vào lục đạo tự tại. Nay chúng ta chẳng thể ra khỏi lục đạo, nhưng Ngài có thể 

thoát ra. Đấy là bản năng, chẳng hiếm hoi, lạ lùng tí nào, công phu định lực của quý vị càng 

sâu, năng lực càng mạnh. A La Hán chỉ có thể biết năm trăm đời quá khứ; nói cách khác, 

năng lực ấy chẳng phải là rất lớn. Bồ Tát có nhiều tầng cấp, Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng, Thập Địa, càng lên cao, năng lực ấy càng lớn, càng thù thắng. Thiên Nhãn 

của A La Hán có thể thấy một tiểu thiên thế giới; ngài A Nậu Lâu Đà là một vị A La Hán đặc 

biệt trong các vị A La Hán, vì mắt Ngài đã hỏng, đức Thế Tôn dạy Ngài tu Thiên Nhãn, Ngài 

tu thành công. Thiên Nhãn của Ngài khác các vị A La Hán thông thường, có thể thấy tam 

thiên đại thiên thế giới. A La Hán thông thường chỉ có thể thấy một tiểu thiên thế giới, chỉ 

riêng Ngài có thể thấy tam thiên đại thiên thế giới. Tam thiên đại thiên thế giới là khả năng 

thấy được [bằng Thiên Nhãn] của các vị Bồ Tát thông thường. Đối với tam thiên đại thiên thế 

540  Tập 87 



giới, các phẩm Hoa Tạng Thế Giới và Thế Giới Thành Tựu của kinh Hoa Nghiêm nói thế 

giới vô lượng vô biên, quý vị không có chướng ngại, sẽ đều có thể thấy. Vì vậy, triết học và 

khoa học được giảng trong kinh Phật là cảnh giới Hiện Lượng, chẳng phải là tầm thường; 

[những cảnh giới ấy do] đức Phật đích thân trông thấy. Các nhà khoa học hiện thời suy diễn 

từ toán học [rút ra] những thông tin, sau đấy dùng dụng cụ khoa học để quan sát, thấy được 

một chút; nói chung, vẫn chưa thể nói rõ ràng. Phật pháp giảng vô cùng rõ ràng, vì sao? Đức 

Phật trông thấy, năng lực ấy được khôi phục toàn bộ, các khoa học gia và triết học gia chẳng 

có cách nào sánh bằng, phải biết điều này! Ở đây, đức Phật dạy chúng ta, chỉ cần quý vị khéo 

tu, sẽ có thể chứng đắc, đó là bản năng của quý vị. Ngài giảng trí huệ, đức năng, tướng hảo, 

những đức năng ấy đều là những thứ chính quý vị vốn sẵn có, phải nên khôi phục. Sau khi 

quý vị khôi phục, đúng là không gì chẳng biết, không gì chẳng thể, chẳng phải là giả, tuyệt 

đối chẳng phải là mê tín. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này. 



-------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 88 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang chín mươi tám, xem từ dòng thứ năm: 

 “Hựu Tịnh Ảnh viết: Thần thông dĩ đạt, thán kỳ đức thắng. Sở vi thần dị, cố danh viết Thần. 

 Vô ủng viết Thông. Sở vị Thân Thông, Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm, Túc Mạng, cập dữ 

 Lậu Tận. Cố tri Thần vi bất trắc chi nghĩa, Thông vi vô ngại chi nghĩa”  (Ngài Tịnh Ảnh lại 

nói:  “Thần  thông  đã  đạt:  Khen  ngợi  đức  của  họ  thù  thắng.  Việc  làm  thần  dị  nên  gọi  là 

Thần. Không  bị  úng  trệ  là  Thông,  [Thần  Thông]  chính  là  Thân  Thông (Thần  Túc  Thông), 

Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm, Túc Mạng và Lậu Tận. Vì vậy, Thần nghĩa là chẳng lường 

được, Thông nghĩa là vô ngại”). Hôm qua chúng ta đã học đến chỗ này, do thời gian hạn chế 

nên  chưa  giảng  xong  đoạn  này;  hôm  nay  lại  tiếp  tục  giảng  lần  nữa.  “Thần  thông  dĩ 

 đạt” ,   “đạt”  (達) là thông đạt (通達). Trong Phật pháp nói đến sáu thứ thần thông này. Thuở 

đức Thế Tôn tại thế, chúng ta biết Ấn Độ thuở ấy là một nước tôn giáo, tôn giáo thịnh vượng 

nhất, cũng là một nơi có trình độ học thuật cao nhất nếu nói theo [quy mô] cả thế giới. Vì thế, 

đức Phật xuất hiện ở nơi ấy, vô cùng hợp lý! Đức Phật chẳng xuất hiện tại Trung Quốc, mà 

xuất hiện ở Ấn Độ, tức là trình độ văn hóa của Ấn Độ cao hơn Trung Quốc. Thật ra, Phật 

cũng xuất thế ở Trung Quốc, nhưng chẳng dùng thân phận Phật, tôi cảm thấy Khổng, Mạnh, 

Tập 88  541 



Lão, Trang, Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang đều là Phật, Bồ Tát tái lai. Trong quá khứ, tôi từng 

hỏi lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam xin Ngài chứng thực một phen. Sau khi nghe xong, Ngài cười, bảo 

tôi:  “Nói theo Lý thì hợp lẽ, nhưng về mặt Sự chẳng có chứng cứ” . Thiếu chứng cứ về mặt 

Sự, nhưng nói theo Lý cũng suông. Nay chúng ta gọi sáu thứ năng lực ấy là “công năng đặc 

dị”, thật ra chúng là “bản năng” (năng lực sẵn có) của chúng ta, hết thảy chúng sanh ai nấy 

trọn đủ, ai không có? Ai nấy đều có. Vì sao chúng chẳng hiện ra? Do có chướng ngại ngăn 

trở. Chướng ngại ấy thường được gọi là “nghiệp chướng”, nói tóm lại là phiền não. Phiền não 

có ba loại lớn: Vô Minh phiền não, Trần Sa phiền não, và Kiến Tư phiền não; ba loại này 

khiến cho bản năng, trí huệ và tướng hảo của chúng ta thảy đều bị chướng ngại. Vì thế, trong 

kinh Đại Thừa đức Phật thường nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của 

 Như Lai” , sáu thứ ấy là đức, thuộc về năng lực, sáu thứ ấy cũng bị chướng ngại.  “Tướng”  là 

tướng hảo, nó cũng được người Hoa gọi là “phước báo”. Trong nhà Phật, phước báo được gọi 

là “tướng hảo”. [Do phiền não mà trí huệ, đức tướng] đều bị chướng ngại, [Phật và chúng 

sanh] vốn là bình đẳng. 

Người phát hiện sáu thứ ấy sớm nhất chẳng phải là Thích Ca Mâu Ni Phật, ai phát hiện? 

Bà La Môn giáo, tức là Hưng Đô giáo (Hinduims) hiện thời. Họ có lịch sử hơn một vạn năm, 

tôi tin họ, tôi có qua lại với họ. Hình như lầu ba [trong cao ốc này] là Ấn Độ giáo. Họ không 

coi trọng lịch sử, cho nên không ghi chép lịch sử, tương truyền [Ấn Độ giáo đã tồn tại] hơn 

một vạn năm. Hiện thời, những người nghiên cứu lịch sử trên thế giới thừa nhận họ có tối 

thiểu tám ngàn năm trăm năm lịch sử. Chiếu theo ghi chép của Trung Quốc cổ đại về Phật 

giáo, như những người cùng thời đại với lão hòa thượng Hư Vân đều dùng niên đại [Phật 

giáo]  theo  cách  ghi  chép  của  Trung  Quốc  thời  cổ:  Năm  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  xuất  sanh 

tương đương với năm thứ hai mươi bốn đời Châu Chiêu Vương của Trung Quốc, đức Phật 

viên tịch nhằm năm thứ năm mươi ba đời Châu Mục Vương, sách vở Trung Quốc đều ghi 

chép như thế. Nếu ghi chép theo lối ấy, từ lúc Thích Ca Mâu Ni Phật viên tịch cho tới ngày 

nay phải là ba ngàn lẻ ba mươi bảy năm, gần như sai lệch sáu trăm năm so với cách nói của 

người ngoại quốc. Chúng ta không cần phải khảo sát chuyện này, [vì nó] chẳng có mảy may 

ý nghĩa gì, chúng ta [chỉ quan tâm] liễu giải chân tướng sự thật. Do thuở đức Thế Tôn xuất 

hiện tại Ấn Độ, Ấn Độ đã có văn hóa cao như vậy; đương nhiên năm thứ thần thông trong Bà 

La Môn giáo đều có, chỉ có Lậu Tận là không có, năm thứ trước họ đều có; vì thế, chúng ta 

cũng chớ nên xem thường [Bà La Môn giáo]. Hãy suy nghĩ sẽ thấy vì sao Thích Ca Mâu Ni 

Phật giáng sanh nơi ấy, rất có lý! 

Phàm phu làm như thế nào để đạt được các loại bản năng ấy? Hiện thời, công năng đặc dị 

có hai loại: 

1) Một là do bẩm sanh. Nói chung, người bình thường, lúc còn chưa biết nói có thể là đều có, 

vì bẩm tánh thiên chân, tâm địa thanh tịnh, chưa bị ô nhiễm, nên có năng lực ấy. Chúng ta 

quan sát cẩn thận trẻ thơ, sẽ nhận thấy khi trẻ đang ngủ trong nôi, có lúc nó tự mỉm cười, 

cũng như nó có rất nhiều động tác biểu lộ giống như có người đùa với nó, chơi với nó. Thật 

542  Tập 88 



đấy! Nó có thể thấy, nghe. Dần dần khôn lớn, công năng đặc dị bẩm sanh [bị mất đi], phổ 

biến nhất là Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, người bình thường chúng ta nhìn không thấy, nhưng họ 

(người có công năng đặc dị) nghe được, người bình phàm chúng ta chẳng nghe được, nhưng 

họ có thể thấy, hai thứ [năng lực] này bình thường nhất, và khôi phục cũng dễ dàng nhất. 

Năng lực bẩm sinh ấy, chúng ta gọi là “công năng đặc dị”, có thể mất đi hay không? Có thể! 

Tôi đã từng phỏng vấn hai ba người có năng lực ấy, tôi hỏi họ tới hai mươi mấy tuổi có bị 

mất đi hay không? Có thể! Năng lực của họ lúc hai mươi mấy tuổi kém lúc mười mấy tuổi. 

Lúc mười mấy tuổi, năng lực mạnh mẽ, hai mươi mấy tuổi yếu đi, khoảng chừng ba mươi 

mấy tuổi sẽ chẳng còn nữa. Vì sao? Đầu óc có quá nhiều thứ, quá phức tạp, nên mất đi năng 

lực. Vì thế, chúng tôi biết [công năng đặc dị có thể bị mất]. 

2) Một loại khác là người tu đạo. Ngoài Phật giáo ra, gần như tất cả các tôn giáo ở Ấn Độ đều 

tu Thiền Định, do Thiền Định có thể đạt được [thần thông]. Đạt được lớn hay nhỏ tùy thuộc 

công phu định lực của quý vị sâu hay cạn. Công phu sâu, năng lực đặc biệt mạnh. Công phu 

cạn hơn một chút, năng lực cũng cạn hơn một chút, tỷ lệ thuận với công phu tu hành. Quý vị 

thấy Bà La Môn của cổ Ấn Độ đã nhìn thấy lục đạo luân hồi. Lục đạo luân hồi là thật, chẳng 

giả, chẳng do đức Phật nói, chẳng phải là [điểm đặc biệt] của Phật giáo, mà do Bà La Môn 

giáo nói. Vì sao họ biết? Họ thấy trong Định. Người trong trạng thái Thiền Định sẽ đột phá 

các chiều không gian, các khoa học gia đã chứng thực điều này, thật sự tồn tại những chiều 

không gian khác nhau. Rốt cuộc có bao nhiêu chiều không gian? Nói theo lý luận thì chẳng 

có số lượng, nhưng nói theo tình hình thực tế, hiện thời các khoa học gia khẳng định tối thiểu 

có mười một chiều không gian khác nhau! 

Năm xưa, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ kể cho tôi nghe chuyện ấy, cụ nghiên cứu khoa học, 

có căn cơ Phật pháp rất sâu, bản chú giải chúng ta đang đọc hiện thời là do cụ viết. Tôi đến 

thăm cụ rất nhiều lần, là bạn già của cụ, mà cụ cũng là thầy của tôi. Cụ là truyền nhân của lão 

cư sĩ Hạ Liên Cư. Từ bản chú giải này, chúng ta có thể thấy lão cư sĩ đã vun đắp Phật học 

khá sâu dầy, duyên phận với Phật thù thắng khôn sánh. Nếu nói theo cách nói thông thường 

của Trung Quốc, cụ chẳng phải là phàm nhân tái lai, cụ và Hạ lão cư sĩ cũng phải do có sứ 

mạng mà đến đây, tức là chỉnh lý kinh Vô Lượng Thọ một lần nữa, biên tập thành một bản 

hoàn hiện để hết thảy chúng sanh trong chín ngàn năm đời mai sau thuộc thời Mạt Pháp học 

Phật sẽ đắc độ trong một đời do nương tựa bộ kinh điển này. Cụ Hạ hội tập hoàn thành, để 

học trò của cụ là cụ Hoàng Niệm Tổ soạn chú giải cho kinh này. Sau khi hội tập kinh này 

thành công, cụ Hạ đã giảng mấy lượt, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã nghe từ đầu đến cuối. Cụ 

bảo tôi, khi đó cụ có chép bút ký, đáng tiếc là khi viết bản chú giải này thì những bản bút ký, 

tài liệu thời đó đều bị mất sạch. Hơn nữa, cụ viết tác phẩm này trong khi đang bệnh, chính 

mắt tôi thấy, tôi vô cùng cảm động. 

Vì thế, đức Phật bảo chúng ta sáu thứ [năng lực] ấy là bản năng. Ngũ thông của thiên thần 

là  báo  đắc  (do  quả  báo  mà  có),  quý  vị  sanh  lên  trời  tự  nhiên  sẽ  có.  Quỷ  thần  cũng  có  ngũ 

thông, cũng do báo đắc. Nói thật ra, con người cũng có “báo đắc ngũ thông”, nhưng vì tập 

Tập 88  543 



khí phiền não quá  nặng nên bị  mất  đi.  Tâm  chúng  ta  càng  thanh  tịnh, chúng sẽ được  khôi 

phục. Quý vị thấy trong tựa đề kinh này, học Phật là học gì? Tuy nói là tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn,  đó  là  phương  pháp,  “pháp”  là  phương  pháp,  “môn”  là  môn  kính  (門徑:  đường 

lối), phương pháp và đường lối rất nhiều, không phải chỉ là tám vạn bốn ngàn. Quý vị thấy 

trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện có nói:  “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , thật đấy, chẳng 

có số lượng. Tu gì? Bất luận pháp môn nào, [nói theo] tựa đề kinh này, đều là tu “thanh tịnh, 

bình đẳng, giác”, tu những điều ấy. Hiện nay, chúng ta chọn lựa phương pháp Trì Danh Niệm 

Phật của Tịnh Độ Tông, phương pháp ấy thuận tiện, chẳng có bất luận trói buộc gì, đi, đứng, 

ngồi, nằm đều có thể tu. Thật sự tu đến mức công phu tương ứng, nói thật ra, cũng chẳng 

kém “tam mật tương ứng” của Mật Tông. Trì Danh của Tịnh Tông và Mật Tông chẳng khác 

gì nhau. Trong tâm quán tưởng, chúng ta niệm Phật, trong tâm phải có A Di Đà Phật, đó là 

tâm quán tưởng. Miệng niệm, ra tiếng hay không ra tiếng đều được, niệm thầm, hoặc là Kim 

Cang Trì. Nói Kim Cang Trì nghĩa là miệng máy động nhưng không có âm thanh. Tay kết ấn, 

chúng ta tay lần tràng hạt cũng là kết ấn, không dùng tràng hạt cũng là kết ấn. Vì thế, phương 

pháp này vô cùng thuận tiện, hết sức thiện xảo. 

Phải niệm đến mức nào? Phải niệm đến mức tâm thanh tịnh hiện tiền, phải biết điều này. 

Hằng ngày niệm Phật, một ngày niệm mấy vạn tiếng, trong tâm vẫn rối ren tơi bời, tuy niệm, 

chẳng  có  công  phu.  Điều  trọng  yếu  nhất  là  công  phu  hiện  tiền,  quý  vị  thấy  kinh  Di  Đà 

dạy  “nhất  tâm  bất  loạn” ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  “nhất  hướng  chuyên  niệm”  (một  dạ 

chuyên niệm), tâm thanh tịnh có thể hiện tiền. Tâm thanh tịnh hiện tiền, sáu thứ bản năng ấy 

sẽ dần dần khôi phục. Vì vậy, vũ trụ do đâu mà có? Vạn vật xuất hiện như thế nào? Ta do đâu 

mà có? Các khoa học gia hiện thời cũng rất lỗi lạc, dần dần nói càng ngày càng giống với 

Phật pháp, nhưng từ ba ngàn năm trước, đức Thế Tôn chẳng có dụng cụ khoa học, vì sao 

Ngài biết? Ngài thấy bằng Thiên Nhãn, nghe bằng Thiên Nhĩ, đó là cảnh giới Hiện Lượng 

trong Định, chẳng phải là Tỷ Lượng. Quá nửa những thứ do các khoa học gia hiện thời phát 

hiện là Tỷ Lượng, họ quan sát Hiện Lượng bằng các máy móc tinh vi, không có máy móc sẽ 

chẳng thể nhìn thấy, họ dùng kính hiển vi có độ khuếch đại rất cao để quan sát tế bào hoặc 

quan sát nguyên tử. Hiện thời, ngày càng thấy tinh vi hơn, họ thấy lượng tử. Lượng tử còn 

gọi là tiểu quang tử, phát hiện hạt căn bản do đâu mà có? Từ các tiểu quang tử tích lũy thành, 

trở thành một hạt căn bản. Hạt căn bản tích lũy thành nguyên tử, càng ngày càng lớn, đó là 

thế giới vi mô. 

Tha Tâm là trong tâm người khác dấy lên niệm gì đều biết, rất lợi hại, có chuyện này hay 

không? Có! Năm xưa tôi ở Đài Loan, thuở ấy vừa mới học Phật chưa bao lâu đã xuất gia. Lão 

pháp sư Lạc Quan, hiện thời những vị pháp sư thuở ấy đều đã mất, họ thuộc thế hệ trước. Ở 

Đài Loan có pháp sư Chử Vân là bạn già của tôi, Ngài lớn hơn tôi năm tuổi, cũng đã khuất, 

có viết một cuốn sách nhan đề Kim Sơn Hoạt Phật (Phật sống chùa Kim Sơn). Đấy là chùa 

Giang Thiên ở Nam Kinh thuộc Trung Quốc Đại Lục, tức Kim Sơn Tự, ở trên một hòn đảo 

nhỏ trong sông Trường Giang. Đây là một đạo tràng Thiền Tông rất nổi tiếng, Kim Sơn Hoạt 

544  Tập 88 



Phật xuất hiện ở đấy, Ngài có pháp danh là Diệu Thiện, tức là pháp sư Diệu Thiện. Hành vi, 

dáng vẻ rất giống Tế Công, cũng rất lôi thôi, suốt năm khoác một chiếc áo dài, bên trong là 

một cái quần ngắn, bên ngoài mặc áo dài, ăn mặc không giống ai! Xuân, Hạ, Thu, Đông đều 

đóng bộ như thế, mùa Đông cũng chẳng lạnh, mùa Hè cũng chẳng nóng. Ngài có Tha Tâm 

Thông. Pháp sư Lạc Quan ở cùng chỗ với Ngài suốt bốn tháng. Người sùng bái pháp sư Diệu 

Thiện  rất  nhiều.  Pháp  sư  Lạc  Quan  thường  nghĩ  xem  thử  có  thể  phát  hiện  [pháp  sư  Diệu 

Thiện có] lỗi lầm nào hay chăng, rất chú ý nhìn Sư. Dường như khi pháp sư [Lạc Quan] khởi 

tâm động niệm, Kim Sơn Hoạt Phật đều biết, trong khi nói năng, hoàn toàn nói toạc ra những 

điều pháp sư đang suy nghĩ. Vị pháp sư ấy nói: [Kim Sơn Hoạt Phật] thật sự có Tha Tâm 

Thông. Quý vị thấy vị pháp sư ấy (Kim Sơn Hoạt Phật) cả đời chẳng tắm rửa, cổ áo đóng 

hờm đen thui, nhưng quý vị ngửi thấy mùi hoa sen. Đích thân Ngài trông thấy. Pháp sư Chử 

Vân rất hâm mộ, đến khắp nơi hỏi dò chuyện Kim Sơn Hoạt Phật rồi viết thành sách. Về sau, 

pháp sư Lạc Quan cũng viết một bộ41[9]. Pháp sư Lạc Quan đích thân ở cùng Ngài chừng bốn  tháng,  hiểu  Ngài  khá  rõ.  Quả  thật,  qua  cuộc  sống  thường  nhật  của  Ngài  có  thể  thấy 

những năng lực ấy, Ngài có Tha Tâm Thông. 

Túc  Mạng:  Túc  Mạng  là  biết  một  hai  đời  quá khứ.  Đức  Phật  nói  A  La  Hán  có  thể  biết 

năm trăm đời quá khứ, năm trăm đời vị lai. Ngài có thể biết quá khứ, vị lai, đấy là Túc Mạng 

Thông. Thần Túc Thông: Thần Túc là biến hóa đủ mọi lẽ, Ngài có thể phân thân, có thể biến 

hóa, giống như trong tiểu thuyết Tôn Ngộ Không có bảy mươi hai phép biến hóa, nhưng trên 

thực tế, A La Hán không chỉ có bảy  mươi hai phép biến  hóa; so với A La Hán,  Tôn Ngộ 

Không thua kém quá xa. Lậu Tận là đoạn Kiến Tư phiền não, tức là chứng quả A La Hán, đó 

là Tiểu Thừa. Đây là nêu ra [các thứ] thần thông, thông thường kinh Phật nói sáu thứ thần 

thông. Trong sáu thứ thần thông ấy, trừ Lậu Tận Thông ra, các tôn giáo khác tại Ấn Độ, thậm 

chí các học phái đều tu Thiền Định, ít nhiều đều đạt được [năm món thần thông ấy]. Vì thế, 

đức Phật xuất thế ở nơi nào, chúng ta có thể tưởng tượng bèn biết [trình độ văn hóa và tôn 

giáo nơi ấy] phải là như vậy. Tại Trung Quốc, tuy học thuật cũng rất phát triển, nhưng người 

Hoa  chẳng  chú  trọng  tu  Thiền  Định.  Cũng  tu,  cũng  nói  tới  chuyện  “tu  thân  dưỡng  tánh”, 

nhưng chưa đạt tới trình độ ấy, chưa phát hiện thần thông. Trong Phật môn bảo “tu Định, 

nhưng chưa đắc Định”. Người ấy tu Định, nhưng công phu chưa tới mức. Nếu công phu đạt 

tới mức, thần thông sẽ hiện tiền; công phu ấy nhất định phải là từ đoạn phiền não mà có! 

Quý vị thấy trong Phật môn, từ phần trước của bản kinh này, chúng ta đã học: Kiến Tư 

phiền não là chấp trước, chúng ta buông xuống chấp trước đối với hết thảy các pháp thế gian 

và xuất thế gian, tâm đạt được thanh tịnh, tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh, sáu thứ 

thần thông đều trọn đủ, đều xuất hiện, đấy là cảnh giới của A La Hán. Chứng đắc A La Hán, 

lục đạo luân hồi chẳng còn nữa. Vì thế, các tôn giáo tại Ấn Độ tuy tu Định, có thể đạt tới Phi 



41[9] Tức l{ bộ Kim Sơn Hoạt Phật Thần Dị Lục. 

Tập 88  545 



Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên, tức là chỗ cao nhất trong lục đạo, vẫn chưa thoát khỏi lục 

đạo, nguyên nhân là do họ chẳng đoạn tập khí phiền não. Nếu thật sự đoạn trừ, sẽ vượt thoát. 

Do vậy, A La Hán tu Đệ Cửu Định. Quý vị thấy Tứ Thiền Bát Định, Thiền Định thế gian chỉ 

đạt tới chỗ này, Định thứ chín là vượt thoát, tức là vượt thoát lục đạo luân hồi, trong Phật 

pháp mới được coi là tu hành đắc Tiểu Quả. Tiểu Quả là A La Hán hay Bích Chi Phật, vượt 

thoát tam giới, vượt khỏi lục đạo. Lại lên cao hơn nữa, phải đoạn trừ Trần Sa phiền não, kinh 

Hoa Nghiêm gọi Trần Sa phiền não là phân biệt. Cũng tức là chẳng phân biệt hết thảy các 

pháp thế gian và xuất thế gian, phân biệt vi tế hơn chấp trước, điều này cũng phải đoạn trừ, 

quý vị nâng cao lên thành Bồ Tát, Phật, [ở đây] là Bồ Tát, Phật trong mười pháp giới, đạt tới 

cảnh giới ấy. Tu hành trong cảnh giới ấy, phải buông căn bản vô minh xuống, căn bản vô 

minh là khởi tâm động niệm, vi tế cùng cực nhất. Quý vị nhìn vào cuộc đối thoại giữa đức 

Thế Tôn và Di Lặc Bồ Tát sẽ thấu hiểu tin tức ấy, vi tế đến mức độ nào? Trong một cái khảy 

ngón tay có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, buông niệm vi tế xuống, quý vị sẽ thành Phật, 

bèn vượt thoát mười pháp giới. Cảnh giới gì hiện tiền? Cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư 

Phật Như Lai, người bình phàm chúng ta gọi [cảnh giới ấy] là Nhất Chân pháp giới, hiện tiền. 

Chư vị phải biết: Mười pháp giới có sanh, có diệt, trong Nhất Chân pháp giới không có 

sanh diệt, cảnh giới ấy hiện tiền, theo kinh Hoa Nghiêm là từ Sơ Trụ trở lên, tức là từ SơTrụ 

của Viên Giáo trở lên. Để đạt đến quả vị rốt ráo còn có bốn mươi hai địa vị là Thập Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, còn có bốn mươi hai địa vị. 

Khi chúng ta học Hoa Nghiêm sẽ hiểu rõ, khởi tâm động niệm còn chẳng có, lấy đâu ra các 

đẳng cấp? Bốn mươi hai tầng cấp lại do đâu mà có? Có bốn mươi hai tầng cấp sẽ chẳng bình 

đẳng, chẳng bình đẳng sẽ không ra khỏi mười pháp giới. Do vậy, chúng ta thật sự hiểu rõ, 

thật sự là pháp giới bình đẳng, chẳng có giai cấp. Vì sao không có giai cấp mà đức Thế Tôn 

phải nói bốn mươi hai địa vị? Đấy là để cho chúng ta hiểu rõ tập khí vô thỉ vô minh chưa 

đoạn. Những vị tổ sư đại đức trong quá khứ khi giảng kinh Đại Thừa đã nói rất tỉ mỉ: Quả 

thật các vị ấy (hàng Pháp Thân đại sĩ) đã thật sự đoạn [phiền não], nhưng chưa đoạn tập khí. 

Tập khí có trở ngại Sự hay không? Chẳng trở ngại Sự, tập khí Vô Minh chẳng trở ngại Sự. 

Tập khí Kiến Tư trở  ngại Sự, sẽ tạo nghiệp; tập khí Trần Sa tương đối nhẹ hơn một chút, 

nhưng tập khí Vô Minh chẳng trở ngại Sự. Vì thế, có thể nói là trí huệ, thần thông, đạo lực 

của các Ngài chẳng khác gì Phật quả rốt ráo viên mãn. Từ kinh Đại Thừa, chúng ta thấy các 

Ngài có thể đối với chúng sanh hữu duyên trong mười phương các cõi Phật khắp pháp giới 

tận hư không giới, hễ chúng sanh có cảm, các Ngài bèn có thể ứng, nên dùng thân gì để độ 

được bèn hiện thân ấy: Nên dùng thân Phật để đắc độ bèn hiện thân Phật, nên dùng thân Bồ 

Tát đắc độ bèn hiện thân Bồ Tát, cho đến nên dùng hoa, cỏ, cây cối để độ bèn hiện thân hoa, 

cỏ, cây cối, thật sự đắc đại tự tại! Năng lực ứng hóa bình đẳng, viên mãn, chẳng có mảy may 

sai biệt, đó là sáu thứ bản năng được khôi phục viên mãn. Chúng ta phải liễu giải thần thông, 

chẳng có gì hiếm hoi, lạ lùng! Chúng là bản năng, bị nghiệp chướng của chính chúng ta ngăn 

trở [nên chẳng thể hiển hiện]. Hễ nghiệp chướng tiêu trừ, năng lực bèn khôi phục. 

546  Tập 88 



Tiếp theo đó là giải thích đơn giản ý nghĩa của Thần và Thông. Thần là thần kỳ, chẳng thể 

lường, vượt ngoài kiến thức thông thường của chúng ta. Ngày hôm qua tôi đã phân tích cùng 

quý vị, thông đạt chân tướng của vạn sự vạn vật, kinh Phật gọi [chân tướng ấy] là  “chư pháp 

 Thật Tướng” , thông đạt chư pháp Thật Tướng sẽ được gọi là Thần, người Trung Quốc gọi 

hạng người ấy là Thánh. Thần và Thánh có cùng một ý nghĩa, đều là “thông đạt, hiểu rõ”. 

Tiếp  đó,  Thông  là  chẳng  có  chướng  ngại,  Thần  là  thông  đạt  chẳng  bị  chướng  ngại.  Tiếp 

đó,  “Đạt giả, Gia Tường viết: Đạt giả, ngôn chứng” , (“Đạt”, ngài Gia Tường bảo: “Đạt ý nói 

là chứng”), có nghĩa là chứng.  “Chứng Lục Thông, Tam Minh đẳng thị dã”  (chính là chứng 

Lục Thông, Tam Minh v.v...). Tam Minh vẫn là Lục Thông, Tam Minh là Thiên Nhãn Minh, 

Túc Mạng Minh, và Lậu Tận Minh, ba thứ năng lực ấy đã đạt tới rốt ráo viên mãn. Trên thực 

tế, ba thứ này đạt tới rốt ráo viên mãn thì cả sáu thứ kia đều đạt đến rốt ráo viên mãn, tại Như 

Lai quả địa gọi là Tam Minh, tại [địa vị] Bồ Tát gọi là Lục Thông, cũng là do trình độ công 

phu [sai khác] mà có danh xưng khác biệt. 

 “A Nan đương thời, tuy vị đắc Lậu Tận”  (tuy thuở ấy ngài A Nan chưa đắc Lậu Tận). Lúc 

đức Thế Tôn tại thế, ngài A Nan thị hiện làm Tu Đà Hoàn, chỉ chứng Sơ Quả. Vì sao? Vì đa 

văn, chuộng đa văn, cũng có nghĩa là: Công phu định lực còn yếu kém một chút. Những đồng 

học khác đều là chuyên tâm tu hành, đều có thể chứng từ Tứ Quả trở lên, ngài A Nan vẫn 

mang thân phận Tu Đà Hoàn; vì sao cũng có thể gọi là “đại thánh?” Ở đây, tuy Ngài chưa 

đắc Lậu Tận,  “đản dĩ đương cơ, ưng tu tịnh liệt”  (do là đương cơ nên cũng xếp vào số các vị 

[đại thánh]). Vì A Nan sẽ truyền giáo pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật. Có hai người truyền 

pháp của đức Thế Tôn: Tôn giả Đại Ca Diếp truyền Thiền, truyền Tông Môn, A Nan truyền 

Giáo Hạ, đa văn đệ nhất. Trên thực tế [hai Ngài] đều là đại quyền thị hiện, đại quyền là Pháp 

Thân Bồ Tát, thậm chí là cổ Phật tái lai. Một đức Phật xuất thế, ngàn đức Phật ủng hộ. Trên 

sân khấu, các Ngài mang thân phận khác nhau, nhưng sau sân khấu đều là chư Phật Như Lai 

lỗi lạc. Do vậy, cũng xếp [ngài A Nan] vào hàng đại thánh. 

Tiếp đó, trong Tịnh Ảnh Sớ có giải thích:  “A Nan tăng thượng lợi căn, tuy cư học địa, vị đắc 

 Vô Học quả vị”  (A Nan lợi căn tăng thượng, tuy còn ở địa vị Hữu Học, chưa đạt được quả vị 

Vô Học). Vô Học là A La Hán, đấy là Tứ Quả, Tứ Hướng trong Tiểu Thừa, quả vị A La Hán 

là Vô Học, đã tốt nghiệp. Ngài A Nan mới là Sơ Quả, trong tám tầng cấp, Sơ Quả thuộc loại 

thứ  hai.  “Nhi  thành  vô  thượng  thắng  diệu  công  đức,  cố  viết  đại  thánh”  (nhưng thành  tựu 

công  đức  vô  thượng  thắng  diệu,  nên  gọi  là  Ðại  Thánh).  Ngài  là  bậc  lợi  căn  tăng 

thượng, người Hoa nói là  “nghe một, ngộ cả ngàn” , trí nhớ và sức lý giải vô cùng mạnh mẽ, 

không  chỉ  các  vị  A  La  Hán  dưới  tòa  của  đức  Thế  Tôn  chẳng  bằng  Ngài,  mà  rất  nhiều  vị 

Quyền Giáo Bồ Tát cũng chẳng bằng, đều kém hơn. Pháp Thân đại sĩ chẳng cần phải nói nữa, 

Quyền Giáo Bồ Tát đều chẳng bằng Ngài. Vì thế, Ngài cũng được xếp vào đây, gọi là  “đại 

 thánh”.   “Ư thần thông trung, liễu giải tất cánh”  (đã hiểu biết trọn vẹn thần thông), phải đặc 

biệt mở dấu ngoặc ở đây: “Liễu giải tất cánh” là liễu giải triệt để, nên gọi là  “dĩ đạt”.   “Thị cố 

 A Nan diệc đắc danh liệt nhất thiết đại thánh, thần thông dĩ đạt”  (Do vậy, ngài A Nan cũng 

Tập 88  547 



được nêu tên trong số “nhất thiết đại thánh thần thông dĩ đạt”). Vì thế, đây là lời tán thán, 

ngài A Nan cũng được kể trong ấy. Đây là giới thiệu đơn giản, tán thán đức hạnh [của Thanh 

Văn chúng]. 

Tiếp đó, liệt kê năm vị tôn giả, năm vị này đều có tánh chất đại biểu. Ý nghĩa được bao hàm 

[trong danh hiệu của] mỗi vị đều vô cùng sâu. Sau khi hiểu rõ, mới biết những người được kể 

tên trong kinh điển nhất định là để biểu thị sự thù thắng của pháp hội ấy. Giống như hội nghị 

trong thế gian, quý vị thấy những ai tham gia hội nghị bèn hiểu rõ hội nghị ấy có tánh chất gì, 

họ đang thảo luận vấn đề gì. Xin quý vị hãy nhìn vào những vị ấy, thật sự liễu giải, biết bộ 

kinh này đại biểu điều gì, bàn luận những gì. Trên thực tế, những vị đệ tử ấy hội nào của đức 

Thế Tôn cũng tham gia, vì sao khi kết tập phải nhắc đến danh hiệu vị này, mà chẳng nhắc tới 

vị kia? Biểu thị pháp; dụng ý ở chỗ này.  “Kỳ danh viết, tôn giả Kiều Trần Như” (Tên các 

Ngài là: tôn giả Kiều Trần Như), đây là vị thứ nhất.  “Tôn giả”  là văn tự Trung Quốc, tiếng 

Phạn là A Lê Da (Ārya), A Lê Da dịch sang nghĩa tiếng Hán là:  “Thánh giả, tôn giả, vị trí 

 đức cụ tôn giả, nãi A La Hán chi tôn xưng”  (Thánh Giả, Tôn Giả, tức là bậc trí và đức đầy đủ 

đáng tôn trọng, cũng là tiếng tôn xưng bậc A La Hán). Hiện thời, ở Trung Quốc cũng có thói 

quen xưng hô như vậy, tại Trung Quốc Đại Lục rất phổ biến, tôn kính người nào đó thì [thêm 

từ ngữ] “đáng tôn kính” [vào sau tên người đó], đấy chính là “tôn giả”, đây là một cách xưng 

hô tôn kính nhất. Tại Trung Quốc, rất nhiều từ ngữ được dùng trong đàm thoại vốn phát xuất 

từ kinh Phật. Vì vậy, trước kia, cụ Triệu Phác Sơ thường nói:  “Nếu người Trung Quốc không 

 dùng  đến  Phật  giáo thì  nói  năng  cũng chẳng được!”  Câu nói ấy  rất  có  lý, quý vị thấy  rất 

nhiều ngôn từ trong đàm thoại toàn bộ đều phát xuất từ kinh Phật.  “Tôn kính”  là chữ phát 

xuất từ  “tôn giả”  trong kinh Phật. Có đức đáng tôn trọng nên nói là tôn giả, đấy là bậc có đạo 

đức, có địa vị.  “Hội Sớ viết: Tôn vị tôn quý, hữu đức khả quý, cố viết Tôn Giả”  (Sách Hội Sớ 

giảng: “Tôn là tôn quý, có đức đáng quý, nên gọi là Tôn Giả”), nhằm giải thích hai chữ ấy có 

nghĩa là người ấy đức hạnh, học vấn, địa vị, cống hiến cũng đều có điểm đặc thù, Vì thế, 

được đại chúng trong xã hội gọi là “tôn giả”, nghĩa là đáng tôn kính. 

Tiếp đó, nói về tên của các Ngài : “Kiều Trần Như Phạn văn toàn danh, tác A Nhã Kiều 

 Trần Như. A Nhã thị danh, Kiều Trần Như thị tánh”  (Kiều Trần Như: Tên gọi đầy đủ trong 

tiếng Phạn là A Nhã Kiều Trần Như (Ājñātakaundinya). A Nhã là tên, Kiều Trần Như là họ). 

Họ ấy được dịch ra [tiếng Hán] sẽ là Liễu Bổn Tế, hoặc Tri Bổn Tế. Đơn giản hơn một chút 

[sẽ dịch] là Dĩ Tri hoặc Vô Tri, có mấy ý nghĩa ấy. Lão cư sĩ rất dụng tâm, nhằm thuận tiện 

cho  chúng  ta,  cụ  đã  giải  thích  chữ  Vô  Tri:  “Vô  Tri  chi  nghĩa,  phi  vô  sở  tri,  thị  tri  Vô  chi 

 nghĩa”  (Vô Tri không có nghĩa là chẳng biết gì, mà có nghĩa là biết được cái Không). Đối 

với ý nghĩa này, chắc kẻ sơ học vẫn chẳng hiểu rõ lắm. Kinh Bát Nhã dạy:  “Bát Nhã vô tri, 

 không gì chẳng biết” , Vô Tri là Căn Bản Trí, không gì chẳng biết là Hậu Đắc Trí. Vô Tri là 

Căn Bản Trí, tức là biết Vô. Ngài là người thứ nhất khai ngộ, chứng A La Hán sau khi Thích 

Ca Mâu Ni Phật thành đạo. Kinh Niết Bàn có nhắc tới câu chuyện vua Ca Lợi cắt chặt thân 

thể. Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, một mực tu hành, người ta 

548  Tập 88 



thường gọi Ngài là Nhẫn Nhục tiên nhân. Một hôm, gặp vua Ca Lợi. Ca Lợi (Kalingarāja) là 

tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Bạo Ngược, là một ông vua hung bạo, chẳng phải là 

một ông vua tốt. [Nhẫn Nhục tiên nhân] gặp phải một người như thế, bị nhà vua cắt chặt thân 

thể. Vua hỏi tiên nhân: “Nhà ngươi sống trong hang núi, tu gì vậy?” Tiên nhân nói: “Tu Nhẫn 

Nhục”. Được lắm, ta coi thử ngươi có nhẫn nổi hay không? Chặt ngươi một đao, có thể nhẫn 

hay không? Nhẫn được! Lại chặt một nhát nữa, một mực xử tử lăng trì tiên nhân. Vua Ca Lợi 

nói: “Thử coi ngươi còn sanh lòng tức giận hay chăng? Có oán hận hay không?” “Chẳng oán 

hận”. Cuối cùng, trước khi chết, [tiên nhân] bảo vua Ca Lợi: “Trong tương lai, tôi thành Phật, 

người tôi sẽ độ đầu tiên là bệ hạ”. Nhẫn Nhục tiên nhân là Thích Ca Mâu Ni Phật, tôn giả 

Kiều Trần Như là vua Ca Lợi thuở ấy. Nói sao làm vậy, đúng là người thứ nhất được độ là 

tôn giả. Vì thế, Ngài là đệ tử đầu tiên của đức Thế Tôn, là người thành tựu đầu tiên. Điều này 

đại biểu điều gì? Đại biểu bộ kinh này là bộ kinh bậc nhất của Thích Ca Mâu Ni Phật, nương 

theo bộ kinh này tu hành sẽ là đệ tử bậc nhất của Phật Thích Ca, biểu thị ý nghĩa ấy. Pháp 

môn này là pháp môn bậc nhất để Thích Ca Mâu Ni Phật phổ độ chúng sanh, nên xếp ngài 

Kiều Trần Như lên đầu. Các vị thấy rất nhiều kinh điển có nêu tên ngài Kiều Trần Như đầu 

tiên hay không? Chẳng có! Chỉ có kinh Vô Lượng Thọ kinh xếp tên Ngài vào đây, chẳng 

phải là chuyện dễ dàng! 

Tri Vô là thật sự liễu giải chư pháp Thật Tướng, đúng như kinh Đại Bát Nhã đã nói:  “Hết 

 thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, chẳng thể được”.  Đó là Căn Bản Trí. Thật sự hiểu 

rõ, khẳng định, quý vị nói Ngài còn có gì chẳng thể buông xuống? Vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  thảy  đều  buông  xuống  sẽ  chứng  quả,  chứng  quả  gì?  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác, thành Phật. Nếu thành Phật mà tập khí còn chưa đoạn hết, Thiên Thai đại sư gọi 

quả vị Phật ấy là Phần Chứng Tức Phật, chưa phải là viên mãn Phật, mà là Phần Chứng Tức 

Phật. Xét theo Lý, Phần Chứng Tức Phật và viên mãn Phật có sai biệt do tập khí phiền não 

chưa  đoạn  trọn  vẹn,  nhưng  về  mặt  tướng,  mặt  Sự,  chẳng  có  sai  biệt  mảy  may.  Vì  tập  khí 

chẳng phải là Kiến Tư phiền não, chẳng phải là Trần Sa phiền não. Tập khí Kiến Tư và Trần 

Sa phiền não có tác dụng; tập khí vô minh gọi là khởi tâm động niệm, tập khí vô minh chẳng 

trở ngại Sự, chẳng hề chướng ngại tự hành, hóa tha, cho nên Ngài có thể hiện thân khắp pháp 

giới. 

Trong Tịnh Ảnh Sớ nói: A là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng Hán là Vô. Quý vị thấy A 

Di Đà Phật, A là Vô, Di Đà là Lượng, Phật là Giác, hoặc dịch là Trí. Danh hiệu này chẳng 

phải  là  không  thể  dịch  sang  tiếng  Hán,  nhưng  do  tôn  trọng  nên  không  dịch.  Do  bao  hàm 

nhiều nghĩa nên không dịch, nó có hai ý nghĩa, nên vẫn phải dịch âm rồi chú giải thêm.  “Nhã 

 chi ngôn Trí”  (Nhã là Trí), dịch sang nghĩa tiếng Hán là Trí. Hợp [hai chữ A và Nhã] lại là 

Vô Trí. Vô Trí nghĩa là gì?  “Chứng vô thành trí” , tức là vô sở hữu trí, thật sự liễu giải hết 

thảy các pháp vô sở hữu,  “cố danh Vô Trí”  (nên gọi là Vô Trí).  “Vô, thị nhất thiết chư pháp 

 bổn tánh”  (Vô là bổn tánh của hết thảy các pháp), cho nên “danh vi Bổn Tế”  (gọi là Bổn Tế). 

Bổn Tế là bổn tánh. Trong giáo pháp Đại Thừa, chúng ta học bổn tánh đã nhiều năm ngần ấy, 

Tập 88  549 



tuy  chưa  phải  là  cảnh  giới  của  chính  mình,  nhưng  nghe  đức  Phật  giảng  trong  kinh,  nghe 

nhiều lượt, cũng biết một hai điều, có thể nói rõ ràng, minh bạch chuyện này, tuy chưa phải là 

cảnh giới của chính mình, vì sao? Chưa buông khởi tâm động niệm xuống. Trong kinh giáo 

Đại Thừa, đức Phật thường giảng:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , kinh Kim 

Cang dạy:  “Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng như chớp, 

 hãy  nên  quán  như  thế” .  Đó  là  Liễu  Bổn  Tế,  Bổn  Tế  là  bổn  tánh,  là  chân  tâm.  Kinh  Hoa 

Nghiêm dạy chúng ta về y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới:  “Duy tâm 

 sở hiện, duy thức sở biến” , quý vị có thể tham thấu suốt hai câu ấy, tâm sẽ định. Hết thảy các 

pháp do tâm hiện, do tự tánh hiện, mà cũng do Bổn Tế hiện. 

Bổn Tế, bổn tánh, chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần, hiện tượng gì 

cũng đều không có, nhưng nó có thể sanh, có thể hiện. Thuở ấy, Huệ Năng đại sư kiến tánh, 

đã nói năm câu nhằm hình dung tình trạng kiến tánh, được hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn chứng 

minh. [Trong đó], câu thứ ba là  “nào ngờ tự tánh, vốn tự trọn đủ”.  Câu cuối cùng là  “nào 

 ngờ tự tánh, có thể sanh ra vạn pháp”.  Gộp hai câu này lại để xem, khi tự tánh chẳng khởi 

tác dụng, thứ gì cũng đều không có, quý vị chẳng thể nói nó là Không, vì thứ gì nó cũng trọn 

đủ. Thứ gì cũng trọn đủ, nhưng đều chẳng hiện. Khi nó khởi tác dụng bèn có thể sanh ra vạn 

pháp. Vì thế, khi nó chẳng hiện, tức là ẩn, khi hiện là hiển lộ. Ẩn và hiển chẳng hai. Khi ẩn, 

chẳng thể nói nó là Vô, khi hiện tướng, nó có thể sanh ra vạn pháp, chẳng thể nói là nó Hữu. 

Giống như hiện thời chúng ta nhìn vào màn hình TV, quý vị thấy màn hình TV hễ vặn trúng 

băng tần, tướng bèn hiện tiền. Khi tướng hiện tiền, chẳng thể nói nó là Có. Khi tắt máy đi, 

chẳng còn hiện tướng, chẳng thể nói nó là Không. Chúng ta dùng tỷ dụ này, tỷ dụ này rất thô, 

dễ liễu giải, tự tánh giống như vậy đó. Vì sao nó có thể hiện? Điều này được kinh Phật giảng 

rất nhiều, kinh Đại Thừa thường nói: “Nhất niệm bất giác bèn có vô minh” , vô minh là gì? 

Vô minh là A Lại Da. A Lại Da do đâu mà có? Nhất niệm bất giác. Bổn Tế là từ trong bổn 

tánh dấy lên A Lại Da, A Lại Da chẳng có lý do gì, quý vị cũng chẳng thể hỏi vì sao một 

niệm bất giác? Vì sao có A Lại Da? Chính quý vị hãy khéo suy nghĩ, quý vị hỏi câu ấy, phân 

biệt nổi lên, chấp trước cũng dấy lên, quý vị càng mê sâu hơn. Làm như thế nào mới có thể 

liễu Bổn Tế? Liễu (了) là hiểu rõ. Vì thế, các nhà khoa học chẳng thể sánh bằng các vị đại 

thánh này. Những vị đại thánh này có thể kiến tánh, khoa học gia chẳng thể kiến tánh. Vì 

sao? Họ biết hỏi, phát hiện: “Vì sao có cái này, vì sao có cái kia?”, thêm vô đó bao nhiêu dấu 

hỏi. Quý vị thấy từ khởi tâm động niệm biến thành phân biệt, phân biệt do khởi tâm động 

niệm mà có, chấp trước do phân biệt mà có, càng bị hãm sâu hơn. 

Trong kinh Đại Thừa, đức Phật đã nói chuyện này từ ba ngàn năm trước, Ngài giảng cho 

chúng ta biết tám thức, giảng về tác dụng của mỗi thức. Nói theo cách bây giờ, A Lại Da là 

ký ức, vì sao chúng ta có thể nhớ được những chuyện đã từng trải qua? Có nhớ được chuyện 

trong đời quá khứ hay không? Vẫn nhớ! Vì sao biết quý vị nhớ được? Quý vị thấy hiện thời 

thuật thôi miên ở ngoại quốc có thể làm cho một người trở về khá nhiều đời trong quá khứ. 

Tôi đọc một báo cáo, nói chung là rất khó có, người [được thôi miên] ấy có thể trở lại hơn 

550  Tập 88 



tám mươi đời trong quá khứ, tình hình mỗi đời đều biết rõ ràng. Tám mươi đời là trở lại hơn 

bốn ngàn năm trước, còn ở trong hang động, chưa có nhà ở, người ấy có thể nói ra tình hình 

cuộc sống lúc đó. Vì sao người ấy có thể nhớ được? A Lại Da là kho tài liệu, những chuyện 

chúng ta đã trải qua trong đời đời kiếp kiếp, tài liệu đều được gìn giữ trong đó. Quý vị thấy 

thôi miên có thể lôi ra các tài liệu. “Tái lai” là công phu định lực bình thường, trong Thiền 

Định có thể lấy ra toàn bộ những ký ức từ đời đời kiếp kiếp trong quá khứ. A Lại Da là ký 

ức, Mạt Na là chấp trước, Ý Thức là phân biệt, năm thức trước chỉ có tác dụng chiếu kiến, 

chứ không có tác dụng nào khác. Chúng ta mắt thấy, tai nghe, giống như máy chụp ảnh, mắt 

giống  như  máy  chụp  ảnh,  thu  vào  sắc  tướng  bên  ngoài,  tác  dụng  của  nó  ở  chỗ  này.  Nhãn 

Thức không phân biệt, cũng chẳng chấp trước. Thức thứ sáu, tức Ý Thức, thấy như thế nào? 

Thức thứ sáu, tức Ý Thức, chẳng thấy bên ngoài, mà thấy hình ảnh được soi chiếu bởi Nhãn 

Thức. Thức thứ sáu, tức Ý Thức, duyên theo Tướng Phần của Nhãn Thức. Tướng Phần từ 

bên ngoài chiếu vào [Ý Thức], [Ý Thức bèn] duyên theo Tướng Phần ấy, khởi lên phân biệt 

nơi Tướng Phần. Thức thứ bảy lại duyên theo Tướng Phần của thức thứ sáu, từ Tướng Phần 

của thức thứ sáu mà khởi chấp trước, hư vọng! [Thức thứ sáu và thứ bảy] chẳng thật sự thấy 

cảnh giới bên ngoài, cảnh giới bên ngoài chỉ có trong năm căn trước, tức mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân, chúng là cảnh giới Hiện Lượng. 

Do vậy, thức thứ sáu và thức thứ bảy là đối tượng được duyên (sở duyên) bởi A Lại Da. 

A Lại Da có cảnh giới Hiện Lượng, thức thứ sáu và thức thứ bảy chẳng có cảnh giới Hiện 

Lượng, chúng đúng là Tỷ Lượng, đó là hư vọng. Quý vị thấy chúng khởi phân biệt, khởi chấp 

trước nơi đó, há chẳng phải là giống như chúng ta xem TV, từ hình tướng của TV bèn dấy lên 

phân biệt, chấp trước, chẳng phải là ở ngay nơi hiện trường (cảnh giới thật sự). Khi nào có 

thể  đạt  đến  hiện  trường?  Chuyển  A  Lại  Da  thành  Đại  Viên  Kính  Trí,  quý  vị  sẽ  thấy  hiện 

trường. Khi quý vị chưa chuyển thức thành trí thì quý vị chưa thấy hiện trường, nay chúng ta 

ngỡ đó là hiện trường, sai rồi, chẳng phải vậy! Chẳng phải là hiện trường! Tâm Lý Học của 

Duy Thức cao lắm, khoa Tâm Lý Học trong đại học hiện thời đem so với Duy Thức sẽ thua 

kém quá xa. Duy Thức giảng thật vi tế, giảng thật sự có lý. Vì vậy, mỗi ngày chúng ta tạo 

nghiệp,  quý  vị  nói  xem  có  phải  là  tạo  nghiệp  oan  uổng  lắm  không?  Chẳng  phải  là  hiện 

trường! Thật sự thấy hiện trường, sẽ chẳng tạo nghiệp. Hiện trường là cảnh giới gì? Quý vị 

trông thấy chân tướng, trong kinh Phật nói  “Tướng có, Tánh không, Sự có, Lý không” . Hết 

sức khó có, phát hiện của các khoa học gia Lượng Tử hiện thời ngày càng gần với giáo pháp 

Đại Thừa, họ phát hiện ba tế tướng của A Lại Da. Tám thức, năm mươi mốt Tâm Sở, tám 

thức  có  bốn  phần,  Tâm  Sở  cũng  có  bốn  phần:  Tự  Chứng  Phần,  Chứng  Tự  Chứng  Phần, 

Tướng  Phần, và  Kiến  Phần.  Đó kiến  thức  cơ bản thông thường  trong  Phật pháp Đại,  Tiểu 

Thừa, quý vị chớ nên không biết. Nếu quý vị không biết, sẽ chẳng có phương pháp nào tác 

quán, chẳng có cách nào tu Chỉ Quán. Phương pháp tu hành Chỉ Quán được kiến lập trên cơ 

sở này, quý vị phải liễu giải chân tướng sự thật. 

Tập 88  551 



Hiện thời, khoa học có thể hiểu rõ cuộc đàm thoại giữa đức Thế Tôn và Di Lặc Bồ Tát. 

Di Lặc Bồ Tát đáp câu hỏi của đức Phật:  “Tâm hữu sở niệm?”  (tâm có mấy niệm), phàm phu 

chúng ta dấy lên một niệm, trong tâm dấy lên một niệm thì trong một niệm ấy có bao nhiêu 

niệm vi tế hiển hiện? Trong niệm ấy có mấy Tướng Phần, có mấy Kiến Phần? Kiến Phần là 

thức, Tướng Phần là hình trạng, chúng ta gọi nó là vật chất. Do vậy, Tướng Phần là cảnh giới 

tướng, Kiến Phần là chuyển tướng. Vì sao? Nó có thể chuyển biến,  “duy thức sở biến”  là nói 

về chuyển tướng, nó có thể biến. Di Lặc Bồ Tát trả lời:  “Trong một cái khảy ngón tay, có ba 

 mươi hai ức trăm ngàn niệm” . Hiện thời khoa học dùng giây làm đơn vị, tức là đối với thời 

gian  dùng giây  làm  đơn  vị.  Trong  một  giây,  chúng  ta  có  thể khảy  ngón tay  mấy  lần?  Nói 

chung, tôi khảy vẫn chưa đủ nhanh, tôi tin là có người khảy nhanh hơn tôi. Tôi có thể khảy 

bốn lần, tôi tin [người khác] có thể khảy đến năm lần. Chúng ta tính ra, một cái khảy ngón 

tay là ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, tức là ba trăm hai mươi triệu niệm. Nếu tính một giây 

có thể khảy năm lần, sẽ là một ngàn sáu trăm triệu, đơn vị là triệu. Một giây có một ngàn sáu 

trăm triệu niệm vi tế. Niệm ấy xuất hiện gì? Xuất hiện hiện tượng vật chất, và cũng xuất hiện 

hiện tượng tinh thần, hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất vĩnh viễn chẳng tách rời. 

Khoa học gia phát hiện, họ nói hiện tượng vật chất là từ Không sanh ra Có, tốc độ quá nhanh, 

giống như vừa sanh ra bèn tiêu diệt ngay lập tức. Trước mắt, chúng ta thấy hiện tượng vật 

chất  là  gì?  Là  huyễn  tướng  do  ý  niệm  liên  tục  tích  lũy  phát  sanh.  Phát  hiện  của  các  nhà 

Lượng Tử Lực Học hiện đại và lời giảng của Di Lặc Bồ Tát đúng là “không bàn định mà 

cùng  phù  hợp”.  Đức  Phật  dạy: “Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng”  là  nói  tới 

chuyện  này,  giống  như  chúng  ta  vặn  đúng  một  băng  tần  của  TV,  trên  màn  hình  bèn  hiện 

tướng, tình trạng là như vậy đó. Quý vị thấy tướng được hiện trên màn hình là do những điểm 

sáng nhỏ liên kết thành, hợp thành, chẳng thật. Mỗi điểm sáng nhỏ chẳng phải là giống như 

Di Lặc Bồ Tát đã giảng, trong một giây lóe sáng bao nhiêu lần? Một ngàn sáu trăm triệu lượt, 

trong một giây [đã là như vậy] thì nó có thật ở chỗ nào? Chúng ta hoa mắt, lầm tưởng là chân 

thật, vẫn khởi phân biệt, khởi chấp trước trong ấy rồi tạo nghiệp, quý vị nói xem có oan uổng 

hay không? Nhưng [chúng ta] chẳng biết những vị thánh giả đã thấy rất rõ ràng:  “Bản thể 

 chính là không, trọn chẳng thể được!”  Do vậy, quý vị có thể tán thưởng hiện tượng, nhưng 

ngàn muôn phần đừng nên chấp trước chúng, chớ khởi ý niệm khống chế, chiếm hữu chúng, 

[nếu khống chế, chiếm hữu] quý vị đã hoàn toàn trật lất rồi. Căn bản là không có chuyện này! 

Chúng  ta  phải  học  theo  chư  Phật,  Bồ  Tát,  phải  biết  nhìn  những  hiện  tượng  ấy  như  thế 

nào?  Chẳng  phải  có,  chẳng  phải  không,  chẳng  thể  nói  là  nó  có,  cũng  chẳng  thể  nói  là  nó 

không  có,  giữ  thái  độ  ấy,  quyết  định  chẳng  chấp  trước.  Dùng  tâm  thái  gì?  Dùng  tâm  thái 

thuần tịnh thuần thiện để nhìn vũ trụ, vũ trụ hoàn toàn bảo trì hiện tượng bình thường. Nói 

theo cách bây giờ, sự bình thường ấy là lành mạnh nhất, viên mãn nhất, tốt lành nhất. Người 

Trung Quốc nói  “chỉ ư chí thiện”  (đạt tới tốt lành tột bậc) ,  thuần tịnh, thuần thiện là “chỉ ư 

 chí thiện” . Trong tôn giáo gọi  “chỉ ư chí thiện”  là thiên đường, Phật môn gọi nó là thế giới 

Hoa Tạng hay thế giới Cực Lạc. Thật ra, thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực Lạc và chúng ta có 

552  Tập 88 



gì khác nhau? Thưa quý vị, giống hệt, chẳng có sai biệt một tí nào, nhưng trong sự giới thiệu 

của đức Thế Tôn, sai biệt rất lớn. Sai biệt do đâu mà có? Sai biệt là do tâm tưởng khác nhau, 

nên sai biệt to lớn. Trong tâm quý vị tưởng thiện, thứ gì trong thế giới này cũng đều tốt đẹp. 

Trong tâm quý vị nghĩ đến tham, sân, si, mạn, nghĩ đến tự tư tự lợi, thị phi, nhân ngã, chẳng 

có gì trong thế giới này là thiện. Trong kinh, đức Phật đã giảng rất hay, tướng tùy tâm sanh, 

cảnh chuyển theo tâm, ý niệm của quý vị có thể chuyển biến thế giới. Tôi nghĩ dăm ba năm 

nữa, Lượng Tử Lực Học sẽ phổ biến khắp cả thế giới, sau khi đại chúng đều có thể tiếp nhận, 

địa cầu là nơi chúng ta cư trụ sẽ biến đổi, vì sao? Con người liễu giải, hiểu rõ chân tướng sự 

thật, chỉ cần ý niệm của chúng ta là thiện, tất cả tai nạn trên địa cầu đều không có, vì nó là 

cảnh giới, cảnh giới do tâm hiện, thức biến. 

Vì sao trước đây hoàn cảnh tốt đẹp như vậy, sau khi khoa học phát triển, bèn có lắm tai 

nạn dường ấy? Cũng vì trước kia, tâm con người thuần hậu, dục vọng rất thấp. Thích Ca Mâu 

Ni Phật biểu diễn cho chúng ta thấy Ngài gần như không có dục vọng, suốt đời sống một 

cuộc đời đơn giản nhất, ba y, một bát, tối nghỉ dưới cội cây, giữa trưa ăn một bữa, cả đời lão 

nhân gia đã làm cho chúng ta thấy. Thứ gì cũng đều không có, thứ gì Ngài cũng chẳng cần, 

mỗi ngày giảng kinh, giáo học, mang thân phận gì? Thầy, nói theo cách chúng ta, Ngài mang 

chức nghiệp giáo sư. Ba mươi tuổi khai ngộ, sau khi khai ngộ bèn dạy học, chẳng gián đoạn 

ngày nào, bảy  mươi chín tuổi viên tịch. Vì thế, trong kinh thường nói lão nhân gia cả đời 

giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm. Hội giảng kinh giống như hiện 

thời chúng ta mở khóa học, Ngài tổ chức các khóa học hơn ba trăm lần, thời gian có lúc dài, 

lúc ngắn, nhỏ thì là mấy người, [giảng] mấy giờ, lớn là mấy năm, thảo luận một chuyên đề 

lớn. Pháp hội lớn hay nhỏ như vậy rất nhiều, Ngài thị hiện cho chúng ta, chẳng chấp trước 

mảy may, hết sức cởi mở. Có những quốc vương hay đại thần có hoa viên, có biệt thự, thỉnh 

Ngài đến đó, trụ ở nơi ấy giảng kinh, Ngài cũng nhận lời. Ngài cũng chẳng nhất định cần 

[phải có nơi chốn u tịch để giảng dạy], ta nhất định phải trụ trên núi, chẳng phải vậy, tùy 

duyên, vô cùng tùy thuận, hòa đồng. Kinh giảng xong, nơi khác có người mời đi, Ngài bèn 

đến nơi khác. Sống động, hoạt bát, tự tại lắm, chẳng có mảy may trói buộc gì! 

Chúng ta phải quan sát sâu xa, liễu giải, học tập những điều ấy. Bởi lẽ, lão nhân gia thật 

sự tùy duyên tự tại, mảy may dục vọng đều chẳng có. Vì sao? Ngài thật sự đạt được vô ngã; 

vì thế, vô ngã mới là thật sự nhập môn Phật giáo. Quý vị thấy Tu Đà Hoàn đã phá Thân Kiến, 

chẳng còn nghĩ thân là ta. Phá Biên Kiến, phá Biên Kiến sẽ chẳng thấy đối lập, Biên (邊) là 

nhị biên (hai bên), tức đối lập. Đối lập mới có mâu thuẫn, mới có xung đột. Do vậy, những 

điều ấy thảy đều không có. Không có thành kiến, Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến đều thuộc 

về thành kiến, thành kiến được nói thành hai loại. Đức Phật giảng sâu hơn một chút, một là 

thành kiến nơi nhân, hai là thành kiến nơi quả, hai thứ. Giới Thủ Kiến là thành kiến nơi nhân. 

Kiến Thủ Kiến là thành kiến nơi quả. Loại cuối cùng là Tà Kiến, tức cách nhìn sai lầm, nên 

gọi là Tà Kiến. Những thứ ấy đều buông xuống hết, đều đoạn sạch hết, sẽ chứng quả Tu Đà 

Hoàn. Trong Đại Thừa, theo kinh Hoa Nghiêm, đó là địa vị Sơ Tín Bồ Tát, chính là thánh 

Tập 88  553 



nhân, mới nhập môn! Nhập môn rất khó, sau khi nhập môn sẽ dễ dàng, đúng là thuận buồm 

xuôi gió, từng bước tiến cao hơn. 

Thuở ấy, lúc tôi mới học Phật, người xuất gia tôi được tiếp xúc lần đầu tiên là Chương 

Gia đại sư, tôi hướng về lão nhân gia thỉnh giáo: “Tiên sinh Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật 

pháp cho con, nên con biết trong ấy có đại học vấn, triết học cao cấp, có phương pháp nào 

khiến cho chúng ta khế nhập rất nhanh hay chăng?” Chương Gia đại sư bảo: “Thấy thấu suốt, 

 buông xuống, anh sẽ khế nhập!”  Đúng vậy, Ngài chẳng nói lời giả, ngày đầu tiên đã giãi bày 

toàn bộ. Tôi học nhiều năm như thế mới biết, từ sơ phát tâm cho đến địa vị Như Lai, dùng 

công phu gì? Thấy thấu suốt giúp buông xuống, buông xuống giúp thấy thấu suốt. Hai thứ 

này giúp lẫn nhau thành tựu mãi cho đến địa vị Như Lai. Bắt đầu từ chỗ nào? Trước hết, bắt 

đầu từ buông xuống, buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông ngũ 

dục, lục trần xuống, quý vị bắt đầu từ chỗ ấy. Quý vị chẳng thực hiện từ chỗ ấy, sẽ chẳng có 

cách nào thấy thấu suốt. Sau khi thấy thấu suốt, nó sẽ giúp quý vị buông xuống sâu hơn, đó là 

công phu giúp đỡ, thành tựu lẫn nhau. Đấy là bí quyết trong Phật pháp, không có gì khác, nói 

xuyên suốt, chẳng có tí ti hiếm hoi, lạ lùng nào, siêu phàm nhập thánh! Hiện thời,  các nhà 

khoa học Lượng Tử nói hết thảy các pháp đều thuộc về “trong Không sanh ra Có”, sanh rồi 

bèn diệt, sanh diệt đồng thời, đấy là nói chúng ta đã hiểu rõ Bổn Tế, nên gọi là Liễu Bổn Tế. 

 “Kiều  Trần  Như  ư  Thế  Tôn  sơ  chuyển  pháp  luân,  độ  ngũ  tỳ-kheo  thời,  thủ  tiên  ngộ 

 đạo”  (lúc đức Thế Tôn chuyển pháp luân lần đầu tiên, độ năm tỳ-kheo, ngài Kiều Trần Như 

ngộ đạo đầu tiên). Ngài chứng quả A La Hán, người đầu tiên chứng quả A La Hán chính là 

Ngài. Trong Pháp Hoa Văn Cú, Pháp Hoa Văn Cú do Trí Giả đại sư soạn, có nói: “Thị Thích 

 Ca pháp trung đệ nhất đệ tử”  (là đệ tử thứ nhất trong pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật), câu 

này rất quan trọng. Trong kinh này, nếu đã ghi tên của Ngài, tức là biểu thị pháp: Kinh này là 

kinh bậc nhất để Phật Thích Ca độ chúng sanh, biểu thị ý nghĩa ấy.  “Tăng Nhất A Hàm Kinh 

 Đệ Tử phẩm trung, Phật xưng vi chi: - Ngã Thanh Văn trung đệ nhất tỳ-kheo, khoan nhân, 

 bác thức, thiện năng khuyến hóa, tương dưỡng thánh chúng, bất thất oai nghi”  (Trong phẩm 

Đệ Tử của kinh Tăng Nhất A Hàm, đức Phật đã khen ngợi [ngài Kiều Trần Như]: “Tỳ-kheo 

bậc nhất trong các Thanh Văn của ta, lòng nhân rộng lớn, kiến thức rộng rãi, khéo khuyên 

răn, giáo hóa, dẫn dắt bồi dưỡng thánh chúng, oai nghi chẳng thiếu sót”). Đây là Thích Ca 

Mâu Ni Phật tán thán tôn giả, giống như Khổng lão phu tử tán thán những người thành tựu 

trong  các  môn  đệ,  phu  tử  thường  khen  ngợi  Nhan  Hồi.  Điều  khó  có  nhất  của  Nhan  Hồi 

là  “bất nhị quá”  (chẳng tái phạm lầm lỗi), điều này rất khó thực hiện, thật sự sám hối. [Ngài 

Kiều Trần Như] là tỳ-kheo bậc nhất trong các đệ tử Thanh Văn, là người chứng A La Hán 

đầu tiên.  “Khoan nhân” : Khoan hồng, độ lượng, nhân từ, bác ái; lại hiếu học.  “Bác thức”  là 

hiếu học, chúng ta nói là tri thức uyên bác.  “Thiện năng khuyến hóa” : Ngài giáo học vô cùng 

thành công. Đệ tử Thích Ca Mâu Ni Phật thuở ấy không có khoa học kỹ thuật hiện đại, đức 

Phật  muốn phổ độ  chúng  sanh nhất định  phải có các đệ tử  giúp sức.  Những  môn  đệ hằng 

ngày đi khất thực đều nhằm giáo hóa chúng sanh. Khi khất thực, nhất định phải thuyết pháp 

554  Tập 88 



cho trai chủ, chẳng thể nào xin xong bèn bỏ đi, chẳng có đạo lý ấy. Người ta dùng tài bố thí, 

bố thí quý vị một bát cơm, người xuất gia báo đền thí chủ bằng pháp bố thí. Nếu người ta hỏi 

vấn đề gì, nhất định quý vị phải giải đáp giúp người ấy. Lúc chẳng có  câu hỏi nào, quý vị 

phải biết quan sát căn cơ, thuyết pháp cho người tức là “vô vấn tự thuyết” (không hỏi mà tự 

nói), phải thuyết pháp cho người ấy. Nếu chẳng có gì hết, thì cuối cùng tối thiểu là phải chúc 

phước cho người ấy, chúng ta nói là “kỳ đảo chúc phước”, phải chúc phước cho thí chủ thì 

mới có thể tiếp nhận sự cúng dường của người ta. Chẳng nói tức là đã tiếp nhận cúng dường 

suông, sau đó chẳng có gì hết, không thể được! Vì thế, hễ gặp dịp bèn giáo dục, giáo dục trọn 

khắp cõi đời. 

Lời đức Phật làm cách nào để truyền đến tai quần chúng, khiến cho quần chúng nghe sự giáo 

hóa của Phật bèn y pháp phụng hành? Kinh thường nói những vị đệ tử ấy là một ngàn hai 

trăm năm mươi lăm người, kinh này nói có một vạn hai ngàn vị tỳ-kheo, nhiều quá, giống 

như kinh Pháp Hoa. Vì thế, quý vị hiểu thuở Phật Đà tại thế, Phật giáo là gì? Là giáo dục, 

giáo dục chính cống! Đức Phật chẳng thay đổi, mãi cho đến khi Ngài viên tịch lúc bảy mươi 

chín tuổi, hoàn toàn là giáo học, chúng ta phải biết điều này. Hiện thời, Phật giáo biến thành 

tôn giáo, thế hệ chúng ta những kẻ học trò đời sau, là kẻ đại bất hiếu, cớ sao biến [giáo hóa] 

của thầy thành tôn giáo và mê tín? Dựa vào điều này, chúng ta đáng đọa địa ngục, lẽ nào 

chẳng có lỗi đối với thầy? Vì thế, ngày hôm nay, chúng ta có sứ  mạng phải thay thầy đảo 

ngược tình thế, xoay ngược lại cục diện bằng cách nào? Bản thân chúng ta làm gương, chúng 

ta đi theo phương hướng giáo dục của đức Phật, khiến cho mọi người thấy chúng ta chẳng 

phải là tôn giáo. Trong tôn giáo có thần, trong Phật giáo chẳng có thần. Chúng tôi tiếp xúc rất 

nhiều tôn giáo, các tôn giáo đều nói trong vũ trụ chỉ có một chân thần, chúng ta gọi chân thần 

là bổn tánh, chân tâm là tự tánh, vũ trụ do tâm hiện, thức biến. Họ nói chân thần tạo ra vũ trụ, 

tạo ra vạn vật, [còn Phật giáo bảo vạn vật do] tâm hiện, thức biến, chúng ta nói với họ như 

vậy, họ có thể tiếp nhận thì rất khó có. Vì thế, tôi hy vọng các tín ngưỡng tôn giáo hãy khéo 

học tập giáo dục tôn giáo. Dùng tiếng Hán để giải thích hai chữ Tôn Giáo sẽ thấy hay tột bực. 

Tiếng ngoại quốc truyền tới Trung Quốc, thuở ấy, người Trung Quốc đúng là có trí huệ, học 

vấn, đức hạnh, đã dùng hai chữ  “tôn giáo”  (宗教)42[10] để dịch [chữ Religion] rất hay! Phải giảng chữ Tôn như thế nào? Quý vị tra tự điển sẽ thấy nó có ba ý nghĩa: Chủ yếu, trọng yếu, 

tôn sùng. Giáo là giáo dục, giáo học, giáo hóa. Hợp lại để nhìn, tôn giáo sẽ trở thành gì? Giáo 

dục chủ yếu, giáo học trọng yếu, giáo hóa đáng tôn sùng. Chúng ta đem những ý nghĩa trong 

danh từ này để nói rõ với các tôn giáo trên thế giới, chẳng có ai không hoan hỷ. 

Kinh chẳng phải để cho quý vị tụng. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, chưa có kinh sách, 

chúng ta biết kinh có từ lúc nào? Sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật vãng sanh, các môn đệ trong 

quá khứ đã từng nghe thầy giáo huấn, ghi chép lại theo trí nhớ thành văn tự, lưu truyền cho 

hậu thế, đấy là kinh điển. Kinh điển do vậy mà có! Thuở ấy, thầy dạy học toàn là nói miệng, 



42[10] Đúng ra phải đọc l{ Tông Gi|o, nhưng chúng ta quen đọc chữ n{y th{nh “tôn gi|o”. 

Tập 88  555 



ngay cả bản thảo bài giảng cũng không có, đại cương cũng không có. Quý vị nghe hiểu rõ 

ràng, thông suốt, phải làm theo, phải thực hiện, y giáo phụng hành. Cuối mỗi bài giảng đều 

là  “y giáo  phụng  hành” , hoặc  “tín thọ phụng  hành” (tin nhận  vâng làm), thường dùng  bốn 

chữ ấy, tin tưởng thầy chẳng hoài nghi, hoàn toàn tiếp nhận, tiếp nhận là làm theo, đó gọi là 

học Phật. Chỉ niệm kinh suông, chẳng thể thực hiện những giáo huấn và nghĩa lý trong kinh 

thì sẽ là mê tín, tôn giáo ấy có ích gì cho xã hội? Tháng trước, vào đầu tháng Sáu, tôi đã theo 

phái đoàn tôn giáo Mã Lai đến thăm Phạm Đế Cương (Vatican), gặp gỡ Giáo Hoàng và các 

giám mục thuộc Tòa Thánh, nghe họ báo cáo. Hồng Y Đào Nhiên (Jean-Louis Tauran) bảo 

tôi: “Trong thời đại này, người tín ngưỡng tôn giáo mỗi năm một ít hơn”. Họ đã thống kê, 

người chẳng tin tưởng tôn giáo mỗi năm một đông hơn, họ rất lo ngại. Trong lúc trao đổi, tôi 

cũng có trình bày, báo cáo, tôi nói vì sao thuở giáo chủ lập giáo có nhiều người tin tưởng 

dường ấy, có nhiều tín chúng ngần ấy, học trò đều có thể y giáo phụng hành? Do giáo dục 

tốt! Quý vị xem nhé: [Tôn giáo] là giáo dục trọng yếu, giáo học chủ yếu, giáo hóa đáng tôn 

sùng, ai chẳng hoan hỷ? Trải qua các đời mãi cho đến hiện thời, trên cả thế giới, đạo Thiên 

Chúa có hơn mười ức tín đồ, nếu tính cả đạo Cơ Đốc, họ là một nhà, gộp thành hơn hai mươi 

ức; đây là tôn giáo lớn nhất trên thế giới. Phỏng đoán Y Tư Lan giáo (Islam) tối thiểu cũng 

có hơn mười ba ức [tín đồ], Phật giáo ít hơn một chút, khoảng chừng bảy sáu ức. Đó là những 

tôn giáo lớn trên thế giới, số người của ba tôn giáo gộp lại sẽ chiếm đến hai phần ba số người 

trên cả thế giới. 

Hiện thời, ta thấy có hiện tượng suy yếu, vì sao bị suy yếu? Trước đây, tôn giáo là giáo 

học, lên lớp. Đặc biệt là Phật giáo, Phật giáo truyền tới Trung Quốc, tự viện, am đường là 

trường học, chẳng phải là miếu thờ; miếu là nơi cúng tế quỷ thần. Phật giáo gọi là Tự, mọi 

người hãy hiểu nguồn gốc của Tự là gì? Cơ quan làm việc của chính phủ, trực tiếp cai quản 

bởi hoàng thượng được gọi là Tự. Tự có địa vị cao nhất trong các cơ quan làm việc của chánh 

phủ. Lại còn, được vĩnh viễn thiết lập, chẳng thể thay đổi. Nếu quý vị có dịp đến thăm Cố 

Cung tại Bắc Kinh, sẽ thấy trong Cố Cung có chín Tự, tức chín cơ sở làm việc, treo biển đề 

bên ngoài [cho biết đó là] cơ cấu trông nom việc gì. [Những cơ quan công quyền] thuộc về 

Tể Tướng gọi là Bộ. Bộ có thể dẹp đi, hay thay đổi, có thể tăng thêm, tức là lập thêm, mà 

cũng có thể phế trừ; nhưng Tự thì không thể, Tự được thiết lập vĩnh cửu. Bởi lẽ, Phật giáo 

truyền đến Trung Quốc được đế vương tôn trọng như vậy, nên gọi cơ cấu ấy là Tự. Vì thế, 

dưới  hoàng  đế  có  mười  Tự,  cũng  viên  mãn.  Trước  kia  là  chín  Tự,  thêm  vào  Phật  Tự,  trở 

thành mười Tự, viên mãn. Hoàng thượng dẫn đầu, dân chúng tôn kính hoàng thượng, cho nên 

giáo dục của Phật giáo phổ cập nhanh hơn Nho và Đạo, khắp mọi nơi trên cả nước đều có, 

ảnh hưởng rất lớn. Trong Tự luôn luôn là giáo học, Thích Ca Mâu Ni Phật dạy suốt một đời. 

Vì thế, những người xuất gia trong chùa chiền có đức hạnh, có học vấn, thật sự dạy! Dạy ai? 


Quá nửa là người đọc sách; bởi lẽ, trước kia không có trường học, quốc gia chẳng lập trường 

học, trường học rất ít, những kẻ thích đọc sách đến đâu? Đến chùa miếu. Quý vị thấy Trung 

Quốc trải các đời, bao nhiêu Trạng Nguyên, Tể Tướng, toàn là học hành trong chùa miếu. 

556  Tập 88 



Mọi  người  đều  biết  Phạm  Trọng  Yêm,  ông  ta  là  điển  hình,  học  ở  đâu?  Trong  chùa  miếu. 

Chùa  miếu  bồi  dưỡng  nhân  tài  cho  quốc  gia,  học  khá  rồi  bèn  đi  thi,  thi  cử  để  lấy  học  vị. 

Trước kia học vị cấp huyện là Tú Tài, ở tỉnh là Cử Nhân, thi ở trung ương gọi là Điện Thí 

(thi Đình), [thi đậu sẽ có học vị] Tiến Sĩ, giống như Tiến Sĩ, Thạc Sĩ và Học Sĩ hiện thời. Thi 

lấy công danh, [thuở ấy] gọi là công danh, công danh là học vị. Giành được học vị, chánh 

phủ bổ nhiệm quý vị phục vụ đất nước, giao phó chức vụ. Do vậy, [nhà chùa] là trường học. 

[Các cơ cấu] của Nho, Thích, Đạo đều là trường học. 

Lần  này, tôi  tham  gia  hoạt  động  của  họ vì nghe những  tin tức  ấy;  lúc đó, tôi nói:  “Tôn 

giáo nhất định phải khôi phục giáo dục, thật sự có cống hiến đối với xã hội, chẳng còn là mê 

tín. Làm chuyện hình thức là không được rồi! Chỉ có những nghi thức suông, không có giáo 

học, chắc chắn sẽ đi vào con đường diệt vong. Người ta không tin quý vị, cầu đảo có ích lợi 

hay không? Hữu dụng, nhưng người ta nói quý vị chẳng hợp khoa học, là phường  mê tín. 

Nhất định phải là dạy học. Thuở tại thế, Gia Tô dạy ba năm, Ngài bị kẻ khác hại chết. Lúc 

còn sống, Mục Hãn Mặc Đức dạy hai mươi bảy năm. Thích Ca Mâu Ni dạy bốn mươi chín 

năm, có vị nào chẳng dạy học? [Các Ngài] đều là những vị thầy vô cùng tốt, thật sự có đức 

hạnh, có học vấn, chúng ta nhất định phải biết điều này. Đi theo con đường cũ của Thích Ca 

Mâu Ni Phật là giáo dục Phật giáo, không có những nghi thức siêu độ như trong nhà chùa 

hiện thời. Thời đức Phật hoàn toàn không có, ngay cả khóa tụng sáng tối cũng không có, quý 

vị tự mình tu hành như thế nào là chuyện của quý vị. Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi ngày cùng 

đại chúng lên lớp, quý vị có nghi vấn có thể nêu ra để thảo luận, trong kinh Phật là một bên 

hỏi, một bên đáp. Vì thế, muốn duy trì tôn giáo tồn tại, nhất định phải coi trọng giáo học và 

giáo dục tôn giáo. Hiện thời, do khoa học kỹ thuật phát triển, giao thông thuận tiện, nhanh 

chóng, địa cầu đã biến thành người một nhà, chẳng thể giống như trong quá khứ, dẫu đến già 

chết chẳng qua lại với nhau, thời đại ấy đã qua rồi! Vì thế, hiện thời, cần phải nghĩ đến những 

vị  thánh  hiền,  đại  thánh  đại  hiền  đã giáo  hóa  chúng  sanh,  nay  chúng  ta  hiểu  rõ,  phương 

hướng là một, mục tiêu là một, nhưng phương pháp khác nhau. Do vậy, chúng ta tiếp xúc 

kinh điển của mỗi tôn giáo, phải chọn lấy những điểm tương đồng, chấp nhận những điểm dị 

biệt, nhằm phong phú hóa sự giáo học trong hiện tại của chúng ta, giúp chính mình nâng cao 

cảnh giới nhằm giải quyết vấn đề xã hội, đặc biệt là hóa giải xung đột, xúc tiến xã hội an 

định, thế giới hòa bình. Tôn giáo như vậy sẽ có cống hiến lớn nhất đối với thế giới và nhân 

loại, ai chẳng ủng hộ quý vị? Ai chẳng tán thán? [Điều ấy] sẽ dẫn đến các sự nghiệp đều có 

thể cùng tồn tại. Phật giáo theo hình thức tôn giáo cũng có thể tồn tại, chẳng cần phải biến 

đổi nó. Hiện thời, tại Trung Quốc còn có Phật giáo kiểu du lịch ngoạn cảnh, Phật giáo học 

thuật đã có từ rất lâu. Các đại học thường dùng kinh điển Phật giáo để giảng dạy, đó là Phật 

giáo theo kiểu học thuật. Hiện tại, nghe nói còn có Phật giáo theo mô hình xí nghiệp, [những 

hình thức ấy] đều được, đều có thể cùng tồn tại, nhưng Phật giáo theo kiểu giáo dục là cội rễ, 

đó là nguyên thủy Phật giáo, trọng yếu hơn bất cứ hình thức Phật giáo nào khác! 

Tập 88  557 



Người  Trung  Quốc  coi  trọng  giáo  dục  nhất:  “Kiến  quốc,  quân  dân,  giáo  học  vi 

 tiên”  (dựng nước, cai trị nhân dân, giáo hóa làm đầu). Trước đây là gia tộc, tức đại gia đình, 

trong gia đình trọng yếu nhất là giáo dục, tức gia giáo! Tư thục là trường học dành cho con 

em trong gia đình, [gia đình theo kiểu] đại gia đình. Một gia đình giống như trong Hồng Lâu 

Mộng đã viết là một gia đình thông thường, nói chung là nhân số trong một gia đình gồm 

khoảng ba trăm người, rất bình thường. Nhân đinh hưng vượng thì sáu bảy trăm người, rất 

suy cũng có một hai trăm người, đại gia đình! Vì thế, chẳng có giáo dục sẽ không được, nhất 

định là coi trọng giáo dục, coi trọng quy củ. Đệ Tử Quy là gia quy. Vì lẽ đó, người Trung 

Quốc nói  “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” . Có thể tề gia, sẽ có thể trị quốc. Quý vị 

cai quản gia đình tốt đẹp, sẽ có thể chăm lo những chuyện quốc gia, mở rộng ra là được rồi! 

Hiện thời, chúng ta đáng thương, không có gia tộc. Sau chiến tranh Trung - Nhật, chúng ta bị 

tổn thất lớn nhất không phải là sanh mạng hay tài sản, mà là truyền thống gia tộc của Trung 

Quốc bị xóa sạch, chẳng còn. Trước Kháng Chiến thì có, sau Kháng Chiến chẳng tìm thấy 

nữa. Đó là chuyện khiến chúng tôi đau lòng nhất. Gia tộc của Trung Quốc khiến cho xã hội 

ổn định bền vững mấy ngàn năm qua; tìm khắp thế giới chẳng thấy [có điều gì khác giống 

như] sự cống hiến của gia tộc đối với đất nước. Nó phát huy hiệu quả thật to, gia tộc quá tốt 

đẹp. Bởi lẽ, người yêu mến gia đình, yêu mến quê hương, tự nhiên sẽ ái quốc. Gia tộc không 

có, quý vị nói đến chuyện hiếu thảo cha mẹ, tôn kính thầy, nói đến chuyện yêu thương người 

khác sẽ rất khó khăn. 

Sáng hôm nay, tôi thức dậy, tôi chẳng đọc báo, mấy chục năm qua, tôi chẳng xem báo, nhưng 

chúng tôi hiện thời ở chung cư, mở cửa ra, cách vách là một nhà khác, sáng ra là báo được 

đặt ở cửa nhà họ. Tôi đi qua, liếc qua tờ báo đặt ở cửa, tin thứ nhất là gì? Một đứa trẻ mười 

lăm tuổi giết mẹ và em gái, còn ra thể thống chi nữa! Mỗi ngày đều thấy chuyện như vậy, 

trước kia chẳng thể nào như vậy được! Xưa kia, thầy Lý giảng kinh có kể cho chúng tôi nghe 

một chuyện, dường như là vào đời Thanh, có một huyện thành, nẩy ra một đứa con bất hiếu 

giết cha. Triều đình biết chuyện, đây là chuyện lớn, phải tâu lên triều đình. Huyện trưởng bị 

cách chức, tri huyện bị cách chức, tri phủ bị ghi [trong hồ sơ là] hai lần phạm lỗi lớn, tuần 

phủ (là tỉnh trưởng) bị ghi một lần. Ngoài ra còn như thế nào? Trước kia là [mỗi thành thị] có 

tường thành, tường thành bị phá một góc, triệt một góc thành, xấu hổ, nhục nhã quá! Cớ sao 

thành ấy lại nẩy nòi một kẻ tồi bại dường ấy! Hiện thời quý vị đọc báo, giết mẹ vẫn chẳng 

sao! Xưa nay nghe nói có chuyện giết cha, chưa nghe nói giết mẹ! Xã hội hiện thời đến nông 

nỗi này, do nguyên nhân nào? Con người không hiểu luân lý, không biết đạo đức, không biết 

nhân quả, cả thế giới hiện thời thiếu sót những điều này. Khéo sao tôn giáo đảm nhận ba loại 

giáo dục ấy, trong kinh điển của bất luận tôn giáo nào cũng đều nhấn mạnh giáo dục luân lý, 

giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả. Trong tôn giáo cao cấp, có giáo dục triết học và giáo 

dục khoa học. Tôn giáo có thể gánh vác sự nghiệp hoằng dương rực rỡ giáo học, chính mình 

nghiêm túc học tập, cảm hóa chúng sanh, tôn giáo thật sự có cống hiến đối với xã hội. Xưa 

kia, những vị giáo chủ sáng lập tôn giáo đã dụng tâm như thế, chúng ta chớ nên không biết! 

558  Tập 88 



Đây là nói tôn giả Kiều Trần Như khéo khuyên răn, giáo hóa. Khéo khuyên răn, giáo hóa 

thì quan trọng nhất là lấy thân làm gương. Chính mình không làm được, bảo người khác làm, 

người ta chẳng tin tưởng, tự mình phải làm trước.  “Tương dưỡng thánh chúng” ,   “tương”  (將

) có nghĩa là dẫn đầu, quý vị thấy Ngài nêu gương, dẫn đầu, xướng suất các đồng học, quả 

thật là đã thực hiện  “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”  (học làm thầy người, hành vi làm 

khuôn mẫu cho cõi đời) .  Đoàn thể của Thích Ca Mâu Ni Phật không có tổ chức, quý vị thấy 

những học trò ưu tú đều là những tấm gương tốt cho các học trò bình phàm, chẳng đánh mất 

oai nghi. Đấy chính là  “oai nghi hữu tắc”  trong Tứ Đức như trong Hoàn Nguyên Quán đã 

nói. 

 “Kim kinh thủ liệt tôn danh”  (nay kinh này kể tên tôn giả đầu tiên), quý vị thấy trong bộ 

kinh này, nêu tên vị thượng thủ thứ nhất là Ngài.  “Chánh biểu năng văn thọ thử kinh pháp 

 giả, giai thị đệ nhất đệ tử”  (nhằm biểu thị những người có thể nghe nhận kinh pháp này đều 

là đệ tử thứ nhất của đức Phật). Trong đây có hai tầng ý nghĩa: 

1) Thứ nhất là quý vị có thể nghe. Nghe bộ kinh này là ai? Là đệ tử bậc nhất của Thích Ca 

Như Lai. 

2) [Thứ hai là] quý vị có thể tiếp nhận, y giáo phụng hành, sẽ có thân phận giống như ngài 

Kiều Trần Như, là nhân vật giống hệt như ngài Kiều Trần Như. 

 “Bổn kinh Phi Thị Tiểu Thừa phẩm viết”  (phẩm Chẳng Phải Là Tiểu Thừa trong kinh này có 

đoạn), kinh văn có một đoạn như thế này:  “Đắc văn A Di Đà Phật danh hiệu, năng sanh nhất 

 niệm  hỷ  ái  chi  tâm,  quy  y  chiêm  lễ,  như  thuyết  tu  hành.  Đương  tri  thử  nhân,  phi  thị  Tiểu 

 Thừa. Ư ngã pháp trung,   đắc danh đệ nhất đệ tử”  (Được nghe danh hiệu A Di Đà Phật, có 

thể sanh một tâm vui thích, quy y, chiêm lễ, tu hành đúng như lời dạy. Hãy nên biết người ấy 

chẳng phải là Tiểu Thừa. Ở trong pháp ta, được gọi là đệ tử bậc nhất). Đây là lấy kinh này để 

làm chứng, nhằm chứng tỏ những ý nghĩa bao hàm trong việc ngài Kiều Trần Như được nêu 

danh đầu tiên trong các vị thượng thủ, đây cũng chẳng phải là xếp đặt tùy tiện. Câu kinh văn 

này quan trọng, quý vị thấy đó: Được nghe danh hiệu A Di Đà Phật, danh hiệu A Di Đà Phật 

chẳng dễ gì được nghe, nghe xong, nếu có thể hiểu ý nghĩa, thì mới có thể tu hành. Nghe 

danh hiệu này, chẳng hiểu ý nghĩa, cũng gieo trồng thiện căn, cũng gieo chủng tử trong A Lại 

Da, nhưng trong đời này, [chủng tử ấy]  chẳng dễ gì hiện hành, cũng chẳng dễ gì khởi tác 

dụng! 

Do vậy, chúng ta học Phật phải biết: Nghe kinh quan trọng hơn bất cứ điều gì khác! Thuở ấy, 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng suốt bốn mươi chín năm, những vị thường tùy đệ tử nghe chẳng 

thiếu buổi nào, một ngàn hai trăm năm mươi lăm vị ấy, chẳng thiếu một buổi giảng nào! Đây 

là kinh nghiệm của bản thân chúng tôi trong một đời này, nhân duyên khiến tôi xuất gia là do 

tiếp nhận lời khuyến cáo của Chương Gia đại sư, lão nhân gia khuyên tôi xuất gia. Lại còn 

khuyên tôi học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, tôi nghe lời, thật sự đi theo con đường của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, suốt đời học tập, dạy học. Tôi học tập bảy năm, bắt đầu dạy học. Học tập 

bảy năm rồi xuất gia. Vừa xuất gia bèn dạy trong Phật học viện, cũng nhận lời mời giảng 

Tập 88  559 



kinh bên ngoài, bắt đầu dạy học, [đến nay là] năm mươi hai năm! Trong xã hội như vậy, tôi 

đến rất nhiều nơi trên các quốc gia, chẳng bị lui sụt, không trở thành tệ hại, nhờ vào đâu? 

Nhờ vào kinh điển, mỗi ngày chẳng rời khỏi kinh điển. Chẳng rời khỏi kinh điển là chẳng rời 

khỏi Thích Ca Mâu Ni Phật, mỗi ngày ở cùng một chỗ với Phật, tận hết sức đoạn tuyệt ngoại 

duyên. Ngoại duyên có sức dụ dỗ, mê hoặc con người lớn nhất. TV, thời chúng tôi chưa có 

Internet,  hiện  thời  có  Internet,  radio,  TV,  nhật  báo,  tạp  chí.  Tôi  một  mực  cự  tuyệt  những 

phương tiện truyền thông ấy, vài chục năm chẳng tiếp xúc những thứ ấy. Người ta hỏi tôi, tôi 

cảm thấy thế giới này khá lắm, mỗi ngày đều thái bình, đều chẳng có chuyện gì phát sanh, 

chẳng nghe, chẳng hỏi tới, mỗi ngày tiếp xúc Thích Ca Mâu Ni Phật, mỗi ngày tiếp xúc chư 

đại Bồ Tát. Vì thế, tâm yêu thích sự giáo dục của đức Phật ngày một tăng trưởng, pháp hỷ 

sung  mãn, đúng là thường sanh tâm hoan hỷ, thấu hiểu lời cổ nhân đã nói:  “Thế vị chẳng 

 nồng đậm bằng pháp vị” [nghĩa là] ý vị trong nhân gian thiên thượng lục đạo chẳng thể sánh 

bằng pháp vị. Nếu quý vị thật sự nếm được, sẽ nẩy sanh tâm hoan hỷ. Quy y, chiêm lễ, tu 

hành đúng như lời dạy, nhất định tuân theo giáo huấn của đức Phật, những khuyết điểm, tập 

khí, hành vi bất thiện thảy đều uốn nắn, sửa sai. Đấy là nói về Tịnh Tông. Hãy nên biết người 

ấy chẳng phải là Tiểu Thừa, ở trong pháp ta được gọi là đệ tử bậc nhất. Tức là trong pháp 

Tịnh Độ, chứ chẳng phải pháp môn nào khác. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới 

đây. Hãy ghi nhớ ý nghĩa biểu thị pháp của ngài Kiều Trần Như. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

--------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 89 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang chín mươi chín, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, đây cũng là đoạn thứ hai 

trong trang này: 

 “Tôn giả Xá Lợi Phất, Phạn ngữ Xá Lợi, dịch vi Thu Lộ. Phạn ngữ Phất, dịch vi Tử, cố 

 viết Thu Tử, nhân mẫu đắc danh”  (“Tôn giả Xá Lợi Phất”: Chữ Xá Lợi trong tiếng Phạn là 

chim Thu Lộ, Phất (Putra) trong tiếng Phạn được dịch là Tử (con). Do vậy, tên Ngài được 

dịch là Thu Tử, do mẹ mà có tên ấy). Trước hết, giới thiệu tôn giả Xá Lợi Phất. Trong Phật 

pháp, ngài Xá Lợi Phất tượng trưng trí huệ bậc nhất, trong các kinh Đại, Tiểu Thừa thường 

thấy nhắc đến Ngài. [Hai vị đại đệ tử thường được nhắc đến nhiều nhất là] Xá Lợi Phất và 

Đại Mục Kiền Liên, Đại Mục Kiền Liên tượng trưng thần thông bậc nhất. Trong hết thảy các 

560  Tập 89 



kinh do đức Phật đã nói đều có trí huệ, đều có thần thông, “thần thông” là thông đạt, hiểu rõ. 

Xá Lợi (Śāri) là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Thu Lộ, là tên một loài chim, người 

Hoa gọi [loài chim ấy] là Lộ Tư (鷺鷥). Chữ Phất (Putra) trong tiếng Phạn dịch sang nghĩa 

tiếng Hán là Tử; vì thế, danh hiệu Xá Lợi Phất dịch sang nghĩa tiếng Hán là Thu Tử, tức là 

con bà Thu Lộ,  “nhân mẫu đắc danh”  (do mẹ mà có tên ấy).  “Kỳ mẫu thân hình đoan chánh, 

 nhãn tịnh như Thu Lộ, nãi danh Thu Tử”  (Bà mẹ Ngài thân hình đoan chánh, mắt trong trẻo 

như mắt chim Thu Lộ, nên Ngài có tên là Thu Tử). Nêu ra nguyên do Ngài mang tên ấy, mẹ 

Ngài vô cùng xinh đẹp, vô cùng đoan chánh, trang nghiêm, đặc biệt là tròng  mắt vô cùng 

trong sáng giống như [mắt] chim Thu Lộ, nên người ta gọi bà là Thu Lộ và con bà được gọi 

là Thu Tử.  “Vị thị Thu Lộ chi tử. Hựu danh Châu Tử, diệc biểu kỳ mẫu nhãn tịnh như châu. 

 Hựu danh Thân Tử, biểu mẫu thân đoan chánh”  (Ý nói Ngài là con bà Thu Lộ. Ngài lại còn 

được gọi là Châu Tử, cũng là ý nói mắt mẹ Ngài trong trẻo như hạt châu. Ngài lại còn được 

gọi là Thân Tử, biểu thị ý nghĩa thân mẹ Ngài đoan chánh). Tên họ Ngài có liên quan đến 

mẹ, mẹ Ngài tướng mạo vô cùng đoan trang.  “Xá Lợi Phất tại Phật Thanh Văn đệ tử trung, 

 trí huệ đệ nhất”  (Trong các hàng đệ tử Thanh Văn của đức Phật, ngài Xá Lợi Phất trí huệ bậc 

nhất). 

Tiếp theo đó là một câu chuyện nhỏ, ở đây bèn tiện dịp nhắc tới:  “Tại mẫu thai thời, năng 

 linh mẫu đắc diệu biện, thắng ư nãi cữu Câu Hy La”  (Lúc còn trong thai, Ngài đã khiến cho 

mẹ  nói năng hùng hồn  hơn  cả ông  cậu Câu  Hy  La),  vị  này  về sau cũng  chứng A  La  Hán. 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  có  kể  câu  chuyện  này.  Cậu  của  Ngài  là  tôn  giả  Câu  Hy  La 

(Kaustthila) biện tài vô ngại, chị của vị này là mẹ ngài Xá Lợi Phất. Mỗi lần biện luận, bà 

đều cãi thua em trai, người em trai bà ta quả thật rất tài giỏi. Nhưng sau khi bà có mang Xá 

Lợi Phất, đột nhiên biện tài nâng cao trên một mức độ to lớn; hễ cùng Câu Hy La biện luận, 

Câu Hy La thường thua cuộc! Do vậy, Ngài nghĩ: “Nói chung, đây chẳng phải là biện tài của 

chị, bà ta mang thai đứa bé này nhất định nó là người hết sức có trí huệ”. Ngài nói với chị 

như vậy, sau này quả nhiên chẳng sai! Đứa bé ấy đúng là trí huệ bậc nhất. 

Quý  vị  thấy  phần  kế  tiếp  nêu  lên  hành  trạng  của  ngài  Xá  Lợi  Phất.  “Bát  tuế  đăng 

 tọa”  (tám tuổi lên giảng tòa), lên tòa giảng kinh là một tiểu Sa Di, tiểu Sa Di giảng kinh, A 

La Hán đều ở bên cạnh nghe.  “Thập lục xuất quốc, nghị luận vô song. Thất nhật chi nội, biến 

 đạt Phật pháp”  (mười sáu tuổi đi các nước, nghị luận chẳng ai sánh bằng. Trong vòng bảy 

ngày, hiểu trọn Phật pháp). Ở đây,  “biến đạt Phật pháp”  bao hàm ý nghĩa đại triệt đại ngộ. 

Mười sáu tuổi vẫn còn là một thiếu niên, đã thông đạt trọn khắp Phật pháp. Vì vậy, phàm phu 

thành Phật đúng là trong một niệm. Tại Trung Quốc, Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng thông 

hiểu  trọn  khắp  Phật  pháp  lúc  hai  mươi  bốn  tuổi,  còn  ngài  Xá  Lợi  Phất  là  mười  sáu  tuổi. 

Trong kinh Đại Thừa, đức Thế Tôn cũng bộc lộ thân phận của tôn giả: Ngài là cổ Phật tái lai, 

cùng với Mục Kiền Liên, hai vị ấy đều đã thành Phật, đến thị hiện trong thế gian này, thị hiện 

làm đệ tử Thanh Văn của Thích Ca Mâu Ni Phật. Đấy là các vị Pháp Thân đại sĩ, hoặc chư 

Phật Như Lai, nên dùng thân gì để độ được bèn hiện thân ấy. Các Ngài là những người đến 

Tập 89  561 



giúp đỡ, đúng là  “một vị Phật ra đời, ngàn vị Phật ủng hộ” , từ chỗ này chúng ta có thể thấy 

[điều ấy].  Những bậc  giác ngộ  trong Phật  pháp, họ  chẳng  có ý niệm  ham  cao,  chuộng xa, 

chẳng bị ghen ghét chướng ngại. Pháp duyên của Thích Ca Mâu Ni Phật chín muồi, đến xuất 

hiện trong thế gian này dưới thân phận Phật, Ngài xuất hiện một mình có thể độ nổi chúng 

sanh  hay  chăng?  Lúc  ấy  sẽ  chẳng  thể  độ,  nhất  định  phải  có  rất  nhiều  người  phối  hợp  với 

Ngài,  đến  giúp  đỡ,  những  ai  sẽ  giúp đỡ? Nhất  định  là  những vị  nội  hạnh  (thông  hiểu,  lão 

luyện), chứ những kẻ lơ mơ ngoài rìa sẽ chẳng thể giúp được! Những vị [nội hạnh] ấy tuyệt 

đại đa số là chư Phật Như Lai, một số ít là Pháp Thân Bồ Tát, Pháp Thân Bồ Tát đều là Địa 

Thượng Bồ Tát. 

Tức là trong bốn mươi mốt địa vị như kinh Hoa Nghiêm đã nói, các Ngài thuộc tầng lớp 

cao  nhất  là  Thập  Địa  Bồ  Tát,  chẳng  phải  là  Tam  Hiền.  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng được gọi chung là Tam Hiền, tập khí vô thỉ vô minh của Tam Hiền Bồ Tát vẫn còn 

nồng đậm, Thập Địa Bồ Tát rất mỏng, ngày càng gần với quả vị Diệu Giác viên mãn rốt ráo, 

[các đệ tử Phật] là những vị ấy. Chúng ta hiểu rõ, kinh đã nói tỉ mỉ, Sơ Trụ Bồ Tát thị hiện 

trong lục đạo, hay trong mười pháp giới, có năng lực thị hiện ba mươi hai tướng, tám mươi 

vẻ đẹp, thị hiện thân Phật trong lục đạo để phổ độ chúng sanh. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện 

thân Phật, Lục Tổ Huệ Năng đại sư thị hiện thân tỳ-kheo, ở đây, tôn giả Xá Lợi Phất cũng thị 

hiện thân tỳ-kheo. Chúng ta phải biết, phải học tập điều này, phải có tâm rất hoan hỷ, tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giúp cho người khác thành tựu những điều  tốt đẹp. Người ta 

làm chuyện tốt đẹp cần có kẻ khác chạy việc vặt, cần có người phục vụ, thấy không có ai 

[làm những chuyện đó] thì chúng ta phải đến [giúp đỡ]. Còn có những vị thị hiện làm quốc 

vương, đại thần, trưởng giả, cư sĩ để ngoại hộ, những vị ấy chẳng phải là phàm nhân! 

 “Bổn kinh thuyết thử nhất thiết thế gian nan tín chi pháp, duy đại trí giả thỉ năng thâm 

 tín bất nghi. Cố liệt Thượng Thủ, cẩn thứ Kiều Trần Như”  (Kinh này nói đến pháp hết thảy 

thế gian khó tin được, chỉ có bậc đại trí mới có thể tin tưởng sâu xa chẳng nghi ngờ. Vì vậy, 

tên Ngài được kể trong các vị Thượng Thủ, ngay sau ngài Kiều Trần Như). Ngài được xếp 

vào thứ hai, trong hội này, đức Thế Tôn thuyết pháp gì? Pháp môn này là vô thượng vi diệu 

pháp trong [hết thảy các pháp] thế gian lẫn xuất thế gian. Vì sao? Có thể làm cho chúng sanh 

chưa đoạn tập khí phiền não thành Phật trong một đời, đúng là khó tin. Một phẩm tập khí 

phiền não chưa đoạn, làm sao có thể thành Phật ngay trong thân này? Khó tin thì ai có thể 

tin?  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  chẳng  tin.  Vì  thế,  họ  phải  đi  lòng  vòng,  lòng  vòng 

là  “thụ xuất”  (thoát khỏi tam giới theo chiều dọc). Con đường này là hoành xuất, tức là thoát 

ra từ ngay trong lục đạo! Quý vị nghĩ thử xem thoát ra theo chiều dọc khó dường nào? Quý vị 

phải trải qua Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên, Vô Sắc Giới Thiên, Tứ Thiền, Bát Định. Quý 

vị còn phải trải qua tứ thánh pháp giới mới có thể thoát ra. Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 

Phật trong tứ thánh pháp giới phải đoạn sạch sành sanh vọng tưởng, phân biệt,  chấp trước, 

mới có thể vượt thoát mười pháp giới. Chuyện này cần thời gian bao lâu, thời gian lâu chừng 

nào? Kinh Phật thường nói là vô lượng kiếp. Trên thực tế, thời gian chẳng phải là một pháp 

562  Tập 89 



cố định, pháp do đức Phật nói là viên dung. Đối với vô lượng kiếp, có thể nói là kẻ kém may 

mắn sẽ thật sự phải trải vô lượng kiếp. Vô lượng kiếp nên nói như thế nào? Nhân đạo trong 

lục đạo  là  chỗ  mấu  chốt,  hễ  chuyển  biến  chỗ  đó,  sẽ nhất  định  thành  Phật  trong  nhân  đạo. 

Trong lục đạo, chưa hề nghe nói Phật có thể thị hiện thân Phật để thuyết pháp trong đường 

nào khác, không có! Lục đạo chúng sanh có cảm, Phật đều ứng, nhưng chẳng thể dùng thân 

Phật để xuất hiện, chỉ có trong nhân gian, nhân gian là mấu chốt! 

Con  người  tạo  tác  các  thứ  nghiệp.  Người  tạo  thiện  nghiệp,  quả  báo  là  trong  ba  đường 

lành, vì sao vào trong ba đường lành? Để tiêu phước báo. Phước chẳng phải là chuyện tốt, 

người thế gian nghĩ nó là chuyện tốt đẹp, nhưng người tu đạo biết nó chẳng phải là chuyện 

tốt. Tạo tác hết thảy nghiệp bất thiện thì sao? Vào trong tam ác đạo để tiêu nghiệp bất thiện. 

Do vậy, quý vị biết nhân gian, cõi trời, lục đạo luân hồi, nói xuyên suốt là chẳng qua để “tiêu 

nghiệp” mà thôi. Nếu quý vị chẳng tạo nghiệp, lục đạo sẽ chẳng có, quý vị vĩnh viễn thoát lìa 

lục đạo, thật đấy, chẳng giả tí nào. Chẳng tạo “chấp trước” như kinh Hoa Nghiêm đã nói, tức 

là chẳng còn chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, đoạn Kiến Tư phiền não, 

lục đạo bèn chẳng còn. Lục đạo không có, tứ thánh pháp giới sẽ hiện tiền, vẫn là bốn tầng 

bậc. Thấp nhất là Thanh Văn A La Hán, ở nơi ấy, toàn bộ đều là A La Hán. Lên cao hơn là 

Bích Chi Phật, lên cao hơn nữa Bồ Tát, lên cao hơn nữa là Phật, Phật ở đây là Phật trong 

mười pháp giới. Trong Tịnh Độ, tứ thánh pháp giới được gọi là cõi Phương Tiện Hữu Dư, lục 

đạo được gọi là cõi Phàm Thánh Đồng Cư; vượt thoát mười pháp giới mới là cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Những cõi ấy do đâu mà có? Toàn là do tâm của chính mình biến hiện, phải 

nhớ điều này! Bốn cõi, mười pháp giới toàn là do “tâm hiện, thức biến”, ngoài tâm không có 

pháp, ngoài  pháp  chẳng  có tâm,  thật đấy,  chẳng giả đâu!  Chính  mình biến hiện  cho  chính 

mình thụ dụng, ngay cả địa ngục A Tỳ cũng do chính mình biến hiện. Tâm hạnh quý vị bất 

thiện bèn biến hiện cảnh giới ấy, quý vị đến đó chịu khổ, đấy là tự làm, tự chịu! 

Vì thế, hiểu đạo lý này, chúng ta bèn hiểu rõ ý niệm có quan hệ quá lớn, khởi tâm động 

niệm chớ nên có ác niệm, ác niệm là phiền não. Đừng nên sanh phiền não, sanh phiền não sẽ 

có quả báo, chẳng phải là sanh xong rồi thôi! Dẫu thân và miệng chúng ta chưa làm, mới dấy 

lên một niệm, niệm ấy đã kết thành nghiệp, chẳng cần đến thân và miệng. Hễ khởi tâm động 

niệm, quý vị đã tạo nghiệp. Trong A Lại Da có chủng tử của nghiệp tập ấy, gặp duyên, quả 

báo sẽ hiện tiền. Do vậy, chẳng đoạn một phẩm phiền não, cớ sao có thể thành Phật? Há có 

đạo lý ấy? Ngay cả Tu Đà Hoàn mà còn chưa đạt được, làm sao có thể thành Phật cho được? 

Thật  vậy!  Trong  cõi Phàm  Thánh  Đồng Cư  của  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới,  chưa  đoạn 

phiền não, chữ “phiền não” [ở đây] nhằm nói tới Kiến Tư phiền não chưa đoạn. Sanh đến thế 

giới Cực Lạc, dẫu là hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, vẫn là A Duy 

Việt Trí Bồ Tát. Trong lời nguyện thứ mười hai, A Di Đà Phật đã nói như vậy, A Di Đà Phật 

chẳng nói lời giả! A Duy Việt Trí là Bồ Tát như thế nào? Bồ Tát đã đạt ba món Bất Thoái. 

Chúng ta biết Vị Bất Thoái, vừa mới chứng đắc Vị Bất Thoái là Tu Đà Hoàn; do vậy, Tu Đà 

Hoàn là thánh nhân; tuy là vị thánh nhỏ nhoi mới đoạn hết tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc, 

Tập 89  563 



chứng Vị Bất Thoái, Vị Bất Thoái là gì? Chẳng lui sụt thành phàm phu, chẳng đọa trong tam 

ác đạo. Tuy chưa thoát khỏi lục đạo luân hồi, vị ấy đã được đảm bảo chẳng đọa trong tam đồ, 

bảy lần sanh tử trong cõi trời hay trong nhân gian, bất luận có Phật xuất hiện trên thế gian 

hay không, vị ấy đều có thể chứng đắc quả A La Hán, luôn có thể chứng quả. Cũng tức là tuy 

vị ấy chưa vượt thoát lục đạo luân hồi, Ngài là thánh nhân, chẳng phải là phàm nhân, Vị Bất 

Thoái mà! Hạnh Bất Thoái là Bồ Tát. Bồ Tát phát Bồ Đề tâm, Hạnh bèn chẳng thoái; chẳng 

phát  Bồ  Đề  tâm  sẽ  thoái  chuyển.  Bồ  Đề  tâm  chẳng  dễ  phát.  Địa  vị  cao  nhất  là  Niệm  Bất 

Thoái, chúng ta thường nói [Niệm Bất Thoái] là “một  mục tiêu, một phương hướng, dũng 

mãnh tinh tấn”, đấy là ai? Pháp Thân Bồ Tát, vượt thoát mười pháp giới. 

Từ giáo pháp Đại Thừa, chúng ta thấy chân tướng sự thật ấy, mới hiểu pháp môn này thật 

sự khó tin. Thật sự khó tin nhưng chúng ta tin, chúng ta tin vào khái niệm ấy có đúng hay 

không? Lòng tin ấy có tầng cấp, quý vị thấy phàm nhân chúng ta thường nói “mê tín, chánh 

tín, và chân tín”, tức là ba cấp bậc. Kẻ mê tín đông đảo, thấy kẻ khác tin nên chúng ta cũng 

tin, trong kinh luận Tịnh Độ rốt cuộc giảng lý luận gì, không biết! Do không biết, nên gọi là 

mê tín. Quý vị thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch kinh giáo thì gọi là chánh tín. Chánh tín vẫn 

chưa phải là chân tín. Tuy hiểu minh bạch, rõ ràng, vẫn chưa muốn sanh về, vẫn còn rất lưu 

luyến thế gian này, đó chẳng phải là chân tín; chẳng thể nói quý vị mê tín, vì quý vị thật sự 

hiểu rõ ràng, minh bạch. Khi nào tình chấp của quý vị đối với lục đạo, cõi trời, nhân gian đều 

buông xuống hết, quý vị sẽ thật sự tin tưởng, chỉ có người chân tín mới có thể thành tựu trong 

một đời, vì sao? Người ấy chắc chắn vãng sanh. Nếu quý vị hỏi vì sao người ấy có thể chắc 

chắn vãng sanh? Người ấy chẳng hề có mảy may vướng mắc thế gian này, đạo lý là như thế 

đó! Không ai chướng ngại quý vị, mà là chính mình chướng ngại chính mình. Vì sao quý vị 

vẫn tham luyến thế gian này? Nói thật ra, do tập khí đấy! Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc gọi 

[tập khí] là “tập tánh”, bổn tánh vốn thiện, tập tánh bất thiện. Tập tánh là từ vô thỉ kiếp cho 

tới nay, đời đời kiếp kiếp dưỡng thành, chẳng phải chỉ trong một đời này, mà là đời đời kiếp 

kiếp, rất phiền phức. Do vậy, phải có tâm dũng mãnh mới có thể đoạn dứt chuyện ấy, cắt đứt 

hoàn toàn. Thật sự nhận biết Tây Phương Cực Lạc thế giới, mảy may hoài nghi đều không 

có, quyết tâm sanh về thế giới Cực Lạc trước để thân cận A Di Đà Phật. 

Thân cận để làm gì? Một mục tiêu là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh trong hội của A 

Di Đà Phật, tới thế giới Cực Lạc để làm chuyện ấy. Triệt ngộ thì quý vị sẽ sanh vào cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm trong Tây Phương Cực Lạc thế giới; nhưng thế giới Cực Lạc rất kỳ diệu, 

bốn cõi chẳng chướng ngại, bốn cõi dung hội cùng một chỗ, đấy là chỗ chẳng thể nghĩ bàn. 

Thích Ca Thế Tôn cũng có bốn cõi, nhưng bốn cõi của Ngài có chiều không gian khác nhau, 

Ngài ngự trong cõi Thật Báo. Pháp Thân Bồ Tát trong cõi Thật Báo biết chúng ta tồn tại, 

nhưng chúng ta chẳng biết các Ngài ở đâu. Đó là có chướng ngại, không chỉ Lý Sự chướng 

ngại, mà còn là Sự Sự chướng ngại; nhưng trong cõi Thật Báo bèn hoàn toàn đột phá [những 

chướng ngại ấy]. Trong cõi Phương Tiện, Lý Sự vô ngại, nhưng Sự Sự có ngại. Tới cõi Thật 

Báo, hết thảy chướng ngại đều không có! Trong đời này, chúng ta có duyên phận thù thắng 

564  Tập 89 



như vậy, cho thấy thiện căn trong đời quá khứ sâu dầy. Nếu chẳng phải là thiện căn rất sâu 

dầy, quý vị làm sao có thể gặp gỡ pháp môn này? Người học Phật đông lắm, nhưng mấy kẻ 

gặp gỡ pháp môn này? Khi gặp gỡ, có nhận biết hay không? Có liễu giải hay chăng? Nhận 

biết, liễu giải, thật sự liễu giải, chẳng ai không phát tâm. Phát nhất niệm tâm cầu sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, tâm ấy được gọi là Vô Thượng Bồ Đề tâm, trong Di Đà Kinh Yếu 

Giải, Ngẫu Ích đại sư đã giảng như vậy. Ấn Quang đại sư đọc câu ấy, bội phục năm vóc sát 

đất, [bảo]:  “Chẳng phải là bậc tái lai sẽ chẳng thể thốt lên lời ấy”.  Chúng ta hiểu Bồ Đề tâm, 

nói theo cách hiện thời, [Bồ Đề tâm] là trọn đủ chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi, nhất niệm chân tâm hướng tới Tịnh Độ, năm thứ ấy thảy đều trọn đủ. Vì thế, danh tự 

của ngài [Xá Lợi Phất được ghi] ở đây nhằm nói rõ, chẳng phải là đại trí huệ thì làm sao có 

thể tin tưởng sâu đậm, chẳng nghi ngờ pháp môn này?  “Danh liệt đệ nhị”  (tên được nêu thứ 

hai): Đệ nhất đương nhiên quan trọng hơn, trong phần trước chúng ta đã học, vị thứ nhất là 

tôn giả Kiều Trần Như. Tôn giả Kiều Trần Như tượng trưng cho đệ tử bậc nhất của đức Thế 

Tôn. Tại Lộc Dã Uyển, Thích Ca Mâu Ni Phật vừa mới thuyết pháp, tại Lộc Dã Uyển độ năm 

tỳ-kheo, Ngài là người đầu tiên chứng A La Hán, nói rõ pháp môn này là pháp thành Phật bậc 

nhất, chẳng phải là chứng A La Hán, mà là thành Phật bậc nhất. Vì thế, tên của Ngài được 

xếp vào bậc nhất. 

Chúng ta lại xem vị thứ ba,  “tôn giả Đại Mục Kiền Liên, tức A Di Đà kinh trung Ma Ha 

 Mục Kiền Liên”  (tôn giả Đại Mục Kiền Liên, tức Ma Ha Mục Kiền Liên trong kinh A Di 

Đà), Ma Ha là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Đại. Ma Ha có nghĩa là lớn,  “Mục 

 Kiền Liên thị tánh, dịch vi”  (Mục Kiền Liên là họ, dịch là), Mục Kiền Liên là tiếng Phạn, 

dịch sang chữ Hán có nghĩa là Tán Tụng, thông thường rất ít nhắc đến ý nghĩa này, mà nói 

là  “Thái Thục, Lai Bặc Căn đẳng”  (Thái Thục, Lai Bặc Căn v.v...), đấy mới là ý nghĩa gốc 

trong  tiếng  Phạn,  nêu  ra  nguyên  do  danh  xưng  của  dòng  họ  Ngài.  Thục  (菽)  thuộc  loại 

đậu43[1], chúng ta thường gọi Lai Bặc (萊菔) là La Bặc (蘿蔔: củ cải). Chúng ta biết dòng họ 

của Ngài là nông dân. Nhìn từ ý nghĩa này, nay chúng ta nói họ là “thái nông”, tức nông dân 

trồng rau.  “Kỳ tộc xuất gia nhân đa, cố ư tôn giả tánh thị quán dĩ Đại tự, viết Đại Thái Thục 

 (Đại Mục Kiền Liên) dĩ giản biệt chi”  (dòng họ ấy có nhiều người xuất gia, nên trước tên họ 

của tôn giả, thêm chữ Đại, thành Đại Thái Thục (Đại Mục Kiền Liên) để phân biệt). Thời cổ, 

nông  dân  rất  khổ  cực,  cũng  chẳng  thể  rất  giàu  có,  người  Trung  Quốc  bảo  “nhờ  trời  kiếm 

miếng ăn”, chắc chắn họ là người thật thà, thuần phác. Người đến thế gian này, xuất hiện 

trong thế gian này để theo đuổi công việc ấy, suốt đời làm việc, ít tạo bất thiện nghiệp, thiện 

nghiệp tích lũy dần dần. Thiện nghiệp là gì? Những nhà nông ấy trồng trọt, thâu hoạch mùa 

màng, nuôi sống hết thảy đại chúng trong xã hội, âm thầm cày cấy. Con người có tập khí này, 

động  vật  cũng  có  tập  khí  này.  Họ  chỉ  mong  mùa  màng  sung  túc,  hằng  ngày  đều  nghĩ  tới 

chuyện ấy. Vì thế, đối với nghề  nghiệp này, có thể là cả mấy đời đều làm nghề ấy, chẳng 



43[1] Thục l{ tên gọi chung c|c loại đậu. 

Tập 89  565 



nghĩ đổi nghề, mà cũng có thể là hoàn cảnh khách quan cũng không cho phép. Do đức Phật 

nói  “hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , chúng ta có thể lý giải: [Dòng họ ấy] có nhiều 

người xuất gia, chắc chắn là xuất gia tu hành thành tựu thù thắng, mọi người thấy vậy nhất 

định rất hâm mộ, có mấy vị thành tựu sẽ khơi gợi rất nhiều người học tập theo. Vì thế, trong 

danh  xưng  của  tôn  giả,  phải  thêm  chữ  Đại  vào  trước  chữ  Mục  Kiền  Liên  để  phân  biệt, 

gọi  “Đại Mục Kiền Liên”  là tôn xưng Ngài. 

 “Kỳ danh vi Câu Luật Đà, phụ vi Tướng Quốc”  (Tên Ngài là Câu Luật Đà (Kolita), cha 

làm Tướng Quốc), chúng ta biết thuở ấy Trung Quốc chưa thống nhất, đời Châu có tám trăm 

chư hầu, đều là những bộ lạc nhỏ. Ấn Độ cũng giống như thế. Cha của Thích Ca Mâu Ni Phật 

là quốc vương, tức quốc vương nước Ca Tỳ La Vệ (Kapilavatsu). Nước này hiện thời thuộc 

địa bàn nước Ni Bạc Nhĩ (Nepal), dấu tích xưa hãy còn. Đến Ấn Độ triều thánh, rất nhiều 

người  nhất  định  đến  thăm  nơi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giáng  sanh.Nước  ấy  không  lớn,  nói 

chung còn nhỏ hơn một huyện hiện thời. Một hương, một trấn của chúng ta hiện thời vào 

thuở ấy là một tiểu quốc. Cha của ngài Đại Mục Kiền Liên làm Tướng Quốc, cũng là trợ thủ 

của quốc vương, có thân phận giống như Tổng Lý (Thủ Tướng) hiện thời.  “Tùng Câu Luật 

 Đà thụ thần kỳ cầu đắc tử, nhân dĩ danh chi”  (do cầukhấn thần cây Câu Luật Đà mà có con; 

vì thế, đặt tên như vậy). Cha Ngài cầu con từ thần cây, kết quả sanh được một con trai, nên 

dùng chữ Câu Luật Đà để đặt tên.  “Ư Phật đệ tử, thần thông đệ nhất”  (thần thông bậc nhất 

trong các vị đệ tử đức Phật), trong các vị đệ tử đức Phật, Ngài có thần thông đệ nhất. Các đệ 

tử  đức  Phật  có  thần  thông  [nhưng  không  bộc  lộ],  riêng  Ngài  thường  thể  hiện  thần  thông; 

nhưng  trong  kinh  giáo,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  dạy  chúng  ta  chẳng  được  dùng  thần  thông 

để làm Phật sự. Vì sao? Nếu dùng thần thông để làm Phật sự, sẽ có kẻ giả mạo Phật, Bồ Tát, 

sẽ có chuyện ấy phát sanh. Yêu ma, quỷ quái đều có thần thông. Đức Phật dùng giảng kinh, 

giáo  học, bọn  chúng  sẽ  chẳng  có  cách  nào.  Đức  Phật  dùng  giới  luật,  giảng  kinh, giáo  học, 

dùng các phương pháp ấy để giáo hóa chúng sanh, đấy là chánh pháp tồn tại trong thế gian, tà 

môn, ngoại đạo chẳng thể làm được. 

Trong Trí Độ Luận có mấy câu như thế này:  “Như Xá Lợi Phất ư trí huệ trung đệ nhất, 

 Mục Kiền Liên thần túc đệ nhất”  (như Xá Lợi Phất là trí huệ bậc nhất, Mục Kiền Liên thần 

túc bậc nhất). Người Trung Quốc thường gọi Thần Túc là  “thông linh” , thuộc loại cảm ứng. 

Trong sáu thứ thần thông, Thần Túc Thông cao nhất, có thể phi hành, biến hóa. Người Hoa 

đọc Tây Du Ký, thấy Tôn Ngộ Không thị hiện thần thông, bất quá thần thông rất bé. Quý vị 

thấy sách viết hắn chỉ có bảy mươi hai phép biến hóa. Đúng ra, bảy mươi hai chẳng phải là 

con số. Nếu là con số, năng lực của hắn vô cùng hữu hạn. Nếu nói theo ý nghĩa biểu thị pháp, 

sẽ nói thông suốt, thần thông rộng lớn, đúng là tự tại vô ngại. Trong các đệ tử đức Phật, Mục 

Kiền Liên có năng lực ấy.  “Hựu Xá Lợi Phất thị Phật hữu diện đệ tử, Mục Kiền Liên thị Phật 

 tả diện đệ tử”  (Lại nữa, Xá Lợi Phất là đệ tử bên phải Phật, Mục Kiền Liên là đệ tử bên trái 

Phật). Bên phải là trí huệ, bên trái là thần thông, trí huệ và thần thông hợp lại bèn viên mãn, 

năng lực giáo hóa chúng sanh đúng là tự tại vô ngại . “Tôn giả thần thông thậm quảng, lệ như 

566  Tập 89 



 cử nhất thành Thích chủng, thượng thăng Phạm thiên”  (Tôn giả thần thông rất rộng, chẳng 

hạn như đem toàn bộ người họ Thích trong một thành bay lên trời Phạm thiên). Chuyện này 

là do Lưu Ly Vương (Virūdhaka) diệt dòng họ Thích Ca44[2], đương nhiên đức Thế Tôn cũng rất đau buồn, nhưng không có hành động gì, vì sao? Thích Ca Mâu Ni Phật biết đấy là nhân 

quả, quá khứ tạo tác cái nhân bất thiện, đời này nhất định phải chịu quả báo ấy, không thể 

tránh được. Ngài Mục Kiền Liên không biết cái nhân ấy [thì cái nhân ấy] nhất định là đã rất 

lâu, vì như thường nói “A La Hán có thể biết năm trăm đời quá khứ, và năm trăm đời vị lai”. 

Chuyện này chắc chắn phải lâu hơn năm trăm đời, nên sức thần thông của A La Hán chẳng 

thấu đạt. Đức Phật biết, hiểu rất rõ ràng, khuyên dạy người trong họ hãy tránh né. Do lẽ đó, 

khi ấy, ngài Mục Kiền Liên bèn cứu năm trăm người, đặt trong bát, đem bát ấy lên cõi Đại 

Phạm Thiên. Đại Phạm Thiên là Sơ Thiền, đặt ở nơi ấy để lánh nạn, chờ cho chuyện ấy qua 

đi.  Còn  dòng  họ  Thích  Ca  thì  sao?  Nghe  lời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  một  nhóm  bỏ  trốn. 

Nhóm này trốn sang Tây Tạng vì Nepal ở phía Nam núi Himalayas, vượt sang bên kia núi là 

Tây Tạng. Sau khi họ trốn tới Tây Tạng, từ đấy chẳng còn trở lại nữa. Vì thế, dòng họ Thích 

Ca còn có một chi họ hiện đang sống ở vùng Hậu Tạng45[3]. Năm xưa, Chương Gia đại sư kể 

cho tôi biết chuyện này. Ngài Mục Kiền Liên cứu những người ấy, đưa lên Đại Phạm Thiên. 



44[2] Tỳ Lưu Ly (còn phiên }m l{ Duy L}u Lặc) l{ con trai thứ của vua Ba Tư Nặc (Prasenajit), em trai th|i tử Kỳ Đ{ (Jetakumāra), v{ l{ vua nước C}u T|t La (Kosala). Sau khi vua A X{ Thế (Ajatasatru) hại 

chết cha l{ Tần B{ Sa La (Bimbisara), bèn tấn công C}u T|t La, chiếm vùng Kashi. Tỳ Lưu Ly thừa dịp 

hạ bệ Ba Tư Nặc, khiến cha phải chết trên đường lưu đ{y, trở th{nh vua nước C}u T|t La rồi tấn công 

Ca Tỳ La Vệ, s|t nhập nước n{y v{o C}u T|t La. Cuối cùng, nước C}u T|t La cũng bị A X{ Thế s|t nhập 

v{o nước Ma Kiệt Đ{ (Magadha). Theo kinh Tăng Nhất A H{m, Tứ Phần Luật, Nghĩa Túc Kinh v{ Duy 

L}u Lặc Vương Kinh, nguyên nh}n gần khiến Tỳ Lưu Ly t{n s|t dòng họ Thích Ca l{ do vua Ba Tư Nặc 

muốn cưới một công chúa dòng họ Thích Ca để tăng thêm thanh thế. Vợ của ng{i Ma Ha Nam (trưởng 

tộc dòng Thích Ca khi ấy) chê dòng dõi Ba Tư Nặc chẳng xứng với dòng họ th|nh nh}n của mình bèn 

đem một tỳ nữ (tức cô Nāgamundā) giả danh l{ công chúa của dòng họ Thích Ca gả cho Ba Tư Nặc, cô 

n{y trở th{nh phu nh}n Vāsavakhattiyā. Lúc Tỳ Lưu Ly lên t|m tuổi, vua cha bảo về quê ngoại thăm 

viếng họ h{ng, đồng thời xin học bắn cung với ng{i Ma Ha Nam (nổi tiếng thiện xạ thuở ấy). Lúc đó, họ 

Thích vừa kiến tạo một giảng đường mới, muốn thỉnh Phật đến cúng dường. Khi ấy, Tỳ Lưu Ly v{ năm 

trăm đồng tử v{o giảng đường chơi, lên tòa sư tử ngồi. Ho{ng tộc Thích Ca trông thấy, chửi bới “ngươi 

l{ đồ tiện d}n, con của mụ đầy tớ”, tống cổ Tỳ Lưu Ly ra ngo{i. Ho{ng tử ôm hận, thề quyết chí b|o thù. 

Sau khi hạ được th{nh, Tỳ Lưu Ly giết đến chín ng{n chín trăm chín mươi vạn người họ Thích, m|u 

chảy th{nh sông. Vua tuyển năm trăm mỹ nữ họ Thích l{m thiếp, nhưng họ khảng kh|i chống cự, nên 

vua tức giận, sai chặt ch}n tay, khoét mắt, quăng xuống hầm s}u. Nghe thảm trạng ấy, đức Phật bèn dẫn 

c|c tỳ-kheo đến th{nh Ca Tỳ La, thuyết ph|p cho năm trăm Thích nữ, khiến họ đắc ph|p nh~n tịnh, 

sanh thiên (chuyện n{y cũng được chép trong kinh Đại Phương Tiện Phật B|o Ân). Sau khi quay về X| 

Vệ, vua s|t hại anh l{ Kỳ Đ{ để trừ hậu họa. Đến ng{y thứ bảy, vua dẫn qu}n đội v{ c|c cung nữ cắm 

trại vui chơi bên sông A Chi H{, do s|t nghiệp đ~ giết qu| nhiều người, trong số đó có cả những vị tu 

h{nh ch}n ch|nh, nên nửa đêm cuồng phong bạo vũ, nước sông d}ng lên nhấn chìm to{n bộ đại qu}n 

và nhà vua. 

Tập 89  567 



Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  bảo  Ngài:  “Ông  hãy  đi  xem  coi  người  trong  bát  hiện  thời  như  thế 

nào?”  Ngài  lên  xem,  hoàn  toàn  hóa  thành  máu  loãng,  không  ai  còn  sống.  Đức  Phật  dạy: 

“Định nghiệp! Phật cũng chẳng có năng lực xoay chuyển!” 

Những sự thị hiện này cũng nhằm bảo chúng ta: Chúng ta là người thật sự học Phật, sống 

trong thế gian này, từng ly, từng tý, bất luận thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, 

thảy đều là chư Phật Như Lai đang thị hiện, hay năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài 

đồng tử, [cách nghĩ như vậy] quyết định là chính xác. Thị hiện điều gì vậy? Quý vị giết người 

khác, chắc chắn người ta sẽ giết quý vị, oán hận chẳng giải trừ, đời đời kiếp kiếp oan oan 

tương báo chẳng xong. Thích Ca Mâu Ni Phật khuyên người trong họ nhất định đừng chống 

lại [Tỳ Lưu Ly], chớ nên có oán hận, món nợ ấy đến đây kết liễu, sau này chẳng còn đối địch 

nữa. Điều ấy chắc chắn là chính xác. Mấy ai có trí huệ như vậy, thấy địch thủ đến xâm phạm 

mà chẳng chống cự? Chỉ có Phật pháp biết. Chiến tranh ắt phải có nhân, có cuộc chiến tranh 

nào chẳng do cái nhân trước đó gây ra hay chăng? Không thể nào có chuyện ấy! Chúng ta 

biết quá khứ đã tạo tác tội nghiệp, những người bị sát hại trong chiến tranh, nếu chẳng giết 

người, mà bị kẻ khác giết, sẽ sanh lên trời, chẳng đọa tam đồ; kẻ sát nhân có tội, trong tương 

lai đọa tam đồ. Quý vị thấy kẻ ấy đọa tam đồ, đưa quý vị sanh lên trời. Đức Phật thấy rõ ràng 

chuyện này, A La Hán, Bồ Tát thấy rõ ràng: Trốn chẳng được, giết người phải đền mạng, 

thiếu nợ phải trả tiền, trốn chẳng được! Thiếu nợ bèn hoan hỷ trả nợ. Cách trả nợ cũng khác 

nhau. Có lúc quý vị cho kẻ khác mượn tiền, hắn chẳng trả lại, có thể là gì? Kiếp trước quý vị 

đã vay tiền hắn, sau khi mượn, quý vị chẳng trả, nên kẻ ấy cũng lấy lại bằng cùng một cách. 

Vậy thì sao? Hoan hỷ, chớ nên ghim chuyện này trong lòng nữa, coi như thiếu nợ hắn, đưa 

cho hắn. Nếu chẳng phải là thiếu nợ hắn, đời sau hắn phải trả lại quý vị. Chúng ta có muốn 

[như vậy] hay là không? Chớ nên! Vì sao? Nếu muốn, quý vị vẫn phải luân hồi. Quý vị chẳng 

luân hồi, hai bên chẳng gặp nhau, không thể tháo gỡ được! Quý vị có chịu luân hồi nữa hay 

không? Nếu chẳng muốn luân hồi nữa, nay ta sang thế giới Cực Lạc làm Phật, hãy một nét 

bút sổ toẹt. Thiếu hắn, bèn trả cho hắn; chẳng thiếu hắn thì chẳng cần đến nữa! Tặng cho hắn, 

như vậy là xong! Điều gì cũng chẳng cần so đo, buông xuống vạn duyên, chúng ta mới tới 

thế giới Cực Lạc được. Chỉ cần có một chuyện, có mảy may vướng mắc sẽ chẳng xong. Vì 

thế, nay chúng ta sống trên thế gian này, bất luận kẻ nào đối xử với ta ra sao, chúng ta đều 

phải tiếp nhận, chớ nên có chút ý kiến nào, sao cũng được, chuyện gì cũng đều gật đầu. Đó là 

gì? Đó là đại đạo để chúng ta về Tây Phương thành Phật. Nếu chuyện tí tẹo mà vẫn so đo thì 

mỗi  ngày  mười  vạn  câu  Phật  hiệu  vẫn  chẳng  đáng  trông  cậy,  tới  lúc  đó,  quý  vị  không  đi 

được! Một niệm cuối cùng vẫn so đo cùng kẻ khác, còn làm sao được nữa? Chúng ta nói học 

Phật có tiến bộ, tiến bộ là gì? Hết thảy đều chẳng so đo, điều gì thấy cũng chấp nhận được, 



45[3] Hậu Tạng (Yü-Zang, hoặc Ü-Tsang, còn gọi l{ Vệ Tạng), bao gồm miền T}y v{ trung ương T}y Tạng hiện thời, bao gồm lưu vực sông Tsangpo, c|c quận phía T}y núi Kailash, v{ phần lớn đồng bằng Chang 

Tang. Thật ra vùng n{y gồm hai vùng l{ Ü v{ Tsang, thủ đô Lhasa nằm trong vùng Tsang. 

568  Tập 89 



điều gì cũng đều tốt đẹp, đó là tiến bộ. Đây là một ví dụ [về thần thông của ngài Mục Kiền 

Liên]. 

Tiếp đó, lại nói đến ví dụ thứ hai:  “Ngoại đạo di sơn, chế chi bất động”  (ngoại đạo dời 

núi, ngăn trở chẳng cho lay động). Có thể dời núi hay không? Có thể dời núi, lấp biển. Hiện 

thời dùng máy móc, xưa kia, thật sự có thể dùng pháp thuật để thực hiện. Hiện tại, các nhà 

Lượng Tử Lực bảo chúng ta: Nếu ý niệm của con người có thể thật sự tập trung tại một chỗ, 

sức mạnh của nó sẽ chẳng thể nghĩ bàn. Nói theo lý luận là  “cảnh chuyển theo tâm”.  Vì thế, 

trên địa cầu có tai nạn, chúng ta là những kẻ sống trên đó, sức một người chẳng đủ, nhưng ý 

thức của tập thể sẽ có sức mạnh to lớn. Bao nhiêu người? Có thể là mấy chục người, hoặc 

một trăm người, sức mạnh ấy vô cùng đáng kể. Chúng ta thấy một thí dụ thực tế từ tiến sĩ 

Giang Bổn Thắng của Nhật Bản. Hồ Tỳ Bà (Biwa Ko)46[4] là một eo biển, trong khoảng hơn hai mươi năm, eo biển ấy rất bẩn thỉu, mùi vị rất khó ngửi. Ông ta tìm hơn một trăm người, 

dùng phương pháp kỳ đảo. Kỳ đảo là tập trung ý niệm, tìm một vị lão hòa thượng cầm đầu 

mọi người. Văn kỳ đảo rất đơn giản: “Nước hồ trong sạch, ta yêu mến ngươi”. Quý vị thấy 

một câu nói đơn giản dường ấy, khiến cho mọi người thảy đều buông xuống ý niệm, trong 

tâm tưởng ý niệm ấy, miệng đọc câu ấy, nước hồ trong sạch. Hơn một trăm người: “Nước hồ 

trong sạch, ta yêu mến ngươi”, đọc câu này tiếp nối câu kia, tập trung ý niệm suốt một giờ, 

làm suốt một giờ. Quả nhiên ba ngày sau, nước eo biển ấy thật sự sạch sẽ, chẳng còn mùi hôi. 

Truyền thông và TV Nhật Bản đều đăng tin. Giữ được nửa năm lại trở lại tình trạng cũ, lại dơ 

bẩn. Tôi bảo ông ta: “Tốt nhất là cứ hai tháng quý vị tới đó cầu nguyện một lần, eo biển ấy 

nói chung sẽ có thể suốt năm chẳng dơ bẩn, chẳng có mùi hôi”. Vì thế, cầu đảo hữu dụng! 

Những kinh sám Phật sự trong Phật môn chúng ta, kể cả Tam Thời Hệ Niệm do chúng tôi đề 

xướng đều thuộc loại này, nhưng loại này trị đằng ngọn, chứ chẳng trị tận gốc. Trị tận gốc là 

phải chuyển biến ý niệm của chúng ta, đoạn hết thảy ác, tu hết thảy thiện; đấy là trị tận gốc. 

Trị tận gốc mới có năng lượng hóa giải nhiều tai nạn trên địa cầu. Trị tận gốc đòi hỏi giáo 

dục; giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, tôn giáo sẽ có thể làm được. Ngài Mục Kiền Liên 

có thể dùng pháp thuật để chế ngự, khiến núi ấy bất động, ngoại đạo dời núi nhưng chẳng dời 

được, vì ngài Mục Kiền Liên đã giằn xuống. 

Tiếp đó, nói:  “Cập hàng phục độc long đẳng đẳng, nan dĩ cụ thuật”  (và những chuyện như 

hàng phục rồng độc v.v... khó thể thuật trọn). Sự tích thần thông của Ngài rất nhiều. Miệng 

rồng nhả hơi độc tổn hại con người, Ngài có năng lực bắt nó hàng phục. Đây là nêu ra  rất 

nhiều ví dụ về thần thông. Vì sao đức Phật cần có đệ tử như vậy? Trong khi hướng dẫn, giáo 

hóa chúng sanh, có những lúc cần phải dùng đến. Bản thân đức Phật chẳng hiện thần thông, 

thần thông của đức Phật to hơn Mục Kiền Liên, nhưng chẳng hiện,  mà để ngài Mục Kiền 



46[4] Hồ Biwa nằm ở phía Đông Bắc th{nh phố Kyoto (Kinh Đô) rất to, có diện tích đến 670 km2, đổ ra vịnh Osaka bằng sông Seta. Người Nhật tin hồ n{y l{ trụ xứ của Đại Biện Thiên trên mặt đất vì hồ có tên 

l{ Tỳ B{ vốn l{ một nhạc cụ yêu thích của Đại Biện Thiên (Sarasvatī). 

Tập 89  569 



Liên thị hiện; khiến cho hết thảy đại chúng, từ bản thân của đệ tử Phật, sẽ liễu giải chính 

mình sẵn có năng lượng chẳng hạn chế. Đó là bản năng trong tự tánh, là Tánh Đức của tự 

tánh. 

Lại  xem  vị  thứ  ba:  “Tôn  giả  Ca  Diếp,  Ca  Diếp  tánh  dã,  thử  dịch  vi  Quy  hoặc  Ẩm 

 Quang, danh  Tất  Ba  La,  diệc  thụ  danh” (Tôn  giả  Ca  Diếp: Ca  Diếp  (Kāśyapa) là  họ,  Hán 

dịch là Quy, hoặc Ẩm Quang. Ngài tên Tất Ba La (Pippali), cũng là tên một loài cây), cũng là 

tên một loài cây.  “Nhân phụ mẫu đảo ư cai thụ thần nhi sanh, cố dụng dĩ vi danh”  (Do cha 

mẹ cầu đảo nơi thần cây ấy sanh ra Ngài, nên lấy tên cây để đặt tên). Vị này đại diện cho 

người truyền pháp của Tông Môn. Phật pháp phân chia tổng quát thì có hai chi phái: Một là 

Tông Môn, hai là Giáo Hạ. Ngài Ca Diếp truyền Thiền Tông, ngài A Nan truyền Giáo Hạ. 

Bốn mươi chín năm giáo học dùng hai phương pháp ấy. Đức Phật dạy kẻ thượng thượng căn 

học Thiền, còn đối với kẻ trung hạ căn, đức Phật dạy họ học Giáo; thuở ấy, có hai loại căn 

tánh như thế. Nay chúng ta gọi người thượng thượng căn là “học trò thiên tài”, ngộ tánh đặc 

biệt cao, thật sự là “nghe một, ngộ cả ngàn”. Loại học trò này rất dễ dạy, giống như ngài Đại 

Ca Diếp là “nghe một, ngộ cả ngàn”. Ba căn thượng, trung, hạ giống như chúng ta đi học 

trong nhà trường hiện thời, từ Tiểu Học, Trung Học, Đại Học tiến dần theo thứ tự. Quý vị 

thấy đức Phật suốt đời giảng kinh, lúc đại triệt đại ngộ, giảng bộ kinh đầu tiên là Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, giảng kinh ấy trong Định. Người thế gian chúng ta không 

thấy, người thế gian thấy Thích Ca Mâu Ni Phật ở dưới cội Tất Bát La (Pippala Vrksha), tức 

là loại cây hiện thời gọi là cây Bồ Đề, Ngài nhập Định dưới cội cây. Kinh chép là mười bốn 

ngày, cũng có kinh nói là hai mươi mốt ngày, đức Phật nhập Định dưới cội cây. Ai biết Ngài 

đang giảng kinh Hoa Nghiêm tại đó? Vì vậy, hiện thời Nam Truyền Tiểu Thừa chẳng thừa 

nhận có Đại Thừa, họ bảo Đại Thừa chẳng phải do đức Phật nói. Họ thừa nhận Đại Thừa 

Phật pháp do ai tạo? Long Thọ Bồ Tát, [Tiểu Thừa cho rằng] kinh Hoa Nghiêm do Long Thọ 

Bồ Tát giảng, chẳng phải do đức Phật nói. 

Sau khi đức Phật diệt độ sáu trăm năm, tại Ấn Độ xuất hiện ngài Long Thọ. Trong kinh, 

đức Phật có tiên đoán, có bài kệ tiên đoán đến lúc ấy sẽ xuất hiện ngài Long Thọ là Sơ Địa 

Bồ Tát. Ngài quả thật thông minh, trong ba tháng thông đạt hết thảy các pháp, đối với các 

pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, Ngài học xong trong ba 

tháng.  Thế  là  tâm  ngạo  mạn  dấy  lên,  cảm  thấy  trọn  khắp  Ấn  Độ,  hiện  thời  nói  là  “cả  thế 

giới”, chẳng ai có thể hơn nổi chính mình. Do vậy, Đại Long Bồ Tát, Đại Long là Đẳng Giác 

Bồ Tát, dẫn ngài Long Thọ vào trong cung rồng. Đến cung rồng, thấy Đại Phương Quảng 

Phật Hoa Nghiêm Kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật lúc mới thành đạo đã giảng trong Định 

suốt mười bốn ngày. Phân lượng bao nhiêu?  “Mười tam thiên đại thiên thế giới vi trần kệ, 

 một tứ thiên hạ vi trần phẩm!”  Ngài vừa nhìn bèn choáng váng, tập khí ngạo mạn ngay lập 

tức chẳng còn nữa, những thứ Ngài đã học quá ít. Vì sao? Trong Định, thời gian và không 

gian đều chẳng có. Vì thế, một niệm có thể triển khai thành vô lượng kiếp, vô lượng kiếp có 

thể rút gọn thành một niệm. Long Thọ Bồ Tát đến nhìn, lại xem đến Trung Bổn Hoa Nghiêm, 

570  Tập 89 



nhân gian vẫn chưa thể tiếp nhận, phân lượng quá lớn. Lại xem tới Hạ Bổn, Trung Bổn giống 

như bản tinh hoa, Hạ Bổn là mục lục đề yếu (tóm tắt những điểm chánh yếu). Ngài thấy bản 

ấy, được! Mười vạn bài kệ, bốn mươi phẩm, bèn lưu truyền bộ này trong nhân gian. Người ta 

rất tài giỏi, sau khi đọc xong một lần, có thể ghi nhớ toàn bộ; vì thế, [kinh Hoa Nghiêm] do 

Ngài  chuyển  thuật  (thuật  lại).  Đương  nhiên,  Ngài  chẳng  thêm  một  chữ  nào  vào  kinh  văn, 

Ngài  có  thể tụng  thuộc  lòng, kinh  Hoa  Nghiêm  do  Ngài  truyền.  Vì  thế,  Nam  Truyền  Phật 

giáo chẳng thừa nhận, cho kinh ấy do chính Long Thọ Bồ Tát soạn ra, mạo nhận danh nghĩa 

Thích Ca Mâu Ni Phật để lưu thông. 

Đại Thừa và Tiểu Thừa cách biệt hơn một ngàn năm, mà cũng chẳng kính phục nhau! Đại 

Thừa coi thường Tiểu Thừa, Tiểu Thừa nói Đại Thừa chẳng đúng pháp, giả trất, chẳng thật! 

Chúng  ta  nói  theo  Lục  Hòa  Kính,  đấy  là  bất  hòa,  Đại  Thừa  và  Tiểu  Thừa  bất  hòa,  đều  do 

Thích Ca Mâu Ni Phật truyền lại mà quý vị thấy con cháu đời sau bất hòa. Trên thực tế, nếu 

đều học, vấn đề bèn có thể giải quyết, chớ nên vạch giới hạn, không chịu học tập, đó là trật 

mất rồi! Nếu đều chịu học tập sẽ có thể dung thông. Nam Truyền Tiểu Thừa khá chấp trước, 

năm xưa, hình như là lần thứ hai hay lần thứ ba tôi sang Cát Long Ba (Kuala Lumpur), gặp 

một pháp sư Tiểu Thừa rất có tiếng tăm tại Nam Dương (Indonesia), bước đến hỏi tôi, trách 

móc Thích Ca Mâu Ni Phật, rất chẳng phục. Tôi hỏi vì sao? Ông ta nói: “Đức Phật đã nói nếu 

Ngài chẳng độ hết chúng sanh sẽ chẳng thành Phật, nay tôi vẫn chưa thành Phật, cớ sao Ngài 

đã thành Phật trước?” Vặn hỏi tôi chuyện như thế. Tôi nói: “Thuở Phật tại thế, Ngài đã độ hết 

các chúng sanh, thật sự đã độ hết, ông cũng đã được Ngài độ rồi!” Ông ta ngơ ngác: “Độ tôi 

như thế nào?” “Ngày nay ông luôn miệng nói đến Phật, trong A Lại Da Thức của ông đã có 

Phật, ông có biết hay không? Đức Phật do độ chúng sanh nên đến thế gian này, chẳng phải là 

đã nói rất rõ ràng ư? Độ chúng sanh căn cơ chín muồi! Ông chưa chín muồi!” Giống như 

trồng cây, trồng một cây đào [chẳng hạn]. Tôi xách giỏ tới cây ấy hái trái đào, tôi hái quả 

nào? Đương nhiên hái quả chín trước. Trái nào chín trước, tôi bẻ lấy, trái chưa chín bèn đợi 

hai hôm sau”. Tôi nói: “Ông vẫn chưa chín muồi, lại qua hai, ba đời sau, ông sẽ chín muồi, sẽ 

được hái đi, chẳng phải là không độ ông, mà do ông chưa chín muồi! Vì sao chưa chín muồi? 

Thấy ông hời hợt, bộp chộp, chẳng phục, [đương nhiên] biết ông chưa chín muồi. Hễ chín, 

đức Phật sẽ đến độ ông!” Đấy là lời thật, Phật độ chúng sanh quả thật là như vậy. Căn cơ 

chín  muồi  sẽ  giúp  cho  quý  vị  thành  Phật,  chưa  chín  muồi  sẽ  giúp  quý  vị  chín  muồi;  nếu 

không có thiện căn, sẽ giúp quý vị gieo thiện căn, chia ra khá nhiều tầng lớp. Mỗi lần Ngài 

đến đều là độ khắp ba căn, lợi căn lẫn độn căn đều gồm thâu, thật sự chẳng sót một ai! Hiện 

thời, trên thế giới này, rất nhiều người chẳng tin Phật, bài xích Phật giáo, quý vị nói xem Phật 

có độ họ hay không? Thảy đều đắc độ. Vì sao? Trong đầu họ có một chữ Phật, miệng họ có 

thể nói đến chữ Phật. Đó là đắc độ, [do đã] có chủng tử Phật trong A Lại Da Thức. Hủy báng 

Phật, hãm hại Phật, trong tương lai thảy đều được độ, kinh Đại Thừa thường nói như thế! 

Tiếp đó, [sách Chú Giải] trích dẫn Pháp Hoa Văn Cú, Pháp Hoa Văn Cú do Trí Giả đại sư 

soạn.  “Kỳ tiên đại học đạo”  (đời trước học đạo), đây là nói về tổ tiên của tôn giả Ca Diếp, tổ 

Tập 89  571 



tiên Ngài học đạo,  “linh quy phụ tiên đồ dĩ ứng, tùng đức mạng tộc, cố vân Quy thị”  (rùa 

thiêng  đội  bản  đồ  của  tiên  ứng  hiện.  Tên  dòng  họ  được  đặt  theo  đức  hạnh,  nên  gọi  là  họ 

Quy). Có chuyện như thế đấy! Vì thế, tổ tông của Ngài gọi bộ tộc của mình là Ca Diếp. Ca 

Diếp  là  tiếng  Phạn.  “Hựu  vân  Ẩm  Quang,  nhân  ư  Tỳ  Bà  Thi  Phật  thời” (còn  dịch  là  Ẩm 

Quang vì trong thời Tỳ Bà Thi Phật), đây là thời gian xa xưa, Ngài là vị Phật thứ nhất trong 

bảy vị Phật quá khứ. Trong thời Tỳ Bà Thi Phật (Vipashyin), đức Thế Tôn (Thích Ca Mâu Ni 

Phật) là Bồ Tát, đã có thành tựu kha khá. Từ kinh Phật, chúng ta đọc thấy: Trước khi thành 

Phật, Bồ Tát nhất định phải dùng thời gian một trăm kiếp để tu tướng hảo. Đấy chẳng phải là 

chấp tướng, tướng hảo thuộc về phước báo, thành Phật là trí huệ. Trí huệ viên mãn, nhưng 

phước báo chưa viên mãn sẽ không được, khi quý vị độ chúng sanh sẽ có chướng ngại. Nếu 

phước báo rất viên mãn, người ta trông thấy ai nấy đều ưa thích quý vị, muốn tiếp xúc quý vị, 

sẽ độ họ dễ dàng. Nếu vừa nhìn liền chán ghét, tránh xa quý vị, quý vị chẳng thể độ họ được! 

Vì thế, tướng hảo là một loại phương tiện nhằm tiếp dẫn chúng sanh. Quý vị thấy thị hiện 

kiểu ấy, không gì khác, chỉ là thị hiện nhằm dạy chúng ta chẳng thể không tu phước, phước 

huệ  viên  mãn  mới gọi  là  Phật.  Có  huệ  thiếu  phước  chẳng  được,  có  phước  thiếu  huệ  cũng 

không được, nhất định phải là phước huệ viên mãn, biểu thị ý nghĩa này. 

Vào thuở đó, tức nhằm thời Tỳ Bà Thi Phật, tôn giả Ca Diếp  “vi dã kim sư”  (là thợ luyện 

kim). Nay chúng ta gọi là người làm đồ trang sức, giống như người hành nghề làm các món 

trang  sức  bằng  vàng  hiện  thời.  Trên  đường  phố  Hương  Cảng,  chúng  ta  thường  thấy  tiệm 

Châu Đại Phước bán đồ trang sức, kinh doanh ngành vàng bạc, trang sức. Tôn giả là thợ kim 

hoàn,  “dữ  nhất  bần  nữ,  cộng  dĩ  hoàng  kim  trang  nghiêm  Phật  tượng”  (cùng  một  cô  gái 

nghèo dùng vàng ròng trang hoàng tượng Phật). Dùng vàng ròng trang nghiêm tượng Phật, 

tức là thếp vàng, dùng những mảnh vàng để thếp tượng Phật . “Tự nhĩ dĩ lai, cửu thập nhất 

 kiếp, thân như hoàng kim, quang sắc hoảng diệu, yểm tế dư sắc, cố danh Ẩm Quang”  (Từ 

đấy trở đi, trong chín mươi mốt kiếp, thân như vàng ròng, quang sắc chói lòa che lấp các sắc 

khác nên gọi là Ẩm Quang). Từ ấy tới nay, trong chín mươi mốt kiếp, Ngài đạt được quả báo. 

Quý vị thấy: Dùng vàng ròng cúng dường Phật, cúng dường Phật là gì? Trang hoàng tượng 

Phật, thếp vàng tượng Phật. Hiện thời, tại Thái Lan, [tập quán này] cũng rất phổ biến. Tại 

Thái Lan, đối với những tượng Phật được thờ bên ngoài chùa, bên cạnh có bán vàng lá, có rất 

nhiều người đến mua, mua xong tự mình thếp vàng, đấy là do có điển cố vậy. Vì thế, tôn giả 

được quả báo thân kim sắc, đắc quả báo ấy. Kim sắc có quang minh, màu sắc, quang minh 

chói ngời, rất mạnh, che lấp, phủ trùm các sắc khác; do đó gọi là Ẩm Quang. Ẩm (飲) giống 

như  nuốt,  “quang  thốn  chư  sắc,  tức  Ẩm  Quang  nghĩa”  (ánh  sáng  nuốt  mất  các  sắc  khác, 

chính là ý nghĩa của chữ Ẩm Quang). 

Ở đây, trọng yếu nhất là ngài Ca Diếp biểu thị Thiền Tịnh bất nhị. Trong kinh Đại Tập, 

Thích Ca Mâu Ni Phật có nói một câu, xưng niệm một câu Nam Mô A Di Đà Phật là tu gì? 

Chính là tu vô thượng thâm diệu Thiền. Thích Ca Mâu Ni Phật bảo niệm Phật là vô thượng 

thâm  diệu  Thiền.  Mục  tiêu  chung  cực  của  Thiền  là  “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

572  Tập 89 



Phật”; mục tiêu chung cực của niệm Phật cũng là điều ấy, chỉ là tới Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, trong hội của A Di Đà Phật sẽ chứng đắc viên mãn rốt ráo. Điều này cũng có nghĩa là tu 

hành  trong  thế  giới  Sa  Bà  có  quá  nhiều  chướng  duyên,  quá  nhiều  chướng  ngại,  tam  căn 

thượng trung hạ đều chẳng có cách nào hóa giải những chướng nạn và chướng duyên ấy. Tới 

thế giới Cực Lạc sẽ chẳng có chướng ngại, ở nơi ấy, mỗi ngày ở cùng một chỗ với A Di Đà 

Phật, quý vị tiếp xúc toàn là chư Phật Như Lai, chư thượng thiện nhân. Chúng ta biết những 

vị thượng thiện nhân là các Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi mốt địa vị, những người quý vị 

được tiếp xúc toàn là những người như vậy. Vì sao biết toàn bộ đều là [thượng thiện nhân]? 

Chính mình cũng vậy! Sanh về thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt 

Trí  Bồ  Tát  chính  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Tuy  người  ấy  chưa  đoạn 

phiền não, khi chưa đoạn sẽ được trí huệ và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, nên trí huệ, 

thần thông và đạo lực của người ấy chẳng khác A Duy Việt Trí Bồ Tát, mang ý nghĩa này! 

Đó là pháp khó tin! 

Tiếp đó, vẫn chưa giới thiệu xong.  “Tôn giả, Đầu Đà hạnh đệ nhất” , ý nghĩa này rất trọng 

yếu.  “Đầu Đà giả, Phạn ngữ”  (Đầu Đà (Dhuta) là tiếng Phạn), dịch sang nghĩa tiếng Hán là 

Ðẩu Tẩu, hoặc Đào Thải, Ðẩu Tẩu là gì? Khi trên thân chúng ta có tro bụi, lắc mình tro bụi 

bèn rơi rớt, vì thế, cũng có nghĩa là  “đào thải”  (gạt bỏ).  “Dĩ thập nhị hạnh đào thải trần lao 

 phiền não”  (dùng mười hai hạnh ấy để trừ bỏ trần lao phiền não), mười hai hạnh ấy là khổ 

hạnh. Nói thật ra, tôn giả Đại Ca Diếp sanh trong gia đình phú quý, có địa vị rất cao trong xã 

hội, là con em nhà giàu sang, nhưng tu khổ hạnh, đại diện cho những người tu khổ hạnh. Lúc 

diệt độ, đức Phật cũng dạy chúng ta  “lấy khổ làm thầy, lấy giới làm thầy” , tôn giả Ca Diếp là 

một tấm gương tốt. 

Mười hai hạnh, ở đây nói tới mười hai hạnh của Ngài, thứ nhất là  “trụ A Lan Nhã”.  A Lan 

Nhã (Aranya) là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Tịch Tĩnh Xứ (nơi yên vắng). A là 

Vô, Lan Nhã là nơi thanh tịnh, tức là nơi chẳng ồn ào. Nơi chẳng bị hoàn cảnh bên ngoài 

quấy nhiễu sẽ gọi là Lan Nhã. Vào thời cổ, nói chung, tiếng kêu [của động vật] là âm thanh 

lớn nhất, vì nơi Phật hoạt động đều ở ngoài thành, Ngài chẳng trụ trong đô thị, luôn ở núi, 

rừng, bên bờ sông, những nơi ấy đều là nơi đức Phật thường du hóa. Do trong nông thôn, xã 

hội nông nghiệp nuôi gia súc, tiếng trâu kêu lớn nhất, Ngài lấy điều này làm tiêu chuẩn. Nơi 

các Ngài ở không nghe thấy tiếng trâu kêu trong thôn làng, cũng rất an tĩnh, lấy chuyện này 

làm tiêu chuẩn; đấy là  “trụ Lan Nhã”.  

Thứ hai là  “thường hành khất thực” , đây là phương cách sinh hoạt của họ, mỗi ngày ra ngoài 

khất thực. 

Thứ ba là  “thứ đệ khất”  (khất thực theo thứ tự), cách khất thực bình đẳng. Nhà này bố thí 

cúng dường quý vị một ít cơm, không nhất định là đầy một bát, có người chỉ cúng dường 

chút ít, chẳng hạn như cúng dường chừng một muỗng, ít xịt, chắc chắn chẳng đủ, sang khất 

thực ở nhà thứ hai, nhà thứ hai vẫn chưa đủ, đến nhà thứ ba. Đức Phật cho phép quý vị khất 

thực bảy nhà. Bảy nhà không đủ, chẳng thể đến nhà thứ tám. Đến nhà thứ tám là quý vị có 

Tập 89  573 



tâm tham. Nếu một nhà, hai nhà đã đủ, quý vị chẳng thể đến nhà thứ ba. Đây là quy củ khất 

thực, phải tuân theo quy củ này. Khất thực theo thứ tự là bình đẳng. 

Thứ  tư  là  “nhật  trung  nhất  thực”  (giữa  trưa  ăn  một  bữa),  mỗi  ngày  chỉ  có  một  lần  ra 

ngoài khất thực. 

Thứ năm là  “tiết lượng thực”  (ăn có chừng mực); bởi lẽ, Phật pháp thật sự là pháp bình đẳng. 

Khất  thực  trong  Phật  pháp,  xin  được  một  bát  cơm  có  phải  là  xin  được  bèn  ăn  ngay  hay 

không? Vừa đi vừa ăn trông không đẹp mắt, chắc chắn người ta sẽ coi thường quý vị. Sau khi 

xin xong, trở về tăng đoàn, chẳng hạn như cùng tụ tập dưới cội cây, dồn cơm chung lại, sau 

đó, chính mình cần bao nhiêu bèn xớt lấy bấy nhiêu, ăn có chừng mực. Do vậy, đúng như cổ 

nhân Trung Quốc đã nói:  “Nhất bát thiên gia phạn”  (một bát cơm ngàn nhà), chẳng phải là 

giả. Quý vị thấy chúng thường trụ trong tăng đoàn, Thường Tùy Chúng một ngàn hai trăm 

năm mươi lăm người, kể thêm Thích Ca Mâu Ni Phật thành một ngàn hai trăm năm mươi sáu 

người, thảy đều ra ngoài khất thực, đúng là “cơm ngàn nhà”, khi trở về, dồn chung một chỗ, 

lợi hòa đồng quân! Quý vị xin được bát cơm ngon, người kia xin được cơm dở hơn một chút, 

gộp chung lại, thực hiện lợi hòa đồng quân, là tăng đoàn Lục Hòa Kính. 

Thứ sáu,  “quá trung bất ẩm tương” , điều này chẳng thể hiểu là giờ Ngọ, vì nếu hiểu là giờ 

Ngọ sẽ không thích đáng.  “Quá trung”  là sau giữa trưa, nếu hiểu là giờ Ngọ thì tại Trung 

Quốc giờ Ngọ từ mười một giờ sáng đến một giờ chiều. Hơn nữa, thời gian giữa trưa mỗi 

ngày khác nhau, phải sai lệch vài phút, sai lệch từ ba đến bốn phút, mỗi ngày đều có chênh 

lệch. Trước kia, dùng Nhật Quỹ (Sundial, đồng hồ mặt trời) để đo bóng nắng coi khi nào là 

giữa trưa. Hiện thời thì sao? Hiện thời, đài thiên văn phát hành nhật lịch, tức thiên văn nhật 

lịch (astronomical almanac), mỗi ngày đều ghi chép rất rõ ràng, giữa trưa ngày hôm nay là 

mấy giờ, mấy phút, mấy giây.  “Quá trung bất ẩm tương”  (sau giữa trưa không được uống 

chất tương), có thể uống nước, Tương (漿) là gì? Có chất trầm lắng, như sữa bò, hoặc nói 

như người Trung Quốc là sữa đậu nành, loại này có chất trầm lắng. Nước đường thì được, 

nước  đường  chẳng trầm  lắng,  mật  ong pha  với  nước,  có thể dùng.  Sau  giữa  trưa, hết thảy 

những thứ trầm lắng đều không ăn. 

Thứ bảy,  “trước phấn tảo y”  (mặc áo phấn tảo), phấn tảo y (糞掃衣) là gì? Quần áo của 

người khác đã mặc rách, chẳng cần nữa, vứt đi, quý vị nhặt  lấy, lượm lấy những thứ nhất 

định còn có thể dùng, lọc ra, những chỗ rách nát không thể dùng bèn cắt bỏ, chỗ có thể dùng 

thì giữ lại, trong tương lai, đã gom góp được khá nhiều, bèn chằm từng miếng lại; đấy chính 

là ca-sa hiện thời. Với những miếng vải nhỏ thì quý vị may được y hai mươi lăm điều, miếng 

lớn thì may y bảy điều, hoặc y năm điều. Vì thế, y sau khi may xong phải đem nhuộm màu. 

Chẳng nhuộm màu sẽ rất khó coi, chất liệu khác nhau, màu sắc khác nhau. Nhuộm cho chúng 

có cùng màu là được rồi. Nhuộm thành màu cà-phê nên gọi là “nhiễm sắc y”.  

Thứ tám,  “đản tam y”  (chỉ có ba y), Ấn Độ là xứ nhiệt đới, không có bốn mùa, chỉ có một 

mùa, nên ba y là đủ rồi. Buổi tối nghỉ dưới gốc cây, ba y có thể dùng làm mền đắp giữ ấm, 

đến sáng, khi đi khất thực, khất thực là một môn công khóa trọng yếu, cho nên phải mặc lễ 

574  Tập 89 



phục, ba y đều phải khoác trên thân. Bình thường, ở trong đoàn thể, nghe kinh bèn đắp y bảy 

điều là được rồi. Khi làm việc, đắp y năm điều, một cái y năm điều là đủ rồi. Vì thế, y năm 

điều được gọi là  “công tác y” , tức quần áo lao động. 

Thứ chín là  “trủng gian tọa”  (ngồi nơi mồ mả),  “trủng”  (塚) là phần mộ, đến nơi nào để tọa 

Thiền? Đến bên cạnh mộ phần, để quý vị thường nghĩ đến cái chết, có thể giúp quý vị buông 

xuống vạn duyên, buông tham, sân, si, mạn xuống, Ngài chọn nơi ấy để ngồi. 

Thứ mười là  “thụ hạ túc”  (nghỉ dưới cội cây), buổi tối, lúc nghỉ ngơi bèn ở dưới cội cây. 

Thứ mười một là  “lộ địa tọa”  tức ngồi nơi trên mặt đất. 

Thứ mười hai là  “đản tọa bất ngọa”  (chỉ ngồi không nằm), trong Phật môn gọi là  “bất đảo 

 đơn”  (chẳng ngả mình xuống đơn). Lúc nghỉ ngơi bèn ngồi, tĩnh tọa, chẳng nằm xuống ngủ. 

 “Dĩ tư khổ hạnh, tảo trừ trần lụy, trừng tịnh thân tâm, Ca Diếp niên lão, bất xả Đầu Đà. 

 Phật mẫn kỳ suy, khuyến mạng hưu tức, Ca Diếp Đầu Đà như cố”  (Dùng các khổ hạnh ấy để 

quét sạch trần lụy, lắng trong thân tâm. Ca Diếp tuổi già chẳng bỏ hạnh Đầu Đà. Đức Phật 

thương Ngài suy yếu, khuyên hãy thôi nghỉ, Ca Diếp vẫn giữ hạnh Đầu Đà như cũ). Đến lúc 

tuổi  già,  đức  Phật  khuyên  Ngài  chẳng  cần  tu  khổ  hạnh  như  vậy,  nhưng  ngài  Ca  Diếp  vẫn 

chẳng thay đổi, suốt đời tu khổ hạnh nêu gương tốt cho các đồng học. Mọi người thấy vậy 

đều phấn chấn tinh thần, sốt sắng, nỗ lực tu hành.  “Phật nãi thâm tán vân: „Hữu Đầu Đà 

 hạnh, ngã pháp cửu tồn‟. Cố vân Đầu Đà đệ nhất” (đức Phật bèn ca ngợi sâu xa: “Có hạnh 

Đầu Đà, pháp của ta sẽ tồn tại lâu dài”. Vì thế, Ngài được gọi là bậc Đầu Đà đệ nhất). Do 

vậy, trong di giáo dạy bảo các đệ tử đời sau, đức Phật chỉ nói hai câu:  “Lấy giới làm thầy, lấy 

 khổ làm thầy” . Giới được đặt vào hàng thứ nhất, vì sao? Không có giới, Phật pháp sẽ tiêu 

diệt. Chư vị phải biết Phật pháp tiêu diệt chẳng phải do không có chùa miếu hay không có 

kinh Phật, chẳng phải vậy! Chùa miếu càng tráng lệ, giàu có, nguy nga hơn, [nhưng là nơi để] 

ngắm cảnh, du lịch, vẫn tồn tại, kinh điển hãy còn, nhưng kinh điển bị các trường học trong 

thế gian coi như học thuật để nghiên cứu, gọi bằng danh xưng đẹp đẽ là “Phật học”. Quý vị 

thấy Phật pháp đã biến thành Phật học, còn lại thứ ấy. Điều gì chẳng có? Người trì giới chẳng 

có,  người  khổ  hạnh  chẳng  có,  Phật  pháp  bèn  diệt.  Chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Điều  gì 

khiến cho chánh pháp tồn tại lâu dài? Ai nấy đều trì giới, ai nấy chẳng sợ khổ, bằng lòng tu 

khổ hạnh, trong cuộc sống bằng lòng chịu khổ một chút, tốt lắm, vì sao? Khiến cho chúng ta 

chẳng tham luyến thế gian này. Nếu cuộc sống quá giàu có, dư dả, sống rất khá, quý vị chẳng 

nỡ rời khỏi thế gian này, A Di Đà Phật duỗi tay mời quý vị sang thế giới Cực Lạc, quý vị vẫn 

thưa với Ngài: “Con ở đây khá lắm, sợ rằng chẳng kém thế giới Cực Lạc”. Quý vị sẽ nghĩ 

như vậy, chẳng muốn ra đi. Do vậy, quý vị thấy Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện, tôn giả Đại 

Ca  Diếp  là  cổ  Phật  tái  lai,  nêu  gương  cho  chúng  ta.  Vì  sao  chúng  ta  khó  đoạn  phiền  não 

dường ấy? Rất nhiều đồng tu đã rất cảm khái nói với tôi, rất muốn đoạn, nhưng vì sao chẳng 

thể đoạn nổi? Quý vị chẳng thể chịu khổ, nên chẳng đoạn được! Quý vị chẳng thể trì giới, sẽ 

đoạn không được, đơn giản như thế đấy! Vì sao người trước kia đều có thể làm được, nhưng 

nay chúng ta chẳng thể làm? Người hiện thời học khoa học, chú trọng dinh dưỡng, ăn uống 

Tập 89  575 



bèn chú trọng màu sắc, hương vị. Đó là gì? Mỗi ngày đều tăng trưởng phiền não, làm sao quý 

vị có thể đoạn phiền não được? Quý vị đã đi theo đường lối trái ngược! 

Vì  thế,  quý  vị  lắng  lòng  tư  duy  sẽ  biết,  hiện  thời  chúng  ta  tu  hành  bị  chướng  ngại  chỗ 

nào?  Do  chính  mình  tạo  tác,  chẳng  có  người  nào  khác  chướng  ngại  chính  mình.  Thật  sự 

muốn Phật pháp hưng vượng, mà chẳng tuân thủ lời răn dạy của Phật Đà, sẽ chẳng có cách 

nào thành tựu. Vì thế, trong Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa, lão cư sĩ Giang Vị Nông vẫn đề 

xướng khất thực; trong quá khứ, tôi giảng kinh Kim Cang có tham khảo bộ Giảng Nghĩa của 

cụ. Hiện thời, có thể khất thực hay không? Có thể, nhưng chắc là chẳng thể nào khất thực 

theo  thứ  tự  được!  Ở  Hương  Cảng,  quý  vị  đi  khất  thực  bảy  nhà,  sợ  rằng  chẳng  có  ai  cúng 

dường quý vị. Nếu quý vị đi hết một con đường, có lẽ sẽ gặp được một người, người học 

Phật ở Hương Cảng chẳng ít. Thật sự học Phật, sẽ có long, thiên, thiện thần, Phật, Bồ Tát gia 

hộ, quý vị sẽ gặp người thiện tâm tới cúng dường quý vị. Nói chung, phải hình thành một 

phong khí mới được, sẽ bớt nhiều việc lắm; nhưng chúng ta ở nơi này thuộc vùng ôn đới, 

chẳng phải là nhiệt đới, ba y chẳng đủ. Vì thế, Phật pháp truyền tới Trung Quốc, ba  y tại 

Trung  Quốc  hoàn  toàn  biến  thành  lễ  phục.  Người  Trung  Quốc  vẫn  mặc  y  phục  của  chính 

mình. Áo hải thanh rộng tay chính là y phục đời Hán. Phật giáo được truyền vào từ đời Hán, 

vẫn  y  như  cũ  gìn  giữ  trang  phục  đời  Hán,  điều  này  rất  tốt.  Áo  rộng  tay  to  là  lễ  phục  của 

chúng ta. Bình thường chúng ta mặc  “trường quải”  (áo tràng tay hẹp, áo nhật bình) là y phục 

đời Minh, làm việc khá thuận tiện, áo hải thanh đời Hán dùng làm lễ phục. Trong khi làm 

Phật sự, cũng như trong học tập, về phương diện lễ tiết, chúng ta đắp y. Y ấy là y hai mươi 

lăm điều, là đại lễ phục, y bảy điều là lễ phục thông thường, bình thường. Y ấy (y hai mươi 

lăm điều) là đại lễ phục, khi giảng kinh, lên lớp là đại lễ, bèn mặc lễ phục đại lễ. Khi lạy Phật 

là đại lễ. Bình thường, trong sinh hoạt hằng ngày, ăn cơm, y bảy điều là được rồi. Tiếp đãi 

tân khách thì thông thường y bảy điều là được rồi. Đó là lễ phục chia theo đẳng cấp. Y năm 

điều là quần áo lao động, nhưng tại Trung Quốc đã chẳng còn thích hợp, chỉ giữ lại làm kỷ 

niệm,  chẳng thích hợp để sử  dụng.  Vì thế,  Phật pháp sống động, hoạt  bát, trọn  chẳng  khô 

khan. Như tôn giả Ca Diếp vì chúng ta thị hiện mười hai hạnh Đầu Đà ấy, có những điều 

chúng ta có thể làm được, có những điều không bắt buộc [phải làm theo], sống động, cũng 

chẳng chết cứng. Nhưng chúng ta phải hiểu dụng ý của Ngài ở chỗ nào, vì sao Ngài phải làm 

theo cách như vậy? Thật sự quét sạch trần lụy, lắng trong thân tâm, phương pháp ấy rất có 

hiệu quả. 

Đoạn  tiếp  theo  là  “vưu  ưng  thâm  tỉnh  giả”  (càng  phải  nên  phản  tỉnh  sâu  xa),  chúng  ta 

càng  phải  nên  phản  tỉnh  sâu  xa.  “Đại  Ca  Diếp  tôn  giả,  tức  truyền  Phật  tâm  ấn  chi  Thiền 

 Tông Sơ Tổ”  (tôn giả Đại Ca Diếp là Sơ Tổ Thiền Tông truyền tâm ấn của Phật), công án và 

điển cố này xuất phát từ quyển thứ ba của bộ Đại Phạm Thiên Vương Vấn Phật Quyết Nghi 

Kinh,  [điển cố]  “niêm  hoa  vi tiếu”  (giơ cành hoa,  mỉm  cười)  xuất  phát từ  kinh  ấy.  “Phạm 

 vương chí Linh Sơn”  (Phạm vương đến Linh Sơn), Đại Phạm thiên vương, Linh Sơn là núi 

Kỳ  Xà  Quật  thuộc  thành  Vương  Xá,  “dĩ  kim  sắc  Bát  La  hoa  hiến  Phật”  (dùng  hoa 

576  Tập 89 



sen47[5] sắc vàng dâng lên đức Phật), dùng hoa cúng dường Phật.  “Xả thân vi tòa”  (xả thân làm tòa), Đại Phạm Vương cũng đến biểu diễn pháp. Nếu chẳng phải là cổ Phật tái lai thì tối 

thiểu là Thập Địa Bồ Tát, tức Pháp Vân Địa Bồ Tát tới biểu diễn.  “Xả thân vi tòa” , quý vị 

thấy thiên vương rất cung kính đức Phật, thỉnh Phật ngồi trên người ông ta.  “Thỉnh Phật vị 

 chúng sanh thuyết pháp”  (xin đức Phật hãy vì chúng sanh mà thuyết pháp), Đại Phạm Vương 

chẳng phải là người thường.  “Thế Tôn đăng tọa, niêm hoa thị chúng”  (đức Thế Tôn lên tòa, 

cầm cành hoa giơ lên cho đại chúng thấy), đức Thế Tôn cũng cho ông ta được mãn nguyện 

liền ngồi đôi chút, chẳng thể ngồi quá lâu. Ngồi quá lâu là chẳng thông hiểu nhân tình. Do có 

vấn đề tình người trong ấy, nên thời gian càng ngắn càng hay. Được thỉnh thuyết pháp, đức 

Phật bèn giơ cành hoa lên, hoa ấy là gì? Chính là đóa hoa do Đại Phạm Thiên Vương cúng 

dường,  “niêm hoa thị chúng” , đưa lên cho mọi người xem.  “Nhân thiên bách vạn”  (trời và 

người trăm vạn), người chẳng đông lắm, nhưng thiên thần đông đảo, do các Ngài theo Đại 

Phạm Vương đến nơi ấy.  “Tất giai võng thố”  (thảy đều ngơ ngác), mọi người chẳng hiểu ý 

nghĩa  cầm  hoa  của  đức  Phật,  chẳng  ai  biết!  “Độc  hữu  Kim  Sắc  Đầu  Đà  phá  nhan  vi 

 tiểu”  (chỉ mình Kim Sắc Đầu Đà lộ vẻ mỉm cười), chỉ có tôn giả Ca Diếp mỉm cười.  “Thế 

 Tôn vân: Ngô hữu chánh pháp nhãn tàng, Niết Bàn diệu tâm, Thật Tướng vô tướng, vi diệu 

 pháp môn, phó chúc Ma Ha Ca Diếp” (đức Thế Tôn nói: “Ta có chánh pháp nhãn tàng, diệu 

tâm Niết Bàn, Thật Tướng vô tướng, pháp môn vi diệu, phó chúc Ma Ha Ca Diếp”). Đức 

Phật trao cành hoa ấy cho ngài Ca Diếp; đây là công án đầu tiên trong Thiền Tông. Tôn giả 

Ca Diếp lộ vẻ mỉm cười là vì Ngài đã hiểu rõ, minh bạch, khai ngộ, từ một động tác của đức 

Thế Tôn, Ngài bèn đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Về sau, Ngài truyền y bát của Thích 

Ca Mâu Ni Phật. Thoạt đầu, Thích Ca Mâu Ni Phật truyền cho Ca Diếp chẳng phải là y bát, 

mà là đóa hoa do Đại Phạm Vương cúng dường. Đấy là công án  “niêm hoa vi tiếu”.  

Tiếp đó, sách viết:  “Thử tức thế truyền chi niêm hoa công án. Thế Tôn truyền tâm ư Ca 

 Diếp, vi Thiền Tông Sơ Tổ, Ca Diếp tái truyền ư A Nan”  (Đấy chính là công án “niêm hoa” 

được lưu truyền trong cõi đời, đức Thế Tôn truyền tâm cho ngài Ca Diếp, làm Sơ Tổ Thiền 

Tông. Ca Diếp lại truyền cho A Nan). A Nan là Nhị Tổ.  “Kim Thượng Thủ trung, tiêu cử Đại 

 Ca Diếp, chánh biểu Thiền Tịnh bất nhị chi thâm ý”  (Nay nêu tên ngài Đại Ca Diếp trong các 

vị Thượng Thủ chính là biểu thị ý nghĩa sâu xa “Thiền Tịnh chẳng hai”). Quý vị xem thấy ý 

nghĩa biểu thị pháp của Ngài. Phật giáo truyền tới Trung Quốc thì Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

diệt độ một ngàn năm. Đức Phật có tiên đoán, Ngài nói một ngàn năm sau khi pháp hội này 

truyền đến nước Chấn Đán ở phương Đông, Chấn Đán là Trung Quốc. Trong pháp vận của 

đức Phật, đức Phật đã nói Chánh Pháp là một ngàn năm, Tượng Pháp một ngàn năm, Mạt 

Pháp một vạn năm. Chánh Pháp, giới luật thành tựu, người có thể trì giới sẽ có thể chứng 

quả. Thời Tượng Pháp, trì giới không được, căn khí của con người chẳng tốt đẹp như trước 



47[5]  “B|t La hoa”  l{ gọi tắt của chữ  “Ưu B|t La hoa”  (Utpala), tức hoa sen. 

Tập 89  577 



kia, phải tu Thiền Định. Vì thế, một ngàn năm trong thời kỳ Tượng Pháp là Thiền Định thành 

tựu. Mạt Pháp một vạn năm, Tịnh Độ thành tựu. Đức Phật nói lời ấy trong kinh Đại Tập. Phật 

pháp truyền tới Trung Quốc nhằm đúng một ngàn năm sau khi đức Phật diệt độ, bắt đầu thời 

Tượng Pháp. Tượng Pháp là Thiền thành tựu, nên Thiền Tông hưng vượng tại Trung Quốc, 

đúng là một ngàn năm. Thiền Tông Trung Quốc vượt trỗi Ấn Độ rất nhiều; do vậy, nhiều 

người  tu  Thiền,  đông  đảo  người  ngưỡng  mộ  Thiền,  phong  khí  Thiền  học  rất  hưng  thịnh. 

Cũng có kẻ hiểu biết Thiền Tông nửa vời, số ấy càng đông, những kẻ ấy càng kiêu căng, ngã 

mạn, không chỉ coi thường Tịnh Độ, ngay cả Giáo Hạ cũng không để vào mắt, toàn là nẩy 

sanh hiểu lầm, nhưng trong xã hội đã tạo thành ảnh hưởng trái nghịch. Phải làm như thế nào 

để hưng khởi pháp môn thù thắng như vậy hòng thật sự lợi ích chúng sanh? Vì vậy, các vị tổ 

sư đại đức thiện xảo phương tiện, quý vị thấy bao nhiêu vị giống như Vĩnh Minh Diên Thọ 

đã làm như vậy. Trước hết, Ngài tham Thiền, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh trong nhà 

Thiền rồi quay về tu Tịnh Độ. Sự thị hiện ấy nhằm dụng ý gì? Biết có rất nhiều kẻ học Thiền 

chẳng thể thành tựu, quý vị quay về tu Tịnh Độ sẽ có thể vãng sanh, chắc chắn thành tựu. 

Cho nên Ngài mới nói:  “Hữu Thiền, hữu Tịnh Độ, do như đới giác hổ”  (Có Thiền, có Tịnh 

Độ, giống như hổ mọc sừng), câu này nhằm khuyên lơn người học Thiền, chẳng phải dành 

cho người tu Tịnh Độ. Tu Tịnh Độ lại muốn tập Thiền, quý vị sai mất rồi! Thấy tu Thiền 

chẳng thể thành tựu, khuyên họ, họ chẳng tiếp nhận, không chịu nghe. Vì thế, nói quý vị đã 

có Thiền, lại còn thêm Tịnh Độ càng hay hơn! Phương tiện thiện xảo như vậy để dẫn dắt, tiếp 

dẫn kẻ ấy, mang ý nghĩa như thế đó. Vì thế, người tu Tịnh Độ, quý vị đã tu Tịnh Độ, chớ nên 

đi theo đường vòng, nếu học Thiền là trật rồi, mật ý ở chỗ này, nhất định phải hiểu! Chẳng 

phải là những vị tổ sư đại đức xưa kia kiếm chuyện phiền phức, bảo quý vị phải học hai pháp 

môn. Ta thâm nhập một môn, quý vị phải hiểu đạo lý này, phải hiểu lời ấy tổ sư dùng để nói 

với ai, chẳng phải là nói với chúng ta! Ngàn muôn phần đừng nên thấy  [chư tổ] dạy người 

khác thứ gì, chúng ta bèn vớ lấy để dùng, lầm rồi, chẳng thích hợp cho chúng ta. Thật sự hiểu 

rõ cái gọi là  “Thiền Tịnh bất nhị” , khăng khăng một mực một câu Phật hiệu niệm đến cùng. 

Thật vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật bảo một câu A Di Đà Phật là vô thượng thậm thâm vi diệu 

Thiền. Ngày hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 



 

578  Tập 89 



Tập 90 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh  Giải,  trang  một  trăm  lẻ  một,  dòng  thứ  năm  đọc  từ  dưới  lên,  xem  từ  câu  “tôn  giả 

 A Nan đẳng”  (tôn giả A Nan v.v...): 

 “Tôn  giả  A  Nan  đẳng,  Đường,  Tống  dịch  tác  A  Nan  Đà,  lược  xưng  A  Nan,  dịch  viết 

 Khánh Hỷ, Hoan Hỷ, hựu vân Vô Nhiễm, nãi Bạch Phạn Vương chi tử, Phật chi đường đệ dã. 

 Sanh ư Phật thành đạo nhật, Tịnh Phạn Vương ký văn Thái Tử thành Phật, hựu văn cung 

 trung đản tử, cánh tăng hoan hỷ, nãi viết: „Kim nhật đại cát, thị hoan hỷ nhật‟. Ngữ lai sứ 

 ngôn, thị nhi đương tự vi A Nan”  (“Tôn giả A Nan v.v...”: Đời Ðường, Tống dịch là A Nan 

Ðà (Ānanda), gọi tắt là A Nan, Hán dịch là Khánh Hỷ, Hoan Hỷ, còn dịch là Vô Nhiễm. Ngài 

là con của vua Bạch Phạn (Śuklodana), em họ của Phật, sanh nhằm ngày Phật thành đạo. Vua 

Tịnh Phạn (Śuddhodana) nghe tin Thái Tử thành Phật, lại nghe trong cung sanh con trai càng 

thêm hoan hỷ, bèn phán: “Hôm nay đại cát, là ngày hoan hỷ”, bảo với sứ giả: “Ðứa trẻ ấy nên 

đặt tên là A Nan”). Chúng ta xem tới đây. Ở đây, sau  “tôn giả A Nan”  có chữ Đẳng (等), 

Đẳng là còn có những người khác, vì trong năm bản dịch gốc, bản kể tên nhiều nhất có hơn 

ba mươi vị, khi cụ Hạ hội tập, đã chọn lấy những vị mang tính chất biểu thị pháp trọng yếu, 

những vị khác đều tỉnh lược; vì thế, dùng chữ Đẳng. Bản Đường dịch và Tống dịch đều phiên 

âm là A Nan Đà, Đà là âm cuối, người Trung Quốc, đặc biệt là cổ nhân Trung Quốc chuộng 

đơn giản, nên lược bớt âm cuối. Giống như chữ Phật, sau chữ Phật có âm cuối, tức Phật Đà 

Da, âm cuối cũng bị tỉnh lược. Vì thế, gọi gọn là A Nan, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Khánh 

Hỷ, hoặc Hoan Hỷ, cũng có nghĩa là Vô Nhiễm, Ngài là con của vua Bạch Phạn. Cha của đức 

Thế Tôn là vua Tịnh Phạn có bốn anh em, mỗi người đều có hai con trai. Vì thế, Phật Thích 

Ca có tám người anh em họ. Trong số tám người anh em họ, đức Phật lớn nhất, A Nan nhỏ 

nhất, đứng vào hàng thứ tám. A Nan sanh nhằm ngày đức Phật thành đạo, Thích Ca Mâu Ni 

Phật ba mươi tuổi thành đạo, người em này nhỏ hơn đức Phật ba mươi tuổi, vì đức Phật thành 

đạo lúc ba mươi tuổi. Sanh nhằm ngày hôm ấy, cũng là ngày đức Phật thành đạo, tin vui báo 

về hoàng cung, vua Tịnh Phạn nghe tin Thái Tử thành Phật, chứng quả, lại nghe trong cung 

sanh ra đứa bé này, là em họ của đức Phật, tức là cháu trai của nhà vua, nên vô cùng hoan hỷ. 

Vua bèn nói: “Hôm nay là ngày đại cát, là ngày hoan hỷ”, bảo người đến báo tin: “Đứa bé ấy 

nên đặt tên là A Nan”, tức A Nan Đà, mang ý nghĩa hoan hỷ. 

 “Hựu tôn giả đoan chánh, thanh tịnh, như hảo minh kính, kiến kỳ tướng giả, văn kỳ thanh 

 giả, đổ kỳ oai nghi giả, mạc bất hoan hỷ, cố dĩ vi danh”  (Hơn nữa, tôn giả đoan chánh, thanh 

tịnh như tấm gương trong vắt. Trông thấy hình dạng Ngài, nghe tiếng Ngài, xem oai nghi của 

Ngài,  không  ai  chẳng  hoan  hỷ,  nên  đặt  tên  như  vậy).  Cái  tên  này  vô  cùng  thích  hợp. 

Tập 90  579 



A Nan cũng  là  bậc  tái  lai,  chẳng  phải  là  phàm  nhân.  Đức  Phật  có  ba  mươi  hai  tướng,  tám 

mươi vẻ đẹp, A Nan có ba mươi tướng; vì thế, rất hiếm có.  “Đoan chánh, thanh tịnh, như 

 hảo minh kính” , gương sáng đặc biệt đẹp đẽ; vì thế, có người thấy đứa bé ấy, hoặc nghe tiếng 

nó nói, thấy động tác của nó, không ai chẳng hoan hỷ, ai trông thấy cũng yêu mến đứa bé ấy. 

Vì thế, bác cả đặt tên cho đứa bé là A Nan, danh tương xứng thực.  “Hựu tôn giả tùy Phật 

 nhập thiên cung, long cung, tâm vô nhạo trước, cố danh Vô Nhiễm”  (Ngoài ra, tôn giả theo 

Phật vào long cung, thiên cung, tâm không ham đắm, nên gọi là Vô Nhiễm). Sau khi xuất gia, 

Thích Ca Mâu Ni Phật từng dẫn Ngài lên xem thiên cung, tức Dục Giới Thiên, cũng đã từng 

đến thăm cung rồng, là nơi Đại Long Bồ Tát ở, bất luận tại long cung hay thiên cung, Ngài 

đều  chẳng  bị  nhiễm  ô,  tâm  địa  thanh  tịnh.  Vì  thế,  danh  hiệu  ấy  cũng  có  nghĩa  là  Vô 

Nhiễm.  “Phật thọ ngũ thập ngũ tuế thời, A Nan xuất gia”  (Khi đức Phật đã năm mươi lăm 

tuổi,  A  Nan  mới  xuất  gia),  A  Nan  xuất  gia  lúc  hai  mươi  lăm  tuổi,  “thị  Phật  nhị  thập  ngũ 

 niên”  (hầu Phật hai mươi lăm năm) thì gặp lúc Thích Ca Mâu Ni Phật diệt độ. Người Trung 

Quốc nói theo tuổi ta [nên bảo đức Phật diệt độ lúc] tám mươi tuổi, người ngoại quốc nói 

theo tuổi thật sự, tuổi thật sự là bảy mươi chín tuổi. Ngài làm thị giả cho đức Phật hai mươi 

lăm năm, chăm sóc đức Phật hai mươi lăm năm.  “Phật sở tuyên thuyết, tất năng ức trì, bất 

 vong  nhất  tự”  (các pháp  do  đức  Phật  tuyên  thuyết  Ngài  đều  nhớ  giữ,  chẳng  quên  một 

chữ). Trong các vị đệ tử của đức Phật, Ngài có trí nhớ tốt nhất, sức lý giải đặc biệt mạnh mẽ. 

Từ hội Lăng Nghiêm chúng ta có thể thấy, đức Thế Tôn giảng kinh Lăng Nghiêm, Ngài có 

thể hoàn toàn lý giải những ý nghĩa do đức Phật đã nói. Cùng lúc ấy, tôn giả Phú Lâu Na đã 

đắc Tứ Quả La Hán, nhưng nghe chẳng hiểu, mà ngài A Nan có thể nghe hiểu, chứng tỏ căn 

tánh của Ngài chẳng giống người khác! Vì thế, Ngài truyền thừa pháp tạng của đức Phật. Tôn 

giả Ca Diếp truyền Thiền Tông của đức Phật, còn Giáo Hạ do ngài A Nan truyền. “Thảy đều 

có thể ghi nhớ, chẳng quên một chữ” vô cùng khó, nên Ngài đương nhiên là bậc tái lai.  “Niết 

 Bàn  xưng  A Nan đa  văn  sĩ.  Hựu  Ca  Diếp  tán  viết:  „Phật  pháp  đại  hải  thủy,  lưu  nhập 

 A Nan tâm‟.  Cố  viết,  đa  văn  đệ  nhất”  (Kinh  Niết  Bàn  gọi  A  Nan  là  bậc  Đa  Văn.  Ngài  Ca 

Diếp cũng khen rằng:  “ Nước biển cả Phật pháp chảy vào tâm A Nan”, nên gọi Ngài là đa văn 

bậc nhất). Trong mười vị đại đệ tử, Ngài là đa văn đệ nhất. 

 “Đẳng  giả,  Ngụy  dịch  trung  liệt  tam  thập  nhất  nhân”  (Chữ “đẳng”:  Trong  bản  Ngụy 

dịch nêu tên ba mươi mốt vị [Thượng Thủ]), đấy là bản dịch của ngài Khang Tăng Khải đời 

Ngụy,  kể  tên  ba  mươi  mốt  vị  Thượng  Thủ;  trong  quá  khứ,  bản  này  lưu  thông  rộng  nhất. 

Trong năm bản dịch gốc, bản dịch này hoàn bị nhất, phiên dịch rất khá; vì thế, mọi người học 

tập kinh Vô Lượng Thọ đều dùng bản này. Trong quá khứ, tôi học bộ kinh này tại Đài Trung, 

thầy Lý giảng từ đầu đến cuối một lần, giảng bản dịch của ngài Khang Tăng Khải. Lần đầu 

tiên Ngài giảng chỉ dùng bản của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Lần thứ hai chỉ dùng bản của ngài 

Khang Tăng Khải.  “Kim hội bản cẩn liệt cử kỳ trung Thượng Thủ ngũ nhân chi danh, cố viết 

 A Nan đẳng, dĩ khái kỳ dư”  (nay bản hội tập chỉ nêu tên năm vị Thượng Thủ trong số ấy, nên 

viết là “A Nan đẳng” để chỉ chung các vị còn lại), những vị khác đều tỉnh lược, [nêu tên năm 

580  Tập 90 



vị như đã nói trên] nhằm biểu thị pháp. Trong pháp môn này, A Nan biểu thị niệm Phật là đa 

văn đệ nhất. Chúng ta chớ nên không biết ý nghĩa này. Học rộng nghe nhiều liên quan gì với 

niệm Phật? Có liên quan! Niệm Phật mà có thể niệm tới mức đạt Niệm Phật tam-muội, đấy là 

nhập Định, đã đắc Thiền Định. Sau khi đắc Thiền Định, công phu định lực đạt tới một trình 

độ nhất định, hoát nhiên đại ngộ, người ấy sẽ khai ngộ. Sau khi khai ngộ sẽ là đa văn, đối với 

các kinh, quý vị chưa từng nghe, vừa nghe liền hiểu rõ, vừa đọc liền hiểu rõ. Vì thế, sáu căn 

vừa tiếp xúc bèn thông đạt; đó đúng là đa văn bậc nhất! 

Đối  với  trường hợp  này, chúng  ta  không  nói  đến  các  đệ tử  đức  Thế  Tôn, mà  nhìn  vào 

Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng thuộc đời Đường của Trung Quốc, đó là một thí dụ rất hay. 

Ngài  chưa  nghe  kinh,  Huệ  Năng  đại  sư  không  biết  chữ,  đương  nhiên  chẳng  thể  đọc  kinh, 

nhưng  Ngài  nghe  [liền  hiểu].  Quý  vị  thấy  người  đầu  tiên  gặp  Ngài  là  tỳ-kheo-ni  Vô  Tận 

Tạng. Vị tỳ-kheo-ni này suốt đời thọ trì kinh Đại Niết Bàn. Kinh Đại Niết Bàn phân lượng 

cũng  rất nhiều,  có hai  loại  bản dịch:  Một  là bản  bốn  mươi  quyển,  hai là bản ba mươi  sáu 

quyển48[6]. Sau khi được truyền y bát, thầy bảo Huệ Năng đại sư hãy đi lánh nạn, ẩn cư, đi xuống phương Nam. Ngài hỏi thầy: “Con nên đi ẩn cư nơi đâu?” Thầy nói: “Ông từ đâu đến, 

hãy trở lại nơi đó”. Trên đường, Tổ gặp tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng, nghe bà ta đọc kinh Niết 

Bàn; sau khi nghe xong, bèn giảng bộ kinh ấy cho tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng, tức là giảng kinh 

Đại Niết Bàn. Tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng nghe giảng, vô cùng hoan hỷ, bèn cầm kinh hướng 

về Tổ thỉnh giáo. Tổ bảo bà ta: “Ta không biết chữ”. Ni sư hỏi: “Ngài không biết chữ, cớ sao 

có thể giảng hay như thế?” Tổ nói: “Chuyện ấy chẳng dính dáng gì đến biết chữ hay không”. 

Câu nói này vô cùng trọng yếu, minh tâm kiến tánh, đấy là điều khẩn yếu! Chỉ cần kiến tánh, 

hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian đều là tâm hiện, thức biến. Quý vị kiến tánh, sự 

nhận biết cũng chẳng có vấn đề gì, thông suốt toàn bộ. Sự nhận biết do đâu mà có? A Lại Da. 

A Lại Da vẫn do tâm hiện. Hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian đều hoàn toàn hiểu rõ. 

Ngài ở nơi đó vài ngày, tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng niệm kinh cho Ngài nghe, Ngài bèn giảng 

cho bà ta nghe, tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng nghiễm nhiên khai ngộ. Trong đời Huệ Năng đại sư, 

có tất cả bốn mươi ba người đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh dưới tay Ngài, trong đó có 

một  nữ  nhân  là  vị  tỳ-kheo-ni  này,  vì  sao?  Chúng  ta  phải  hiểu  một  câu  nói  của  cổ 

nhân:  “Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài”.  Tâm tỳ-kheo-ni thanh tịnh, nếu bà ta niệm bộ 

kinh ấy năm năm, mười năm, tâm sẽ thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, tâm thanh tịnh 

đoạn phiền não, tối thiểu là khuất phục phiền não, phiền não chẳng thể dấy lên hiện hành. 

Thật sự gặp gỡ cao nhân, gặp thiện tri thức, đối với bộ kinh quý vị đang thọ trì, đúng vào lúc 

mấu chốt bèn chỉ điểm một chút, quý vị sẽ thông, [được chỉ điểm] đôi chút bèn quán thông. 



48[6] Bản bốn mươi quyển do ng{i Đ{m Vô Sấm dịch v{o đời Bắc Lương. Khi bản n{y truyền đến phương Nam, c|c vị như Huệ Nghiêm, Huệ Qu|n, Tạ Linh Vận đ~ chiếu theo bản dịch mang tựa đề Nê 

Ho{n Kinh của ng{i Ph|p Hiển để hội tập th{nh bản gồm ba mươi s|u quyển. Do vậy, bản n{y được gọi 

l{ Nam Bổn Niết B{n Kinh, còn bản dịch gốc của ng{i Đ{m Vô Sấm được gọi l{ Bắc Bổn Niết B{n Kinh. 

Tập 90  581 



Huệ Năng đại sư chưa từng đọc kinh, đi bán củi ngẫu nhiên nghe có người đọc kinh, Ngài ở 

ngoài cửa sổ nghe tiếng đọc kinh bên trong, nghe rất hoan hỷ. Đứng nghe một hồi lâu, nghe 

xong, tiến vào gõ cửa. Vị cư sĩ đọc kinh ấy mở cửa, gặp Ngài, giảng cho Ngài nghe ý nghĩa 

của bản kinh Ngài vừa mới nghe, Ngài nghe xong, vô cùng kinh ngạc. Vị lão cư sĩ ấy cũng 

chẳng phải là phàm nhân, trò chuyện cùng Ngài, nhận biết Ngài, nói theo cách chúng ta bây 

giờ là “thiện căn thật sự sâu dầy, chẳng phải là phàm nhân”, bèn khuyên Ngài đến Hoàng 

Mai49[7], bái hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn [làm thầy]. Ngài kể với ông ta tình cảnh khó khăn của chính mình: Trong nhà còn mẹ già, mỗi ngày phải cậy vào Ngài bán củi để sống qua ngày; 

Ngài ra đi, sẽ không có ai chăm sóc mẹ già. Vị cư sĩ ấy hết sức nhiệt tâm, mời mấy đồng tu 

họp lại, [quyên góp], tặng cho Ngài mười lượng bạc để làm chi phí lo liệu việc nhà: “Mẹ anh 

đã có người chăm sóc”. Ngài bèn yên tâm ra đi, đến núi Hoàng Mai ở tám tháng, chẳng hề 

bước  vào  giảng  đường,  cũng  chẳng  vào  Thiền  đường.  Lão  hòa  thượng  chỉ  giao  cho  Ngài 

công việc giã gạo và chẻ củi trong xưởng xay gạo. Đó là việc chính của Ngài, đúng với nghề 

cũ, bảo Ngài làm công quả suốt tám tháng. Tới khi truyền pháp lại nghiễm nhiên truyền cho 

Ngài, chẳng ai ngờ được! Truyền pháp vào một đêm khuya, nửa đêm canh ba trong phương 

trượng thất,  hai  Ngài  là  “tâm  tâm  tương ấn”50[8]. Nhẫn  hòa thượng  giảng đại  ý kinh  Kim Cang cho Ngài nghe, chắc chắn không dùng đến sách, chúng tôi phỏng đoán chẳng thể lâu 

hơn hai giờ, giảng đến câu  “ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm” , Ngài bèn khai ngộ. Một ngộ, 

toàn bộ thông, hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian đều thấu suốt. Quý vị chỉ cần đem 

kinh điển nhà Phật đọc cho Ngài nghe, Ngài có thể giảng cho quý vị nghe. Há chẳng phải là 

đa văn đệ nhất ư? Bí quyết trong sự truyền pháp của Phật pháp là ở chỗ này, nhưng quý vị 

phải có căn bản. Quý vị thấy đó: Do Giới đắc Định, do Định khai Huệ. 

Trong một đời này, có thể nói là chúng tôi nhận thấy sau khi Kháng Chiến nổ ra, trong thời 

chiến tranh, từ lúc chiến tranh bắt đầu mãi cho đến hiện thời, trong Phật môn, bất luận tại gia 

hay xuất gia chẳng có ai khai ngộ. Lão pháp sư Đàm Hư đã nói lời này, thuở trước, tại Hương 

Cảng, cụ Đàm Hư là học trò của lão pháp sư Đế Nhàn, suốt đời cũng là pháp sư giảng kinh. 

Ngài sáng lập Trung Hoa Phật Giáo Đồ Thư Quán tại Hương Cảng. Năm 1977, tôi giảng kinh 

Lăng Nghiêm suốt hai tháng tại đó. Tôi giảng tất cả bốn tháng, hai tháng sau, tôi giảng tại 



49[7] Ho{ng Mai nay thuộc th{nh phố Ho{ng Cương, phía Đông tỉnh Hồ Bắc, thuộc vùng gi|p ranh của ba tỉnh Hồ Bắc, An Huy v{ Giang T}y. 

50[8] Nguyên văn  “linh tê nhất điểm thông” , dựa theo một c}u thơ cổ của Lý Thương Ẩn:  “Th}n vô th|i phượng song phi dực, t}m hữu linh tê nhất điểm thông”  ý nói t}m không đôi c|nh như chim phượng để 

bay lượn, nhưng t}m linh giống như sừng con tê ngưu (tê gi|c), hễ có một điểm trắng bèn thông suốt. 

Theo truyền thuyết, có một loại tê ngưu tên l{ Thiên Tê, mình có một vệt trắng kéo d{i từ đầu đến đuôi 

nên được coi l{ một con vật thiêng, gọi l{ Linh Tê, chạm v{o sừng nó, bất cứ điểm trắng n{o trên sừng 

cũng có thể thông qua được phía bên kia sừng. Do đó sừng Linh Tê cũng được dùng để chỉ sự tương 

thông của đôi bên. Từ ngữ n{y về sau mở rộng với ý nghĩa l{ đôi bên t}m tương ứng chỉ cần nói một 

c}u liền hiểu nhau ngay, v{ thường được coi l{ từ ngữ tương ứng của “t}m t}m tương ấn’’. 

582  Tập 90 



giảng  đường  Quang  Minh  của  lão  hòa  thượng  Thọ  Dã  tại  đường  Lam  Đường  (Blue  Pool 

road), Hương Cảng, giảng suốt hai tháng. Cụ Đàm nói cả đời Ngài chưa nghe nói có ai khai 

ngộ,  đắc  Định  thì  có  như  lão  hòa  thượng  Hư  Vân  đắc  Định,  đắc  Thiền  Định,  nhưng  chưa 

nghe nói có ai khai ngộ. Trong thời đại hiện tại, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ bảo tôi: “Ngay cả 

tu Thiền đắc Định cũng chưa hề nghe nói có ai!” Đối với chuyện học Mật thì cụ là Kim Cang 

Thượng Sư bên Mật Tông. Cụ bảo tôi, từ thời Kháng Chiến mãi cho đến nay, trước lúc vãng 

sanh, cụ nói với tôi như vậy, người học Mật Tông tại Trung Quốc thành tựu, tam mật tương 

ứng chỉ có sáu người! Vì vậy, cụ bảo tôi:  “Từ nay về sau, chẳng có cách nào học Mật và học 

 Thiền, chẳng thể thành tựu. Thật sự có thể thành tựu chỉ có pháp môn Niệm Phật” . Bởi vậy, 

lúc lão nhân gia vãng sanh, thân thể chẳng khỏe lắm, cụ cho tôi biết mỗi ngày cụ niệm mười 

bốn vạn câu Phật hiệu, chuyên niệm A Di Đà Phật, ngày đêm chẳng gián đoạn. Hễ mệt mỏi 

bèn nghỉ ngơi đôi chút, mỗi ngày là mười bốn vạn câu, lúc lâm chung cũng biết trước khi 

mất. Quý vị thấy học Thiền, học Mật, nhưng đến lúc khẩn yếu sẽ thảy đều buông xuống, chỉ 

giữ một câu A Di Đà Phật. Đấy là lão nhân gia thị hiện cho chúng ta. 

Chúng ta sanh nhằm thời Mạt Pháp, hiện thời chưa phải là lúc cuối cùng của thời Mạt 

Pháp, Mạt Pháp hãy còn chín ngàn năm nữa. Trong chín ngàn năm ấy, Phật pháp có lúc hưng 

thịnh, có khi suy vi, lên xuống như hình sóng. Trước kia, Chương Gia đại sư đã bảo tôi điều 

ấy. Hiện thời, suy đến cùng cực, có người tu hành thật sự hay không? Chúng tôi tin chắc là 

có! Tuy không ai biết, nhưng có người chân tu. Vì sao biết? Nếu không có người tu hành 

chân chánh, người tu hành chân chánh có đại phước báo, chúng sanh trên địa cầu tạo nghiệp 

nhiều dường ấy, nhưng người tu hành chân thật có thể khống chế khiến địa cầu chẳng đến nỗi 

bị hủy diệt, đó là người có đại phước đức. Chúng ta chẳng biết những người ấy, họ ở trong 

núi sâu, không có duyên thì quý vị gặp gỡ cũng chẳng thể thấy. Trong tương lai, Phật giáo lại 

hưng  thịnh.  Hưng  thịnh  trong  tương  lai,  chẳng  phải  là  Thiền  hay  Mật,  mà  là  Giáo.  Trong 

Giáo, chúng ta biết, có thể là Tịnh Tông hưng vượng nhất. Trong kinh Đại Tập, Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã dạy chúng ta điều ấy, Ngài thọ ký, người hiện thời bảo là “dự ngôn”, thời kỳ 

Mạt Pháp Tịnh Độ thành tựu. Thời kỳ Chánh Pháp, Giới Luật thành tựu; thời kỳ Tượng Pháp, 

Thiền Định thành tựu, và thời kỳ Mạt Pháp, Tịnh Độ thành tựu. 

Kinh Vô Lượng Thọ là kinh điển trọng yếu trong Tịnh Độ, là kinh điển căn bản của Tịnh 

Tông như vậy, nhưng trước nay chẳng có một bản tiêu chuẩn, đấy là điều khiến cho những 

người tu học pháp môn này từ xưa đến nay đều cảm thấy tiếc nuối. Phiên dịch thật nhiều, 

trong hết thảy các kinh, chẳng có kinh nào có nhiều bản dịch như kinh này, tới mười hai bản 

dịch! Từ đời Hán đến đời Bắc Tống có mười hai lần phiên dịch trong khoảng tám trăm năm, 

nhưng những bản dịch ấy nay chỉ còn giữ được năm loại, thất truyền bảy loại, rất đáng tiếc! 

Gộp chung năm bản dịch lại để xem, trong ấy sai biệt rất lớn. Vì thế, cổ đại đức phán đoán, 

không phải chỉ có một bản gốc. Nhìn vào năm bản dịch gốc hiện thời, nguyên bản tiếng Phạn 

tối thiểu phải có ba loại, nên các Ngài đoán định thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, tối thiểu 

phải giảng kinh Vô Lượng Thọ ba lượt, cho nên có ba phiên bản khác nhau. Hãy còn bảy thứ 

Tập 90  583 



thất truyền, nếu thật sự có thể tìm được bảy loại ấy, rất có thể là sẽ phát hiện bản gốc còn 

nhiều hơn nữa! Điều này cho thấy Thích Ca Mâu Ni Phật thuở tại thế, mỗi kinh chỉ giảng một 

lần, chẳng giảng lần thứ hai, nhưng kinh này tối thiểu giảng ba lượt, từ ba lượt trở lên. Nhiều 

lần tuyên giảng, cho thấy kinh này trọng yếu. Thời Mạt Pháp tính đến sau này, hãy còn có 

chín ngàn năm nữa, kinh này có thể độ hết thảy chúng sanh thành tựu trong một đời, chẳng 

tuyệt lắm ư? 

Vì vậy, các vị đại đức xưa nay đều có ý nghĩ phải hội tập. Người hội tập đầu tiên là cư sĩ 

Vương Long Thư, là người đời Tống. Người hội tập thứ hai là cư sĩ Ngụy Mặc Thâm trong 

niên hiệu Hàm Phong nhà Thanh trước kia. Cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập lần thứ ba, vì hội tập 

không dễ dàng. Những điều được chọn giữ lại hay bỏ đi từ năm bản dịch gốc là đại học vấn, 

biên tập cũng là học vấn. Những bản hội tập trong quá khứ, chọn lọc, biên tập đều chưa được 

viên mãn cho lắm, đều có những điểm đáng tiếc nuối. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư bỏ ra mười năm 

công phu, hội tập trọn ba năm, bế quan ba năm, chỉnh lý thành một bản hội tập. Sau đấy, lại 

tốn thời gian bảy năm, qua mười lần san đính, tạo thành bản hoàn thiện cuối cùng. Bản chúng 

ta thấy hiện thời là bản hoàn thiện cuối cùng. Những bản biên soạn lúc đầu, chúng ta còn tìm 

được. Bản đầu tiên là bản hoàn thành sau ba năm, cụ Hạ bế quan ba năm hoàn thành bản hội 

tập. Gần đây, chúng tôi cũng ấn hành bản ấy để làm kỷ niệm cho các đồng học. Bản gốc là ba 

mươi bảy phẩm, bản hiện thời chúng ta đang đọc là bốn mươi tám phẩm. Trong lời tựa, cụ 

Mai Quang Hy cho biết, thuở ấy, lão pháp sư Từ Châu đã giảng bản hội tập tại Bắc Kinh, 

Ngài cũng giảng tại Tế Nam, lại còn soạn khoa phán. Đó là bản ba mươi bảy phẩm thuở ấy, 

chẳng phải là bản hiện tại. Đối chiếu hai bản ấy, chúng ta biết lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã thật sự 

dụng tâm khổ nhọc, ta thấy lòng kiên trì, cảnh giới, cũng như văn tài của cụ, cuối cùng đã 

biên soạn thành một bản kinh viên mãn, soạn thành một bản kinh tiêu chuẩn. 

Cụ đã giảng bản ấy  một lần, học trò cụ là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ cũng giống như A 

Nan, đã nghe thầy giảng, lại còn ghi bút ký tỉ mỉ. Cụ bảo tôi, trong cách mạng Văn Hóa, bản 

bút ký ấy bị [Hồng Vệ Binh] vứt bỏ. Vì thế, khi viết bản [Chú Giải] này, cụ hoàn toàn dựa 

vào ký ức, tham khảo hơn một trăm loại kinh, luận, chú giải, trích dẫn những lời chú giải 

trong ấy, biên soạn thành một bản chú giải kinh hoàn thiện. Chúng ta có phước báo, có duyên 

phận, ngày nay có thể gặp gỡ, vô cùng khó có! Tôi và kinh này quả thật có duyên phận, vừa 

thấy liền hoan hỷ, hết sức hoan hỷ, trong quá khứ đã giảng mười lượt, lần này là lần thứ mười 

một. Lần thứ mười một bèn quyết định chọn Vô Lượng Thọ Kinh Chú Giải, giảng bản chú 

giải của cụ, khiến cho chúng ta lý giải Tịnh Tông càng thâm nhập hơn, mới có thể phát khởi 

tâm nguyện cầu sanh Tịnh Độ, chẳng còn nghi hoặc, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, lẽ 

đâu chẳng thành tựu! Người trẻ tuổi hạ quyết tâm dùng thời gian mười năm để bài trừ hết 

thảy khó khăn. Khó khăn là gì? Là xóa bỏ vọng niệm, chuyên dốc công sức nơi một môn, sau 

mười năm, quý vị sẽ là đệ tử truyền thừa Tịnh Tông của đức Thế Tôn, là đệ tử bậc nhất của 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Ngài Kiều Trần Như đã biểu thị pháp ở chỗ này. Đời này, chúng ta 

đến thế gian này đáng giá, làm những chuyện khác đều là giả, làm chuyện này là thật. 

584  Tập 90 



Hãy nghiêm túc học tập cư sĩ Lưu Tố Vân, bà ta đã đem lại lòng tin cho mọi người chúng 

ta. Tới lúc năm mươi lăm tuổi bà ta mới bắt đầu học Phật, khi học Phật duyên phận cũng vẫn 

là khá lắm. Một đồng tu tặng cho bà ta một bộ kinh Vô Lượng Thọ, nên biết đấy là bộ tôi 

giảng năm 1999 tại Tân Gia Ba, sáu mươi giờ, tôi giảng một tháng, mỗi ngày hai tiếng. Khi 

ấy, chỉ dùng băng cassette để thâu. Sau này, làm thành đĩa từ, tức CD, không có hình ảnh. Bà 

ta kể với tôi, bà ta học bộ kinh ấy, niệm một câu A Di Đà Phật, mười năm giống như một 

ngày. Mỗi ngày nghe kinh mười tiếng, nghe như thế nào? Nghe một đĩa, tức là nghe băng 

giảng một giờ, nghe một đĩa suốt mười lần. Dẫu công việc bận rộn cũng nghe tối thiểu bốn 

lần, không hề ít hơn bốn lần, thông thường thời gian mỗi ngày đều là mười biến. Tâm tín 

nguyện của bà ta do đấy phát khởi, tín, giải, hành, chứng bà ta đều làm được. Những nghĩa lý 

trong kinh biến thành tư tưởng của chính mình, những răn dạy trong kinh biến thành hành vi 

của  chính  mình.  Năm  nay  bà  ta sáu  mươi lăm  tuổi,  [làm  như  thế suốt]  mười  năm.  Quý  vị 

thỉnh bà ta giảng kinh Vô Lượng Thọ, bà ta chẳng cần dùng đến cuốn kinh, mà giảng rành rẽ, 

mỗi ngày giảng tám tiếng hay mười tiếng chẳng hề mệt nhọc. 

Trước kia, chúng tôi không biết đến người này. Năm ngoái, tôi chữa răng tại Đài Loan, có 

một đồng tu gởi cho tôi một CD, đó là phim tài liệu do ngành truyền thông quay, dài nửa 

tiếng, tức là CD về bà Lưu Tố Vân. Người ta đi săn tin, chứ không phải đến phỏng vấn bà ta, 

đến chỗ bà ta, nghe nói có một người như thế, bị mắc chứng Hồng Ban Lang Sang (Systemic 

Lupus Erythematosus) vô cùng nghiêm trọng, vì sao niệm Phật được lành bệnh, họ cảm thấy 

rất lạ lùng, bèn đến phỏng vấn bà ta, phỏng vấn nửa tiếng. Tôi xem CD ấy, cảm thấy rất kinh 

ngạc, và cũng vô cùng bội phục, bà ta dụng công vô cùng đúng phương pháp. Học Phật thật 

sự nhập cảnh giới, chẳng bận tâm đến căn bệnh, mỗi người đều lo lắng thay cho bà ta, còn bà 

ta ngày nào cũng vui sướng, mỗi ngày nghe kinh, niệm Phật chẳng gián đoạn. Bác sĩ bảo bà 

ta: “Bệnh ấy chẳng có cách nào trị”. Được rồi! Không có cách thì khỏi cần trị, về nhà niệm 

Phật, niệm đến mức lành bệnh. Bác sĩ bảo bà ta, dẫu lành bệnh, dấu sẹo trên mặt chắc chắn 

chẳng thể mất đi. Kết quả là bác sĩ gặp mặt bà ta, chẳng có dấu sẹo nào hết, bèn hỏi: “Bà bôi 

thuốc  gì  mà  ngay  cả  dấu  sẹo  cũng  chẳng  có?”  Bà  ta  đáp:  “Chẳng  bôi  gì  hết,  thứ  gì  cũng 

chẳng bôi”. Bà ta kể, lúc kết hôn có mua hai lọ Tuyết Hoa Cao để bôi chân, chứ chưa hề bôi 

lên mặt. Bà ta nói niệm Phật được lành bệnh, bác sĩ tin tưởng. Vì sao tin tưởng? Người này 

cả đời chẳng vọng ngữ, thật sự khó có! Suốt đời chẳng nói dối! Còn một ưu điểm nữa là cả 

đời chẳng có tâm ham danh lợi, người ta luôn tranh danh đoạt lợi, còn bà vô cùng coi nhẹ 

danh lợi. Vì thế, tôi cảm thấy bà ta trong quá khứ là một người tu hành, có thiện căn sâu dầy 

dường ấy! Bà ta thị hiện phương pháp cho chúng ta, mười năm bèn thành công, thành công 

nơi một bộ kinh Vô Lượng Thọ, học tập bất luận kinh điển nào cũng chẳng có tí ti khó khăn 

nào! Đúng như Phật pháp đã nói:  “Một kinh thông, hết thảy các kinh thông” , đấy là một tấm 

gương tốt. 

Từ tấm gương này, chúng tôi biết: Sau này, Phật pháp sẽ rất hưng vượng. Vì sao? Gương 

này được đề ra, học tập kinh giáo chẳng khó! Chỉ cần một bộ kinh, học kỹ càng suốt mười 

Tập 90  585 



năm, chẳng phải là sẽ thấu suốt ư? Nếu quý vị muốn mọi người cùng học, chúng ta lập một 

Phật học viện, thành lập một lớp Phật học thì cần phải có đại phước báo. Bản thân chúng ta 

có phước báo, mà chúng sanh cũng phải có phước báo. Chúng sanh không có phước báo sẽ 

chẳng thể thành công! Vì thế, nhân duyên chẳng dễ gì đạt được! Cả đời này, tôi mấy lần bỏ 

lỡ duyên phận, chẳng biết làm sao được, trong tâm tôi hiểu rất rõ, chẳng có cách nào! Lần 

đầu tiên là duyên phận của tôi với pháp sư Tinh Vân. Bốn mươi năm trước, Phật Quang Sơn 

vừa mới thành lập, trên núi ấy chỉ có một Phật học viện, tức Đông Phương Phật Giáo Học 

Viện. Sư mời tôi làm chủ nhiệm giáo vụ; khi ấy, học trò là một trăm ba mươi người. Tôi có ý 

nghĩ chia một trăm ba mươi người ấy thành nhiều tổ, cứ ba người một tổ, tức là chia thành 

bốn mươi tổ, mỗi tổ chuyên học một kinh. Thâm nhập một môn, huân tu dài lâu. Bốn mươi tổ 

là bốn mươi bộ kinh, học suốt mười năm, chẳng thể nói là một trăm ba mươi người đều thành 

tựu, nhưng một phần ba, tức bốn mươi người, mỗi người đều là chuyên gia của một bộ kinh. 

Quý vị nói người học kinh Di Đà mười năm là gì? A Di Đà Phật tái lai. Tiểu tổ ba người khác 

học phẩm Phổ Môn suốt  mười năm, họ là Quán Thế Âm Bồ Tát tái lai. Chọn ra mười bộ 

kinh, nếu chúng ta cả đời chẳng rời khỏi Phật Quang Sơn, bao nhiêu năm qua, có nhiều nhân 

tài hoằng pháp như thế, có thể nói là tột đỉnh. Ai tu một bộ kinh mười năm? Đều đứng đầu, 

đúng là Phật quang chiếu khắp toàn cầu. Hết sức đáng tiếc, pháp sư Tinh  Vân không chấp 

nhận đề nghị ấy. Sư bảo tôi: “Làm như vậy không giống như trường học”. Khi ấy, tôi thưa 

với Sư: - Trường học chưa chắc đã tạo nên nhân tài, nhưng biện pháp cố hữu ấy của Trung 

Quốc đã đào tạo nhân tài. Vì sao? Tôi học trong hội của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm, 

học theo cách thức xưa cũ. Thầy Lý dùng phương pháp dạy học trong tư thục mà hữu hiệu! 

Một bộ kinh, giảng xong lần thứ nhất bèn giảng lần thứ hai, giảng xong lần thứ hai bèn giảng 

lần thứ ba, trọn chẳng dùng cùng một bài giảng, mỗi biến tự mình đều phải tích cực chuẩn bị, 

mười  lần  sẽ  đặt  vững  cơ  sở.  Nếu  giảng  mười  năm,  tối  thiểu  là  giảng  bốn  năm  chục  lần, 

nhuyễn nhừ, cổ nhân nói đó là “quen tay thành khéo”, lẽ nào chẳng thành công! Nếu quý vị 

có thể vun bồi bền vững bốn căn cội (Cảm Ứng Thiên, Đệ Tử Quy, Thập Thiện Nghiệp Đạo 

và Sa Di Luật Nghi), Phật pháp sẽ hưng vượng, sẽ trở lại đời thịnh trị. Duyên phận đầu tiên 

ấy [chẳng thành], rất đáng tiếc, tôi rời khỏi Phật Quang Sơn. 

Duyên phận thứ hai là khi Hàn quán trưởng vãng sanh. Trước khi bà ta vãng sanh, chúng 

tôi đã dự định mở một lớp hướng dẫn hai ba chục đồng học chuyên tu. Nào ngờ, sau khi bà ta 

mất, con cái bà ta chẳng có hứng thú đối với chuyện ấy, chúng tôi cũng cảm thấy chính mình 

phước đức, nhân duyên chẳng đủ. Lần thứ hai chúng tôi cũng thất vọng. 

Lần thứ ba là tại Cư Sĩ Lâm của cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở Tân Gia Ba. Trước tiên, chúng tôi 

làm thí nghiệm, mở lớp ngắn hạn trong ba tháng. Lớp ấy dạy được năm lần, rất có thành tích, 

chúng tôi trọn đủ lòng tin, muốn mở lớp Phật học dài hạn, từ ba năm đến năm năm, nhưng lại 

có một người phá hoại trong ấy, khiến cho chúng tôi chẳng thể không rời khỏi Tân Gia Ba. 

Chúng tôi không thể trách móc bất luận kẻ nào, đó là duyên phận trong Phật pháp. Duyên 

phận Phật pháp đáng ở chỗ nào, chúng tôi không biết, chúng tôi là phàm phu tục tử. Tới Úc, 

586  Tập 90 



sang năm, chúng tôi đến Úc được mười năm, Tịnh Tông Học Viện thành lập mười năm, hoàn 

cảnh tu học ổn định, nhưng trong các đồng học, bất luận xuất gia hay tại gia chẳng y giáo 

phụng hành, hiện thời có thể ép họ được hay không? Chẳng thể! Trong thời đại hiện tại, thời 

đại rộng lớn, hoàn cảnh rộng lớn, dân chủ, tự do, rộng mở, chúng ta chỉ có thể khuyên lơn, 

hướng dẫn, chẳng thể đòi hỏi quá mức. Khuyên lơn, hướng dẫn mọi người chuyên dốc công 

sức nơi một môn, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, khuyên mọi người vun bồi ba hay bốn 

căn cội. Họ đã học lung tung, chẳng học một thứ. Nếu học một thứ, chắc chắn mười năm sẽ 

có thành công, chẳng kém cư sĩ Lưu Tố Vân. 

Vì thế, Lưu cư sĩ đã nêu gương tốt nhất. Chỉ cần thật sự học, có một bộ CD, hoặc một bộ 

băng thâu âm, là được rồi! Thật sự buông tiếng tăm, lợi dưỡng, buông hưởng thụ ngũ dục lục 

trần xuống, chẳng sợ chịu khổ, ai nấy đều thành tựu. Ưu điểm của cư sĩ Lưu Tố Vân là có thể 

chịu khổ, có thể trì giới, điều này kẻ bình phàm chẳng dễ gì làm được, nhưng bà ta làm được. 

Tôi nghe bà ta nói trong CD, bà ta có một người bạn thân, mời người bạn thân ấy dùng cơm, 

chỉ có một món ăn, giá xào với đậu hũ sợi, một món thôi! Người bạn nói: “Mời tôi đến để ăn 

món này sao?” Đúng vậy! Bà ta hỏi: “Chẳng đủ ăn thì tôi xào thêm một chút nữa”. “Vẫn là 

món đó hả?” “Đúng vậy, vẫn món đó”. Quý vị bèn hiểu bình thường người ta ăn cơm chỉ có 

một món, đơn giản, chẳng lãng phí thời gian, thời gian quý báu nhất! Chẳng thể chịu khổ, 

không được rồi! Trì giới chịu khổ, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, đấy là bí quyết thành 

công và hộ trì chánh pháp tồn tại lâu dài, chúng ta chớ nên không lưu ý. 

Chúng  ta  lại  coi  tiếp  đoạn  dưới:  “Nhi  vi  Thượng  Thủ,  kim  xưng  Thủ  Tọa  vi  Thượng 

 Thủ”  (“mà là Thượng Thủ”: Hiện tại gọi vị Thủ Tọa là Thượng Thủ). Trong Phật môn hiện 

thời, Thủ Tọa Hòa Thượng được gọi là Thượng Thủ.  “Các kinh trung Thượng Thủ nhân số 

 bất đồng, lệ như Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh ư đại Bật Sô nhất thiên nhị bách 

 ngũ thập nhân, liệt Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên, Đại Ca Diếp, A Nê Luật Đà đẳng tứ nhân 

 đẳng  vi  Thượng Thủ.  Kim  kinh tắc  Kiều Trần  Như  ngũ nhân đẳng  vi  Thượng Thủ,  thị nãi 

 nhất  thiết  đại  thánh,  thần  thông  dĩ  đạt  chi  đại  tôn  giả  trung  chi  Thượng  Thủ”  (Trong  các 

kinh, số lượng Thượng Thủ khác nhau, chẳng hạn như Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ 

Kinh là một ngàn hai trăm năm mươi vị Đại Bật Sô, kể tên bốn vị Xá Lợi Phất, Mục Kiền 

Liên, Đại Ca Diếp, và A Nê Luật Đà cùng làm Thượng Thủ; nay kinh này lấy năm vị như 

Kiều Trần Như v.v... làm Thượng Thủ, họ là Thượng Thủ trong các đại tôn giả “hết thảy đại 

thánh, thần thông đã đạt”). Đặc biệt giới thiệu một chút. Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ 

Kinh là kinh A Di Đà do ngài Huyền Trang đại sư phiên dịch. Bản dịch của Cưu Ma La Thập 

đại sư có mười sáu vị tôn giả, trong ấy có tên họ của mười sáu vị, bản dịch của Huyền Trang 

đại  sư  chỉ  kể  tên  bốn  vị.  Đây  là  do  người  phiên  dịch,  chúng  ta  biết  Cưu  Ma  La  Thập  và 

Huyền Trang phải dịch từ cùng một nguyên bản, ý nghĩa trong hai bản dịch ấy đại đồng tiểu 

dị. Những vị này là Thượng Thủ của Thanh Văn chúng, trong Thanh Văn chúng các Ngài 

đều là Đại A La Hán. Chữ Đại trong  “đại tỳ-kheo, đại A La Hán”  là mấu chốt, Đại là gì? Đại 

Thừa. Tiểu Thừa A La Hán là Tiểu Thừa Tứ Quả, Đại Thừa A La Hán là Pháp Vân Địa Bồ 

Tập 90  587 



Tát. Vì A La Hán dịch sang nghĩa tiếng Hán là Vô Học, Ngài đã học xong những khóa trình 

(lớp học, môn học) cần phải học, tốt nghiệp rồi! Vô Học trong Tiểu Thừa gọi là A La Hán; 

Vô Học trong Đại Thừa cũng gọi là A La Hán. A Lan Hán có  nghĩa là Vô Học, nhưng Vô 

Học trong Đại Thừa là Thập Địa Bồ Tát, tức Pháp Vân Địa Bồ Tát, được gọi là Đại A La 

Hán. Do kinh này là kinh Đại Thừa, quý vị thấy chữ Đại A La Hán có ý nghĩa khác biệt. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kế đó:  “Án „nhất thiết đại thánh, thần thông dĩ đạt‟ chi cú”  (xét 

ra, câu “hết thảy đại thánh thần thông đã đạt”), câu này,  “bổn vị Bồ Tát thán đức” (vốn để ca 

ngợi đức hạnh của Bồ Tát), hai câu này vốn là để tán thán Bồ Tát.  “Như Mật Tích Kim Cang 

 Lực Sĩ Kinh vân: - Dữ đại tỳ-kheo chúng tứ vạn nhị thiên câu, Bồ Tát bát vạn tứ thiên, nhất 

 thiết đại thánh, thần thông dĩ đạt”  (như kinh Mật Tích Kim Cang Lực Sĩ51[9]  chép: “Cùng với bốn vạn hai ngàn đại tỳ-kheo, tám vạn bốn ngàn Bồ Tát, hết thảy đại thánh thần thông đã 

đạt”). Đây là tham khảo lời Phật dạy trong kinh khác.  “Kim thử kinh trung, dĩ tán thán Bồ 

 Tát công đức chi ngữ, dĩ tán Thanh Văn”  (Nay trong kinh này, dùng lời tán thán công đức 

của Bồ Tát để tán thán Thanh Văn). Câu tiếp đó là khẩn yếu,  “chánh biểu thử đẳng thường 

 tùy thánh  chúng,  bổn  Pháp  Thân  đại sĩ, ẩn  Bổn  thùy  Tích”  (chính  là nhằm  biểu  thị các  vị 

thánh  chúng  thường  theo  hầu  Phật  vốn  là  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ, ẩn  Bổn  thùy  Tích).  Những  vị 

này là ai? Cổ nhân Trung Quốc đã nói rất hay:  “Một vị Phật ra đời, ngàn vị Phật ủng hộ” . 

Giống như đóng tuồng, người này đóng vai chính, người khác đóng vai phụ; chẳng có những 

vai phụ diễn, tuồng sẽ hát không hay. Duyên của Thích Ca Mâu Ni Phật chín muồi, Ngài đến 

thế gian này thị hiện thành Phật, đóng vai chánh, những vai phụ diễn thì sao? Vai phụ diễn có 

thể là thầy Ngài, hoặc có thể là giống như Ngài, đều đã thành Phật, đó gọi là “cổ Phật tái lai”, 

thật đấy!  Trong giáo  pháp  Đại  Thừa,  đức  Phật đã nói  rõ:  Xá Lợi  Phất, Mục  Kiền Liên đã 

thành Phật từ kiếp lâu xa, đến tham gia pháp hội của Thích Ca Mâu Ni Phật, đến nơi đây gặp 

dịp đóng một vai, làm học trò của Thích Ca Mâu Ni Phật, các Ngài thật sự là đại thánh, cũng 

chẳng phải là tiểu thánh, giống như các vị Đẳng Giác Bồ Tát hoặc Thập Địa Bồ Tát rất nhiều! 

Do vậy, trong hội này, há thật sự có phàm phu? Còn có những vị hộ pháp thời đức Phật tại 

thế, những vị tại gia cư sĩ, [trong số ấy] cũng có rất nhiều chư Phật, Bồ Tát tái lai. Hoằng 

pháp lẫn hộ pháp đều là hạng nội hạnh, chẳng phải là bậc nội hạnh sẽ không được! Do vậy, 

chúng ta có thể hiểu, cư dân sống tại Ấn Độ thuở ấy phước báo to lớn, cảm chư Phật, Bồ Tát 

giáng lâm, vì chúng sanh tuyên nói diệu pháp. Đặc biệt là pháp môn này tiếp dẫn đại chúng, 

thành tựu viên mãn trong một đời, đến đâu để tìm pháp môn này? Bởi thế, những vị Pháp 

Thân đại sĩ này, như kinh Hoa Nghiêm đã nói, bốn mươi  mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, ẩn 

Bổn, tức là ẩn giấu quả vị sẵn có của chính mình,  “thùy tích”  là biểu diễn, sắm một vai trên 

sân khấu, [đó là] ẩn Bổn thùy Tích.  “Hoặc tha phương thánh chúng, trợ Phật hoằng hóa, vi 

 Ảnh Hưởng Chúng”  (hoặc thánh chúng từ phương khác, giúp Phật hoằng hóa, đóng vai trò 



51[9] Đ}y l{ hội thứ ba, tức hội Kim Cang Mật Tích trong kinh Đại Bảo Tích, kinh n{y do ng{i Bồ Đề Lưu Chí dịch. 

588  Tập 90 



làm  những  người  gây  ảnh  hưởng).  Cũng  có  những  vị  Phật  từ  thế  giới  phương  khác,  thấy 

Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện thành Phật tại nơi đây, cũng đến góp sức vào cuộc vui, đến 

sắm một vai diễn. Sắm vai gì không nhất định, có vị sắm vai tỳ-kheo xuất gia, có vị sắm vai 

tại gia Bồ Tát, chẳng nhất định, đúng là nên dùng thân gì đắc độ, bèn hiện thân ấy, đều nhằm 

giúp Thích Ca Mâu Ni Phật giáo hóa chúng sanh, đấy gọi là Ảnh Hưởng Chúng. 

  “Nhất thiết  đại  thánh, chỉ  kỳ  bổn  địa, bổn thị  cứu cánh  Bồ  Đề  chi nhân  cố”  (Câu “hết 

thảy đại thánh” chỉ Bổn Địa của họ: Vốn là bậc Bồ Ðề rốt ráo). Rốt ráo Bồ Đề là người đã 

chứng đắc địa vị Diệu Giác. Trong kinh Hoa Nghiêm, đây là địa vị Bồ Tát tối cao. Diệu Giác 

còn cao hơn Đẳng Giác một cấp, đấy là rốt ráo Bồ Đề.  “Thần thông dĩ đạt giả”  (Thần thông 

đã đạt là...) đó là  “thị quyền tích” , tức là thần thông biến hóa, mang thân phận Thanh Văn 

trong hội này. Quý vị thấy bốn vị trước đã chứng đắc địa vị A La Hán, còn ngài A Nan là Sơ 

Quả Tu Đà Hoàn, đấy là sắm những vai biểu diễn khác nhau,  “du hý thần thông lai thử độ 

 cố”  (do du hý thần thông mà đến cõi này). Các vị này đều có duyên với chúng sanh trong thế 

giới Sa Bà, không có duyên sẽ chẳng đến, đều là hữu duyên. Vì thế, chúng sanh có cảm, toàn 

bộ các Ngài đều đến, cùng theo Thích Ca Mâu Ni Phật đến đây.  “Cố tri sở liệt chi Thanh Văn 

 chúng, giai thị đại quyền thị hiện, trợ ngã Thế Tôn, khai hiển Tịnh Độ pháp môn dã”  (Do 

vậy, biết các hàng Thanh Văn vừa được nêu trên đều là bậc đại quyền thị hiện hỗ trợ đức Thế 

Tôn ta khai hiển pháp môn Tịnh Ðộ). Nhất định phải hiểu ý nghĩa này; vì thế, đọc kinh quý 

vị chớ nên không liễu giải sự quyền biến thị hiện, chớ nên chẳng liễu giải Ẩn và Hiện, tức Ẩn 

Bổn Hiện Tích,  “thùy tích”  là hiện ra hình tướng, dấu vết. 

 “Tổng thượng ngũ thánh”  (Xét chung, năm vị thánh [nói trên]), sau khi giới thiệu riêng 

từng vị xong, bèn gộp chung lại để nói, chúng ta xem năm vị [Thượng Thủ được nêu tên] 

trong phần trước.  “Liễu Bổn Tế” , tức tôn giả Kiều Trần Như,  “vị liễu tri kỳ cửu viễn chi bổn 

 tế, cố thủ liệt chi”  (do biết rõ Bổn Tế lâu xa nên được nêu tên đầu tiên). Liễu là hiểu rõ, Bổn 

Tế là bổn tánh, người Trung Quốc thường gọi Liễu Bổn Tế là “đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Kiến tánh là chân Phật, chẳng phải là giả Phật. Người kiến 

tánh thoát ly mười pháp giới. Còn bị giới hạn trong mười pháp giới là chưa giác ngộ, chưa 

kiến tánh, kiến tánh bèn thoát lìa. Người [kiến tánh] vẫn ở lại trong mười pháp giới, nên gọi 

là đại quyền thị hiện, giống như những vị này, ẩn Bổn thùy Tích,  là thật, chẳng giả. Chư vị 

nhất định phải biết, trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường nói  “tướng chuyển theo tâm, cảnh 

 chuyển theo tâm”.  Tâm quý vị vừa chuyển, bèn là Pháp Thân Bồ Tát. Trong giáo pháp Đại 

Thừa, chúng ta thấy thân tướng của Pháp Thân Bồ Tát:  “Thân có vô lượng tướng, tướng có 

 vô lượng hảo” , chẳng phải là ba mươi hai tướng, tám mươi thứ hảo. Hoàn cảnh cư trụ của 

các Ngài là cõi Thật Báo Trang Nghiêm, là Nhất Chân pháp giới, chẳng phải là uế độ. 

Những người minh tâm kiến tánh trong thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, cùng ở với 

chúng ta, chúng ta thấy họ giống hệt như chúng ta, chẳng có gì khác biệt. Khác nhau ở chỗ 

chúng ta là phàm phu mắt thịt thấy Phật, Bồ Tát toàn là phàm phu mắt thịt, còn Phật, Bồ Tát 

thấy chúng ta thảy đều là Phật, Bồ Tát, mỗi người có cách nhìn khác nhau. Vì sao? Chư Phật, 

Tập 90  589 



Bồ Tát nhìn vào tự tánh của chúng ta, tự tánh của quý vị là Phật. Chúng ta nhìn Phật, Bồ Tát, 

chẳng thấy tánh, chỉ thấy tướng của các Ngài, chấp tướng, cho nên các Ngài chẳng giống bọn 

phàm phu chúng ta. Mỗi ngày ăn cơm, đi ra ngoài khất thực, người ta cho gì ăn nấy, chúng ta 

thấy  như  vậy,  không  có  cách  nào  lý  giải  họ.  Họ  ra  ngoài  xin  được  một  bát  cơm,  cơm  ấy 

chẳng dễ ăn cho lắm. Có thể là kẻ ăn mày ra ngoài xin một chút đồ ăn. Trong kinh A Hàm 

thường nói cơm ấy như thế nào? Thiu rồi, hư rồi, bốc mùi. Kẻ ăn xin rất đáng thương, xin 

được một chút đồ, gặp Phật, Phật có phước báo, bèn lấy bát cơm ấy cúng dường Phật để tu 

phước. Đức Phật cũng rất vui vẻ, ăn ngay trước mặt người ấy, chúc phước cho kẻ ấy. Cơm ấy 

kẻ bình phàm chẳng thể nuốt trôi, nhưng Phật có thể ăn. Phật ăn vào mùi vị ra sao? Thiên trù 

diệu cúng (đồ cúng dường mầu nhiệm từ bếp cõi trời). Vì sao? Cảnh chuyển theo tâm. Tâm 

người ăn mày ô nhiễm, nên cơm dơ bẩn. Khi dâng lên Phật, Phật là thân tâm thanh tịnh, thứ 

ấy liền biến thành thứ tốt đẹp nhất, thật đấy, chẳng giả đâu! Thần thông diệu dụng mà! Chúng 

ta thấy đức Phật ngồi dưới cội Bồ Đề, dưới gốc cây lót cỏ, tĩnh tọa nơi ấy. Bồ Tát chẳng thấy 

như vậy, mà sẽ thấy phía trên có lọng báu, phía dưới là tòa báu Kim Cang. Thân tướng đức 

Phật chẳng phải là ba mươi hai tướng, mà là thân có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng 

hảo, các Ngài thấy như vậy. Cảnh chuyển theo tâm, tướng do tâm sanh, chúng ta xem nhiều 

kinh luận, sẽ dần dần thấu hiểu chuyện ấy là thật, chẳng giả. Vì thế, tôn giả Kiều Trần Như 

tượng trưng minh tâm kiến tánh. Trong kinh này, điều đó có nghĩa là kinh này là kinh điển để 

minh tâm kiến tánh trong một đời. Trong đời này, quả thật chúng ta chưa minh tâm kiến tánh, 

nhưng vãng sanh thế giới Cực Lạc sẽ minh tâm kiến tánh. Tổ sư đại đức đã nói:  “Đản đắc 

 kiến Di Đà, hà sầu bất khai ngộ?”  (Chỉ cần thấy Di Đà, lo chi chẳng khai ngộ), lẽ đâu chẳng 

khai ngộ? Kể tên Ngài đầu tiên nhằm làm cho chúng ta phát khởi lòng tin, tức là lòng tin đối 

với Tịnh Tông, sanh khởi nguyện tâm. 

 “Thân Tử trí huệ đệ nhất” , Thân Tử là Xá Lợi Phất,  “biểu Di Đà chi Phật trí, bất tư nghị 

 trí,  bất  khả  xưng  trí,  Đại  Thừa  quảng  trí,  vô  đẳng  vô  luân  tối  thượng  thắng  trí  chi  thâm 

 quảng vô nhai”  (biểu thị Phật trí, trí chẳng nghĩ bàn, trí chẳng thể nói, trí Ðại thừa rộng lớn, 

trí thù thắng tối thượng không gì bằng, không chi sánh, sâu rộng không bờ bến của Phật Di 

Ðà), tượng trưng điều gì? Tượng trưng trí huệ Bát Nhã viên mãn vốn sẵn có trong tự tánh. Ở 

nơi đâu? Trong bộ kinh này! Nếu chúng ta muốn khai phát trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự 

tánh của chính mình thì kinh này là một phương pháp. Trí huệ ấy đúng như đức Thế Tôn đã 

nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm:  “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như 

 Lai”.  Năm thứ trí được nói đến ở đây chính là trí huệ vốn sẵn có của Như Lai, nói Như Lai là 

nói tới tự tánh của chúng ta. Trong tự tánh của chúng ta vốn có năm thứ trí huệ viên mãn ấy. 

Năm thứ trí huệ được dành lại để giảng trong phần sau, nên ở đây chẳng chú giải, trong phần 

sau sẽ có. 

  “Mục  Liên  chi  thần  thông  đệ  nhất,  hiển  du  hý  thần  thông  chi  thệ  nguyện” (Mục  Liên 

thần thông bậc nhất, hiển thị thệ nguyện du hý thần thông). Trong lúc tu nhân, Bồ Tát đã phát 

nguyện  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , muốn độ chúng sanh, nhưng quý vị chẳng có 

590  Tập 90 



năng lực, sẽ không thể độ được. Vừa có trí huệ vừa có năng lực, ở đây năng lực được biểu 

hiện ra chính là thần thông. Thần là chẳng có chướng ngại, kinh Hoa Nghiêm giảng bốn thứ 

vô ngại, Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại. Đó là thần thông, Thông là 

thông đạt. Nói gộp lại, pháp giới chẳng chướng ngại, quý vị mới có thể phổ độ chúng sanh, 

mới có thể thực hiện Tứ Hoằng Thệ Nguyện đã phát trong lúc tu nhân. Trong lục đạo, trong 

mười pháp giới, nên dùng thân gì đắc độ, quý vị có thể hiện thân ấy, hiện thân vô ngại. Nên 

dùng phương pháp gì để giúp người ấy giác ngộ, bèn dùng phương pháp đó. Thân chẳng phải 

là thân nhất định, pháp cũng chẳng có định pháp (pháp nhất định), sống động, hoạt bát; như 

kinh Lăng Nghiêm đã nói: Bồ Tát hiện thân,  “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”  (thuận 

theo tâm chúng sanh, ứng với khả năng tiếp nhận của họ). Chính Ngài không có thân, chúng 

sanh thích thân gì Ngài bèn hiện thân ấy. Chúng sanh mong Phật đến độ họ, hoặc là Bồ Tát 

đến độ họ, bèn thuận theo lòng quý vị mong muốn mà hiện thân. Quý vị hoan hỷ sẽ dễ đắc 

độ, chẳng hoan hỷ sẽ khó khăn! 

  “Đại Ẩm Quang” , đây là tôn giả Ca Diếp, tức ngài Đại Ca Diếp,  “hiển Di Đà thù thắng 

 quang minh, vô bất chiếu kiến, quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”  (Đại Ẩm Quang 

hiển thị quang minh thù thắng của Phật Di Ðà không gì chẳng chiếu tỏ, là tôn quý nhất trong 

các quang minh, là vua của các đức Phật). Hai câu này là lời đức Thế Tôn tán thán A Di Đà 

Phật đến tột bậc. Chúng ta biết, Phật Phật bình đẳng, trong pháp bình đẳng, đức Thế Tôn vẫn 

tán thán A Di Đà Phật như vậy,  “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương” . Ngài Đại Ẩm 

Quang trong quá khứ, chín mươi mốt kiếp trước, dùng vàng ròng cúng dường Phật, thếp vàng 

tượng Phật, nên cảm chín  mươi mốt kiếp quang minh kim sắc, mang ý nghĩa này, hiển thị 

quang minh thù thắng của A Di Đà Phật. 

 “Hựu Ca Diếp thị Tông Môn Sơ Tổ, A Nan vi Nhị Tổ”  (lại nữa, Ca Diếp là Sơ Tổ Thiền 

Tông,  ngài  A  Nan  là  Nhị  Tổ).  Trong  Thiền  Tông,  Thiền  Tông  do  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

truyền cho Ma Ha Ca Diếp, tôn giả Ca Diếp lại truyền cho A Nan. A Nan là Sơ Tổ Giáo Hạ, 

là Nhị Tổ của Thiền Tông.  “A Nhã Kiều Trần Như biểu đương nhân chi Bổn Tế”  (A Nhã 

Kiều Trần Như biểu thị Bổn Tế của hành nhân). Bổn Tế là bổn tánh, tượng trưng cho bổn 

tánh  của  chúng  ta.  “Xá  Lợi  Phất  biểu  chúng sanh  bổn  cụ  chi  trí  huệ”  (Xá  Lợi  Phất tượng 

trưng trí huệ vốn có của chúng sanh). Kinh nói tới năm thứ trí huệ viên mãn.  “Mục Liên tức 

 chúng sanh bổn hữu chi thần thông”  (Mục Liên chính là thần thông vốn có của chúng sanh). 

Quý vị thấy: Đều là trở về tự tánh. Ẩm Quang biểu thị  “linh quang độc diệu, huýnh thoát căn 

 trần”  (linh quang riêng chiếu, vượt thoát căn trần), hai câu ấy là của Thiền Tông. Linh quang 

là  trí  huệ  trong  tự  tánh,  Căn  là  sáu  căn,  Trần  là  sáu  trần.  Huýnh  (迥)  là  xa  xôi,  [ “huýnh 

 thoát” ] là vượt thoát xa lìa lục căn, lục trần, đấy là vượt thoát mười pháp giới.  “Khánh Hỷ 

 biểu khánh khoái bình sanh, tâm tâm tương kế”  (Khánh Hỷ biểu thị luôn luôn vui sướng, tâm 

tâm  tiếp  nối).  Gặp  gỡ  Phật  pháp,  hoan  hỷ,  tin  nhận  phụng  hành  hoan  hỷ,  chứng  đắc  Vô 

Thượng Bồ Đề hoan hỷ, niệm niệm liên tiếp, chánh pháp thường trụ thế gian, vĩnh viễn bất 

đoạn. 

Tập 90  591 



Khi pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật kết thúc, tức là một vạn hai ngàn năm sau, nói 

thật ra, thời gian trọn chẳng dài. Một vạn hai ngàn năm Phật pháp bèn kết thúc, chẳng còn 

nữa! Vị Phật kế tiếp, tức vị Phật thứ năm, [chính là] Di Lặc Bồ Tát đến thành Phật trong thế 

gian này, khi nào Ngài sẽ giáng hạ? Trong bản chú giải này, cụ Niệm Tổ cũng [cho biết]: 

Năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm sau, Di Lặc Bồ Tát mới đến thành Phật trong thế gian 

này. Bởi vậy, hiện thời có kẻ nói Di Lặc Bồ Tát đã chưởng quản thiên bàn, đó là nói dối, 

chẳng thật, chẳng có lẽ ấy! Cách tính toán thời gian như thế nào? Tính theo [thời gian trên] 

cõi trời Đâu Suất. Một ngày trên trời Đâu Suất bằng bốn trăm năm trong nhân gian, thời gian 

sai biệt rất lớn, một ngày trên trời Đâu Suất bằng bốn trăm năm trong nhân gian! Một năm 


[trên cõi trời ấy] cũng giống như chúng ta, vì họ tính theo độ số của một vòng tròn là ba trăm 

sáu mươi độ, nên một năm là ba trăm sáu mươi ngày. Họ có thọ mạng dài bao lâu? Bốn ngàn 

năm. [Tuổi thọ] trên cõi trời Đâu Suất là bốn ngàn năm. Quý vị hãy tính toán từ từ, sẽ tính ra 

thời gian khớp với thế gian này là năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm, khi ấy, Ngài sẽ giáng 

thế. Trong thời gian rất dài ấy, chẳng có Phật pháp. Không có Phật pháp, con người rất khổ. 

Vì thế,  đức  Phật  từ  bi  đến  tột  bậc,  không  có  Phật  thì  kiếm  người  thay  mặt  Phật.  Có  người 

thay mặt đức Phật, người thay mặt đức Phật là ai? Người thay mặt đức Phật là Đại Nguyện 

Địa Tạng Vương Bồ Tát. Thời gian Địa Tạng Vương Bồ Tát độ chúng sanh còn dài hơn Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật độ chúng sanh mới là một vạn hai ngàn năm. Quý vị thấy Địa Tạng 

Vương độ chúng sanh phải trải qua thời gian bao lâu? Phàm khi Phật chẳng xuất thế, thảy 

đều do Địa Tạng Bồ Tát thay  mặt. Vì thế, quý vị thấy  mở đầu kinh Địa Tạng thật sự náo 

nhiệt, kinh này chẳng sánh bằng, kinh Hoa Nghiêm cũng chẳng sánh bằng. Mười phương hết 

thảy chư Phật đều tới tham gia pháp hội. Vì sao? Trong quá khứ, mười phương chư Phật đều 

là học trò của Địa Tạng Bồ Tát. Học trò chẳng quên ân thầy, ngày hôm nay thầy mở pháp 

hội, lẽ nào trò chẳng đến? Đã thành Phật cũng phải đến để trang nghiêm đạo tràng. Vì vậy, 

pháp hội Địa Tạng trang nghiêm thù thắng khôn sánh. 

 “Cố tri nhất bộ đại kinh, chánh thị phó pháp truyền tâm”  (Vì vậy, biết một bộ Ðại kinh 

đúng là phó pháp, truyền tâm), bốn chữ ấy (phó pháp truyền tâm) trọng yếu! Ngày nay chúng 

ta tiếp nhận bản kinh này, chẳng khác nào Thích Ca Mâu Ni Phật đem vô thượng diệu pháp 

truyền  cho  quý  vị.  “Phó  pháp”  là  A Nan,  tức  truyền  Giáo.  Người  “truyền  tâm”  là  truyền 

Thiền Tông, tức tôn giả Ca Diếp. Trao một bộ kinh này cho quý vị, pháp và tâm đều truyền 

cho quý vị. Đó là Tông Môn lẫn Giáo Hạ thảy đều truyền cho quý vị.  “Nhất cú danh hiệu, 

 trực hiển bổn lai diện mục”  (một câu danh hiện hiển lộ thẳng thừng diện mạo vốn có). Bổn 

lai diện mục là gì? Thường Tịch Quang! Vô Lượng Thọ! Trong kinh Di Đà, đức Phật nói rõ 

câu danh hiệu ấy biểu thị ý nghĩa Vô Lượng Quang và Vô Lượng Thọ. Vô Lượng Quang là 

Thường Tịch Quang, Vô Lượng Thọ là bất sanh bất diệt, chính là như khi Huệ Năng đại sư 

khai ngộ đã nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn chẳng sanh diệt” . Vốn chẳng sanh diệt là Vô Lượng 

Thọ. Ai nhận biết một câu A Di Đà Phật? Người niệm rất nhiều, nhưng chẳng nhận biết. Thật 

sự nhận biết, quý vị sẽ khăng khăng một câu Phật hiệu, thật sự buông xuống vạn duyên. Một 

592  Tập 90 



câu Phật hiệu là bổn tánh của quý vị, là hết thảy kinh giáo do Như Lai đã nói. Trong hội Hoa 

Nghiêm, chúng tôi đã giảng điều này rất rõ ràng, chẳng giả tí nào, những vị tổ sư đại đức xưa 

kia đã phân tích. Mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai độ vô lượng vô biên chúng 

sanh, nói vô lượng vô biên Phật pháp, cuối cùng nói gọn một câu là A Di Đà Phật để tổng 

kết. 

 “Ư thử tiến đắc, thỉ xưng đới giác chi hổ”  (Lãnh hội được điều này thì mới đáng xưng 

là “hổ  mọc  thêm  sừng”), phải  hiểu  đây  là  một  thứ  phương  tiện  thiện  xảo  để  tổ  sư  tiếp  dẫn 

người học Thiền Tông. Vì sao tổ sư nói như vậy? Dường như do Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư 

nói,  đúng  rồi,  Ngài nói  trong  Tứ  Liệu  Giản.  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  đại sư  đại  triệt  đại  ngộ 

trong Thiền Tông, quay trở lại chuyên tu Tịnh Độ, chuyên niệm A Di Đà Phật, Ngài là tổ sư 

đời thứ sáu của Tịnh Độ Tông, tức Tịnh Tông Lục Tổ, là A Di Đà Phật tái lai. Quý vị thấy 

thuở ấy, phong thái Thiền vô cùng hưng thịnh, coi rẻ tu Tịnh Độ, Ngài đến biểu diễn, trước 

hết là tu Thiền, đại triệt đại ngộ nơi Thiền rồi tu Tịnh, nhằm bảo với người khác ý nghĩa gì? 

Tịnh  còn  thù  thắng hơn  Thiền,  làm  sao  có  thể  khinh  mạn  cho  được?  Vì  thế,  Ngài  khuyên 

những kẻ tu Thiền,  “có Thiền, có Tịnh Độ, giống như cọp thêm sừng”.  Quý vị tu Thiền, lại 

còn thêm Tịnh, tuyệt lắm! Vốn là cọp mà cọp lại mọc sừng. Khuyên người học Thiền, biết kẻ 

ấy chẳng phải là căn tánh Thiền Tông, mê nơi Thiền, chẳng thể khai ngộ, mà cũng chẳng đắc 

Định, dùng phương pháp ấy để dẫn dắt, tiếp dẫn kẻ ấy. Quý vị bảo kẻ ấy trực tiếp bỏ Thiền tu 

Tịnh, hắn sẽ chẳng cam lòng, chẳng vâng chịu, chẳng thể tiếp nhận, nên dùng phương tiện 

thiện xảo như thế để khuyên chỉ hắn. Lại còn đích thân nêu gương.  “Ư thử tiến đắc”  (lãnh 

hội điều này), giống như thiền sư Trung Phong, quý vị thấy thiền sư Trung Phong vì người 

đời sau soạn một bản nghi thức Tam Thời Hệ Niệm, tác phẩm ấy do chính Ngài biên soạn. 

Trong ấy, có một câu trọng yếu:  “A Di Đà Phật tức thị ngã tâm, ngã tâm tức thị A Di Đà 

 Phật, Tịnh Độ tức thử phương, thử phương tức Tịnh Độ”  (A Di Đà Phật chính là tâm ta, tâm 

ta chính là A Di Đà Phật. Tịnh Độ chính là phương này, phương này chính là Tịnh Độ). Hễ 

mê, quý vị thấy có sanh, có diệt. Sau khi ngộ, sẽ là bất sanh bất diệt. Do mê hay ngộ nên 

[cảm nhận] cảnh giới sai khác, chứ cảnh giới chẳng có mê hay ngộ, mê hay ngộ là do tự tâm 

của chúng ta. Sự thật là chẳng có sanh diệt. 

Vì thế, các vị tổ sư đại đức khuyên dạy chúng ta,  “đản đương mạch trực niệm khứ, tiện 

 thị  vô  thượng  thâm  Thiền”  (chỉ  nên  thẳng  thừng  mà  niệm  sẽ  là  vô  thượng  thâm  Thiền). 

Câu  “vô  thượng  thâm  Thiền”  là do chính  Thích  Ca Mâu  Ni Phật  đã  nói, nhất  tâm  trì danh, 

tức là niệm một câu A Di Đà Phật, chính là vô thượng thâm diệu Thiền, hình như câu này 

được  chép  trong  kinh  Đại  Tập.  “Vô  luận  định  trì,  tán  niệm,  quyết  định  công  bất  đường 

 quyên”  (Chẳng nệ định trì hay tán niệm, quyết định chẳng phí uổng công lao).  “Định trì”  là 

định khóa (ấn định thời hạn, giờ khắc nhất định),  “tán niệm”  là chẳng thuộc về định khóa, hễ 

có dịp bèn niệm Phật. Tán niệm chẳng phải là tâm tán loạn. Tâm tán loạn niệm Phật chẳng 

được,  phải  nhất tâm,  phải  dùng  cái  tâm  cung  kính để  niệm  Phật.  “Tán”  có  nghĩa là  chẳng 

thuộc vào lúc thực hiện định khóa, định khóa của chúng ta là khóa tụng sáng tối. Nhằm lúc 

Tập 90  593 



chẳng phải là định khóa, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, Phật hiệu chẳng gián đoạn thì gọi 

là  “tán niệm” , chắc chắn chẳng phí uổng công phu định lực. Những lời này đều do lão cư sĩ 

đã trích lược từ kinh văn và ngữ lục của tổ sư đại đức, đúng là chẳng giả tí nào! 

 “Bổn kinh tiên liệt Thanh Văn, hậu chương Bồ Tát”  (Kinh này trước nêu Thanh Văn, sau 

kể Bồ Tát).  “Chương”  (彰) là nêu rõ, trước hết, nêu bày chúng Thanh Văn, sau đó là Bồ Tát 

chúng.  “Chánh như Phật Địa Luận đệ nhị”  (đúng như trong quyển hai của Phật Địa Luận), 

điều này được nói trong quyển thứ hai [của bộ luận ấy]:  “Tiên thuyết Thanh Văn, hậu thuyết 

 Bồ  Tát.  Thanh  Văn  chúng  giả,  cận  đối  Thế  Tôn,  thân  thọ  hóa  cố.  Hựu  chư  Thanh  Văn, 

 thường tùy Phật cố, hình đồng Phật cố. Thị cố chư kinh đa thị tiên Thanh Văn, nhi hậu Bồ 

 Tát”  (Trước nói Thanh Văn, sau nêu Bồ Tát. Chúng Thanh Văn gần gũi Thế Tôn vì được đức 

Phật đích thân giáo hóa. Hơn nữa, các Thanh Văn do thường theo đức Phật nên hình tướng 

giống với đức Phật. Vì vậy, phần nhiều các kinh thường nêu Thanh Văn rồi mới nói đến Bồ 

Tát). Đây là nói về sự biểu thị pháp của đại chúng, trình bày đơn giản về sự sắp xếp theo thứ 

tự thuận của các Ngài. Thanh Văn là học trò chưa khai ngộ, tuy đắc Định, A La Hán là đắc 

Định, Cửu Thứ Đệ Định chứng quả A La Hán, nhưng chưa đại triệt đại ngộ, chưa minh tâm 

kiến tánh, chúng ta biết các Ngài chỉ đoạn Kiến Tư phiền não. Trong kinh Đại Thừa thường 

nói đến tam giới trong lục đạo, tam giới là Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới, đoạn tám mươi 

tám phẩm Kiến Hoặc, chứng Tiểu Thừa Sơ Quả Tu Đà Hoàn. Nếu đem Tư Hoặc, Tư Hoặc 

gồm tám mươi mốt phẩm, chia ra phối hợp với chín địa, mỗi địa gồm chín phẩm thì chín lần 

chín thành tám mươi mốt phẩm Tư Hoặc. Đoạn hết Tư Hoặc, Tư Hoặc là tham, sân, si, mạn, 

nghi, gồm năm loại lớn ấy. Vì thế, Nghi là phiền não rất nghiêm trọng, hoài nghi đấy! Đối 

với gì mà nói [là nghi]? Đối với thánh giáo mà nói, quý vị hoài nghi Thích Ca Mâu Ni Phật, 

hoài nghi kinh điển nhà Phật, hoài nghi giáo huấn của đức Phật. Còn có một thứ nữa là hoài 

nghi chính mình, bản thân ta tạo tác tội nghiệp quá nặng, ta có thể thành tựu trong một đời 

này hay không? Niệm ấy thuộc về nghi, đó là phiền não rất nghiêm trọng. 

Đoạn hết tham, sân, si, mạn, nghi, tám mươi tám phẩm trong tam giới thảy đều đoạn hết, 

lục đạo sẽ chẳng còn. Lục đạo là giả, chẳng thật. Lục đạo giống như nằm mộng, quý vị đoạn 

được nó là tỉnh mộng. Vĩnh Gia đại sư nói rất hay:  “Mộng lý minh minh hữu lục thú, giác 

 hậu không không vô đại thiên”  (trong mộng rành rành phô sáu nẻo, giác rồi ba cõi rỗng toang 

hoang), tỉnh rồi. Tỉnh giấc là cảnh giới gì? Là tứ thánh pháp giới, vẫn còn ở trong mộng. Bởi 

lẽ, lục đạo là mộng trong mộng, sau khi ra khỏi lục đạo, từ trong mộng tỉnh giấc, vẫn thuộc 

về  giấc  mộng  này.  Vẫn  phải  đoạn  nữa,  số  lượng  [phiền  não]  cũng  rất  nhiều,  kinh  Hoa 

Nghiêm gọi chúng là “phân biệt”, phân biệt nhẹ hơn chấp trước, nhưng rất khó đoạn, vì sao? 

Quá nhiều! Quý vị thấy ý niệm phân biệt, niệm trước diệt, niệm sau liền sanh. Phân biệt được 

gọi là Trần Sa phiền não. Trần Sa là tỷ dụ rất nhiều, khởi tâm động niệm đều phân biệt. Đoạn 

phân biệt phiền não thì là Bồ Tát. Do vậy, trong tứ thánh pháp giới, chúng ta biết, Thanh Văn 

đoạn Kiến Tư, vẫn có tập khí Kiến Tư. Bích Chi Phật đoạn tập khí Kiến Tư, có Trần Sa phiền 

não. Đoạn Trần Sa phiền não, thành Bồ Tát, lại tiến cao hơn một cấp, nhưng vẫn có tập khí 

594  Tập 90 



Trần Sa. Tập khí Trần Sa đoạn hết, sẽ thành Phật, tức là Phật trong mười pháp giới, là vị trí 

cao nhất trong mười pháp giới. Tuy thành Phật, hãy còn vô thỉ vô minh phiền não, tức là khởi 

tâm động niệm. Phải đoạn hết vô minh phiền não, chẳng khởi tâm, không động niệm, khi ấy, 

thật sự tỉnh giấc, tứ thánh pháp giới chẳng còn, mười pháp giới không có.  Do vậy, tứ thánh 

pháp giới cũng chẳng phải là thật. Mười pháp giới không có, xuất hiện cảnh giới gì? Nhất 

Chân pháp giới. Vì sao gọi là Nhất Chân? Trong pháp giới ấy không có biến hóa, trong mười 

pháp giới có biến hóa, chứ pháp giới này không có biến hóa.  Vì sao? Không có phân biệt, 

chấp trước. Biến hóa do phân biệt, chấp trước sanh ra, ngay cả thời gian và không gian cũng 

đều  có  biến  hóa.  Vì  thế,  hễ  vào  trong  Nhất  Chân  pháp  giới,  thời  gian  lẫn  không  gian  đều 

không có. Thời gian không có, chẳng có trước sau. Không gian không có, khoảng cách chẳng 

còn. Trọn khắp pháp giới hư không giới là Nhất Chân pháp giới. Thế giới Cực Lạc ở đâu? 

Ngay nơi đây. A Di Đà Phật thành Phật khi nào? Ngay giây phút này! Thời gian và không 

gian chẳng có, đó là thật sự thành Phật. 

Thiên Thai đại sư giảng: Phật trong mười pháp giới gọi là Tương Tự Tức Phật, vượt thoát 

mười pháp giới sẽ là thật, tức Phần Chứng Tức Phật. Vì sao phần chứng? Chưa viên mãn. Vì 

sao chưa viên mãn? Chẳng khởi tâm động niệm, nên vô thỉ vô minh chẳng còn, nhưng tập khí 

vô thỉ  vô  minh  hãy  còn.  Tập  khí  ấy  chẳng dễ  đoạn,  không  giống  với  những  thứ  trước  đó. 

Trước đó là tập khí Kiến Tư và tập khí Trần Sa đều dễ đoạn, đều có phương pháp đối trị, chỉ 

riêng vô thỉ vô minh là không có phương pháp đối trị. Quý vị chỉ có một phương pháp, nếu 

đối trị nó sẽ ngay lập tức lọt vào vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, toàn bộ đều có! Vì vậy, 

khi đó, cổ đại đức nói là “vô công dụng đạo”, để mặc nó, tuyệt đối chẳng quan tâm tới nó, 

tuyệt  đối  đừng  khởi  tâm  động  niệm,  tự  nhiên  tập  khí  ấy  sẽ  bị  đào  thải  từ  từ.  Phải  mất 

thời gian bao lâu? Kinh nói ba đại A-tăng-kỳ kiếp, chúng sẽ chẳng còn. Do vậy, thành Phật 

phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp là nói với ai? Chẳng phải là nói với kẻ phàm nhân! Nói theo 

phía người phàm sẽ là vô lượng kiếp! [Nói ba đại A-tăng-kỳ kiếp] là nói với Pháp Thân Bồ 

Tát, tức Viên Giáo Sơ Trụ, ngày nào quý vị minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, tính từ lúc 

ấy, sẽ phải trải qua ba A-tăng-kỳ kiếp, tập khí vô thỉ vô minh sẽ tự nhiên chẳng còn. Do vậy, 

trong Nhất Chân pháp giới, đức Phật nói có bốn mươi mốt tầng cấp, Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, bốn mươi mốt giai cấp, bốn mươi mốt giai cấp ấy do 

đâu mà có? Do tập khí vô minh dầy hay mỏng, do vậy mà có! Không có cách nào có thể đoạn 

tập khí vô minh. Hễ quý vị có một cách, quý vị thấy đó, nhất định là quý vị khởi phân biệt, 

khởi chấp trước, bèn đọa lạc. Vì thế, ở đây, chẳng thể khởi tâm động niệm. Trong cảnh giới 

ấy, quả thật không khởi tâm, không động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước. Vì thế, 

chúng ta phải liễu giải, thế giới ấy là thế giới bình đẳng, bốn mươi mốt địa vị là bình đẳng. 

Không chỉ bốn mươi mốt địa vị bình đẳng, ngay cả Phật quả rốt ráo, tức địa vị Diệu Giác 

cũng bình đẳng, thật sự bình đẳng. 

Từ kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, Sơ Trụ Bồ Tát vừa mới giác ngộ, đại triệt, đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, có năng lực: Chúng sanh trong mười pháp giới có cảm, Ngài có thể ứng. 

Tập 90  595 



Nên dùng thân Phật để đắc độ, Ngài bèn có thể hiện ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp 

giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, có thể hiện thân Phật. Nên dùng thân Bồ Tát đắc độ, có thể 

hiện thân Bồ Tát. Thân nào cũng đều có thể hiện, pháp gì cũng đều có thể giảng, chẳng có 

chướng ngại, có khác gì với địa vị Diệu Giác hay chăng? Đúng là chẳng sai biệt! Quý vị thấy: 

Khởi tác dụng, tự hành, hóa tha chẳng bị chướng ngại, chỉ có một chỗ khác biệt là chưa hoàn 

toàn thoát khỏi tập khí. Do vậy có Nhất Chân pháp giới, trong cảnh giới ấy, thân tướng quý 

vị vĩnh hằng không thay đổi, cũng có nghĩa là chẳng có sanh, lão, bệnh, tử. Trong thế gian 

này, chúng ta có sanh, lão, bệnh, tử, có biến hóa! Trong thế giới ấy chẳng có, cây cối, hoa, cỏ 

chẳng có Xuân sanh, Hạ tăng trưởng, Thu gặt hái, chẳng có! Hoa vĩnh viễn tươi tốt như vậy, 

vĩnh viễn đẹp đẽ như vậy, vĩnh viễn thơm tho như vậy. Núi, sông, đại địa, những thứ ấy đều 

chẳng thay đổi, là vĩnh hằng. Vì thế gọi là Nhất Chân, chẳng có biến hóa. Do vậy, phải biết: 

Biến hóa là do cái tâm chúng ta. Tâm chúng ta biến hóa, nên cảnh giới bên ngoài thảy đều có 

biến  hóa.  Vì  vậy,  người  nhập  Định,  trong  Định  chẳng  có  biến  hóa,  cảnh  giới  trong  Định 

chẳng biến hóa. Do đó, trong Định có thể thấy quá khứ, có thể thấy vị lai. Vì quý vị chẳng có 

biến hóa, nên có thể thấy cảnh giới bên ngoài biến hóa. Quý vị không có thời gian và không 

gian,  nên  có  thể  đến  quá  khứ,  và  cũng  có  thể  đến  tương  lai.  Vì  thế,  Định  phát  sanh  thần 

thông, đó là đức năng, bản năng của quý vị bộc lộ. 

Nhất  Chân  pháp  giới  là  thật  ư?  Thật  ra,  chẳng  phải  là  thật.  Nhất  Chân  pháp  giới  cũng 

chẳng thật. Nó là gì? Tập khí vô thỉ vô minh biến hiện, ngày nào đoạn hết tập khí vô thỉ vô 

minh, cảnh giới này sẽ chẳng thấy nữa! Sau khi không thấy thì thứ gì hiện tiền? Thường Tịch 

Quang hiện tiền, Thường Tịch Quang là bổn tánh của chính mình, hoàn toàn trở về tự tánh. 

Trong Thường Tịch Quang, quý vị chẳng thấy hiện tượng vật chất, mà cũng chẳng thấy hiện 

tượng tinh thần, một bầu quang minh. Do vậy, trong kinh có bốn chữ để hình dung nó, tức là 

Đại Quang Minh Tạng, đấy là Thường Tịch Quang. Huệ Năng đại sư nói sáu câu là nói về 

cảnh giới nào? Cảnh giới Thường Tịch Quang. Câu cuối cùng nói về cảnh giới trong pháp 

giới  hư  không  giới.  Quý  vị  thấy  phần  trước  đã  nói:  Câu  đầu  tiên  là  “vốn  tự  thanh  tịnh” , 

chẳng nhiễm ô, tự tánh chẳng có nhiễm ô. Nay chúng ta ở trong lục đạo, cho đến đọa trong 

tam đồ, có nhiễm ô hay không? Không có! Tự tánh vĩnh viễn chẳng bị nhiễm ô. Nhiễm ô là 

gì? Nhiễm ô là A Lại Da, đặc biệt là Mạt Na, Mạt Na gọi là “nhiễm ô ý”. Do tự tánh chẳng bị 

nhiễm ô, tự tánh không có sanh diệt,  “vốn chẳng sanh diệt” , đấy mới là chính mình, là linh 

tánh của chính mình, là bổn tánh của chính mình, chớ nên không biết điều này.  “Vốn tự trọn 

 đủ” , câu này nói về Ẩn, nó trọn đủ, nhưng chẳng hiển hiện. Trọn đủ gì vậy? Trọn đủ hết thảy 

y báo và chánh báo trang nghiêm trong pháp giới hư không giới, vốn tự trọn đủ.  “Vốn chẳng 

 dao động” , chưa từng lay động. Động là khởi hiện tướng, không động bèn chẳng hiện tướng. 

Như vậy thì pháp giới do đâu mà có? Nhất niệm bất giác bèn có vô minh. Vô minh là A 

Lại Da, [hay nói rõ hơn] vô minh là nghiệp tướng của A Lại Da. Từ nghiệp tướng biến hiện 

một chuyển tướng, từ chuyển tướng biến hiện một cảnh giới tướng. Chúng được gọi là ba tế 

tướng của A Lại Da. Tốc độ chuyển biến quá nhanh, Di Lặc Bồ Tát bảo là trong một cái khảy 

596  Tập 90 



ngón  tay  có  bao  nhiêu  niệm?  Bao  nhiêu  nghiệp  tướng?  Đối  với  nghiệp,  chư  vị  phải  biết 

nghiệp  là  chấn động,  khoa  học  hiện tại  gọi  nó là chấn động, tức  là nó động.  Đối với nhất 

niệm  của  chúng ta, trong  một  cái khảy  ngón tay  có  bao nhiêu  chấn  động, tần suất  ra sao? 

Ngài bảo chúng ta, ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, trăm ngàn là đơn vị, trăm ngàn là mười 

vạn, ba mươi hai ức nhân với mười vạn thành ba trăm hai mươi triệu, quý vị thấy một cái 

khảy ngón tay là ba trăm hai mươi triệu.  “Niệm niệm thành hình” ,  “hình”  là hiện tượng vật 

chất, mỗi một niệm đều có một hiện tượng vật chất. Trong một cái khảy ngón tay, sẽ thấy 

một hiện tượng vật chất, nó là ba trăm hai mươi triệu niệm, các hình tướng ấy tích lũy tại nơi 

đó, các khoa học gia dùng kính hiển vi trông thấy. Nếu quý vị nhìn trong một giây, sẽ thấy nó 

tồn tại một giây rồi bỗng nhiên không có, một giây tích lũy bao nhiêu? Tôi nghĩ khảy nhanh, 

có thể khảy năm lần, khảy năm lần là một ngàn sáu trăm triệu, quý vị thấy một ngàn sáu trăm 

triệu lượt tích lũy, để cho quý vị thấy hiện tượng ấy trong một giây, sau một giây sẽ chẳng 

còn thì các khoa học gia có thể thấy được; chứ các khoa học gia chẳng có cách nào thấy một 

phần trong một ngàn sáu trăm triệu phần của một giây, họ chẳng nhìn thấy điều ấy; nhưng 

thấy được [trong một giây] là đã rất giỏi rồi, chúng tôi thật sự rất bội phục. Trong một giây 

họ có thể thấy chuyện này, biết trong Không sanh ra Có, sanh rồi liền lập tức diệt, tốc độ quá 

nhanh chóng! 

Chuyển tướng là thông tin, khoa học gia gọi nó là thông tin. Nghiệp tướng là năng lượng, 

dao động là năng lượng; cảnh giới tướng là vật chất. Do vậy, các khoa học gia, tức các khoa 

học gia Lượng Tử, nói trong vũ trụ chỉ có ba thứ ấy (năng lượng, thông tin và vật chất). Trừ 

ba thứ ấy ra, thứ gì cũng đều không có. Trong Phật pháp, quý vị thấy các vị đại sư thuộc 

Pháp Tướng Duy Thức nói trong vũ trụ thứ gì cũng đều chẳng có, chỉ có A Lại Da, đấy cũng 

là ba tế tướng của A Lại Da, nên gọi là Duy Thức. Chỉ có mình Thức, ngoài Thức ra, toàn bộ 

đều là giả. Giống như kính vạn hoa; kính vạn hoa có gì? Có ba mảnh màu khác nhau. Chuyển 

động là năng lượng, năng lượng đang chuyển động. Nhìn từ chuyển động, quý vị thấy có vô 

lượng vô biên kiểu mẫu kết cấu (pattern) xuất hiện. Thật sự hiểu rõ thì chúng đâu có nhiều 

ngần ấy! Chẳng qua là ba mảnh nhỏ màu sắc rực rỡ khác nhau mà thôi! Nay chúng ta thấy y 

báo và chánh báo trang nghiêm trong cả vũ trụ, tức là chúng đang động. Nếu chúng không 

động, sẽ biến thành ba thứ (nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng). Khoa học Lượng 

Tử đối với Phật pháp rất hữu dụng. Dựa theo cách ghi chép năm tháng của Trung Quốc, cho 

đến năm nay, Thích Ca Mâu Ni Phật đã diệt độ ba ngàn năm, người Trung Quốc nói là ba 

ngàn lẻ ba mươi bảy năm. Từ khi đức Phật diệt độ cho đến hiện thời, khoa học gia phát hiện 

A Lại Da, cho thấy Pháp Tướng Tông nói chẳng sai tí nào! Ngày hôm nay đã hết thời gian 

rồi, chúng ta học tập tới đây! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

---------------------------------------------------------------------------------------------- 





Tập 90  597 



 





 

Tập 91 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải trang một trăm lẻ ba, xem hàng thứ sáu kể từ dưới lên. 

 “Bổn kinh tiên liệt Thanh Văn, hậu chương Bồ Tát, chánh như Phật Địa Luận đệ nhị vân: 

 - Tiên thuyết Thanh Văn, hậu thuyết Bồ Tát. Thanh Văn chúng giả, cận đối Thế Tôn, thân thọ 

 hóa cố. Hựu chư Thanh Văn, thường tùy Phật cố, hình đồng Phật cố. Thị cố, chư kinh đa thị 

 tiên Thanh Văn, nhi hậu Bồ Tát”  (Kinh này trước là liệt kê Thanh Văn, sau nêu bày hàng Bồ 

Tát. Đúng như Phật Địa Luận, quyển thứ hai đã nói: “Trước nói Thanh Văn, sau nói Bồ Tát. 

Vì hàng Thanh Văn thân cận đức Thế Tôn, được Ngài đích thân giáo hóa. Lại nữa, các vị 

Thanh Văn thường theo đức Phật, có hình dáng giống như Phật. Do vậy, các kinh phần nhiều 

liệt kê chúng Thanh Văn trước, sau đó mới nói đến hàng Bồ Tát”). Trong phần trước, chúng 

ta đã nói tới ý nghĩa này. Khi kết tập Kinh Tạng, Sáu Thứ Thành Tựu trong phần trước chính 

là lời mào đầu của đức Thế Tôn, liệt kê các vị Thượng Thủ hoàn toàn nhằm biểu thị pháp. Từ 

các vị Thanh Văn và Bồ Tát, chúng ta liền biết tánh chất của bộ kinh này. Từ những vị biểu 

thị pháp, chúng ta sẽ thấy: Qua bộ kinh này, đức Thế Tôn muốn dạy chúng ta pháp môn nào. 

Như đã nói trong phần trước, ngài Liễu Bổn Tế tượng trưng cho tự tánh, Bổn Tế là là bổn 

tánh, Liễu là hiểu rõ. Nói theo cách bây giờ, [Liễu Bổn Tế] chính là “minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật”, biểu thị ý nghĩa này, thành tựu trong một đời. Thông thường, ta thấy 

[những vị Thượng Thủ được nêu tên] nhiều nhất là Xá Lợi Phất và Mục Kiền Liên, gần như 

mỗi bộ kinh đều có hai Ngài, điều đó tượng trưng cho trí huệ và thần thông trong tự tánh, 

đồng thời [biểu thị] bản năng (năng lực sẵn có) của sáu căn chẳng có chướng ngại. Mắt thấy 

thì chúng ta có thể thấy khắp pháp giới hư không giới, có thể thấy tự tánh, có năng lực to 

dường ấy, căn tánh của sáu căn đều chẳng thể nghĩ bàn. Ngài Ca Diếp biểu thị Thiền Tịnh bất 

nhị, tôn giả A Nan biểu thị đa văn đệ nhất, khiến cho chúng ta trông thấy những vị ấy liền 

biết tánh chất trọng yếu của bộ kinh này, chúng ta học tập bộ kinh này sẽ có thể đạt tới cảnh 

giới như thế nào! 

598  Tập 91 



Hôm nay chúng ta xem tới phần Bồ Tát Chúng.  “Hựu hữu Phổ Hiền Bồ Tát”  (lại có Phổ 

Hiền  Bồ  Tát), xếp  Phổ  Hiền  trước  Văn Thù giống  như  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Hoa 

Nghiêm cũng xếp ngài Phổ Hiền đầu tiên, Văn Thù thứ hai. Phổ Hiền tượng trưng Hành môn, 

Văn Thù tượng trưng Giải môn. Nói cách khác, bộ kinh này chú trọng thực hành, phải thật sự 

làm, chú trọng Hành môn. Chúng ta đọc lời chú giải của Hoàng lão cư sĩ,  “Bồ Tát nãi Phạm 

 ngữ chi lược tồn”  (Bồ Tát là nói tắt của tiếng Phạn), đây là nói tới [nguyên gốc của chữ Bồ 

Tát] trong tiếng Phạn, người Trung Quốc chuộng đơn giản, nên đã rút gọn [từ ngữ ấy],  “cụ 

 túc ưng vân Ma Ha Bồ Đề Chất Đế Tát Đỏa”  (nói đầy đủ phải là Ma Ha Bồ Đề Chất Đế Tát 

Đỏa). Phía trước còn thêm chữ Ma Ha, Ma Ha có nghĩa là Đại.  “Bồ Đề Chất Đế Tát Đỏa” , 

Ma Ha dịch là Đại, Bồ Đề dịch là Đạo, Chất Đế (Citta) dịch thành Tâm, Tát Đỏa (Sattva) 

dịch thành Chúng Sanh hoặc Hữu Tình, gộp lại là Đại Đạo Tâm Chúng Sanh, trong giáo pháp 

Đại Thừa, cách này được gọi là Cổ Dịch. [Nói đến] cổ hay kim bèn lấy Huyền Trang đại sư 

làm đại biểu, [những nhà dịch kinh] trước thời ngài Huyền Trang đại sư gọi là Cổ Dịch, sau 

Huyền Trang đại sư gọi là Kim Dịch. Chúng ta đọc chú giải thấy nói Cổ Dịch hay Kim Dịch 

là theo ý nghĩa này, [chứ Kim Dịch] chẳng phải là [dịch thuật theo lối] hiện đại. Thời cổ dịch 

[Bồ Tát] là Đại Đạo Tâm Chúng Sanh, Huyền Trang đại sư dịch từ ngữ này thành Giác Hữu 

Tình, vì Bồ Đề (Bodhi) là giác ngộ, Tát Đỏa (Sattva) là hữu tình chúng sanh. Tình của họ 

chưa đoạn, [tức là] chưa đoạn tình thức, vẫn chưa thể chuyển A Lại Da thành Đại Viên Kính 

Trí, chưa chuyển tám thức thành bốn trí. Bậc Bồ Tát như vậy được gọi là Bồ Đề Tát Đỏa, đã 

giác ngộ. Nếu Ngài chuyển tám thức thành bốn trí sẽ gọi là Ma Ha Tát. Ma Ha Tát là Pháp 

Thân đại sĩ, Pháp Thân đại sĩ là Phật. Cho nên  “giản xưng Bồ Đề Tát Đỏa, nghĩa vi Giác 

 Hữu Tình”  (gọi đơn giản là Bồ Đề Tát Đỏa, nghĩa là Giác Hữu Tình). Giác Hữu Tình là do 

Huyền Trang đại sư dịch, trước thời Huyền Trang đại sư, [từ ngữ ấy] được dịch là Đại Đạo 

Tâm Chúng Sanh. 

 “Đồng Phật sở chứng chi vị Giác, vô minh vị tận chi vị Tình”  (sở chứng giống như Phật 

thì gọi là Giác, chưa hết vô minh nên gọi là Tình). Ở chỗ này, hoàn toàn nói về hàng Pháp 

Thân Bồ Tát. Cớ sao nói Pháp Thân Bồ Tát chưa hết vô minh? Tập khí vô minh chưa hết, 

chứ vô minh đã thật sự đoạn xong, chẳng khởi tâm, không động niệm, nhưng tập khí vẫn có. 

Các Ngài ở nơi đâu? Các Ngài không ở trong mười pháp giới, mà ở ngoài mười pháp giới, trụ 

trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. Nói chư Phật Như Lai, nhưng thật 

ra là nói tới cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chính mình, vô minh đã đoạn, chứng đắc Pháp 

Thân, bốn cõi [Tịnh Độ] ấy đều rõ ràng, rành rẽ. Quý vị đến cõi Phương Tiện, hay đến cõi 

Đồng Cư, nhằm hóa độ chúng sanh. Ấy là do chúng sanh có cảm, tức là chúng sanh trong 

mười pháp giới có cảm, bốn thánh pháp giới là cõi Phương Tiện, lục đạo là cõi Phàm Thánh 

Đồng Cư. Do chúng sanh có cảm, Bồ Tát bèn ứng, cảm ứng đạo giao trọn chẳng sai chạy, rất 

chuẩn xác, hễ có cảm bèn có ứng. Cảm ứng có bốn loại, trong phần trước chúng tôi đã nói 

rồi, có bốn loại là hiển cảm hiển ứng, hiển cảm minh ứng, minh cảm hiển ứng, minh cảm 

Tập 91  599 



minh ứng (cảm và ứng rõ rệt; cảm rõ rệt, ứng ngấm ngầm; cảm âm thầm, ứng rõ rệt; cảm và 

ứng đều âm thầm). Phàm phu chúng ta phiền não quá nặng, tập khí quá sâu, chúng ta có thể 

cảm Phật, Bồ Tát hay không? Có cảm, các Ngài sẽ ứng, tuy có ứng nhưng chúng  ta không 

biết.  Chúng ta là hiển  cảm,  các  Ngài là minh  ứng  (ứng ngấm  ngầm),  minh  cảm  minh  ứng 

(cảm lẫn ứng đều ngấm ngầm) chúng ta cũng không biết, đều chẳng thể nhận biết, nên Phật, 

Bồ Tát âm thầm gia trì và che chở chúng ta. Nếu là hiển ứng thì sẽ rất rõ  rệt, quý vị thấy, 

nghe, trong tâm cảm nhận, rất rõ rệt! Có [những trường hợp cảm ứng] rõ rệt, chẳng phải là 

không có, trong các đồng tu thường có những người như vậy, [những trường hợp như vậy] 

đều thuộc loại cảm ứng. Vì thế, chúng ta phải hiểu câu  “vô minh vị tận”  này có nghĩa là vị ấy 

chưa đoạn hết tập khí. 

 “Hựu Giác thị sở cầu Phật đạo, Hữu Tình thị sở hóa chúng sanh”  (lại nữa, Giác là Phật 

đạo được mong cầu, Hữu Tình là chúng sanh được hóa độ). Đây là  một ý nghĩa khác của 

Giác Hữu Tình, nói theo phương diện giáo hóa chúng sanh. Phần trước là Tự Thọ Dụng, ở 

đây là Tha Thọ Dụng. Dùng gì để giáo hóa chúng sanh? Dùng Phật pháp. Vì thế, chúng ta 

thấy ở đây [kinh điển] đã ban cho chúng ta một tấm gương rất hay: Bồ Tát giáo hóa chúng 

sanh, chẳng tách lìa giáo huấn của đức Phật. Bồ Tát có thể nói không giống hệt như Phật, tức 

là lời lẽ có thể khác nhau, nhưng ý nghĩa chẳng khác! Đó là  “y nghĩa, bất y ngữ”  trong Tứ Y 

Pháp như đức Phật đã nói, chẳng giống như phức giảng. Phức giảng nhất định phải vừa y 

nghĩa lại còn y ngữ. Bồ Tát giáo hóa chúng sanh có thể y nghĩa, chẳng y ngữ thì quý vị mới 

có thể khế cơ; nếu không, sẽ chẳng khế cơ! Vừa y nghĩa vừa y ngữ là gì? Đó là phức giảng 

kinh do Phật, Bồ Tát đã nói nhằm tạo tín tâm cho đại chúng, ta chẳng thay đổi một chữ nào 

do Phật, Bồ Tát đã nói, hoàn toàn nói đúng như thế, nhằm kiến lập tín tâm, mang ý nghĩa 

này. Nếu giúp chúng sanh lý giải bèn sống động, linh hoạt, hãy nên thuận theo nghĩa, chứ 

không lập lại y hệt từ ngữ. Giải thích cho họ, kinh văn tuyệt đối chánh xác, chẳng thêm vào 

một chữ nào, nhưng giảng giải thì sống động, linh hoạt, phải giảng ý nghĩa rõ ràng ngõ hầu 

người  khác  sẽ  thật  sự  thấu  hiểu.  Do  vậy,  “hữu  tình”  là  những  chúng  sanh  được  giáo  hóa, 

những hữu tình chúng sanh ấy đều chưa đoạn tập khí phiền não. 

 “Lợi sanh vi cấp, quảng độ quần sanh đồng đăng Đại Giác, cố vị Giác Hữu Tình”  (gấp 

rút  lợi  sanh,  rộng  độ  quần  sanh  chứng  lên  Đại  Giác,  nên  [Bồ  Tát]  được  gọi  là  Giác  Hữu 

Tình), ý nghĩa này hay hơn ý nghĩa trong phần trước. Bồ Tát thật sự phát tâm đại Bồ Đề, lấy 

chuyện  giúp  đỡ  và  thành  tựu  người  khác  làm  đầu,  mong  mỏi  người  khác  được  thành  tựu 

trước, hy vọng người khác sớm thành tựu. Địa Tạng Bồ Tát đại diện chuyện này,  “địa ngục 

 bất  không,  thệ  bất  thành  Phật”  (địa  ngục  chẳng  trống,  thề  chẳng  thành  Phật).  Quý  vị  đọc 

kinh Địa Tạng, mở quyển kinh ra, sẽ thấy một điều chẳng hề thấy trong hết thảy các kinh 

khác: Trong số các vị thượng thủ của đại chúng [tham dự pháp hội của] Địa Tạng Bồ Tát, 

mười phương chư Phật Như Lai đều đến tham gia pháp hội. Chư Phật Như Lai là ai? Toàn bộ 

đều là học trò của Địa Tạng Bồ Tát. Hết thảy học trò của Địa Tạng Bồ Tát đều đã thành Phật, 

600  Tập 91 



Ngài vẫn còn làm Bồ Tát. Điều này nhằm bảo chúng ta: Bồ Tát phải nên có tâm lượng như 

vậy, chính mình thì cần gì phải lo [sớm được] thành tựu? Đúng là toàn tâm toàn lực giúp đỡ 

người khác. Giúp đỡ chúng sanh căn cơ chín muồi, khiến cho họ thành Phật trước; giúp kẻ 

căn tánh chưa chín muồi được chín muồi, giúp kẻ thiếu căn tánh gieo thiện căn. Tâm nguyện 

của Bồ Tát viên mãn; đúng là chẳng bỏ một ai! Hữu duyên thì Bồ Tát độ kẻ ấy; vô duyên, Bồ 

Tát bèn kết duyên với kẻ đó để đời sau, kiếp sau [trở thành] hữu duyên, chúng ta phải học tập 

chuyện này. Đặc biệt là trong Đại Thừa, nhất là Tịnh Tông, Tịnh Tông phải lấy bổn nguyện 

của Phật Di Đà làm nguyện lực của chính mình, A Di Đà Phật đúng là chẳng bỏ một ai. Vì 

thế, Bồ Tát có nghĩa là Giác Hữu Tình.  “Bồ Tát nhị tự tắc thị tối lược giả dã”  (hai chữ Bồ 

Tát là giản lược nhất), đó là tỉnh lược, người Hoa chuộng đơn giản, cho nên chỉ nói là Bồ Tát, 

lược bớt âm cuối. 

Tiếp đó, [lời chú giải] ghi:  “Vân hà vi Đại Đạo Tâm Chúng Sanh”  (vì sao gọi là Đại Đạo 

Tâm  Chúng  Sanh?),  đây  là  giải  thích  cho  chúng  ta  [ý  nghĩa  của  chữ  Bồ  Tát  theo  lối]  cổ 

dịch.  “Dĩ cụ tứ chủng đại cố”  (do có đủ bốn thứ Đại), Bồ Tát nhất định trọn đủ bốn thứ Đại 

ấy.  “Tứ chủng giả”  (bốn thứ là), Thanh Lương Sớ giảng rất khéo.  “Nhất giả, nguyện đại, cầu 

 đại Bồ Đề cố”  (một là nguyện đại vì cầu đại Bồ Đề). Đây là điều kiện đầu tiên của Bồ Tát, 

chúng ta thường gọi đại nguyện này là “phát Bồ Đề tâm”, đấy là “nguyện đại”. Đối với Bồ 

Đề tâm, nay chúng tôi nói rõ ràng hơn, thêm vào mấy chữ nữa. Tâm chân thành là Thể của 

Bồ  Đề  tâm;  bổn  thể  của  Bồ  Đề  tâm  là  chân  thành,  chân  thật,  chẳng  giả.  “Thành”  (誠)  là 

chẳng hư ngụy. Học Phật, nếu là học Đại Thừa, đối với hết thảy người, đối với hết thảy sự, 

đối với hết thảy vạn vật, chúng ta nhất định phải dùng tâm chân thành. Tâm chân thành là Tự 

Thọ Dụng, tức là Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác như đã nói trong tựa đề kinh chính là 

Tự  Thọ  Dụng.  Đối  với  chính  mình, dùng  tâm  chân  thành,  thanh tịnh,  bình  đẳng,  giác,  đối 

người khác là đại từ đại bi. Từ là ban vui, Bi là dẹp khổ. Chúng ta cần phải dùng trí huệ như 

thế nào, phương pháp ra sao để giúp người khác lìa khổ được vui, đó là Bồ Đề tâm. 

Hiện thời, chúng sanh trong thế gian này gặp quá nhiều khổ nạn, khổ nạn do đâu mà có? 

Do mê hoặc mà có. Đã biết như thế, chúng ta dùng phương pháp gì để giúp họ? Hãy giúp họ 

giác ngộ. Dùng phương pháp gì để giúp họ giác ngộ? Thân hành và ngôn giáo. Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  suốt  đời  nêu  gương,  chúng  ta  nhìn  vào  đó  phải  hiểu,  phải  học  theo  Ngài.  “Thân 

 hành”  tức là những gì Ngài đã nói Ngài đều làm được toàn bộ, chẳng giả tí nào, trong và 

ngoài như nhau. Đức Phật có vì chính mình hay chăng? Nói  thật cùng quý vị, vì chính mình! 

Hết thảy chúng sanh là chính mình, ta và người chẳng hai, vì người khác mới là thật sự vì 

chính mình. Vì chính mình mà chẳng biết vì chính mình, như vậy là sai rồi. Vì thế, dạy chúng 

ta giác ngộ, giác ngộ điều gì? Giác ngộ pháp môn Bất Nhị. Toàn thể vũ trụ là một Thể! Trong 

kinh Hoa Nghiêm, đức Phật dạy chúng ta: Hết thảy chúng sanh và chư Phật Như Lai có cùng 

một tâm, một nguyện, một trí huệ, cho đến mười lực, bốn vô úy, mười tám pháp Bất Cộng, 

không có gì chẳng giống nhau. Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật dạy chúng ta hãy thật sự 

Tập 91  601 



nhận thức chính mình, chính mình và toàn thể vũ trụ là một, chẳng hai, vĩnh viễn chẳng tách 

rời. Chúng sanh gặp nạn là chính mình bị khổ nạn, chúng sanh lìa khổ là chính mình lìa khổ, 

chúng sanh được vui là chính mình được vui, ta và người chẳng hai. Do vậy, như thế nào thì 

quý vị sẽ có thể nhập Phật môn? Quý vị thấy trong kinh luận đã dạy: Buông tám mươi tám 

phẩm Kiến Hoặc trong tam giới xuống, quý vị sẽ nhập môn. Tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc 

chia thành năm loại lớn, đầu tiên là Thân Kiến, chấp trước thân này là ta; thân chẳng phải là 

ta, trật mất rồi! Chư Phật Như Lai minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến tánh là chứng đắc Pháp 

Thân, Pháp Thân là gì? “Pháp” là hết thảy các pháp, hết thảy các pháp đều là thân của ta, đó 

là Pháp Thân. Chấp trước thân này là ta, vứt bỏ thân khác, giống như đối với cái thân của quý 

vị, chấp trước một sợi lông là ta, những thứ khác đều chẳng phải là ta! Chúng ta nói kẻ ấy mê 

mất rồi. Nay chúng ta là kẻ mê, chẳng biết vạn sự vạn vật trong toàn thể vũ trụ và chính mình 

là một thể, một tâm, một trí huệ. 

Người  kiến  tánh  mới  thật  sự  hiểu  rõ,  chẳng  còn  có  phân  biệt  nữa,  chăm  sóc  hết  thảy 

chúng sanh giống như chăm sóc chính mình, coi hết thảy chúng sanh như người nhà, quyến 

thuộc của chính mình. [Cách nhìn như vậy] vẫn còn cách biệt một tầng, trên thực tế là chăm 

sóc chính mình. Mỗi vị Pháp Thân Bồ Tát đều có cách nhìn và cách nghĩ như vậy, vì sao? 

Chân  tướng  sự  thật  [là  như  vậy].  Trước  kia,  chúng  ta  đã  học  bộ  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên 

Quán của Hiền Thủ đại sư, chẳng phải là chuyện này đã được Ngài giảng rất rõ ràng, minh 

bạch rồi hay sao? Từ một Thể khởi hai tác dụng, một Thể là tự tánh. Quý vị thấy đầu kinh 

này  nêu  tên  ngài  Liễu  Bổn  Tế,  tức  tôn  giả  Kiều  Trần  Như.  Bổn  Tế  là  lý  thể,  sách  Hoàn 

Nguyên Quán [gọi Bổn Tế] là  “tự tánh thanh tịnh viên minh thể” , đó là Bổn Tế. Y báo và 

chánh báo trang nghiêm đều do tự tánh biến hiện, cùng một Thể, cớ sao quý vị nói chúng 

chẳng  phải  là  chính  mình?  Há  có  lẽ  ấy!  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa,  đức  Phật  thường 

bảo:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” . Tâm là chính mình, thức là chính mình, tâm là 

chân tâm của chính mình, thức là vọng tâm của chính mình, chân - vọng chẳng hai! Đức Phật 

bảo chúng sanh đã mê rồi, mê ở chỗ nào? Mê ở chỗ này, chẳng biết hết thảy các pháp do tánh 

thức của chính mình biến hiện, dấy lên phân biệt, chấp trước, đối lập ở trong ấy, nẩy sanh 

mâu thuẫn, trật mất rồi, lầm lẫn quá đỗi! Kinh Phật dạy những đạo lý này, nói về những chân 

tướng sự thật này. Nếu những nhà khoa học hiện thời có thể tìm hiểu kinh Phật, tôi tin tưởng 

cảnh giới của họ sẽ được nâng cao với một mức độ lớn, nhập vào cảnh giới của Phật, Bồ Tát. 

Trong Lượng Tử Lực Học đã nói đến A Lại Da, chỉ cần chuyển A Lại Da thành Đại Viên 

Kính Trí, họ bèn viên thành Phật đạo. Cách chuyển ra sao? Buông xuống là chuyển, buông 

khởi tâm động niệm xuống, thông đạt, hiểu rõ hết thảy các pháp, đấy là quả vị của Như Lai, 

trong Phật pháp gọi chuyện này là “chứng đắc”. 

Nguyện đại thì chẳng thể không có đại nguyện. Nghĩ đến chính mình, nhất định phải nghĩ 

đến chúng sanh, nhất là chúng sanh đang mê hoặc, điên đảo, chúng ta dùng phương pháp gì 

để giúp họ giác ngộ? Hiện thời chúng sanh tham đắm, tham tài, tham sắc, bản thân chúng ta 

602  Tập 91 



hãy buông những thứ ấy xuống, buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, 

rất muốn buông xuống, nhưng buông chẳng được là do nguyên nhân nào? Trong Phật pháp 

thường  nói:  “Nghiệp  chướng  của  chính  mình  quá  nặng”,  thật  đấy,  chẳng  giả  đâu!  Nguyên 

nhân thứ hai là do chưa hiểu rõ chân tướng sự thật! Nghiệp chướng sâu nặng là Phiền Não 

Chướng, chưa hiểu rõ chân tướng là Sở Tri Chướng, đó là Nhị Chướng. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  vì  chúng  ta  thị  hiện  thân  hành,  ngôn  giáo;  thân  hành  giúp  chúng  ta  phá  Phiền  Não 

Chướng, ngôn giáo giúp chúng ta phá Sở Tri Chướng. Ân đức của Phật đối với chúng ta quá 

lớn, vấn đề là chúng ta phải khéo học, phải biết học, biết học thì quý vị sẽ tiến bộ rất nhanh. 

Thế nào là biết học? Biết học là quý vị hiểu rõ rồi thật sự làm, đó gọi là “biết”. “Thật sự làm” 

là gì? Buông xuống là thật sự làm, thấy thấu suốt là hiểu rõ. Chúng ta hãy nghĩ xem Thích Ca 

Mâu Ni Phật có thứ gì chẳng buông xuống được? Ngài suốt đời nêu gương cho chúng ta, thật 

sự buông xuống. Quý vị thấy bản thân Ngài có tự tư tự lợi hay chăng? Có thấy tiếng tăm, lợi 

dưỡng hay chăng? Nơi thân đức Phật có tập khí tham, sân, si, mạn hay không? Còn có hiện 

tượng tham luyến ngũ dục, lục trần hay chăng? Chúng ta nhìn kỹ lưỡng, hoàn toàn chẳng có! 

Thuở tại thế, đức Thế Tôn thường ở dưới cội cây, chẳng ở trong nhà. Toàn bộ đều làm cho 

chúng ta thấy, đắc đại tự tại. Nếu nói theo cách bây giờ, sự tự tại ấy chính là trong tâm chẳng 

lo nghĩ, chẳng có áp lực tinh thần, thân tâm khỏe mạnh, đắc đại tự tại. 

Điều thứ hai là Hạnh Đại, Hạnh Đại chính là  “nhị lợi thành tựu cố”  (do thành tựu tự lợi 

và lợi tha), thật sự làm, y giáo tu hành. Nhị lợi là tự lợi và lợi tha, là cùng một chuyện, lợi tha 

chính  là  tự  lợi,  tự  lợi  chính  là  lợi  tha,  quyết  định  chẳng  tách  rời!  Nay  chúng  ta  chưa  làm 

được, tự và tha tách rời, giới hạn rạch ròi; đấy là nguyên nhân khiến cho chúng ta vĩnh viễn 

chẳng nhập môn. Nếu chúng ta thật sự biết tự tha bất nhị, sẽ nhập môn chẳng khó! Nay ta tự 

lợi, nay ta nói cuộc sống của cá nhân ta là tự lợi, ta ăn uống mỗi ngày chỉ nhằm duy trì thân 

mạng, quần áo nhằm giữ cho ta ấm áp. Đó là tự lợi, chẳng sai! Nhưng vì sao ta cần tới thân 

thể này? Cần tới thân thể này nhằm phục vụ người khác. Đó là lợi tha, là bất nhị. Vì sao ta 

hiện thời dũng mãnh học hành khó nhọc ở nơi đây? Ta học thành công, sẽ nêu gương cho kẻ 

khác nhìn vào, giảng giải những đạo lý và chân tướng sự thật ấy cho kẻ khác nghe, đó là lợi 

tha, là một, chẳng hai! Nếu sau khi ta học thành công, trong tương lai làm đại pháp sư, trong 

tương lai sẽ đạt được tiếng tăm, lợi dưỡng trong Phật môn, trật rồi! Như vậy là quý vị đã 

hoàn toàn đi ngược lại Phật pháp, vì sao? Quý vị có hai, Phật pháp chẳng hai; hãy vĩnh viễn 

ghi nhớ:  Nhập pháp môn  Bất  Nhị.  Ta thấy  người khác nay  đang  chịu khổ  mắc  nạn,  chính 

mình phải dụng công gấp bội, vì sao? Ta thành tựu sớm một ngày, kẻ ấy sẽ chịu khổ ít hơn 

một ngày, ta thành tựu chậm một ngày, người ấy phải chịu khổ thêm một ngày! Người khổ 

nạn đông như thế đang ở trước mặt, đốc thúc quý vị ngay lập tức dụng công, quý vị trông 

thấy, chẳng thể không phát phẫn, chẳng thể không nghiêm túc. Vì thế, những chúng sanh khổ 

nạn ấy đang thị hiện trước mặt chúng ta, đốc thúc chúng ta nghiêm túc thật sự tu tập hòng 

sớm có ngày thành tựu. Quý vị nói xem họ là phàm phu hay là Phật? Chẳng phải là Phật, 

Tập 91  603 



chẳng phải là phàm phu, tùy thuộc quý vị có cách nhìn như thế nào! Nếu quý vị có cách nhìn 

giống như Thiện Tài đồng tử, trừ chính mình ra, hết thảy chúng sanh đều là thiện tri thức, đều 

là thầy của chính mình thì sau khi thành tựu cũng giống hệt như chư Phật, Bồ Tát, thị hiện đủ 

mọi hình tướng hòng giúp đỡ chúng sanh có căn cơ chín muồi. Ta và người phân chia theo 

cách nào? Thật sự là chẳng tách rời! Đây là cửa ải đầu tiên để người thật sự học Phật khế 

nhập cảnh giới của Phật, rất khó đột phá cửa ải này, không có đại nguyện và đại hạnh sẽ rất 

khó khăn. 

Thứ  ba,  “thời  đại,  kinh  tam  vô  số  kiếp  cố”  (thời  đại,  vì  trải  qua  ba  vô  số  kiếp).  Kiếp 

(kalpa) là đơn vị thời gian rất dài, phải trải qua bao nhiêu kiếp? Vô số kiếp, lại còn phải trải 

qua ba lần vô số kiếp nên đây là một công việc lâu dài, chẳng phải là một khoảng thời gian 

ngắn ngủi. Chúng ta phải biết: Tu hành trong thế giới này phải trải qua thời gian dài ngần ấy. 

Chúng ta mong sớm có ngày thành tựu, hòng sớm có ngày giúp đỡ chư Phật Như Lai hóa độ 

chúng sanh, giống như Văn Thù, Phổ Hiền, Ca Diếp, A Nan. Chúng ta thấy người khác thành 

Phật, bèn thị hiện làm đệ tử hay làm ngoại hộ của người ấy, khẳng định là như thế, thành tựu 

đại nghiệp hóa độ chúng sanh của Phật Đà. Phải mong rút ngắn thời gian, phải nghe lời đức 

Phật khuyến cáo, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, gần gũi A Di Đà Phật, thời gian sẽ 

được rút ngắn với một mức độ to lớn. Quý vị thấy ở đây là “trải qua ba vô số kiếp” , kinh 

Quán Vô Lượng Thọ nói niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc sẽ đạt phẩm vị gì? Hạ phẩm 

hạ  sanh  trong  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  là  phẩm  vị  thấp nhất  trong thế giới  Cực Lạc,  tu 

hành trong thế giới Cực Lạc, phải tu bao lâu mới viên mãn thành Phật? Trong kinh, đức Phật 

bảo là mười hai kiếp. Kẻ hạ hạ phẩm vãng sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư, đến thế giới 

Cực Lạc, mười hai kiếp sẽ viên mãn, chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề. Ba vô số kiếp so với 

mười  hai  kiếp,  thời  gian  rút  ngắn  khiến  chúng  ta  chẳng  dám  tưởng  tượng  nổi!  Thật  đấy, 

chẳng giả đâu! Đức Phật chắc chắn chẳng vọng ngữ, chúng ta phải tin tưởng! 

Do vậy, sau khi hiểu rõ chân tướng sự thật này, nhiều vị cổ đại đức xưa kia đã buông hết 

những kinh giáo và pháp môn khác xuống, suốt đời hành một môn này. Rất nhiều vị cổ đại 

đức cả đời niệm một bộ kinh Vô Lượng Thọ, niệm một câu A Di Đà Phật, những vị đó ai nấy 

đều vãng sanh. Còn nữa, tuyệt đại đa số trong ấy, có thể nói là đến tám hay chín phần trong 

mười phần, tỷ lệ như vậy đó, ba năm đã làm xong. Căn cứ vào đâu mà chúng ta có con số ấy? 

Từ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, từ Vãng Sanh Truyện trong Đại Tạng Kinh, quý vị thấy người 

xuất gia, kẻ tại gia niệm Phật vãng sanh phải niệm bao lâu? Ba năm hoặc năm năm bèn thành 

công, đã vãng sanh. Chúng ta hiểu rất rõ ràng, nhất định chẳng phải là họ niệm Phật ba năm 

hoặc năm năm, do đã hết tuổi thọ [nên vãng sanh], chẳng phải vậy! Mà do chính mình công 

phu đã thành tựu, thỉnh cầu A Di Đà Phật đến tiếp dẫn sớm hơn. Các điều kiện đã hội đủ rồi, 

đã thực hiện Tín - Nguyện - Hạnh viên mãn, thật sự tin tưởng, thật sự phát nguyện cầu sanh 

thế giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, ta muốn học hết thảy kinh luận, pháp môn thì đến 

thế giới Cực Lạc sẽ lại học. Trước tiên, ở thế giới này, chỉ giữ lấy thế giới Cực Lạc, hoàn 

604  Tập 91 



toàn chẳng quan tâm đến những điều khác. Như thế thì sẽ thành tựu với tốc độ nhanh chóng 

ngần ấy. Chuyện này là thật, chẳng giả. Ngoài Vãng Sanh Truyện, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục 

và bút ký của cổ nhân ra, trong một đời này, chúng tôi đã thật sự thấy chuyện này: Người 

đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, đều là biết trước lúc mất, lâm chung chẳng ngã bệnh, ra đi 

tự tại và tiêu sái dường ấy, chẳng phải là lừa người. Họ là hạng nhất trong những người học 

Phật, ngài Kiều Trần Như làm đại biểu, là đệ tử bậc nhất của Như Lai. 

Điều kiện thứ tư là  “đức đại, cụ túc Nhất Thừa chư công đức cố”  (đức đại, do trọn đủ các 

công đức Nhất Thừa). Nhìn vào bốn điều đại này, đức đại khó lắm! Chúng ta phải như thế 

nào mới trọn đủ hết thảy công đức Nhất Thừa? Thưa quý vị, thật sự phát Bồ Đề tâm, một bề 

chuyên niệm, tôi chẳng nói nhất tâm, nhất tâm chẳng dễ gì làm được, mà là nhất hướng (một 

bề), nhất hướng chuyên niệm quý vị sẽ trọn đủ các công đức Nhất Thừa. Nhất Thừa là một 

Phật Thừa. Chỉ cần trong tâm quý vị có A Di Đà Phật, sẽ trọn đủ các công đức Nhất Thừa, 

chẳng phải là Đại Thừa, Đại Thừa chẳng sánh bằng Nhất Thừa, Đại Thừa là Bồ Tát, Nhất 

Thừa là chư Phật Như Lai. Công đức thù thắng khôn sánh, chẳng khó khăn gì! 

Hiện thời mọi người đều biết, trên quả địa cầu này phát sanh tai nạn. Các khoa học gia 

thuộc cơ quan vũ trụ và hàng không của Mỹ, đúng ra là các khoa học gia thuộc cơ quan quản 

trị vũ trụ (NASA) của Mỹ, đã cho biết rất có thể là Ngân Hà sẽ thẳng hàng52[1], giống như 



[1]

52  Đây là một hiện tượng “giả thuyết” được mệnh danh gọi là Galactic Aligment. Trong Thái Dương Hệ, mặt trời và các hành tinh hầu như cùng thuộc một mặt phẳng thường được 

gọi là mặt phẳng hoàng đạo (plane of ecliptic). Nhìn từ Trái Đất, hoàng đạo chính là quỹ đạo 

mà mặt trời chuyển động trên bầu trời để mọc và lặn mỗi ngày (do trong thực tế, trái đất xoay 

quanh mặt trời, chứ không phải mặt trời xoay quanh trái đất, nên sự “chuyển động” của mặt 

trời trên “hoàng đạo” được gọi là chuyển động biểu kiến). Trên hoàng đạo có mười hai chòm 

sao mà mặt trời phải lần lượt đi qua (do vậy, tử vi Tây Phương mới lập ra khái niệm mười hai 

cung hoàng đạo, thường gọi là Zodiac). Theo chu kỳ, mặt trời sẽ chậm lại một độ vào mỗi 

bảy mươi hai năm, tức là chậm lại một cung hoàng đạo mỗi 2.160 năm. Sự thay đổi này được 

gọi là Tuế Sai (Precession). Sau khoảng 26.000 năm, Bắc Cực sẽ vạch đủ một vòng tròn, tức 

là mặt trời bị chậm lại đúng 360 độ. Thuyết “Ngân Hà thẳng hàng” được một người chuyên 

chủ trương chủ nghĩa bí truyền là John Major Jenkins (ông này chỉ là một nhà văn, không 

trực thuộc một cơ quan nghiên cứu hàng không vũ trụ nào và cũng chẳng có học vị gì về 

thiên văn) đưa ra vào năm 1990 dựa trên sự kiện lịch cổ của người Maya chấm dứt vào ngày 

Đông Chí năm 2012, tức ngày 21 tháng 12. Jenkins cho rằng người Maya đã quan sát Great 

Rift, tức một đám mây bụi tối dọc theo Ngân Hà, họ gọi nó là Xibalba. Jenkins cho rằng 

người Maya đã nhận biết sự giao nhau giữa Great Rift và đường hoàng đạo. Theo giả thuyết 

đó, mặt trời sẽ thẳng hàng chính xác với đường xích đạo của Ngân Hà vào ngày Đông Chí 

năm 2012. Từ đó, những người theo chủ nghĩa Mạt Thế (Tận Thế) cũng như theo trào lưu 

Tập 91  605 



người Mã Nhã (Maya) đã tiên đoán, họ nói vào năm 2012. Các khoa học gia thuộc cơ quan 

quản trị vũ trụ nói không phải là 2012 mà là 2013, họ cũng cảnh cáo, một cơn bão mặt trời có 

thể gây tổn hại nghiêm trọng cho địa cầu. Tất cả các thiết bị khoa học rất có thể bị mất điện, 

toàn thể địa cầu mất điện. Phàm những máy  móc dùng điện, như  máy bay, tàu thủy trong 

hiện thời, hệ thống thông tin, vệ tinh truyền thông hoàn toàn chẳng sử dụng được, giống như 

tòa cao ốc chúng ta đang ở, thang máy chẳng chạy, những đồ dùng bằng điện trong gia đình 

đều ngưng hoạt động, đèn điện chẳng thắp sáng, điện thoại chẳng hoạt động, mang lại ngần 

ấy khó khăn cho chúng ta! Tai nạn ấy phỏng chừng mất bao lâu mới có thể khắc phục? Phỏng 

đoán là phải mười năm mới có thể khôi phục, chuyện này phiền phức rất lớn. Chúng ta ban 

ngày chẳng nhìn thấy mặt trời, một bầu đen kịt53[2], họ nói trong khoảng thời gian phỏng New Age cho rằng năm 2012 sẽ đánh dấu một kỷ nguyên mới, kết thúc thế giới hoặc vô số 

tai ương. Họ còn cho rằng Mặt Trời sẽ có bão từ cực đại hoặc thế giới sẽ hủy diệt do va chạm 

của Trái Đất với một lỗ đen hay hành tinh Nibiru (các nhà thiên văn không công nhận có 

hành tinh này). Các nhà thiên văn như David Morrison chẳng hạn cho rằng xích đạo của 

Ngân Hà không cố định và không bao giờ có thể vẽ chính xác, do đó, khó thể có hiện tượng 

Ngân Hà thẳng hàng. Dựa trên niềm tin này, rất nhiều thuyết tận thế được đưa ra và đều gán 

cho NASA như cơ quan thẩm quyền đã lưu hành tuyên bố đó, nhưng nếu ta kiểm lại trong 

trang nhà của NASA thì không hề thấy những thông tin đó! NASA phải dành riêng một vài 

trang để trả lời về câu hỏi liệu thế giới có chấm dứt vào năm 2012 hay không (tham khảo 

http://www.nasa.gov/topics/earth/features/2012.html). Đồng thời những nhà nghiên cứu văn 

hóa Maya cũng cho biết trong các thư tịch của người Maya không hề thấy nhắc đến thuyết 

tận thế như những nhà “giả khoa học” khẳng định. 

[2]

53  Những  điều  này  không  hề  thấy  trong  các  thông  tin  về  bão  mặt  trời  (Solar  flare).  Năm 1989, một cơn bão mặt trời đã khiến cho hệ thống điện tại Quebec ngưng hoạt động trong 

vòng vài giờ. Bão mặt trời là hiện tượng bình thường trong chu kỳ hoạt động mười một năm 

của mặt trời, mặt trời phóng ra một lượng lớn điện tử, ion và nguyên tử tạo thành một đám 

mây từ tính gây ảnh hưởng đến các tinh tú trong Thái Dương Hệ. Nó sẽ gây ra các trận bão 

địa từ (geomagnetic storm) trên trái đất, khiến các thiết bị điện tử và mạng điện bị ảnh hưởng, 

nhiễu loạn hệ thống radio sử dụng các làn sóng ngắn, phi thuyền v.v... nhưng không làm cho 

bầu trời tối đen như trong các “báo cáo khoa học” của những người theo chủ thuyết tận thế. 

Mặt trời đã hoạt động rất mạnh trong ngày 13 tháng 07 vừa qua, nhưng chúng ta chẳng thấy 

có tổn thất gì đáng kể! Những thông tin được nói ở đây là do hòa thượng đọc từ các báo cáo 

được đăng tải tùy tiện trên Internet do các đồng tu in ra, đưa cho Ngài. Các vị đồng tu ấy 

nhiều khi không suy xét kỹ, không kiểm tra kỹ lưỡng tính chính xác của các thông tin ấy từ 

các cơ quan khoa học có thẩm quyền, mà chỉ dựa vào những lời quyết đoán của các nhà giả 

khoa  học  đội  lốt  các  nhà  nghiên  cứu.  Chẳng  hạn  như  bà  Lynne  McTaggard,  một  tác  giả 

thường viết nhiều về tận thế, đã được các trang nhà (homepage) của người Hoa viết về tận 

606  Tập 91 



chừng từ ba bốn tháng đến nửa năm chẳng thể thấy mặt trời, có thể sẽ gặp tai nạn như vậy. Vì 

thế, người học Phật chúng ta, tôi thường nói với mấy đồng tu khá gần gũi đôi chút, trong tâm 

chúng ta chẳng kinh hãi tí nào, chẳng hề hoảng sợ, chúng ta chẳng tham sống, sợ chết, chúng 

ta phải định kỳ hạn vãng sanh vào lúc nào? Nhằm cuối năm 2012. Nếu chuyện ấy phát sanh 

thì chúng ta đã đi trước rồi, tai nạn ấy hữu ích cho chúng ta, giúp chúng ta tiến hơn, thúc 

chúng ta phải nhanh chóng tu hành, kẻo trễ tràng chẳng kịp, lại phải luân hồi. Luân hồi rất 

khổ, ta chẳng còn luân hồi nữa! Thời gian của chư vị còn dài lắm, sống thọ cả trăm tuổi, [hãy 

nghĩ] thọ mạng của ta chỉ có hai năm, thời gian đã định rồi, cũng là biết trước lúc mất, triệt để 

buông xuống, chuyện đáng làm là hãy nhanh chóng tích công lũy đức, chớ nên làm chuyện 

hồ đồ nữa! Vì thế, tôi dùng thời gian này để cùng mọi người học kinh Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ, hy vọng bộ kinh này có thể lưu truyền hậu thế, tôi tin tưởng [kinh này sẽ] phổ độ các 

chúng sanh trong hơn  tám  ngàn năm  nữa.  Pháp  sẽ chẳng bị diệt,  chúng sanh quay  đầu  thì 

Phật, Bồ Tát bèn đến! Chúng ta liễu giải kinh Vô Lượng Thọ và danh hiệu A Di Đà Phật có 

công đức chẳng thể nghĩ bàn! 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới,  “thử diệc hàm nhiếp Pháp Hoa chi lục đại”  (điều này cũng 

bao gồm [giáo nghĩa] sáu đại trong Pháp Hoa), [trong bản chú giải] kinh Pháp Hoa [của Trí 

Giả đại sư] có nói tới sáu đại. Điều thứ nhất trong sáu đại là  “tín đại pháp” . Pháp môn này là 

đại pháp, không có pháp môn nào có thể phổ độ chúng sanh trong chín ngàn năm cuối thời 



thế gán cho danh hiệu là một “khoa học gia người Mỹ nổi tiếng” thật ra chỉ là một nhà báo, 

một nhà diễn giảng không chuyên nghiệp, chưa hề làm việc tại một trường đại học nào, chưa 

từng có công trình nghiên cứu nào, chỉ tự tuyên bố đã tự chữa được căn bệnh “nan y” của 

chính mình, và in cuốn What Doctors Don‟t Tell You để chỉ trích việc chích vaccine cho trẻ 

nhỏ, cũng như xuất bản nhiều sách để trình bày luận thuyết, suy diễn của chính mình về vũ 

trụ, thiên văn v.v... Các “công trình nghiên cứu” của bà ta đã bị phê bình là lẫn lộn giữa kiến 

thức thật sự và những niềm tin vô căn cứ, kiến thức lỏng lẻo, sai lạc, chẳng hạn lầm lẫn thuốc 

cúm  Tamiflu  với  vaccine,  cũng  như  kết  tội  một  loại  vaccine  chống  cúm  không  hề  tồn  tại, 

đồng thời chứa đựng rất nhiều hiểu biết sai lầm về khoa học Lượng Tử. Do đại chúng xôn 

xao về chuyện này, Hòa Thượng bèn tiện dịp khuyên chúng ta hãy vững tâm tinh tấn tu hành 

hơn, tranh thủ thời gian tích cực tu hành mong sớm vãng sanh hòng viên thành Phật đạo. Nếu 

đọc kỹ, chúng ta sẽ thấy Ngài khuyên chúng ta nên tinh tấn tu hành, đừng hoảng sợ. Nếu 

Ngài thật sự tin thế giới hủy diệt thì trong đoạn sau, Hòa Thượng sẽ chẳng nói:  “Vì thế, tôi 

 dùng thời gian này để cùng mọi người học kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ, hy vọng bộ kinh 

 này có thể lưu truyền hậu thế, tôi tin tưởng [kinh này sẽ] phổ độ các chúng sanh trong hơn 

 tám  ngàn  năm  nữa”  và  “thầy  bảo  tôi,  phải  có  lòng  tin  nơi  Phật,  Phật  pháp  sẽ  chẳng  diệt 

 vong, cũng có nghĩa là thế giới này chẳng phải sẽ chấm dứt như người ngoại quốc nói. Có 

 tai nạn là thật, nhưng chẳng thể tận thế, trong nhà Phật chẳng có thuyết tận thế”.  

Tập 91  607 



Mạt Pháp của đức Thế Tôn, chỉ có pháp này. Cổ đại đức đã chứng minh cho chúng ta thấy 

Hoa Nghiêm và Pháp Hoa đến cuối cùng đều quy vào Tịnh Độ, đều quy vào kinh Vô Lượng 

Thọ, chứng tỏ pháp này là đại pháp, phải tin tưởng, quyết định đừng hoài nghi. [Điều thứ hai 

là]  “giải đại nghĩa” , ngày nay chúng ta may mắn dường ấy, suốt hai ngàn năm qua, kinh Vô 

Lượng Thọ chẳng có một bản hoàn thiện, quý vị đọc các bản dịch gốc cảm thấy rất khó khăn, 

đâu có bản nào đọc trôi chảy, thông suốt, hoan hỷ, chẳng có chướng ngại như bản này! Lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ lại viết lời giảng nghĩa để giảng giải, [đó là] giải đại nghĩa. [Điều thứ 

ba là]  “phát đại tâm” , phát đại tâm là thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh Độ. [Điều thứ tư là]  “xu 

 đại quả”  (tiến đến đại quả), tức là một phương hướng, một mục tiêu, một bề chuyên niệm, 

hết thảy thời, hết thảy chỗ, trong tâm thường nghĩ đến A Di Đà Phật, trong tâm thật sự có 

Phật. [Điều thứ năm và sáu là]  “tu đại hạnh, chứng đại đạo” , mỗi ngày đọc tụng, niệm Phật 

chính là tu đại hạnh. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, cho dù là hạ hạ phẩm vãng 

sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư cũng là chứng đại đạo, vì sao? Mười hai kiếp bèn viên 

mãn.  “Dĩ  cụ thượng thuật  chư đại cố, danh vi  Đại  Đạo  Tâm Chúng Sanh”  (do trọn  đủ các 

điều đại như đã nói trên đây, nên gọi là Đại Đạo Tâm Chúng Sanh), giải thích chữ Bồ Tát 

như vậy đó. 

Tiếp đó, cụ Niệm Tổ giới thiệu Phổ Hiền Bồ Tát (Samantabhadra).  “Phổ Hiền diệc danh 

 Biến  Cát”  (Phổ  Hiền  còn  gọi  là  Biến  Cát),  Biến  (遍)  là  phổ  biến,  trọn  khắp  pháp  giới  hư 

không giới; Cát (吉) là cát tường.  “Thanh Lương Sớ vị Phổ Hiền hữu tam”  (Thanh Lương Sớ 

giảng có ba loại Phổ Hiền), nói đến ba loại, nhưng trên thực tế, Phổ Hiền rất nhiều. Thưa quý 

vị, người thật sự phát tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, người ấy chính 

là Phổ Hiền Bồ Tát. Vì sao? Tựa đề của phẩm thứ hai trong kinh này là Đức Tuân Phổ Hiền, 

chúng ta biết Tây Phương Cực Lạc thế giới là cảnh giới của pháp môn Phổ Hiền, những vị 

Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc đều có thể gọi là Phổ Hiền Bồ Tát. Chúng ta phát nguyện cầu 

sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bèn  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Chúng  ta  chưa  tu  mười  đại 

nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát, nhưng một câu A Di Đà Phật đã gồm trọn mười đại nguyện, 

chẳng thể nghĩ bàn. Đức đại, [tức là] đức của Phổ Hiền đại sĩ ở ngay trong một câu danh hiệu 

này, nói cặn kẽ là trong bộ kinh Vô Lượng Thọ này toàn là nói về đức của Phổ Hiền đại sĩ, 

tuyệt  diệu  thay!  Chữ  “Thanh  Lương”  chỉ  bộ  Hoa  Nghiêm  Kinh  Sớ  Sao,  [trong  bộ  sớ  giải 

kinh] Tứ Thập Hoa Nghiêm [của ngài Thanh Lương] có câu:  “Đệ nhất cá vị tiền, đản phát 

 Phổ Hiền tâm”  (thứ nhất là Vị Tiền, chỉ phát tâm Phổ Hiền). Nay chúng ta phát tâm niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ, đó là tâm Phổ Hiền, nay chúng ta là Vị Tiền Phổ Hiền. Thứ hai là  “vị 

 trung” , tức là đang thuộc vào địa vị này, đó là Đẳng Giác Bồ Tát. Thứ ba là  “vị hậu” , vị hậu 

là  đã  thành  Phật,  “thành  Phật  bất  xả  nhân  hạnh” ,  có  nghĩa  là  “vị  thành  Phật  nhưng  bất 

 xả nhân địa đích tu hành”  (ý nói đã thành Phật, vẫn chẳng bỏ sự tu hành trong lúc tu nhân). 

Thành Phật, đắc quả tức là thành Phật; sau khi thành Phật, vẫn dùng thân phận Bồ Tát để 

giúp A Di Đà Phật tiếp dẫn chúng sanh trong mười phương cõi nước. Dùng thân phận Bồ Tát 

608  Tập 91 



vì thân phận Bồ Tát thuận tiện, thân phận Phật chẳng thuận tiện. Phật là sư đạo, sư đạo là tôn 

sư trọng đạo, chẳng thuận tiện; Bồ Tát là đồng học, [Bồ Tát và chúng sanh sẽ được hóa độ] là 

đồng học lớp trước và lớp sau, thuận tiện rất nhiều! Vì thế, chư Phật Như Lai giáo hóa chúng 

sanh, rất ít khi dùng thân phận Phật, mà dùng thân phận Bồ Tát, như ba mươi hai ứng thân đã 

nói trong Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm, nên dùng thân gì để độ kẻ khác bèn thị hiện 

thân ấy. Thảy đều là Phổ Hiền Bồ Tát. 

 “Sớ vị Phổ Hiền chi nghĩa vi: Quả vô bất cùng viết Phổ, bất xả nhân địa viết Hiền”  (Lời 

sớ giảng ý nghĩa của [danh hiệu] Phổ Hiền: “Quả không gì chẳng cùng tột là Phổ, chẳng bỏ 

sự tu hành trong lúc tu nhân là Hiền”), tách hai chữ ra để giảng.  “Thử tức Vị Hậu chi Phổ 

 Hiền, thị vi Như Lai chi hóa hiện dã”  (Đấy là Vị Hậu Phổ Hiền, do Như Lai hóa hiện). Hóa 

Thân của Phật, toàn bộ ba mươi hai ứng thân là Hóa Thân của Phật, dẫu hóa hiện làm Phật, 

vẫn là Hóa Thân. Thuở tại thế, thân của Thích Ca Mâu Ni Phật là thân gì? Ứng Hóa Thân, 

chẳng phải là Báo Thân. Chúng ta chẳng thấy Báo Thân, Báo Thân quá lớn. Báo Thân của 

Phật có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo. Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, sẽ 

thấy Báo Thân của A Di Đà Phật, quý vị phải biết: Thấy được Báo Thân của A Di Đà Phật 

tức là bản thân quý vị đã chứng đắc Báo Thân. Nếu quý vị chẳng chứng đắc Báo Thân, sẽ 

chẳng thể thấy Báo Thân của Phật. Do vậy, nói chung, thấy Phật trong cõi Đồng Cư thì vẫn là 

thấy Ứng Hóa Thân, tới khi nào sẽ thấy Báo Thân của Phật? Minh tâm kiến tánh. Cũng chính 

là như tôi vừa mới nói: Hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, tu hành nơi 

ấy  mười  hai  kiếp,  quý  vị  chứng  đắc  Báo  Thân;  do  quý  vị  đã  thành  Phật  nên  trong  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới quý vị thấy Báo Thân của A Di Đà Phật. Lúc ấy mới thật sự là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Trước lúc đó, A Duy Việt Trí Bồ Tát của quý vị là do bổn nguyện và 

oai thần của A Di Đà Phật gia trì, chẳng phải là quý vị thật sự đạt được, nhưng trí huệ, thần 

thông, và đạo lực của quý vị chẳng khác A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trong thế giới của mười 

phương chư Phật chẳng có điều tốt đẹp này, chỉ riêng thế giới Cực Lạc là có, quý vị hãy suy 

nghĩ, có nên sang nơi ấy hay chăng? Không chỉ nên đi, mà còn nên đi ngay cho nhanh. Đừng 

lưu luyến thế gian này nữa! Lưu luyến thế gian này, nếu chính mình chẳng vững vàng, quý vị 

chẳng thể nào không tạo nghiệp. Do đó, quý vị phải suy nghĩ cẩn thận về sự khác biệt một 

trời một vực giữa lẽ lợi - hại, được - mất trong hai chỗ tu hành này, kẻ thông minh phải nên 

biết chọn lựa như thế nào! 

 “Chí ư Hội Sớ vân”  (Còn như sách Hội Sớ nói), Hội Sớ là bản chú giải kinh Vô Lượng 

Thọ  của  người  Nhật,  có  những  câu  như  thế  này  cũng  nhằm  giải  thích  [danh  hiệu]  Phổ 

Hiền:  “Thể  biến  pháp  giới”  (Thể  trọn  khắp  pháp  giới),  đó  là  ý  nghĩa  Phổ,  “vị  lân  cực 

 thánh”  (địa vị gần với đấng thánh tột bậc), nên gọi Hiền. Đây cũng là Vị Trung Phổ Hiền, 

tức Đẳng Giác Bồ Tát. Giảng rõ cho chúng ta biết ý nghĩa của Phổ Hiền Bồ Tát.  “Hội Sớ hựu 

 vân: Năng đạo ngự nhất thiết”  (sách Hội Sớ lại nói: “Có thể hướng dẫn, chế ngự hết thảy”), 

đạo (導) là dẫn đạo (引導: hướng dẫn), chỉ đạo, ngự (御) là thống ngự (統御: cai quản, kiềm 

Tập 91  609 



chế), mang ý nghĩa dẫn dắt, lãnh đạo, chữ  “nhất thiết”  chỉ chúng sanh. Đối với chúng sanh 

thuộc mười pháp giới trong hết thảy các cõi Phật đều có năng lực giúp đỡ, chỉ dạy, dìu dắt 

chúng sanh.  “Phát thập đại nguyện vương, nguyện Tây Phương vãng sanh, đặc dực tán Di 

 Đà”  (phát  ra  mười  đại  nguyện  vương,  nguyện  vãng  sanh  Tây  Phương  hòng  đặc  biệt  khen 

ngợi, giúp đỡ đức Di Đà), giúp đỡ A Di Đà Phật,  “cố ư thử kinh thị vi thượng thủ”  (nên trong 

kinh này, Ngài là thượng thủ). Trong kinh này, Ngài đứng đầu trong các vị Bồ Tát nhằm biểu 

thị pháp, chúng ta đọc đến những đoạn này sẽ hiểu:  “Hựu Thám Huyền Ký viết: Đức châu 

 pháp  giới  viết  Phổ,  chí  thuận  điều  thiện  viết  Hiền”  (lại  như  sách  Thám  Huyền  Ký  giảng: 

“Đức  bao trùm  pháp  giới  là  Phổ, hiếu  thuận,  nhu hòa  đến  cùng  cực là  Hiền”)54[3]. Thám Huyền Ký là tác phẩm chú giải bộ Lục Thập Hoa Nghiêm của quốc sư Hiền Thủ, [Lục Thập 

Hoa  Nghiêm]  là  bản  dịch  [kinh  Hoa  Nghiêm]  đời  Tấn.  Trong  tác  phẩm  ấy,  lão  nhân 

giảng:  “Đức châu pháp giới” , tánh đức viên mãn là Phổ.  “Chí thuận điều thiện” , Thuận (順) 

là gì? Người Trung Quốc nói là hiếu thuận,  “điều”  (調) là điều lý (調理: điều hòa, giữ cho 

cân bằng), Thiện là Chí Thiện (tốt lành tột bậc), người Hoa nói  “minh đức, thân dân, chỉ ư 

 chí thiện”55[4], đó là ý nghĩa của chữ Hiền. 

 “Đại Nhật Kinh Sớ nhất viết”  (Đại Nhật Kinh Sớ56[5] quyển một nói), đây là sách Mật Tông,  “Phổ Hiền Bồ Tát giả, Phổ thị biến nhất thiết xứ, Hiền thị tối diệu thiện nghĩa, vị Bồ 



[3]

54  Câu này khá khó dịch nên tạm dịch như thế. “Chí thuận” có nghĩa là hiếu thuận đến tột bực, tức là thể hiện cái tâm cứu vớt chúng sanh tột bậc không ai sánh bằng, giống như lòng 

con hiếu thảo với cha mẹ, luôn nghĩ đến phụng dưỡng cha mẹ, nên nói là “chí thuận”. “Điều 

thiện” là luôn tu dưỡng sao cho tương ứng với tánh đức (ở đây tánh đức được diễn tả bằng 

chữ Chí Thiện). Chúng tôi tạm dùng chữ Nhu Hòa để diễn tả sự tu dưỡng, điều ngự cái tâm 

cho đạt tới mức thánh thiện (tức là tương ứng với tánh đức), nói cách khác là giữ cho cái tâm 

luôn tương ứng với thanh tịnh và bình đẳng như lão hòa thượng thường nói. 

[4]

55  Câu này trích từ sách Đại Học trong Tứ Thư của Nho gia, nói đầy đủ là:  “Đại học chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện” . Đại Học vốn là chương thứ bốn 

mươi hai trong sách Lễ Ký. Sách Tứ Thư Tập Chú của Châu Hy giảng: “Chữ Thân nên đọc 

 là Tân. Đại học là cái học của bậc đại nhân. Minh là làm cho sáng tỏ. Minh đức là bẩm tánh 

 được thừa hưởng tự nhiên, rỗng rang, sáng suốt, chẳng tối tăm, trọn đủ các lý để ứng với vạn 

 sự.  Thân (tức  Tân) là đổi thay  những  cái  cũ kỹ,  ý  nói  đã tự  thông hiểu  minh đức lại giúp 

 người khác cùng đạt đến chỗ bỏ những cái cũ kỹ, nhiễm ô”.  Như vậy câu này có thể hiểu thô 

thiển là “đạo của bậc đại nhân là tự thấu hiểu chân tánh của chính mình, giúp cho người khác 

cùng sửa đổi khuyết điểm, cùng nhau đạt đến chỗ tốt lành nhất”. 

[5]

56  Đại Nhật Kinh Sớ là tác phẩm chú giải kinh Đại Nhật do ngài Nhất Hạnh ghi lại lời ngài Thiện Vô Úy giảng kinh Đại Nhật (tức kinh Đại Tỳ Lô Giá Na Thành Phật Thần Biến Gia 

Trì) cho Đường Huyền Tông. Tác phẩm này khá đồ sộ, gồm hai mươi quyển, ngoài lời giải 

610  Tập 91 



 Đề tâm sở khởi nguyện hạnh, cập thân khẩu ý, tất giai bình đẳng, biến nhất thiết xứ, thuần 

 nhất diệu thiện, bị cụ chúng đức, cố dĩ vi danh”  (Phổ Hiền Bồ Tát: Phổ là khắp hết thảy các 

chỗ, Hiền nghĩa là sự lành mầu nhiệm nhất; tức là nguyện hạnh do tâm Bồ Ðề khởi lên và 

thân, miệng, ý thảy đều bình đẳng, trọn khắp hết thảy các chỗ đều là thuần nhất diệu thiện, 

đầy đủ các đức. Vì vậy, lấy đó làm tên). Cách giải thích này cũng rất rõ ràng, rành rẽ. Hai 

chữ Phổ và Hiền đều là tánh đức viên mãn, hết thảy chúng sanh chẳng ai không có, thảy đều 

có. Nay chúng ta mê mất tự tánh, tánh đức có còn hay không? Vẫn còn, chỉ là ẩn, chẳng hiện. 

Đã mê thì trí huệ biến thành phiền não, đức hạnh biến thành tạo nghiệp, chúng ta tạo nghiệp 

thiện,  nghiệp  ác,  đức  hạnh  biến  thành  tạo  nghiệp,  tướng  hảo  biến  thành  lục  đạo.  Cũng  có 

nghĩa là trí huệ và đức tướng trong tự tánh của chúng ta sau khi mê bèn bị biến dạng. Sự biến 

dạng ấy cũng chẳng thật sự là biến dạng, khi nào chúng ta quay đầu, sự biến dạng ấy cũng sẽ 

khôi phục bình thường, khôi phục bình thường chính là tánh đức Phổ Hiền. Vì thế, câu kế 

tiếp [trong sách Chú Giải] rất hay:  “Vị Bồ Đề tâm sở khởi nguyện hạnh”  (tức là nguyện hạnh 

do tâm Bồ Ðề khởi lên), câu này rất quan trọng, nguyện và hạnh của quý vị phải tương ứng 

với  Bồ  Đề  tâm.  Vì  vậy,  mười  sáu chữ  “chân thành, thanh tịnh,  bình đẳng,  chánh giác, từ 

 bi”  là quan trọng, trong hết thảy lúc, hết thảy chỗ, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác đều 

phải tương ứng với chúng, chúng ta sẽ thuộc vào Bồ Đề đạo. Chúng ta dùng tâm gì để niệm 

Phật? Dùng Bồ Đề tâm để niệm Phật, Bồ Đề tâm sung mãn thân, khẩu, ý của chúng ta, giống 

như Thích Ca Mâu Ni Phật đã vì chúng ta mà thị hiện thân hành, ngôn giáo, hiển thị Bồ Đề 

tâm nơi thân tâm của chính mình, dùng tâm chân thành đãi người, tiếp vật, dùng thanh tịnh, 

bình  đẳng,  giác,  dùng  đại  từ  đại  bi,  tự  tha  bất  nhị.  “Tất  giai  bình  đẳng,  biến  nhất  thiết 

 xứ” (thảy đều bình đẳng, trọn khắp hết thảy các chỗ), tín, giải, hành, chứng của chúng ta cũng 

trọn  hết  thảy  các  nơi,  một  chính  là  hết  thảy,  hết  thảy  chính  là  một,  đấy  là  cảnh  giới  Hoa 

Nghiêm.  “Thuần nhất diệu thiện” , thuần nhất diệu thiện là nói tổng quát. Vì sao Phật, Bồ Tát 

pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ? Nếu chúng ta nhập cảnh giới ấy, quý vị nói 

xem quý vị có hoan hỷ hay không? Giống như chư Phật, Bồ Tát, pháp hỷ sung mãn.  “Bị cụ 

 chúng đức”  (trọn đủ các đức), Bị (備) là chẳng khuyết, những đức năng vốn sẵn có trong tự 

tánh thảy đều hiện ra. Đó là ý nghĩa của Phổ Hiền. 

 “Phổ Hiền, Văn Thù nãi Thích Ca Như Lai chi nhị hiếp sĩ”  (Phổ Hiền và Văn Thù là hai 

vị hiếp sĩ của Thích Ca Như Lai),  “hiếp sĩ”  (脅士)57[6] chính là [vị Bồ Tát thân cận ở] hai thích của ngài Thiện Vô Úy, sách còn ghi thêm những kiến giải riêng của ngài Nhất Hạnh. 

Những  phần  đó  được  ghi  rõ  là  “tư  vị”  (riêng  tôi  cho  rằng),  hoặc  “kim  vị”  (nay  cho  rằng). 

Đây là một tác phẩm trọng yếu cho hành giả Mật Tông để tìm hiểu về Thai Tạng Giới nói 

riêng và giáo nghĩa Mật Tông nói chung. 

[6]

57  Hiếp là cái hông, do vậy, Hiếp Sĩ có thể hiểu theo nghĩa đen là người đứng sát sườn ta, là phụ tá gần gũi nhất. 

Tập 91  611 



bên.  “Thị Phật tả hữu”  (hầu hai bên Phật). Phía sau chúng tôi là tượng Tam Tôn Phật, chính 

giữa là Tỳ Lô Giá Na Như Lai, Tỳ Lô Giá Na là Pháp Thân, Lô Xá Na là Báo Thân, Thích 

Ca Mâu Ni Phật là ứng thân, tam thân là một thân, một thân là tam thân. Nói theo Thể, Tỳ Lô 

Giá Na là Pháp Thân; nói theo Dụng, trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, bèn gọi là Lô Xá 

Na, tức Báo Thân; ứng hóa trong mười pháp giới là Ứng Thân, Thích Ca Mâu Ni Phật là Ứng 

Thân. Một tức là ba, ba tức là một, chẳng tách rời! Phía sau chúng tôi, Văn Thù và Phổ Hiền 

ở hai bên Phật.  “Nãi Thích Tôn hội trung thượng thủ, tại Hoa Nghiêm hội thượng diệc thị 

 thượng  thủ.  Hựu,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  vi  nhất  thiết  chư  Phật  chi  trưởng  tử”  (là  Thượng  Thủ 

trong hội của đức Thích Ca. Trong hội Hoa Nghiêm, họ cũng là Thượng Thủ. Phổ Hiền Bồ 

Tát  còn  là  con  trưởng  của  hết  thảy  chư  Phật),  “trưởng  tử”  là  danh  hiệu  chung.  Trong  Tứ 

Thập Hoa Nghiêm Kinh Tứ Thập Tụng có câu:  “Nhất thiết Như Lai hữu trưởng tử, bỉ danh 

 hiệu viết Phổ Hiền tôn”  (Hết thảy Như Lai có trưởng tử, danh hiệu của Ngài là Phổ Hiền). Vì 

thế, quý vị  phải biết,  danh hiệu  của  Bồ  Tát  chẳng phải  là danh  xưng  chuyên  biệt của  một 

người nào. Quý vị học pháp môn này bèn gọi là Phổ Hiền Bồ Tát. Trong kinh Hoa Nghiêm, 

người học kinh Hoa Nghiêm là Phổ Hiền Bồ Tát,  mà cũng là Văn Thù Bồ Tát. Quý vị lý 

giải, tức là hiểu rõ, lý giải kinh Hoa Nghiêm, sẽ là Văn Thù; quý vị áp dụng những điều đã lý 

giải vào cuộc sống, thực hiện trong công việc, áp dụng vào sự đãi người, tiếp vật, bèn gọi là 

Phổ Hiền. Phổ Hiền tượng trưng Hạnh môn, Văn Thù tượng trưng Giải môn, giải hạnh bất 

nhị, đều là nói theo mặt Dụng. Về Thể thì Tỳ Lô Giá Na tượng trưng bản thể, tượng trưng 

cho thanh tịnh viên minh thể của tự tánh, đều là biểu thị pháp. 

 “Khả kiến Phổ Hiền chánh thị Như Lai Pháp Thân chi sở lưu hiện, hóa tác Đẳng Giác 

 đại sĩ, tương tán Thích Tôn, diễn xướng thánh giáo. Nhược cứ Mật giáo, Phổ Hiền tức thị 

 Mật giáo Sơ Tổ Kim Cang Tát Đỏa. Kim Cang Tát Đỏa tức thị Kim Cang Thủ Bồ Tát Ma Ha 

 Tát”  (có thể thấy Phổ Hiền chính là từ Pháp Thân của Như Lai xuất hiện, hóa thành vị Ðẳng 

Giác Ðại Sĩ tán trợ Thích Tôn, xướng diễn thánh giáo. Trong Mật giáo, Phổ Hiền chính là 

Kim Cang Tát Ðỏa, Sơ Tổ của Mật giáo. Kim Cang Tát Ðỏa chính là Kim Cang Thủ Bồ Tát 

Ma Ha Tát). Ở đây, Ngài được xếp đứng đầu các vị Bồ Tát; trong phần trước, chúng ta thấy 

tôn giả Ca Diếp biểu thị Thiền Tịnh bất nhị, ở chỗ này, Phổ Hiền Bồ Tát cũng nhằm biểu thị 

Mật Tông và Tịnh Độ bất nhị. Trong Mật Tông, Phổ Hiền Bồ là Sơ Tổ của Mật Giáo, Mật 

Tông  do  Ngài  truyền  thừa,  nhưng  trong  Mật  Tông  Ngài  được  gọi  là  Kim  Cang  Tát  Đỏa 

(Vajrasattva)  hay  Kim  Cang  Thủ  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  (Vajrapāni).  Tiếp  đó,  “Thánh  Vô 

 Động Tôn Đại Oai Nộ Vương Bí Mật Đà La Ni Kinh viết: Thử Kim Cang Thủ thị Pháp Thân 

 đại sĩ, thị cố danh Phổ Hiền”  (Thánh Vô Động Tôn Đại Oai Nộ Vương Bí Mật Đà La Ni 

Kinh chép: “Ông Kim Cang Thủ này là Pháp Thân Ðại Sĩ; vì vậy, tên là Phổ Hiền”), sự biểu 

thị pháp của Ngài ở đây có ý nghĩa sâu xa, có thể nói là sâu rộng không ngằn mé.  “Hựu Kim 

 Cang Trí chi Ngũ Bí Tát Quyết viết: Kim Cang Tát Đỏa giả, tức thị Phổ Hiền Đại Bồ Tát dị 

 danh dã, diệc danh nhất thiết Như Lai trưởng tử, diệc danh Đại A Xà Lê”  (Sách Ngũ Bí Tát 

612  Tập 91 



Quyết của ngài Kim Cang Trí cũng ghi: “Kim Cang Tát Ðỏa chính là tên khác của Phổ Hiền 

Ðại Bồ Tát, Ngài cũng được gọi là con trưởng của hết thảy Như Lai, cũng gọi là Ðại A Xà 

Lê”). Chúng ta xem mấy câu này, Kim Cang Tát Đỏa chính là biệt danh của Phổ Hiền Bồ 

Tát, là danh xưng trong Mật Tông.  “Diệc danh Như Lai trưởng tử”  (cũng gọi là con trưởng 

của Như Lai), đây là danh xưng trong kinh Hoa Nghiêm.  “Diệc danh Đại A Xà Lê” , Đại A 

Xà Lê là danh xưng trong Mật Giáo. A Xà Lê (Ācārya) là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng 

Hán là Quỹ Phạm Sư, [có nghĩa là] tư tưởng và ngôn hạnh của vị ấy có thể làm gương mẫu, 

khuôn phép cho người tu hành. Bất luận quý vị tu pháp môn nào hay tông phái nào, Phổ Hiền 

Bồ Tát là gương mẫu chung. Mỗi nguyện trong mười đại nguyện vương đều hàm nhiếp chín 

nguyện kia; do vậy, mười nguyện biến thành một trăm nguyện, một trăm nguyện ấy nếu lại 

triển khai sẽ gồm trọn vô lượng vô biên hoằng nguyện của Bồ Tát, chẳng sót một nguyện 

nào; từ tâm Bồ Đề mà sanh, chân thật, chẳng dối! 

 “Lễ kính chư Phật” , chư Phật là gì? Tự tánh là chư Phật, Thể của hết thảy chúng sanh, 

nói theo Triết Học là bản thể, Lý Thể có thể sanh, có thể hiện chính là tự tánh. Trong Phật 

pháp có nói:  “Ngoài tâm chẳng có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm” . Nói cách khác, tâm và 

pháp là một, chẳng hai. Tâm đã là Phật, lẽ nào pháp chẳng phải là Phật? Chúng ta bèn hiểu rõ 

ý nghĩa của  “lễ kính chư Phật” ,    lễ kính chư Phật là hết thảy cung kính, như vậy thì mới có 

thể đoạn sạch sành sanh những tập khí ngạo mạn cực kỳ vi tế từ vô thỉ kiếp đến nay, vì sao? 

Lễ kính chư Phật thì Lễ là hình thức bề ngoài, Kính là trong tâm. Trong tâm thật sự có ý kính 

trọng, cung kính hết thảy. Cung kính hết thảy mọi người, như vậy thì đối với hết thảy chư 

Phật, Bồ Tát chẳng cần phải nói nữa, vì sao? Hết thảy mọi người là vị lai Phật. Cung kính hết 

thảy  động  vật,  muỗi,  trùng,  kiến,  những  loài  cựa  quậy,  bò  trườn  trong  giới  động  vật,  nay 

chúng ta biết vi khuẩn là động vật nhỏ nhất. Nhìn dưới kính hiển vi, vi khuẩn giống như tiểu 

trùng, chúng cử động, đó là chư Phật, phải lễ kính chúng. Cây cối, hoa, cỏ cũng do tâm hiện, 

tâm sanh. Đá, bùn, cát, các khoáng vật cũng do tâm hiện, thức biến, cho đến hư không, chẳng 

có  một  pháp  nào  chẳng  phải  là  tâm  hiện,  thức  biến,  toàn  là  chư  Phật.  Do  vậy,  kinh  Hoa 

Nghiêm nói:  “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”  (tình và vô tình cùng viên mãn Chủng 

Trí),  “tình”  là hữu tình chúng sanh,  “vô tình”  là thực vật, khoáng vật, hư không, đại địa như 

chúng ta thường nói.  Trong pháp  Đại  Thừa,  toàn bộ đều  do tự  tánh hiện, không  có  thứ gì 

chẳng phải là tự tánh. Tự tánh ở nơi đâu? Tùy tiện lấy một pháp nào cũng đều là nó, người 

minh tâm kiến tánh bèn biết [điều này]. Do đó, lễ kính chẳng có ngằn mé, đúng là vật to lớn 

chẳng ra ngoài, vật nhỏ bé không gì chẳng ở trong, đấy là Tánh Đức của tự tánh, là Tánh Đức 

viên mãn. Nếu chúng ta muốn kiến tánh, quý vị làm như thế sẽ kiến tánh rất dễ dàng. Quý vị 

chẳng  tu  theo  cách  như  vậy,  kiến  tánh  rất  khó,  vì  sao?  Quý  vị  có  nghiệp  chướng.  Nghiệp 

chướng là gì? Bất kính! Tự tánh của quý vị vốn trọn đủ lễ kính, nay quý vị ngạo mạn đối với 

kẻ khác, thấy kẻ ấy chẳng vừa mắt, đấy chính là nguyên nhân vì sao quý vị chưa thể kiến 

tánh! Phổ Hiền Bồ Tát đã nói rõ ràng, đã dạy quý vị rồi, nhưng quý vị chẳng tin tưởng, không 

Tập 91  613 



chịu y giáo phụng hành, ai thua thiệt? Chính mình bị thiệt thòi, chứ Phổ Hiền Bồ Tát chẳng 

bị thiệt thòi. Pháp Tánh và Pháp Tướng chẳng bị thiệt thòi, mà chính mình bị thiệt thòi to 

lớn! Sau khi mê, chưa tỉnh lại, không có cách nào giác ngộ. Nếu muốn giác ngộ, phải khởi 

đầu bằng lễ kính, Phổ Hiền Bồ Tát dạy như thế đó! 

Thứ hai là  “xưng tán Như Lai” , thứ ba là  “quảng tu cúng dường” , quảng tu cúng dường 

chính là Cộng Sản chủ nghĩa, chính là  “lợi hòa đồng quân”  trong Lục Hòa Kính. Tiếp theo 

đó là “sám trừ nghiệp chướng” . Chưa làm được ba điều trước, sẽ chẳng thể sám trừ hết sạch 

nghiệp chướng. Sám thế nào cũng chẳng sạch, vẫn còn lưu lại khúc đuôi! Ba điều trước đã 

làm được, nghiệp chướng sẽ sám trừ sạch sành sanh. Quý vị bèn suy nghĩ, ta đối với hết thảy 

người, sự, vật, hễ còn có tí xíu tâm chẳng cung kính, đó là nghiệp chướng, ta thấy kẻ khác 

làm chuyện tốt mà chẳng khen ngợi, nghiệp chướng  đấy! Thấy người khác làm chuyện bất 

hảo bèn rêu rao, đó cũng là nghiệp chướng. Do vậy, khen ngợi là khen ngợi điều thiện, chẳng 

khen ngợi sự ác. Ta thấy chúng sanh chịu khổ bị nạn, cuộc sống của bản thân ta còn khá, sau 

khi đã thấy, [nếu chính mình] có nhân duyên để giúp đỡ họ mà chẳng chịu làm, đó là nghiệp 

chướng! Quý vị làm thế nào để sám trừ nghiệp chướng? Do vậy, ba điều trước có đạo lý rất 

sâu! Mười đại nguyện ấy,  mỗi điều sau sâu hơn điều trước, điều sau có thể bao gồm điều 

trước, nguyện thứ hai bao gồm nguyện thứ nhất, nguyện thứ nhất chẳng bao gồm nguyện thứ 

hai, cuối cùng là  “phổ giai hồi hướng”  gồm trọn các điều khác. Nhất định phải hiểu đạo lý 

này, nhất định phải thật sự làm, thực hiện bằng tâm chân thành của chính mình, như vậy là 

đúng!  “Tác A Xà Lê”  (làm A Xà Lê), A Xà Lê chính là nêu gương, đúng là  “học làm thầy 

 người, hạnh làm gương cho đời” , học làm thầy người là ngôn giáo, hạnh làm khuôn mẫu cho 

đời, đó là thân hành, phải thật sự làm mới được. 

 “Kim  thử  kinh  trung,  Phổ  Hiền  đại  sĩ,  liệt  tối  thượng  thủ,  chánh  hiển  Mật  Tịnh  bất 

 nhị”  (Nay trong kinh này, Phổ Hiền Ðại Sĩ được kể tên là bậc Thượng Thủ cao nhất, chính là 

để  hiển  thị  Mật,  Tịnh  bất  nhị),  ý  nghĩa  này  hay  lắm,  nói  thật  hay!  “Cố  tiên  sư  Hạ  lão 

 vân”  (Vì vậy, tiên sư là Hạ lão cư sĩ nói), tức là lão cư sĩ Hạ Liên Cư,  “Tịnh Độ tức thị Mật 

 giáo hiển thuyết”  (Tịnh Ðộ chính là hiển thuyết của Mật giáo), câu này nghĩa là gì? Khuyên 

kẻ học Mật hãy trở về Tịnh Độ. Vì sao? Mật chẳng dễ gì thành tựu! Cụ Hoàng Niệm Tổ bảo 

tôi, nước Trung Hoa mới58[7] thành lập đã nhiều năm như thế, nhưng tu Mật Tông chỉ có sáu người thành tựu. Lão nhân gia kể cho tôi biết chuyện này, quá khó khăn! Tu Thiền Tông, 

theo lão pháp sư Đàm Hư cho biết, Ngài nói suốt đời Ngài chưa thấy một ai tham Thiền khai 

ngộ, chưa hề thấy, mà cũng chưa hề nghe nói đến, đắc Thiền Định thì có, như lão hòa thượng 

Hư Vân đắc Thiền Định, nhưng chẳng khai ngộ, quý vị bèn biết Thiền khó lắm! Ở đây, tôn 



[7]

58  Tân Trung Quốc là từ ngữ do chính quyền Trung Cộng đặt ra để gọi nước Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa, nhằm phân biệt với Trung Hoa Dân Quốc. 

614  Tập 91 



giả Ca Diếp biểu thị pháp “Thiền Tịnh bất nhị”. Nếu quý vị mong thật sự thành tựu, hãy tu 

Tịnh Độ, Thiền có thể tu kèm,  “có Thiền, có Tịnh Độ”.  Câu ấy nói rõ chẳng thể thành tựu 

nơi Thiền, bèn có thể thành tựu nơi Tịnh. Học Mật cũng giống như vậy, ở đây, Phổ Hiền Bồ 

Tát biểu thị pháp, chẳng thể thành tựu nơi Mật thì thành tựu bằng Tịnh. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư 

cũng học Thiền và Mật, cuối cùng niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc. Lão cư sĩ Hoàng 

Niệm  Tổ  cũng học Thiền và  Mật,  cụ học  Thiền với lão hòa thượng  Hư  Vân, học  Mật với 

Cống Cát lão nhân59[8], cụ cũng tu Tịnh Độ. Cuối cùng, trong lúc ngã bệnh, cụ bảo tôi: Mỗi ngày niệm Phật mười bốn vạn câu, ngày đêm chẳng giải đãi, niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. 

Những vị ấy đều là đại thiện tri thức, đã nêu gương cho chúng ta trong thời kỳ Mạt Pháp này! 

Vì  sao  [các  Ngài]  thị  hiện  những  chuyện  như thế?  Đấy  là  lòng  từ bi vô tận,  dạy  chúng  ta 

đừng đi theo đường vòng, các Ngài đã đi đường vòng cho chúng ta thấy, cuối cùng các Ngài 

đều trở về Tịnh Độ, đạt được thành tựu. Chúng ta còn phải học Thiền hay học Mật nữa hay 

chăng? Chẳng cần! Chúng ta trực tiếp tu Tịnh Độ là được rồi, theo đường thẳng, không đi 

loanh quanh, biểu thị ý nghĩa ấy.  “Tạng Mật Hồng giáo tổ sư Liên Hoa Sanh Đại Sĩ, tức A Di 

 Đà Phật chi hóa thân Phật, cố Hồng giáo tôn sùng Di Đà, khuyến sanh Cực Lạc, viễn thịnh ư 

 kỳ tha giáo phái. Mật Tịnh bất nhị chi chỉ, ư bổn giải trung tạm bất tường luận”  (tổ sư Liên 



[8]

59  Cống Cát lão nhân (1903-1997) họ Thân, tên là Thư Văn, thuộc hoàng tộc nhà Thanh, sanh tại Bắc Kinh, tập võ từ năm sáu tuổi. Năm mười hai tuổi, theo học kiếm thuật và luyện 

nội công theo Đạo giáo, và có chí nguyện xuất gia từ nhỏ. Năm 1920, bà vâng lệnh cha kết 

hôn với ông Vũ Anh Đình, nhưng do sẵn chí xuất trần, bà xin thoái hôn, hành hiệp khắp vùng 

Nam Bắc. Năm 1922, bà gặp hòa thượng Đạo Giai chùa Pháp Nguyên điểm hóa, bèn bỏ tu 

Tiên, học Phật, chuyên tâm dạy học, đề xướng khuyến học và các biện pháp giảm đói nghèo 

cho dân chúng. Bà từng tham gia du kích kháng Nhật khi chiến tranh Hoa Nhật nổ ra. Không 

lâu sau, bà bị thương nặng, bị quân Nhật bắt được. Trong thời gian tù đày, bà sáng chiều 

niệm thánh hiệu Quán Âm, được cảm ứng, thoát hiểm. Từ đó, bà ăn chay trường, chuyên tâm 

hành trì Phật pháp. Chiến tranh thế giới lần thứ hai nổ ra, bà theo chánh phủ Dân Quốc thiên 

cư về Trùng Khánh, theo học tại Hán Tạng Giáo Lý Viện, quy y với Thái Hư đại sư. Bà cũng 

xin học Thiền với Hư Vân đại sư. Năm 1940, bà chuyển tới Khang Định, đảm nhiệm chức Bí 

Thư của chính quyền tỉnh Tây Khang, hứng thú học Mật tăng cao. Tuy gặp nhiều vị đại đức 

Mật Tông, bà chỉ tôn sùng Cống Cát Hoạt Phật (Konga, Gangkar Rinpoche, 1893-1957), nên 

đến chùa Cống Cát tại núi Gangkhar Dzongsar thuộc vùng Khang Định xin quy y, được 

truyền pháp quán đảnh, bà xin bế quan tu hành suốt ba năm, được Cống Cát Hoạt Phật ban 

đạo hiệu Cống Cát Lão Nhân. Bà tinh tấn tu hành, trở thành một vị thượng sư đức cao trọng 

vọng của dòng Karmapa Kagyu tại Hoa Lục. Tuy tu hành, bà vẫn tích cực hành nghề y tại 

Thượng Hải, Tô Châu. Bà từng sang Đài Loan hoằng pháp vào năm 1958, sáng lập Cống Cát 

Tinh Xá tại Trung Hòa (Đài Bắc), lập viện chữa trị Đông Y tại nơi đó. Bà từng tuân lệnh 

Karmapa đời thứ mười sáu thành lập Cống Cát Tinh Xá tại Phi Luật Tân cũng như sang 

hoằng pháp tại Mã Lai, Thái Lan, Tân Gia Ba, và Hương Cảng. 

Tập 91  615 



Hoa  Sanh  Ðại  Sĩ  (Padmasambhava)  của  Hồng  giáo60[9] Mật  tông  Tây  Tạng  chính  là  hóa thân của A Di Ðà Phật. Vì vậy, Hồng giáo tôn sùng A Di Ðà Phật, sốt sắng khuyên sanh về 

Cực Lạc hơn các tông phái khác. Trong bản giải thích kinh này, tạm chẳng bàn luận chi tiết 

về yếu chỉ “Mật, Tịnh bất nhị”). Sự thị hiện này, đặc biệt là một chiêu cuối cùng của Niệm 

công lão nhân (cụ Hoàng Niệm Tổ) nhằm bảo chúng ta, hãy chuyên niệm A Di Đà Phật, nhất 

tâm cầu sanh Tịnh Độ bèn thành công. 

Chúng  ta  lại  xem  đoạn  kế  tiếp,  “Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát”.  “Văn  Thù  Sư  Lợi,  diệc  vân 

 Mạn Thù Thất Lợi” (Văn Thù Sư Lợi còn gọi là Mạn Thù  Thất Lợi), đây là dịch âm tiếng 

Phạn, cách dịch khác nhau, âm thanh cũng chẳng sai khác mấy, cũng rất gần gũi, dịch sang 

nghĩa tiếng Hán là Diệu Thủ, hoặc còn dịch là Diệu Cát Tường,  “diệc vân Diệu Đức, thị chư 

 Phật chi sư”  (còn dịch là Diệu Đức, Ngài là thầy của chư Phật). Trong kinh có nói Ngài là 

thầy của bảy vị Phật quá khứ. Quý vị thấy bảy người học trò đều đã thành Phật mà lão nhân 

gia vẫn thuộc địa vị Bồ Tát, giúp người khác thành tựu Vô Thượng Bồ Đề, nêu gương cho 

chúng ta thấy.  “Phóng Bát kinh viết: Kim ngã đắc Phật, giai thị Văn Thù Sư Lợi chi ân dã. 

 Quá khứ vô ương số chư Phật, giai thị Văn Thù Sư Lợi đệ tử. Đương lai giả diệc thị kỳ oai 

 thần lực sở trí. Thí như thế gian tiểu nhi hữu phụ mẫu”  (Kinh Phóng Bát chép: “Nay tôi được 

thành Phật đều do ơn của Văn Thù Sư Lợi. Quá khứ vô ương số chư Phật đều là đệ tử của 

Văn Thù Sư Lợi. Các vị [Phật trong] tương lai cũng cậy vào sức oai thần của Ngài mà thành. 

Ví như trẻ nít trong cõi đời có cha mẹ”). Những người nương cậy Bồ Tát, bao nhiêu Bồ Tát 

trong quá trình tu hành đều được Văn Thù Bồ Tát chiếu cố. Trên thực tế, Văn Thù Bồ Tát 

cũng đã thành Phật trong kiếp số lâu xa, nhưng luôn dùng thân phận Bồ Tát, tuy đã thành 

Phật, nhưng giống như Phổ Hiền Bồ Tát, đã thành Phật vẫn chẳng bỏ nhân địa. Chúng ta thấy 

kinh chỉ nói Ngài là thầy của bảy vị Phật, ở đây, chúng ta thấy,  “quá khứ vô ương số chư 

 Phật đều là đệ tử của Văn Thù Sư Lợi” , trong kinh đức Phật đã dạy điều này! “Văn Thù giả, 

 Phật đạo trung phụ mẫu dã”  (Văn Thù là cha mẹ trong Phật đạo), trong Phật đạo và trong Bồ 

Tát đạo, Ngài giống như cha mẹ, chiếu cố những kẻ tu hành phát tâm học đạo. 

 “Tâm Địa Quán Kinh viết:  - Tam thế giác mẫu Diệu Cát Tường”  (Kinh Tâm Ðịa Quán 

nói: “Mẹ  giác  ngộ  của  ba  đời  là  Diệu  Cát  Tường”),  Diệu  Cát  Tường  là  Văn  Thù  Sư 

Lợi.  “Tam thế giác mẫu” , Giác là Phật, [tam thế giác mẫu] là mẹ của ba đời chư Phật.  “Hựu 

 Diệu Đức giả, Pháp Hoa Gia Tường Sớ nhị”  (Lại nữa, Diệu Đức, theo quyển hai trong tác 



[9]

60  Hồng Giáo còn gọi là Cổ Mật, tức tông phái Nyingma pa, là tông phái Mật Tông cổ nhất tại Tây Tạng. Gọi là Hồng Giáo, Hồng Phái hoặc phái Hồng Mạo vì chư tăng thường mặc ca-sa có màu đỏ sậm, đội mũ đỏ, nhằm phân biệt với tông phái Gelugpa của Đại Lai Lạt Ma 

(Hoàng Mạo phái, đội mũ vàng, khoác ca-sa vàng phủ lên ca-sa đỏ ), Bạch Giáo (Kagyupa, 

tuy gọi như vậy, nhưng phái này vẫn mặc ca-sa nâu đỏ) và Hoa Giáo (Sakyapa). Hồng Giáo 

tôn sùng đại sĩ Liên Hoa Sanh làm sáng tổ. 

616  Tập 91 



phẩm sớ giải kinh Pháp Hoa của ngài Gia Tường),  “nhị”  là quyển thứ hai,  “viết: Văn Thù, 

 thử vân Diệu Đức” (nói: “Văn Thù, cõi này dịch là Diệu Đức”), Văn Thù là dịch âm tiếng 

Phạn, Văn Thù Sư Lợi dịch sang tiếng Hán là Diệu Đức hay Diệu Cát Tường.  “Dĩ liễu liễu 

 kiến Phật Tánh cố, đức vô bất viên, quả vô bất tận, xưng Diệu Đức dã”  (do thấy rõ ràng Phật 

Tánh, đức không gì chẳng viên mãn, quả không gì chẳng cùng tột, nên xưng là Diệu Ðức). Vì 

sao dịch là Diệu Đức? Đức đã trọn vẹn, quả đã chứng đến địa vị cùng tột,  “quả vô bất tận”  là 

đã chứng đến địa vị cùng tột, cũng tức là công đức viên mãn, nên gọi là Diệu Đức.  “Hội Sớ 

 viết: Cụ tam đức bí tạng, thần hóa bất tư nghị, cố danh Diệu Đức”  (Hội Sớ chép: “Trọn đủ 

ba đức bí tạng, thần thông và giáo hóa chẳng thể nghĩ bàn, nên gọi là Diệu Đức”). Trong kinh 

Đại Thừa thường nói đến tam đức bí tạng, Pháp Thân, Bát Nhã, và Giải Thoát được gọi là 

Tam Đức.  “Cụ”  (具) là đầy đủ, đây là nói đến sự chứng đắc. Chứng đắc tam đức bí tạng là 

Pháp Thân Bồ Tát. Trong tam đức bí tạng, A La Hán chỉ có một đức là giải thoát, A La Hán 

vẫn chưa có Bát Nhã và Pháp Thân, giải thoát [của A La Hán] thường nói là giải thoát một 

nửa, giải thoát chẳng viên mãn. Quyền Giáo Bồ Tát cũng chưa chứng đắc Bát Nhã và Pháp 

Thân, Pháp Thân Bồ Tát mới chứng đắc, người Trung Quốc thường nói là “minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật”, đấy là chứng đắc, kiến tánh thành Phật là chứng đắc. Theo kinh 

Hoa Nghiêm, Sơ Trụ trong Viên Giáo đã chứng đắc [tam đức bí tạng], nhưng chẳng thể nói là 

viên mãn. Vì sao? Các Ngài chưa đoạn tập khí, tập khí vô thỉ vô minh vẫn còn. Trong phần 

trước, tôi đã nói, phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp mới đoạn hết tập khí, đoạn hết tập khí bèn 

trở về tự tánh viên mãn, đó là Thường Tịch Quang Tịnh Độ. Vì vậy, Ngài trọn đủ tam đức bí 

tạng, cũng tức là đã thật sự chứng quả từ lâu, nhưng chẳng bỏ hạnh đã tu nơi nhân địa, giống 

như Phổ Hiền. Vì thế, nói Ngài là thầy của chư Phật, thần hóa chẳng thể nghĩ bàn, [tức là] 

thần thông và giáo hóa chẳng thể nghĩ bàn, cho nên gọi là Diệu Đức. 

 “Diệu Cát Tường giả, Viên Trung Sao viết:  - Vi diệu tam đức, đồng Phật sở chứng, cố 

 diệc vân Diệu Cát Tường. Hoặc nghiệp khổ tam, hữu thiểu phần tại, giai vị cát tường”  (Diệu 

Cát Tường: Sách Viên Trung Sao giảng: “Chứng ba đức vi diệu giống như Phật nên cũng gọi 

là Diệu Cát Tường. Ba thứ Hoặc, Nghiệp, Khổ nếu còn có chút phần đều chẳng phải là Cát 

Tường”). Chúng ta phải ghi nhớ câu này, Hoặc là mê hoặc, Nghiệp là tạo nghiệp, Khổ là chịu 

báo, đó là gì? Là những thứ trong lục đạo luân hồi. Mê hoặc, tạo nghiệp, chịu báo, ba chuyện 

này hễ còn chút phần, đều chẳng thể gọi là Cát Tường. Trong quá khứ, người thế gian chúng 

ta khen ngợi người khác bèn nói “cát tường”, thật ra là lời lẽ khen ngợi hữu danh vô thực! 

Tiêu chuẩn Cát Tường theo nhà Phật có mức độ thấp nhất là A La Hán, vì sao? A La Hán đã 

đoạn hết Hoặc, Nghiệp, Khổ, đã đoạn xong, vượt thoát lục đạo luân hồi, đối với bốn thánh 

pháp giới được gọi là Cát Tường, nhưng chưa thể thêm vào chữ Diệu! Diệu là Pháp Thân Bồ 

Tát thì mới có thể xưng là Diệu Cát Tường.  “Vi diệu tam đức, đồng Phật sở chứng”  (chứng 

ba  đức  vi  diệu  giống  như  Phật),  này  là  Diệu  Cát  Tường.  “Vị  cư  cứu  cánh,  tam  đức  viên 

 chương, cố hựu hiệu Diệu Cát Tường dã”  (Địa vị đạt đến rốt ráo, ba đức hiển lộ trọn vẹn, 

Tập 91  617 



nên lại có hiệu là Diệu Cát Tường). Quý vị thấy địa vị đạt đến rốt ráo. Đạt đến rốt ráo là Diệu 

Giác, chẳng phải là Đẳng Giác, Ngài thị hiện thân phận Đẳng Giác, Đẳng Giác là Ngài thả 

chiếc bè Từ, chứ thật ra Ngài đã thành Phật từ rất lâu rồi!  “Văn Thù ư Bồ Tát chúng trung, trí 

 huệ đệ nhất, bổn vi Long Chủng Tôn Vương Như Lai”  (Trong các vị Bồ Tát, Văn Thù Sư Lợi 

Bồ Tát là bậc trí huệ bậc nhất. Ngài vốn là Long Chủng Tôn Vương Như Lai), Ngài đã thành 

Phật xưa kia, đấy là Phật hiệu của Ngài.  “Hiện tại Bắc phương Thường Hỷ quốc thành Phật, 

 hiệu Bảo Tích Như Lai”  (hiện tại Ngài thành Phật trong cõi Thường Hỷ thuộc phương Bắc, 

hiệu là Bảo Tích Như Lai), nguyên lai Bảo Tích Như Lai cũng là Ngài. Theo như kinh Đại 

Bảo Tích đã nói, [Bảo Tích Như Lai] vốn vẫn là Ngài.  “Vị lai thành Phật, hiệu Phổ Kiến 

 Như Lai”  (trong tương lai thành Phật, hiệu là Phổ Kiến Như Lai), trong tương lai, Ngài lại thị 

hiện thành Phật, đắc đại tự tại. 

Ở  đây,  đã  thấu  lộ  cho  chúng  ta  một  tin  tức,  tin  tức  gì  vậy?  Đoạn  hết  tập  khí  vô  thỉ  vô 

minh, cõi Thật Báo Trang Nghiêm cũng không có, đúng là  “phàm những gì có hình tướng 

 đều là hư vọng” , cõi Thật Báo cũng chẳng thật, chỉ có Thường Tịch Quang là thật. Có người 

hỏi, trong Thường Tịch Quang, ta có khởi tác dụng hay chăng? Quý vị đọc đến đây, [sẽ thấy] 

có khởi tác dụng. Trong Thường Tịch Quang, khi nào chúng sanh hữu duyên có cảm, Ngài sẽ 

ứng, “ứng” ở đây là có thể thật sự hiện thân Phật, xuất hiện. Văn Thù Bồ Tát là một thí dụ, 

Ngài chẳng cần phải thị hiện tám tướng thành đạo, có thể thị hiện quả vị rốt ráo để xuất hiện. 

Đấy  chính  là  “có  cảm”,  nói  chung  là  người  nào  cảm?  Pháp  Thân  Bồ  Tát  hễ  có  cảm  bèn 

ứng.  “Cố tri Văn Thù đại sĩ nãi quá hiện vị tam thế thành Phật giả, kim thị hiện hội trung, 

 đại trí độc tôn, biểu thử pháp môn duy đại trí phương năng tín nhập”  (Do vậy biết: Ðại Sĩ 

Văn Thù thành Phật trong ba đời quá khứ, hiện tại, vị lai. Nay Ngài thị hiện làm bậc  đại trí 

độc tôn trong hội này, biểu thị chỉ có người đại trí mới có thể tín nhập pháp môn này). Thật 

vậy! Chẳng phải là bậc đại trí, đại thiện căn, đại phước đức thật sự sẽ chẳng thể ngay lập tức 

tiếp nhận pháp môn này.  “Hựu Diệu Đức giả, liễu liễu kiến Phật tánh cố, kim lân Phổ Hiền 

 vị liệt thượng thủ, chánh biểu Thiền Tịnh bất nhị”  (Hơn nữa, Diệu Ðức là thấy rành rẽ Phật 

tánh nên kinh văn đặt Ngài làm Thượng Thủ tiếp ngay theo Phổ Hiền chính là để biểu thị ý 

chỉ “Thiền, Tịnh bất nhị”). Vì Văn Thù Bồ Tát cũng là tổ sư của Thiền Tông, nên núi Ngũ 

Đài cũng là đại bản doanh, là tổ đình của Thiền Tông. Ở đây, chúng ta thấy ý nghĩa biểu thị 

pháp của Văn Thù và Phổ Hiền. 

Tôi giảng kinh Hoa Nghiêm kinh được một nửa, nghĩ Văn Thù và Phổ Hiền tu pháp nào? 

Do thuở ấy, tôi chưa có tín tâm đối với Tịnh Độ, nhưng cũng chẳng hoài nghi, cũng chẳng 

phản đối, không muốn tu Tịnh Độ, vẫn là muốn học Giáo. Kết quả là lật xem phần sau kinh 

Hoa Nghiêm, đều thấy [các vị Bồ Tát] phát nguyện cầu sanh về Tịnh Độ. Lại đọc phần năm 

mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử, đúng là đều dạy thâm nhập một môn, huân tu 

lâu dài. Tuy tham phỏng mỗi vị thiện tri thức, đến cuối cùng đều là lễ từ, tức là  “luyến đức lễ 

 từ” , cảm ơn đại đức đã giáo huấn.  “Lễ từ” : [Lễ] là lễ tạ, Từ là chẳng học pháp môn ấy, Ngài 

618  Tập 91 



vẫn là một câu Di Đà niệm tới cùng, từ đầu tới cuối chẳng thay đổi pháp môn. Lúc ấy, tôi 

mới nghiêm túc xem xét chỗ vi diệu của Tịnh Tông, như vậy rồi mới tiếp nhận. Vì thế, rất 

khó khăn, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa và Lăng Nghiêm đã dẫn tôi về Tịnh Độ. Hôm nay thời 

gian đã hết rồi, chúng ta học tới chỗ này. 



----------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 92 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm lẻ sáu, xem từ dòng thứ tám, cũng là đoạn thứ hai. 

 “Di Lặc Bồ Tát, cập Hiền kiếp trung nhất thiết Bồ Tát, giai lai tập hội”  (Di Lặc Bồ Tát 

và hết thảy Bồ Tát trong Hiền kiếp đều đến nhóm hội). Đối với câu kinh văn này, trong Chú 

Giải, cụ Niệm Tổ đã giới thiệu, Di Lặc (Maitreya) là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là 

Từ Thị, tức là từ bi.  “Bồ Tát chi tánh dã, danh A Dật Đa”  (là họ của Bồ Tát, Ngài tên là A 

Dật  Đa).  A  Dật  Đa  (Ajita)  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  nghĩa  tiếng  Hán  là  Vô  Năng  Thắng 

(không ai có thể trỗi hơn được), có nghĩa là thù thắng khôn sánh.  “Cụ túc tắc vi Từ Thị Vô 

 Năng Thắng”  (nói đầy đủ là Từ Thị Vô Năng Thắng), cũng có nghĩa là trong các vị Bồ Tát, 

Di Lặc Bồ Tát từ bi nhất. Trên thực tế, Phật Phật đạo đồng, chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ 

Tát chẳng hề bất bình đẳng. Trí huệ, đức năng, và tướng hảo đều bình đẳng. Những danh hiệu 

như vậy trong kinh điển không gì chẳng nhằm thể hiện ý nghĩa biểu thị pháp, pháp môn nào 

sẽ dùng vị Bồ Tát nào làm đại diện, mang ý nghĩa biểu thị pháp. Di Lặc đặc biệt biểu thị lòng 

từ bi thù thắng, như Văn Thù tượng trưng trí huệ thù thắng, Phổ Hiền tượng trưng sự thực 

hành thù thắng, Địa Tạng tượng trưng “hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy” thù thắng. Thật ra, 

đều  là  bình  đẳng,  chúng  ta  phải  hiểu  điều  này!  Hiện  thân,  làm  việc,  ngôn  ngữ,  danh  hiệu 

trong Phật pháp, không gì chẳng nhằm biểu thị pháp. Nói cách khác, hết thảy đều là phương 

tiện dạy học, mục đích là không gì chẳng khiến cho hết thảy chúng sanh thấy hình tượng Bồ 

Tát, đó là thân hành, nghe Bồ Tát giáo huấn, có thể đạt giác ngộ, trở về tự tánh, đấy là mục 

tiêu chung cực trong học tập Phật pháp. 

Tập 92  619 



Tiếp đó, cụ Hoàng dẫn chứng:  “Di Đà Sớ Sao vân”  (sách Di Đà Sớ Sao viết). Sớ Sao do 

Liên Trì đại sư soạn, trong Sớ Sao có một đoạn như vậy, những điều được nói trong đoạn ấy 

đều là những điều được nói trong kinh điển.  “Dĩ tại mẫu thai trung, tức hữu từ tâm, cố dĩ 

 danh tộc”  (Do khi Ngài còn trong thai, mẹ liền có tâm Từ, nên lấy đó làm họ): Khi mẹ có 

thai Ngài, tâm từ bi vô cùng rõ rệt; vì thế, bộ tộc của Ngài lấy tên là Di Lặc. Di Lặc là họ của 

Ngài, dòng họ là bộ tộc, tại cổ đại Ấn Độ là như vậy,  mà ở  Trung Quốc cũng là như thế. 

Trung Quốc cổ đại thường lấy dòng họ làm danh xưng của bộ tộc.  “Hựu quá khứ sanh trung, 

 ngộ Đại Từ Như Lai, nguyện đồng thử hiệu, tức đắc Từ Tâm tam-muội”  (Lại nữa, trong đời 

quá khứ, gặp Đại Từ Như Lai, nguyện có cùng danh hiệu ấy, liền đắc Từ Tâm tam-muội). 

Trong kiếp trước lâu xa, Bồ Tát gặp Phật nghe pháp, gặp được một vị Phật có hiệu là Đại Từ 

Như Lai, Ngài làm đệ tử của Đại Từ Như Lai, phát nguyện đời đời kiếp kiếp mong có cùng 

danh hiệu với thầy. Danh và thực nhất định tương xứng, danh hiệu giống nhau, trí huệ, đức 

năng, hành trì nhất định chẳng khác thầy, đó là  “thầy trò đạo hợp” , là truyền nhân của thầy. 

Do phát nguyện ấy bèn đắc Từ Tâm tam-muội. Tam, đúng mực, còn dịch là Chánh Định, tâm 

đã định, định trong đại từ đạ-muội (Samādhi) là tiếng Ấn Độ, dịch sang nghĩa tiếng Hán là 

Chánh  Thọ,  tức  sự  hưởng  thụ  chánh  đáng,  còn  dịch  là  Chánh  Định,  tâm  đã  định  rồi,  định 

trong đại từ đại bi. 

 “Hựu tích vi Bà La Môn, hiệu Nhất Thiết Trí, ư bát thiên tuế, tu tập Từ hạnh”  (Xưa kia, 

Ngài lại là Bà La Môn có hiệu là Nhất Thiết Trí, tu tập hạnh Từ trong tám ngàn năm). Trong 

đoạn này nói đến rất nhiều thời đại, đấy cũng là sự tích tu hành của Di Lặc Bồ Tát trong đời 

quá khứ. Lại nữa, trong thời đại ấy, Ngài từng hiện thân làm Bà La Môn. Bà La Môn giáo 

của cổ Ấn Độ là một tôn giáo vô cùng xa xưa, lịch sử đã lâu đời, hậu thân của tôn giáo này 

chính là Hưng Đô Giáo (Hinduism) trong hiện tại, người Hoa gọi tôn giáo ấy là Ấn Độ giáo. 

Nghe nói tôn giáo ấy có hơn một vạn năm lịch sử, chúng ta có thể tin tưởng lời này, người 

Ấn Độ không coi trọng lịch sử cho lắm, họ chú trọng tu Định, khai ngộ. Điều này cũng có lý, 

tu Định, khai ngộ là thật; trừ chuyện này ra, như đức Phật đã dạy trong kinh:  “Phàm những 

 gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng” ,  “hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng” , 

những điều này đều là sự thật. Hiện thời, trên thế giới thừa nhận Ấn Độ giáo có lịch sử tối 

thiểu là tám ngàn năm trăm năm, họ nói Phật giáo chỉ có hơn hai ngàn năm trăm năm lịch sử. 

Nói như vậy, tối thiểu Ấn Độ giáo lâu hơn Phật giáo năm ngàn năm, thật sự là một tôn giáo 

cổ xưa.  Bà  La  Môn giáo  coi  trọng tu  Định, trong kinh  điển, đức  Phật thường nhắc  tới  Tứ 

Thiền  Bát  Định,  những  món  Thiền  Định ấy  do  Bà  La  Môn giáo  của  cổ  Ấn  Độ đề  xướng. 

Thuở đó, ở Ấn Độ, tất cả các tôn giáo, kể cả các học phái đều coi trọng tu Thiền Định. Trong 

Định có thể đột phá các chiều không gian, có thể thấy quá khứ, mà cũng có thể thấy tương 

lai. Họ có năng lực thấy trạng huống trong toàn thể lục đạo, học thuyết lục đạo luân hồi do họ 

đề ra, đó là cảnh giới do họ đích thân chứng nghiệm trong Định. Nói theo hiện thời, điều này 

cũng thuộc về Triết Học và Khoa Học, bất quá họ chẳng dùng máy móc khoa học, mà dùng 

620  Tập 92 



công phu Thiền Định để hoàn toàn thấy được, hoàn toàn thông đạt, hiểu rõ! Đây là giới thiệu 

đơn giản về Bà La Môn giáo. 

[Thuở ấy], Di Lặc Bồ Tát tu hành trong đạo Bà La Môn rất có thành tựu, phải thuộc vào 

hàng đại sư, nên có hiệu là Nhất Thiết Trí. Trong tám ngàn năm, Ngài thường tu hạnh Từ. 

Tám ngàn năm là thời gian, niên đại được nói ở đây cũng là niên đại trên địa cầu, Ngài tu đại 

từ đại bi. Chữ  “hựu”  (lại nữa) tiếp đó nhằm nói đến một thời đại nữa, tức là  một thời đại 

khác, chỉ rõ Bồ Tát tu từ bi không chỉ một đời, một kiếp, mà là đời đời kiếp kiếp, vĩnh viễn 

tiếp tục không ngừng! Vì thế, ngày nay chúng ta vẫn lấy Di Lặc Bồ Tát tượng trưng cho lòng 

từ bi trong Đại Thừa Phật pháp. Tiếp đó, nói  “Phất Sa Phật thời”  (thời Phất Sa Phật), đây là 

danh hiệu của một vị cổ Phật,  “dữ Thích Ca Như Lai đồng phát Bồ Đề tâm, thường tập Từ 

 Định”  (cùng phát tâm Bồ Đề với Thích Ca Như Lai, thường tu tập Từ Định). Trong đời ấy, 

Ngài là bạn học của Thế Tôn Thích Ca Mâu Ni Phật, đều là học trò của Phất Sa Phật, cùng tu 

học có thành tựu, Di Lặc và Thích Ca đều mang thân phận Bồ Tát. Tiếp đó, sách Sớ Sao lại 

nêu  ra:  “Tư  Ích  Kinh  vân:  Chúng  sanh  kiến  giả,  tức  đắc  Từ  Tâm  tam-muội”  (Kinh  Tư  Ích 

chép: “Chúng sanh trông thấy liền đắc Từ Tâm tam-muội”). Hết thảy chúng sanh trông thấy 

Bồ Tát, tâm từ bi đều sanh khởi. Do vậy, tại Trung Quốc, các vị tổ sư đại đức thờ Di Lặc Bồ 

Tát ngay tại cửa chùa. Chùa miếu được xây dựng theo lối chánh quy, bước vào đầu tiên là 

sơn môn, tức là Thiên Vương Điện. Tứ Đại Thiên Vương là thần hộ pháp trong Phật môn. Tứ 

Đại Thiên Vương được bày hai bên, chính giữa thờ Di Lặc Bồ Tát, nhưng Di Lặc Bồ Tát 

được tạc tượng khác với Ấn Độ. Tại Ấn Độ, Di Lặc Bồ Tát [được tạc tượng] rất giống Quán 

Thế Âm, Đại Thế Chí; ở Trung Quốc thờ tượng Bố Đại hòa thượng. 

Trong  lịch  sử,  thật  sự  có  một  vị  Bố  Đại  hòa  thượng,  trong  Cao  Tăng  Truyện  có  chép 

truyện ký của Ngài. Ngài sanh nhằm thời đại Tống Cao Tông (1107-1187) nhà Nam Tống. 

Rất nhiều đồng học biết trong lịch sử Trung Quốc có danh nhân Nhạc Phi, tinh trung báo 

quốc. Bố Đại hòa thượng cùng thời với Nhạc Phi, xuất hiện tại huyện Phụng Hóa, tỉnh Chiết 

Giang. Tuy truyện ký ghi chép rất tỉ mỉ,  vẫn chẳng biết dòng họ và lai lịch của Ngài. Rốt 

cuộc, Ngài là người nơi nào, không biết, tên họ gì cũng không biết, thậm chí đối với pháp 

danh  xuất  gia  của  Ngài  cũng  không  biết,  chẳng  ai  biết!  Người  ta  gọi  Ngài  là  Bố  Đại  hòa 

thượng (hòa thượng túi vải) do Ngài hằng ngày cầm một cái túi to đi khắp nơi hóa duyên, 

người ta cúng dường thứ gì Ngài đều bỏ vào túi. Mỗi ngày gặp người khác đều thật sự hoan 

hỷ, mặt tràn đầy vẻ tươi cười, người cũng rất mập mạp. Vì thế, tạo tượng Di Lặc Bồ Tát đều 

là tạo hình tượng của Bố Đại hòa thượng. Theo truyền thuyết, khi vãng sanh, Ngài bảo người 

khác Ngài là Di Lặc Bồ Tát thị hiện. Nói xong bèn tịch, chẳng sanh bệnh, nói ra thân phận 

bèn ngồi xếp bằng vãng sanh. Vào thời cổ có chuyện như thế, là thật. Phật, Bồ Tát thị hiện 

trong nhân gian chúng ta, hễ thân phận bộc lộ bèn tịch, chẳng thể lưu lại trong nhân gian nữa. 

Nếu bộc lộ thân phận mà vẫn không tịch, vẫn sống trong nhân gian, tức là giả trất, chẳng 

thật! Các đồng học học Phật chúng ta phải hiểu điều này, sẽ chẳng bị kẻ khác lường gạt! Kẻ 

Tập 92  621 



đó nói hắn là Bồ Tát hay Phật sống nào đó tái lai, nói xong vẫn chẳng tịch, vậy thì mục đích 

của hắn là gì ta có thể đoán ra được, vẫn là tham cầu tiếng tăm, lợi dưỡng. Nói rồi bèn tịch thì 

là  thật,  chẳng  giả  tí  nào!  Do  vậy,  từ  đó  trở  đi,  người  Hoa  đặt  tượng  lão  nhân  gia  ở  ngay 

sơn môn, khiến cho hết thảy chúng sanh hễ bước vào sơn môn sẽ thấy vị đầu tiên là Ngài. Vì 

sao? Đấy là như kinh đã dạy:  “Chúng sanh kiến giả, tức đắc Từ Tâm tam-muội”  (chúng sanh 

trông thấy liền đắc Từ Tâm tam-muội), biểu thị pháp ấy, khiến cho hết thảy chúng sanh hễ 

bước vào cửa Phật, thấy Ngài đầu tiên, tâm từ bi sẽ sanh khởi. Quý vị thấy Bồ Tát hoan hỷ 

dường ấy, vẻ mặt tràn đầy vẻ tươi cười, bụng to đùng, tượng trưng điều gì? Có thể bao dung. 

Chớ nên so đo với bất cứ ai, mà có thể bao dung, có thể rộng lòng tha thứ, có thể xử sự, đãi 

người, tiếp vật bằng đại từ đại bi, biểu thị những ý nghĩa này. Do vậy, đây là giáo dục, là lên 

lớp. 

Đã nói tới Thiên Vương Điện, chúng tôi cũng tiện dịp giới thiệu đôi chút về ý nghĩa biểu 

pháp của Tứ Đại Thiên Vương. Họ hộ trì Phật pháp, chớ nên không biết họ hộ trì chúng ta ra 

sao! Họ hộ trì bằng cách chỉ dạy chúng ta hộ trì chính mình như thế nào, tức là hộ trì thân 

tâm của chính mình. Có thể hộ trì thân tâm của chính mình, hạng người như thế được gọi là 

“biết yêu thương chính mình”. Yêu mình thì có thể yêu người; chẳng yêu thương chính mình, 

làm sao có thể yêu thương người khác, há có lẽ ấy? Tứ Đại Thiên Vương tượng trưng cho sự 

yêu thương chính mình, họ được chia thành bốn vị thiên vương Đông, Nam, Tây, Bắc: 

1)  Đông  Phương  Thiên  Vương  có  danh  hiệu  là  Trì  Quốc  (Hộ  Quốc  thiên  vương, 

Dhrtarāstra, Đề Đầu Lại Tra). Ý nghĩa Hộ Quốc được mở rộng thành hộ trì chính mình, hộ trì 

gia đình, hộ trì dòng họ, hộ trì láng giềng làng xóm, hộ trì xã hội, hộ trì quốc gia, hộ trì dân 

tộc, hộ trì toàn thể thế giới, quý vị phải hiểu ý nghĩa này. [Cần phải lưu ý] một chuyện trọng 

yếu nhất trong hộ quốc, từ xưa tổ tiên đã dạy chúng ta đạo Trung Dung, điều kiện trọng yếu 

nhất là phải biết sử dụng Trung, chớ nên thái quá mà cũng đừng bất cập sẽ đạt đến chỗ tốt 

đẹp,  đó  chính  là  tốt  lành  nhất,  “chỉ  ư  chí  thiện”.  Tiêu  chuẩn  của  Trung  là  gì?  Trong  Phật 

pháp, [Trung được hiểu] sâu hay cạn khác nhau, quá nhiều. Sách Trung Dung61[10] trong Tứ 

Thư của triết học Trung Quốc giảng về Trung, trong ấy tổ tiên Trung Quốc đã giảng về tiêu 

chuẩn [của Trung]. 



[10]

61

 Trung Dung là một chương trong sách Lễ Ký, tức chương 31, chưa rõ tác giả là ai, có thuyết nói là do Khổng Cấp (tự là Tử Tư). Khổng Cấp (438-402 trước Công Nguyên) là cháu 

nội của Khổng Tử, tức con trai của Khổng Lý, từng theo học với Tăng Tử (Tăng Sâm, một 

trong những môn đệ đắc ý của Khổng Tử). Khổng Cấp được hậu thế xưng tặng mỹ hiệu là 

Thuật Thánh. Dựa theo văn phong, chỉ có thể đoán sách Trung Dung được hoàn thành cuối 

thời Chiến Quốc. Mãi đến đời Tống, thiên sách này mới được rút ra thành một bản lưu hành 

riêng và Châu Hy đã quy định Tứ Thư gồm Luận Ngữ, Mạnh Tử, Đại Học và Trung Dung. 

622  Tập 92 



Danh hiệu của thiên vương khiến chúng ta hiểu Ngài biểu thị ý nghĩa nào. Tay Ngài cầm 

đàn tỳ bà, tỳ bà là nhạc khí, không phải là nói vị thiên vương này thích ca hát, không phải là 

ý nghĩa ấy! Đàn tỳ bà biểu thị Trung Đạo. Nhạc khí sử dụng dây thì dây đàn không thể rất 

căng, quá căng sẽ bị đứt, cũng chẳng thể quá chùng, quá chùng sẽ không phát ra tiếng, phải 

điều chỉnh thích đáng, phù hợp, âm sắc sẽ hay đẹp, mang ý nghĩa ấy! Quý vị phải điều chỉnh 

sao cho thích đáng, vừa phải. Trong Đại Thừa Phật pháp, [Trung] được gọi là Trung Đạo Đệ 

Nhất Nghĩa Đế, biểu thị ý nghĩa ấy. Ai có thể hành Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Đế? Chư Phật 

Như Lai, Pháp Thân đại sĩ, còn Phật và Bồ Tát thuộc trong mười pháp giới vẫn chưa làm 

được.  Quý  vị  phải  hiểu  Trung,  chẳng  lệch,  chẳng  tà  mới  là  Trung,  người  ở  trong  lục  đạo 

chẳng làm được, vì sao? Họ có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước là lệch lạc, tà vạy, chẳng phải là chánh. Trung và Chánh có ý nghĩa giống nhau. 

Trung Đạo được hành trong bốn thánh pháp giới là tương tự, chưa thật, vì sao? Đã đoạn phân 

biệt và chấp trước, nhưng chưa hết vọng tưởng, vẫn còn có khởi tâm động niệm, nên chẳng 

phải là Trung Chánh thật sự. Nhất định phải đạt đến minh tâm kiến tánh, trong cảnh giới sáu 

trần, sáu căn thật sự làm được “chẳng khởi tâm, không động niệm”, đấy mới là thật sự đạt 

được Trung Chánh, đó là tiêu chuẩn cao nhất của Trung Đạo. Pháp Thân Bồ Tát chứng đắc, 

chứng  đắc  bèn  vượt  thoát  mười  pháp  giới,  chứ  không  phải  chỉ  là  lục  đạo.  Hộ  Quốc  thiên 

vương biểu thị ý nghĩa này. Chúng ta thấy tượng Hộ Quốc thiên vương bèn hiểu ý nghĩa biểu 

thị pháp, xử sự, đãi người, tiếp vật phải hành Trung Đạo, chẳng lệch lạc, chẳng tà vạy, mang 

ý nghĩa này. 

2) Nam Phương Thiên Vương có đức hiệu là Tăng Trưởng (Virūdhaka, Tỳ Lâu Lặc Xoa), 

danh hiệu của Ngài là Tăng Trưởng. Tăng Trưởng có nghĩa là không ngừng tiến lên, tiến bộ, 

mong  cầu  tiến  bộ!  Tổ  tông  Trung  Quốc  đã  dạy:  “Cẩu  nhật  tân,  nhật  nhật  tân”  (ngày  một 

mới, mỗi ngày một mới mẻ hơn), chính là ý nghĩa này. Nói theo Phật pháp sẽ là Tinh Tấn Ba 

La Mật, Tinh Tấn là trọn chẳng thoái chuyển, mang ý nghĩa này. Tay Ngài cầm kiếm, tức bảo 

kiếm, bảo kiếm tượng trưng trí huệ, chỉ có trí huệ mới có thể thật sự giúp cho chúng ta tiến 

bộ, tiến bộ nhưng không để lại hậu quả. Tại Ấn Độ vào thời cổ và tại Trung Quốc xa xưa, 

tông chỉ giáo dục có mục tiêu chung cực là cầu trí huệ. Phật pháp sau khi truyền đến Trung 

Quốc đã thúc đẩy Nho và Đạo đều theo đuổi trí huệ. Trí huệ do đâu mà có? Kinh điển cho 

chúng ta biết: Tự tánh của chúng ta vốn trọn đủ trí huệ. Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật 

dạy:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , nói rất rõ ràng, rất 

rành mạch. [Nói] “Như Lai” là nói tới tự tánh, chẳng phải là ai khác, trong tự tánh của chúng 

ta có trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn, nay chúng ta nói là năng lực, năng lực kỹ thuật. 

Hiện thời, người bình phàm chúng ta gọi “tướng hảo” là phước báo, không có gì chẳng viên 

mãn. Nay vì sao chúng ta có sai biệt? Chúng ta so với Phật và Pháp Thân Bồ Tát khác biệt 

một trời một vực, vì sao vậy? Đức Phật dạy:  “Chỉ vì vọng tưởng, chấp trước, nên không thể 

 chứng đắc” , câu này đã nói toạc ra. Thật vậy, chúng ta có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

Tập 92  623 



nên  trí huệ và  đức tướng  sẵn có  trong  tự  tánh  chẳng thể hiện  tiền,  chúng  bị những thứ ấy 

chướng ngại. 

Do  đó, đức  Phật  dạy  chúng  ta  ba  phương  pháp  nhằm  phá  ba  thứ  chướng  ngại  ấy.  Ngài 

dạy Giới, nếu trì giới thanh tịnh sẽ phá được Kiến Tư phiền não. Kiến Tư phiền não là chấp 

trước, có thể phá chấp trước, khôi phục tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh 

tịnh là bổn tâm, tâm thanh tịnh là phước báo. Chư vị phải ghi nhớ, chúng ta mong cầu phước 

thì: Tâm chẳng thanh tịnh sẽ chẳng có phước; tâm đã thanh tịnh, phước báo bèn hiện tiền. 

Thật đấy, chẳng giả đâu! Có phước, sẽ có địa vị và của cải trong xã hội; nếu tâm không thanh 

tịnh, phước ấy là giả, chẳng thật. Có địa vị và của cải mà tâm thanh tịnh, phước đó là thật, 

người ấy thật sự hưởng phước. Thứ hai là dạy chúng ta tu Định, tu Định có thể phá Trần Sa 

phiền não, tức là phân biệt, đạt được gì? Được bình đẳng, đấy là như kinh Vô Lượng Thọ 

kinh đã nói “thanh tịnh bình đẳng giác”, đạt được bình đẳng. Tâm bình đẳng hiện tiền, bình 

đẳng là Đại Định, chẳng nổi sóng gió, bình lặng rồi, đấy là cảnh giới của Bồ Tát, đã tiến cao 

hơn. Cuối cùng đức Phật dạy chúng ta giác, chánh giác, giác chứ không mê, giác có thể phá 

căn bản vô minh, thành Phật, trở về tự tánh. Đức Phật dạy chúng ta ba phương pháp Giới  - 

Định - Huệ. Vì vậy, trong kinh Phật thường nói:  “Cần tu Giới, Định, Huệ, tức diệt tham, sân, 

 si”  (siêng tu Giới, Định, Huệ, dứt bặt tham, sân, si). Thứ nghiêm trọng nhất trong Tham là 

chấp trước, thứ nghiêm trọng nhất trong Sân là phân biệt, thứ nghiêm trọng nhất trong Si là 

vọng tưởng, đức Phật dạy chúng ta phương pháp phá ba thứ chướng ngại ấy, trí huệ và đức 

năng sẵn có trong tự tánh của chúng ta đều hiện tiền, chẳng phải là hướng ra ngoài để cầu. 

Do vậy, Phật pháp được gọi là Nội Học, kinh Phật được gọi là Nội Điển, chẳng hướng ra 

ngoài cầu mà cầu từ bên trong là trí huệ, hướng ra ngoài để cầu bèn là tri thức. Tri thức và trí 

huệ là hai chuyện [khác hẳn nhau]. Giáo dục của người phương Tây nhằm cầu tri thức, chẳng 

phải là cầu trí huệ. Trí huệ do Giới, Định, Huệ mà có, còn tri thức thật sự là từ tâm ý thức của 

chúng ta, chúng ta dụng tâm nghiên cứu, làm như vậy càng chẳng ăn khớp với Giới, Định, 

Huệ, trong ấy chẳng có Giới, Định, Huệ. Giáo dục phương Đông coi trọng Giới, Định, Huệ, 

đặc biệt là Phật giáo. 

Sau khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, đúng như  tiến sĩ Thang Ân Tỷ (Toynbee) đã 

nói, nó đã phong phú hóa nền văn hóa bản địa của Trung Quốc. Nho gia coi trọng Giới, Định, 

Huệ, Đạo gia cũng xem trọng Giới, Định, Huệ, tăng trưởng mà! Nâng cao Giới, Định, Huệ, 

đó là tăng trưởng, Giới, Định, Huệ thúc đẩy hết thảy tiến bộ trong xã hội. Giới, Định, Huệ 

cũng có thể thúc đẩy quý vị thăng quan, phát tài, nó là chánh đáng, chẳng để lại hậu quả, cao 

minh hơn phương Tây nhiều. Ở phương Tây, tri thức, khoa học, kỹ thuật phát triển, đến hiện 

thời chúng ta có thể thấy, chẳng qua là ba trăm năm, chúng ta thấy gì? Thấy ngày tàn của thế 

giới.  Vì  vậy,  hiện  thời  họ  cũng  dần  dần  giác  ngộ,  học  theo  Trung  Quốc,  học  tập  Ấn  Độ. 

Trong mấy năm gần đây, họ tìm cầu hóa giải xung đột, khôi phục sự an định trong xã hội và 

thế giới, chung sống hòa bình. Họ chẳng làm được điều này, khiến cho xã hội rối loạn, địa 

624  Tập 92 



cầu bị tổn hại. Địa cầu đã bị tổn hại, theo họ nói, tức theo lời các nhà khoa học, hiện thời địa 

cầu triển khai sự trả thù đối với nhân loại, sự trả thù ấy chính là tai nạn. Vì sao? Các nhà 

Lượng Tử Học hiện đại đã biết, hết thảy tất cả hiện tượng vật chất, giống như vi trần được 

nói tới trong kinh Phật, một hạt vi trần là vật chất, nó có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, có thể 

thấy, nghe, hiểu ý nghĩ, ý niệm, hành vi của con người. Nó có ưa, ghét. Ngôn hạnh của con 

người tốt đẹp, nó sẽ ưa chuộng. Tâm hạnh của con người tạo ác, nó sẽ chán ghét, chẳng phải 

là vô tri. Do vậy, trong Phật pháp nói vạn sự vạn vật trong toàn bộ vũ trụ đều là thể hữu cơ, 

sống động, chẳng chết cứng! Hiện thời, các nhà khoa học Lượng Tử phát hiện điều này, là 

thật, chẳng giả. 

Hiện nay, tư tưởng và hành vi của loài người chúng ta có lỗi với địa cầu! Phá hoại sự cân 

bằng sinh thái tự nhiên, phạm lỗi với nó, nó phải báo thù. Có thể hóa giải tai nạn hay không? 

Các nhà Lượng Tử Học nói “có thể”, Phật pháp cũng giống như vậy, cũng có cách nói như 

thế. Chúng ta chỉ cần thay đổi tâm thái, nhận biết chân tướng của hiện tượng tự nhiên, điều 

chỉnh tâm thái của chính mình, vứt bỏ tham, sân, si, mạn, đoạn hết thảy ác, tu hết thảy thiện. 

Hết thảy vạn vật ưa chuộng thiện pháp, chúng ta tìm lại mười hai chữ “hiếu đễ, trung tín, lễ 

 nghĩa, liêm sỉ, nhân ái, hòa bình”  của tổ tông, khởi tâm, động niệm, ngôn ngữ, tạo tác đều 

tương ứng với đức hạnh, xã hội sẽ hòa hài, chẳng có tai nạn. Vì sao? Cảnh chuyển theo tâm, 

“cảnh” là hoàn cảnh. Đối với đại hoàn cảnh của chúng ta, địa cầu là đại hoàn cảnh, vô lượng 

vô biên tinh hệ trong không gian cũng là đại hoàn cảnh của chúng ta. Khoa học gia đã đưa 

cảnh cáo nghiêm trọng nhất, năm 2012, Ngân Hà thẳng hàng, người Maya đã tính như vậy. 

Chúng  tôi  thấy  có  một  tài  liệu  tức  là  bài  phát  biểu  của  tổng  cục  vũ  trụ  của  Mỹ  tuyên  bố 

chuyện Ngân Hà thẳng hàng là có thật, nhưng họ nói không phải là năm 2012, mà là năm 

2013, sai khác một năm. Chúng ta có thể hóa giải tai nạn này hay không? Có thể, vì sao? 

Trong hoàn cảnh cư trụ, tâm chúng ta chánh đáng, không chỉ địa cầu chẳng có tai nạn, mà các 

tai nạn trong các tinh hệ (hệ thống tinh tú) thuộc vũ trụ cũng có thể hóa giải. Người thâm 

nhập Đại Thừa biết [như vậy], có tín tâm, chẳng hoài nghi tí nào! 

Trong  quá  khứ  đã  từng  có  người  bảo  cho  tôi  biết,  hy  vọng  người  học  Phật  chúng  ta  sẽ 

nghiêm túc, nỗ lực tu học, thay đổi quỹ đạo của các tinh hệ trong vũ trụ. Lúc đó, tôi nghe 

xong, hết sức ngơ ngác, há có loại năng lực ấy? Phật, Bồ Tát cũng làm không được, lẽ đâu 

chúng ta có năng lực như vậy? Học kinh Hoa Nghiêm, học bộ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán 

của Hiền Thủ đại sư, chúng tôi hoảng nhiên đại ngộ “thật sự có loại năng lực ấy”. Các nhà 

khoa học cận đại đã phát hiện ý niệm có năng lượng chẳng thể nghĩ bàn, chẳng có bất cứ 

năng lượng nào có thể sánh bằng năng lượng sanh bởi ý niệm; nhưng trong kinh điển, chúng 

ta thường đọc thấy điều gì? Không thể liễu giải thấu triệt ý nghĩa của nó. Quý vị thấy trong 

kinh Phật, từ lúc mới học Phật, chúng ta đã đọc đến rồi, vũ trụ sanh ra như thế nào?  “Duy 

 tâm sở hiện, duy thức sở biến” . Đều đọc nhuyễn nhừ cả rồi, nhưng ý nghĩa thật sự được bao 

hàm [trong câu nói ấy] chẳng biết; vì vậy, chẳng thể sử dụng được, vẫn mê trong cảnh giới y 

Tập 92  625 



như cũ, chẳng biết chân tướng sự thật của cảnh giới, không biết Thật Tướng của các pháp, rất 

oan uổng, rất đáng tiếc! Trời cao đã cho chúng tôi sống thọ, chúng tôi rất cảm kích! Nếu tôi 

chết từ năm năm trước, sẽ chẳng biết đến chuyện này, tôi thật sự biết là đã đọc đến nằm lòng 

rồi,  nhưng  chẳng  thấu  triệt,  chẳng  thật  sự  hiểu,  chẳng dùng  được!  Thật  sự  hiểu,  vận  dụng 

được, ứng dụng điều ấy vào đời sống, công việc, xử sự, đãi người, tiếp vật, học sống động, 

dùng sống động, tức là quý vị đã thật sự học được! Sách Hoàn Nguyên Quán giảng rõ ràng, 

minh bạch, lại còn đọc các báo cáo khoa học hiện thời, đối chiếu những điều này, tín tâm của 

chúng tôi mười phần đầy đủ. Các khoa học gia đã phát hiện, tuy phát hiện, họ chẳng nói rõ 

ràng và thấu triệt như trong Phật pháp. 

Do  vậy,  chúng  tôi  nghĩ,  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu  Phật  pháp  với  tôi,  bảo 

tôi:  “Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất trong triết học toàn thế giới” , lão nhân gia 

giới  thiệu  điều  này  với  tôi.  Nay  tôi  nhận  thấy,  không  chỉ  là  đỉnh  cao  nhất  trong  triết  học 

toàn thế giới, mà đồng thời cũng là đỉnh cao nhất của khoa học toàn thế giới. Ngày nay, có 

những vấn đề mà khoa học chưa thể giải quyết, nhưng Đại Thừa Phật pháp đã giải quyết toàn 

bộ! Quý vị nghĩ xem, các nhà khoa học biết chuyện Ngân Hà xếp thẳng hàng, nhưng bó tay 

không có cách giải quyết! Phật pháp biết có biện pháp để thay đổi nó, vì sao? Toàn thể vũ trụ 

do tâm hiện, thức biến, ta muốn sửa đổi một chút khuyết điểm chẳng phải là chuyện thực 

hiện dễ dàng ư? Ta có thể sáng tạo nó, lẽ đâu chẳng thể thay đổi nó? Phải tin tưởng chuyện 

này! Trong Tịnh Độ Tông nói tới Tín, Nguyện, Hạnh, tuyệt đối tin tưởng, chẳng có mảy may 

hoài nghi nào. Sức của một người chúng ta chẳng đủ! Đúng vậy, lời này có lý lắm, chẳng 

phải là vô lý! Nếu nay chúng ta thật sự chứng đắc địa vị Pháp Thân Bồ Tát thì được, chúng ta 

có năng lực, một người là được rồi! Chắc sẽ có người hỏi, chư Phật Như Lai rất nhiều, Pháp 

Thân Bồ Tát càng nhiều hơn nữa, vì sao các Ngài chẳng sử dụng thần thông và pháp thuật để 

hóa giải tai nạn cho chúng ta? Nếu các Ngài chẳng hóa giải tai nạn, từ bi ở chỗ nào? Chúng ta 

hỏi, Phật, Bồ Tát sẽ bảo:  “Tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ chẳng sai biệt” , tâm, Phật, chúng 

sanh có sức mạnh bình đẳng. Nghiệp này do chúng ta tự làm, tự chịu, quý vị tạo tội nghiệp 

thì người khác sẽ chẳng thể chịu thay, quý vị gây ra sai sót này thì chính mình phải bù đắp, 

hóa giải, Phật, Bồ Tát chẳng thể hóa giải giùm quý vị. Phật, Bồ Tát nói cho quý vị biết lý 

luận và phương pháp hóa giải, quý vị phải hiểu rõ lý luận, nương theo phương pháp ấy, sẽ 

thật sự có thể hóa giải vấn đề, đó là chánh lý. 

Sự rối loạn hiện thời do chúng ta gây ra, trong cảnh giới của Phật, Bồ Tát có tai nạn hay 

không? Không có. Tôi nói với quý vị những câu này đều là lời thật, trong cảnh giới của các 

Ngài  chẳng  có  tai  nạn,  nhưng  trong  cảnh  giới  của  chúng  ta  có  tai  nạn.  Trong  kinh  điển 

thường nói điều này, mỗi người tự lo chuyện sống chết, mỗi người tự nhận lãnh nghiệp báo. 

Đã làm sai, đừng sợ, nhất niệm hồi đầu, vấn đề lập tức được giải quyết. Cổ nhân Trung Quốc 

nói:  “Hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”  (làm không được thì hãy quay lại xét mình), câu 

này quan trọng lắm! Oán trời, trách người, tội càng thêm tội, không chỉ chẳng thể giải quyết 

626  Tập 92 



vấn đề, mà còn khiến cho vấn đề càng thêm nghiêm trọng, chỉ có quay lại tự vấn, vấn đề sẽ 

thật sự được giải quyết. Kẻ khác chẳng có lầm lỗi, thiên nhiên chẳng có lầm lỗi. Vì sao thiên 

nhiên biến hiện tai nạn nhiều ngần ấy? Do tâm bất thiện của chúng ta cảm vời, chẳng phải là 

thiên nhiên cố ý, nó vô tình. Thiên nhiên biến hóa theo lệnh của ai? Nghe theo ý niệm của 

chúng ta! Ý niệm của chúng ta tốt lành, thiên nhiên trở thành tốt lành, ý niệm của chúng ta 

bất thiện, thiên nhiên trở thành bất thiện, đạo lý là như thế đó. Ý niệm làm chủ tể hết thảy, ý 

niệm thay đổi hết thảy. Quý vị bắt thiên nhiên trở thành thiện hay ác đều do ý niệm. Ý niệm 

của Phật là thanh tịnh, bình đẳng, giác, nên trong cảnh giới của Ngài không có tai nạn. Ý 

nghĩa biểu thị pháp của Tăng Trưởng Thiên Vương rất sâu, rất rộng, chúng ta phải nghiêm 

túc học tập. Giới, Định, Huệ trọng yếu hơn bất cứ gì khác, do Giới đắc Định, do Định đắc 

Huệ. 

3)  Vị  thiên  vương  thứ  ba  là  Quảng  Mục  Thiên  Vương  (Virūpāksa,  Tỳ  Lâu  Bác  Xoa) ở 

phương Tây. Phương Tây và phương Bắc nhắc nhở chúng ta tâm thái tu học. Chúng ta phải 

làm như thế nào để thật sự đạt được trí huệ? Vì mấu chốt của toàn bộ chính là trí huệ, mục 

tiêu là hộ quốc, có trí huệ thì mới có thể hộ quốc. Thiếu trí huệ sẽ chẳng thể hộ quốc. Hộ 

quốc  là đại  nguyện,  tăng  trưởng  trí huệ  là  đại  đức,  đại  năng,  cầu  bằng  cách nào? Đa  văn, 

quảng học đa văn, thành tựu trí huệ chân thật. Ở đây, coi trọng Hậu Đắc Trí, không gì chẳng 

biết, quý vị đạt được quảng học đa văn. Quý vị thấy đạo cụ do Ngài cầm trên tay: Một tay 

cầm rồng hoặc rắn, rồng và rắn tượng trưng cho lắm nỗi  thay đổi, quan hệ giữa con người 

lắm nỗi thay đổi, xã hội lắm chuyện thay đổi, vạn vật có nhiều điều thay đổi, thiên biến vạn 

hóa. Tay kia  cầm  một  viên  châu,  châu  biểu  thị  điều  gì?  Biểu  thị  “chẳng  thay  đổi”.  Trong 

nhiều nỗi thay đổi, quý vị nắm giữ sự chẳng thay đổi. Thường thay đổi là Sự, chẳng thay đổi 

là Lý, thường biến đổi là Tướng, chẳng biến đổi là Tánh. Cũng có thể nói quý vị dùng “thanh 

tịnh, bình đẳng, giác”, vĩnh hằng chẳng thay đổi để quan sát thế giới này và vũ trụ, trí huệ 

bèn hiện tiền, biết dùng phương pháp gì để an định xã hội này. Thật sự lưu lộ lòng từ bi viên 

mãn vốn có trong tự tánh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn lìa khổ, được vui, phá mê, 

khai ngộ. 

Giúp đỡ họ lìa khổ được vui như thế nào? Chẳng phải là người ta không có tiền bèn cho 

tiền, họ không có ăn bèn cho ăn, kẻ ấy không có cái mặc bèn cho [quần áo], từ bi cứu tế như 

thế là nhỏ nhoi, nhỏ bé nhất! Phật là đại từ đại bi, đức Phật dùng phương pháp gì để giúp đỡ 

hết thảy chúng sanh trong thế gian và xuất thế gian? Giáo học, phải hiểu đạo lý này! Vì sao? 

Khổ do đâu mà có? Khổ do mê mà có, quý vị chẳng liễu giải Thật Tướng của các pháp (tức 

chân tướng của vạn pháp trong vũ trụ), đã mê rồi. Do mê nên quý vị suy nghĩ loạn xạ, làm 

càn, làm quấy, tạo đủ mọi điều bất thiện, chống trái pháp tắc trong thiên nhiên, phá hoại quy 

luật thiên nhiên, khiến cho hết thảy bị mất cân bằng, tai nạn bèn xảy ra. Vốn không có tai 

nạn, chúng ta chưa hề nghe nói thế giới Cực Lạc có tai nạn, cũng chẳng hề nghe nói thế giới 

Hoa Tạng có tai nạn. Cõi trời có tai nạn thì có nghe nói, chứ đối với nơi Phật, Bồ Tát ngự, 

Tập 92  627 



chưa hề nghe nói có tai nạn, do nguyên nhân nào? Mỗi ngày đều là giáo học, mỗi ngày đều 

lên lớp. Đạo lý ở chỗ này, chúng ta chớ nên không biết. 

Chư  Phật, Bồ  Tát  xuất hiện trên  thế gian, có  vị  nào  chẳng giáo học?  Thích  Ca Mâu  Ni 

Phật đã nêu gương cho chúng ta, mười chín tuổi xuất gia, tham học, ba mươi tuổi thành đạo, 

học  xong  trong  mười  hai  năm.  Sau  khi  thành  đạo,  trong  Phật  pháp  nói  là  “đại  triệt  đại 

 ngộ,  minh tâm kiến tánh”  vào lúc ba mươi tuổi. Sau khi kiến tánh bắt đầu giáo học, mãi cho 

đến khi chết già, lão nhân gia bảy mươi chín tuổi viên tịch. Do vậy, kinh chép suốt đời đức 

Phật  “giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm” , mọi người đều biết rõ 


chuyện này. Phật giáo có phải là tôn giáo? Chẳng phải! Phật giáo là giáo dục. Chúng ta thấy 

rõ ràng thân phận của Thích Ca Mâu Ni Phật, suốt đời dạy học, mang chức nghiệp của một vị 

thầy, chẳng bỏ sót ngày nào, lão nhân gia đúng là thân hành, ngôn giáo. Những gì Ngài dạy 

người khác, Ngài đều thực hiện toàn bộ, đó là một vị thầy tốt.  “Học vi nhân sư, hành vi thế 

 phạm”  (học được làm thầy người, hạnh làm khuôn mẫu cho đời), tám chữ ấy Thích Ca Mâu 

Ni Phật thực hiện một trăm phần trăm, thực hiện viên mãn, chúng ta phải nhận thức điều này. 

Ngài dạy học nhưng chẳng mở trường, không tạo lập cơ sở vật chất, dạy học ở chỗ nào? Phần 

lớn thời gian là trong núi rừng, dưới gốc cây, bên bờ nước, nơi phong cảnh tốt đẹp, thầy ngồi 

dưới gốc cây, trò cũng ngồi dưới cội cây, các Ngài chọn lựa những  nơi ấy, học ngoài trời! 

Suốt đời Ngài chẳng xây cất, chúng tôi thường nghĩ vì sao? Ngài muốn dựng đại đạo tràng 

thật là chuyện dễ dàng! Gia đình, gia tộc đức Phật là vương tộc, đủ sức để dựng đạo tràng 

cho  Ngài.  Kinh  điển  ghi  chép,  thuở  ấy  ở  Ấn  Độ,  vua  mười  sáu  nước  lớn,  chẳng  nhắc  tới 

những vua nước nhỏ, mười sáu vị đại quốc vương đều là đệ tử Thích Ca Mâu Ni Phật, Ngài 

muốn tạo dựng một đạo tràng, chẳng phải là chuyện dễ dàng ư? Chỉ cần nói một chút, chẳng 

cần tốn sức nghĩ ngợi, đạo tràng bèn thành tựu, nhưng Ngài chẳng dựng. Vì sao? Đại từ đại 

bi, thể hiện lòng từ bi khôn sánh. Có đạo tràng sẽ có kẻ tranh chấp, người đến học tập tâm 

chẳng thanh tịnh, chẳng thể nói là toàn thể, nhưng trong ấy nhất định có kẻ tâm chẳng thanh 

tịnh  toan  khống  chế,  chiếm  hữu  đạo  tràng  ấy!  Vì  vậy,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  không  làm 

chuyện này, từ bi đến tột bậc. Một kẻ có ác niệm, Ngài đều ngăn chặn hắn. 

Phương thức sống là mỗi ngày ăn một bữa, đêm nghỉ dưới cội cây, đoạn sạch sành sanh 

tham, sân, si, mạn, nghi, tâm đặt nơi Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa. Học trò Phật chẳng ít, chúng 

ta dựa theo tưởng tượng, sách vở cổ điển của Trung Quốc ghi chép đệ tử của Khổng Tử là ba 

ngàn người, trong số đó có bảy mươi hai người hiền (Thất Thập Nhị Hiền). Tôi tin Thích Ca 

Mâu Ni Phật chẳng kém Khổng Tử, kinh điển thường ghi chép một ngàn hai trăm năm mươi 

lăm người, [những vị ấy tương đương với] Thất Thập Nhị Hiền của Khổng Phu Tử, Thích Ca 

Mâu Ni Phật có hơn một ngàn vị [hiền nhân]. Mỗi buổi giảng, mọi người tới tham gia, chẳng 

phải là [những người] thường tiếp xúc [đức Phật], ở đây không ghi chép, chỉ nói là đại chúng 

rất đông, tôi nghĩ đại chúng sẽ chẳng ít hơn một ngàn năm trăm người, gộp thành ba ngàn. 

Chúng ta thấy kinh này nói tỳ-kheo tăng đến hai vạn người, chuyện này rất ít được nói tới. 

628  Tập 92 



Chúng ta thấy trong hội Pháp Hoa và hội Vô Lượng Thọ người [tham dự] rất đông, do vậy, từ 

chỗ này ta có thể nhận biết: Đức Phật dạy học cả đời, học trò đông ngần ấy, nhưng chẳng có 

tổ chức, đức Phật chẳng chia thành mấy lớp, người nào thuộc lớp nào, mời ai làm trưởng lớp 

nào. Nếu thuở ấy mà có, kinh điển nhất định ghi chép, đây là đại sự [lẽ nào] chẳng ghi chép. 

Thầy chỉ có một, học trò đông đúc, các học trò ưu tú bèn giúp đỡ những học trò căn tánh kém 

cỏi hơn một chút, đều là tự động, tự phát, đều là người một nhà, đệ tử cùng một thầy, các đệ 

tử ở cùng nhau giống như anh em trai, chị em gái. Đây là nói tới luân lý trong Phật pháp, 

không chỉ là đem kinh điển dạy chúng ta, mà quý vị thấy Ngài nêu gương cho chúng ta xem, 

ai nấy đều thi hành Lục Hòa Kính. Chúng tôi thường nghĩ thuở Phật Đà tại thế, thầy dạy mỗi 

ngày, trò học tập mỗi ngày. Thiên vương phương Tây tượng trưng cho chuyện này, ý nghĩa 

ấy quá sâu! 

4) Thiên vương ở phương Bắc là Đa Văn (Vaiśravana, Tỳ Sa Môn). Tây Phương Quảng 

Mục, Bắc Phương Đa Văn, xem nhiều, nghe nhiều. Bắc Phương Thiên Vương tay cầm lọng, 

lọng có dụng ý ngăn ngừa ô nhiễm. Hiện thời, trong xã hội đề xướng  “hoàn bảo”  (bảo vệ 

môi  trường),  lọng  tượng  trưng  cho  sự  bảo  vệ  môi  trường,  dẫn  khởi  ý  nghĩa  ngăn  ngừa  ô 

nhiễm thân tâm. Quý vị thấy: Xem nhiều, nghe nhiều, ngăn ngừa ô nhiễm, khôi phục thanh 

tịnh, bình đẳng, giác, thật sự bảo vệ chính mình. Ngài dạy chúng ta bảo vệ chính mình ra sao. 

Đó chính là hình tượng được tạc của Tứ Đại Thiên Vương. Danh hiệu gia trì công đức của 

chúng  ta,  quý  vị  phải  hiểu  điều  này.  Họ  dùng  gì  để  che  chở  quý  vị?  Dùng  danh  hiệu  này, 

dùng [hình tượng của bốn vị thiên vương] để biểu thị ý nghĩa này, quý vị đã thật sự hiểu rõ, 

sẽ biết trong cuộc sống hằng ngày, xử sự, đãi người, tiếp vật, tuân thủ những nguyên lý và 

nguyên tắc ấy, sẽ đạt được thân tâm an định, đạt được thanh tịnh, bình đẳng, đó là gia trì thật 

sự. Chẳng phải là thắp hương, lễ bái, dập đầu cầu nguyện, xin các Ngài phù hộ cho con, như 

thế là mê tín. Mê tín thì làm sao có thể truyền được hai ngàn năm trăm năm? Nhưng hiện thời 

đúng là mê tín, vốn là trí huệ, nay biến thành mê tín. Trí huệ có thể truyền hai ngàn năm trăm 

năm; mê tín thì sợ rằng hai mươi lăm năm cũng chẳng truyền được, thật đấy, chẳng giả đâu! 

Hai tháng trước, vào tháng Sáu, chúng tôi theo đoàn phỏng vấn tôn giáo của Mã Lai đến 

thăm  Vatican  ở  La  Mã,  gặp  gỡ  Giáo  Hoàng.  Hồng  Y  Giáo  Chủ  Đào  Nhiên  (Jean-Louis 

Tauran) thuộc Tòa Thánh cùng chúng tôi trao đổi, nghe ông ta báo cáo. Ông ta cho chúng tôi 

biết: Trong xã hội hiện thời, người tín ngưỡng tôn giáo mỗi năm một ít đi. Họ có thống kê, 

người chịu lễ rửa tội mỗi năm một ít hơn. Trong nhà Phật gọi là Quy Y, tức là người quy y 

[đạo Thiên Chúa] mỗi năm một ít hơn. Theo lập trường của một giáo sĩ, họ rất lo ngại, cứ 

như vậy, tôn giáo sẽ dần dần biến mất trên địa cầu. Lần lượt đến phiên tôi trình bày, tôi cũng 

tha thiết thưa với mọi người, vì sao lúc các vị giáo chủ sáng lập tôn giáo thuở ấy, cũng như 

thời các vị cổ thánh tiên hiền kế thừa truyền thống, một mực kéo dài mấy ngàn năm cho đến 

hiện thời là do nguyên nhân nào? Hiện thời chúng ta gặp gỡ quần chúng, quần chúng bỏ rơi, 

rời khỏi chúng ta. Trong quá khứ, giáo chủ, tổ sư đại đức truyền giáo ở nơi đâu, tín chúng từ 

Tập 92  629 



phương xa tụ hội đến, nay chúng ta ở đây họ bèn bỏ đi, do nguyên nhân nào? Chúng ta suy 

nghĩ vào thời đại của Thích Ca Mâu Ni Phật là giáo học, một nền giáo dục tốt đẹp như vậy, 

người ta nghe thấy bèn hoan hỷ, nên người ta kéo đến, nay thì sao? Chẳng có giáo học. Rất 

nhiều tôn giáo ở ngoại quốc lo cầu nguyện, Phật giáo tại Trung Quốc thì lo làm kinh sám 

Phật sự, pháp hội, ngay như Tam Thời Hệ Niệm của chúng ta cũng giống như chuyện cầu 

nguyện của họ, những người trẻ tuổi trong xã hội trông thấy chẳng tin, [chê là] mê tín. Thôi 

rồi! Hễ nói đến mê tín thì còn ai muốn đến nữa? Đương nhiên đều bỏ đi, đạo lý ở chỗ này! 

Chúng ta phải cứu vãn tôn giáo như thế nào? Phải đưa tôn giáo trở về giáo học. Phải biết: 

Kinh điển chẳng phải để tụng! Vì sao? Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, Ngài chẳng viết 

một bộ kinh nào! Kinh điển do đâu mà có? Sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật viên tịch, các đệ tử 

nhớ lại các giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật mà họ đã được tiếp nhận trong một đời, 

cũng là hội tập, thỉnh tôn giả A Nan nhắc lại, đại chúng cùng nghe, xem A Nan có nói sai hay 

không. Năm trăm vị A La Hán chứng minh, chép lại thành văn tự lưu truyền hậu thế, đó là 

nguồn gốc của kinh điển. Chúng ta hiểu rõ kinh điển nhằm dạy chúng  ta hiểu lý, vâng giữ 

quy củ, sống như thế nào, dùng tâm thái gì để làm việc, đãi người, tiếp vật, nhằm nâng cao 

linh tánh của chính mình, đức Phật dạy chúng ta những điều ấy, chẳng dạy chúng ta niệm 

kinh, càng chẳng dạy chúng ta siêu độ. Siêu độ là phải đem công đức chân thật của chính 

mình, đối với xã hội và hết thảy đại chúng dâng hiến công đức chân thật, hồi hướng cho thân 

nhân của quý vị. Phương pháp siêu độ trong Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh là như thế, 

chẳng có kinh sám Phật sự, nói theo Lý cũng thông suốt. Vì thế, chúng ta chớ nên không biết, 

chớ nên chẳng giác ngộ điều này. Chúng ta dạy học mỗi ngày, cùng nhau học tập mỗi ngày, 

biến các đạo lý được giảng trong kinh điển thành tư tưởng và kiến giải của chúng ta, và cũng 

biến rất nhiều lời khuyên bảo trong kinh điển thành hành vi trong cuộc sống của chính chúng 

ta, kinh điển có cống hiến quá lớn đối với chúng ta. Từ kinh điển, chúng ta học tập cách làm 

người, biết làm một người tốt, chính mình làm được sẽ ảnh hưởng cả nhà, nhà chúng ta sẽ là 

một gia đình thật sự hạnh phúc mỹ mãn; hạnh phúc mỹ mãn ấy do đức Phật dạy dỗ. Lại mở 

rộng ra, chúng ta sẽ có xã hội hài hòa, thế giới hòa hợp, đó là cống hiến chân thật của chư 

Phật, Bồ Tát đối với thế giới và nhân loại, chẳng giả tí nào! Phật giáo là như thế, mà các tôn 

giáo khác cũng đều như thế. Các tôn giáo học tập lẫn nhau, chỉ có học tập lẫn nhau mới có 

thể nâng cao chính mình, giống như tại Trung Quốc, Nho và Đạo tiếp nhận Phật pháp, học 

tập kinh điển, nâng cao văn hóa bản địa, có cùng một đạo lý! 

Quảng  Mục  thiên  vương  đã  thị  hiện  ngăn  ngừa  tạp  loạn,  Đa  Văn  thiên  vương  thị  hiện 

ngăn ngừa ô nhiễm. Thiên Vương Điện gồm bốn vị thiên vương và Di Lặc Bồ Tát đã ban cho 

chúng ta bài học thứ nhất. Hết sức đáng tiếc là hiện thời mọi người đã bỏ sót, quên khuấy ý 

nghĩa này, coi Di Lặc Bồ Tát và các thiên vương như thần tiên, đốt hương, lễ bái cầu phước! 

Há có chuyện như thế ư? Mười phần mê tín. Sa sút như vậy, Phật giáo sẽ dần dần bị suy diệt, 

mà cũng có thể chẳng còn nữa! Phật giáo bị diệt trong đời này của chúng ta, người trong thời 

630  Tập 92 



đại chúng ta có thể thành tựu hay chăng? Niệm Phật có thể vãng sanh hay chăng? Tôi nghĩ 

chẳng thể nào, thảy đều vào địa ngục. Vị thầy tốt như thế, nhưng quý vị làm cho đại chúng 

trong  xã  hội  nẩy  sanh  hiểu  lầm  nghiêm  trọng  đối  với  thầy,  quý  vị  có  tội  lỗi  hay  không? 

Chúng ta làm sao để xứng với thầy? Phương pháp duy nhất là quay đầu. Thật sự quay đầu là 

bờ, nghiêm túc học tập kinh giáo, thực hiện trong cuộc sống, nâng cao phẩm chất cuộc sống, 

cống hiến chân thật, đấy là mới là Phật pháp tồn tại lâu dài trong nhân gian, chánh pháp tồn 

tại dài lâu. Thưa mọi người, trong ấy có giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân 

quả, giáo dục triết học, giáo dục khoa học viên mãn. Những gì đại chúng trên thế gian đang 

theo đuổi trong hiện thời, trong kinh Phật đều có cả, đó là lòng đại từ đại bi chân chánh. Vì 

thế, chúng sanh hễ trông thấy, nghe tên đều đắc Từ Tâm tam-muội. 

Tiếp  theo  là  “hựu  Bi  Hoa  kinh  vân:  Phát  nguyện  ư  đao  binh  kiếp  trung,  ủng  hộ  chúng 

 sanh”  (lại nữa, kinh Bi Hoa nói: “Phát nguyện ủng hộ chúng sanh trong kiếp đao binh”). Nay 

chúng tôi đọc câu này, cảm xúc thật sâu! Trong nhiều tiên đoán về sự ngày tận thế, có một 

tiên đoán hầu như mọi người đều nhắc tới, chiến tranh thế giới lần thứ ba là vũ khí nguyên tử, 

hoặc chiến tranh sinh hóa, chúng là đại tai nạn hủy diệt địa cầu. Di Lặc Bồ Tát phát nguyện 

trong  kiếp  đao  binh,  tức  là  nói  về  thời  đại  này,  Ngài  sẽ  đến  ủng  hộ  chúng  sanh,  chúng  ta 

thường nói: Ngài đến che chở, gia trì chúng sanh. Chúng ta mỗi ngày thắp hương, lạy lục 

Ngài có được hay chăng? Không được, sai lầm rồi, đó là mê tín. Phải nên như thế nào? Phát 

huy rộng lớn tinh thần đại từ đại bi của Di Lặc Bồ Tát; hiện thời trong thế gian này chẳng có 

lòng yêu thương, Di Lặc Bồ Tát tượng trưng cho sự yêu thương. Quý vị nghĩ xem đại từ đại 

bi có thể nào chẳng hiếu thuận với cha mẹ ư? Bất hiếu với cha mẹ là thiếu từ bi. Có thể chẳng 

kính trọng sư trưởng ư? Bất kính sư trưởng là thiếu từ bi. Lòng đại từ đại bi của quý vị thiếu 

năng lực mở rộng đến xóm giềng làng nước, đến quốc gia, dân tộc, đó chẳng phải là chân ái! 

Cổ  nhân  Trung  Quốc  đã nói:  “Nhân  dân  cập  vật”  (nhân  từ đối với  dân và vật),  “nhân”  là 

nhân từ, đối đãi nhân từ với hết thảy mọi người, tâm yêu thương thanh tịnh, bình đẳng, sau 

đấy  còn  mở  rộng  đến  cả  loài  vật.  Đấy  là  Đại  Thừa  Phật  pháp  đã  phong  phú  hóa  văn  hóa 

truyền thống của Trung Quốc. Vật là gì?  “Vật”  là vạn vật, tức vạn vật trong trời đất. Tâm 

yêu  thương  của  chúng  ta như  Phật  pháp  đã  nói:  “Từ  bi  trọn  pháp  giới,  thiện  ý  ngập nhân 

 gian” , chẳng phải là khẩu hiệu, mà là thật sự làm được, làm rất viên mãn, làm rất thù thắng. 

Thật sự có thể làm được, chúng ta mới thật sự bước vào Phật môn, vượt qua Thiên Vương 

Điện, quý vị mới thấy Phật, Bồ Tát. Chẳng vượt được cái ải Thiên Vương Điện sẽ chẳng thấy 

Phật, Bồ Tát, ý nghĩa này sâu lắm! 

Di  Lặc  Bồ  Tát  là  ai?  Phải  hiểu  rõ  ràng,  Di  Lặc  Bồ  Tát  là  lòng  từ  bi  trong  tự  tánh  của 

chính mình. Phật, Bồ Tát từ bi, các Ngài thị hiện hình tướng, ngôn ngữ, âm thanh, nhằm dẫn 

khởi lòng từ bi trong tự tánh của chúng ta. Quý vị thấy: Trong đời quá khứ, Di Lặc gặp Đại 

Từ Như Lai, nguyện có cùng danh hiệu ấy, thật sự đã đồng, vì sao? Chứng đắc Từ Tâm tam-

muội. Từ Tâm tam-muội là tâm từ bi vĩnh viễn chẳng thoái chuyển, an trụ trong từ bi, hết 

Tập 92  631 



thảy thời, hết thảy chỗ luôn một lòng từ bi đối với hết thảy chúng sanh, có ý nghĩa này! Bản 

thân chúng ta đã làm được sẽ cảm động, lan truyền sang người khác. Chẳng thể khiến người 

khác cảm động là vì bản thân chúng ta làm chẳng đủ, đừng nên trách người khác là căn tánh 

của họ chậm lụt, hoặc nghiệp chướng nặng nề, chẳng phải vậy. Đó là do chính mình nghiệp 

chướng  nặng  nề.  Tánh  con  người  vốn  lành,  quý  vị  nhất  định  phải  thừa  nhận  lời  Phật 

dạy:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” . Từ bi là một phần của 

đức, là một phần vô cùng trọng yếu, là phần mấu chốt. Phật pháp nói từ bi, trong Ngũ Luân 

của Trung Quốc có nói  “phụ tử hữu thân”  (cha con có tình thân ái), thân ái chính là từ bi. 

Giáo dục Trung Quốc phát xuất từ chỗ này, lại trở về nguồn đúng chỗ này. Quý vị thấy trong 

nhà Phật, quý vị bước vào cửa là từ bi, mắt quý vị thấy vị đầu tiên chính là Di Lặc Bồ Tát; 

quý vị rời khỏi tự viện, vẫn phải từ sơn môn ấy đi ra, quý vị vẫn phải trông thấy Ngài, từ đầu 

đến cuối là một bầu từ bi, đấy là Phật pháp. Phật pháp giáo dục điều gì? Giáo dục từ bi, giáo 

dục yêu thương, lại còn là giáo dục lòng yêu thương thanh tịnh, bình đẳng. Phật giáo chẳng 

có cống hiến đối với xã hội là vì đệ tử học Phật trong Phật môn chúng ta chẳng thực hiện 

lòng yêu thương ấy, chẳng nói rõ ràng lòng yêu thương đó. Chẳng nói rõ ràng là lẽ đương 

nhiên, vì sao? Chẳng làm được! Có làm được thì quý vị mới có thể nói rõ ràng, làm không 

được thì làm sao có thể nói rõ ràng cho được? Há có đạo lý ấy? Yêu thương có thể hóa giải 

xung đột, đối lập, mâu thuẫn, cho nên chẳng còn chiến tranh, có thể hóa giải đao binh kiếp! 

Chúng ta xem câu cuối cùng,  “thị tắc từ long tức thế”  (vì thế, lòng Từ chan chứa đương 

thời), đại từ đại bi, long (隆) là hưng long (興隆: chan chứa, dồi dào),  “tức thế”  là hiện tại, 

đang trong hiện tiền,  “bi trăn hậu kiếp”  (lòng Bi đến tận các kiếp sau),  “hậu kiếp”  là tương 

lai. Chúng ta có thể yêu thương, bảo vệ hiện tại, xung đột trong thế gian hiện thời đã được 

hóa giải, xã hội đã an định, thế giới hòa bình. Không chỉ là hết thảy chúng sanh trong hiện tại 

được lợi ích, mà đời sau cũng được lợi ích. Chúng ta phải giống như cổ nhân, khéo dạy dỗ 

thế hệ kế tiếp, điều này trọng yếu lắm! Trong xã hội hiện tại, mọi người không hiểu sự giáo 

dục, bao nhiêu phụ nữ hoặc người mẹ trẻ tuổi chẳng biết dạy bảo con thơ ra sao!  Hiện thời 

còn có khá nhiều giáo viên chẳng biết dạy học trò như thế nào! Tôi đã gặp rất nhiều, kẻ làm 

mẹ tìm tôi kể khổ, kẻ làm thầy cũng như vậy! Những chuyện ấy không thể trách họ được, 

kinh Vô Lượng Thọ đã nói rất hay:  “Tiên nhân vô tri, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù 

 vô quái dã”  (Người đời trước chẳng biết, chẳng hiểu đạo đức, không có ai nói với họ, trọn 

chẳng đáng trách), đừng trách móc họ! Quý vị chê trách họ sẽ là tàn nhẫn, nhân duyên của 

chuyện này rất phức tạp. 

Trung Quốc kể từ sau khi nhà Thanh mất nước, một trăm năm qua, xã hội lâm vào cảnh 

động loạn, chẳng được an định, quân phiệt cát cứ, chiến tranh kháng Nhật. Đặc biệt là cuộc 

chiến tranh kháng Nhật đã đánh sụp văn hóa truyền thống khiến nó chẳng còn nữa, tối thiểu 

là chúng ta đã đánh mất [văn hóa truyền thống] bốn thế hệ. Người hiện thời chẳng biết đến 

giáo dục truyền thống, quý vị hỏi cha mẹ, họ cũng chẳng biết, quý vị hỏi ông bà cố họ cũng 

632  Tập 92 



không biết. Nói chung là phải ông bà sơ thì họ mới biết, làm sao quý vị trách họ được? Hiện 

thời  muốn  phục  hưng  văn  hóa  truyền  thống  nhất  định  gặp  khó  khăn.  Cổ  nhân  nói  rất 

hay:  “Gần  son  ắt  đỏ,  gần  mực  thì  đen” .  Trong  xã  hội  hiện  thời,  chẳng  thấy  son  đâu  nữa, 

không có, toàn là đen thui, vì sao? Đại biểu cho màu đen ấy chính là TV, Internet, truyền 

thông, nhật báo, tạp chí, mỗi cá nhân trên toàn cầu hằng ngày tiếp xúc những thứ ấy, hễ tiếp 

xúc bèn bị ô nhiễm. Tiếp xúc mà chẳng bị nhiễm bẩn thì Quảng Mục thiên vương làm được, 

chứ chúng ta chẳng làm được! Quảng Mục thiên vương có Định Tâm Châu, tâm Ngài là định, 

thấy rõ ràng, nghe rõ ràng, tâm Ngài chẳng dao động, chẳng biến đổi. Người ta có bản lãnh to 

lớn, viên châu của Ngài chính là “thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Chúng ta có thể nào chẳng bị 

nhiễm bẩn ư? Vì thế, con cái bị nhiễm bẩn từ nhỏ, chính mình cũng bị nhiễm bẩn. Quý vị 

phải biết, bản thân quý vị bị nhiễm bẩn bảy phần, con cái quý vị bị nhiễm bẩn mười hai phần, 

đến thời cháu quý vị chỉ sợ bị trở thành nhiễm bẩn đến hai mươi bốn phần, đáng hãi quá! Vì 

thế, thế giới có thể bị tận thế! 

Do đâu có ngày tận thế? Do ý niệm bất thiện cảm ứng, nguyên nhân là như thế đó. Nếu 

muốn cứu vãn, đoạn kinh văn này hay lắm, cứu từ chỗ nào? Cứu bằng tâm từ bi, cứu bằng 

tâm yêu thương. Trước hết, chính mình quay đầu, tự yêu thương. Tự yêu thương nhất định 

phải học theo Tứ Đại Thiên Vương, phải học theo Di Lặc Bồ Tát, thật sự tự yêu thương chính 

mình. Mắt ta chẳng thể không nhìn, tai chẳng thể không nghe, thật sự giữ gìn sự thanh tịnh, 

bình đẳng, giác của chính mình như thế nào để chẳng bị xã hội quấy nhiễu, chẳng bị xã hội 

dẫn dụ, mê hoặc, đó là quý vị thật sự tự yêu thương. Quý vị đã có thể tự yêu thương, nhất 

định sẽ cảm động cả nhà, con cái trong nhà quý vị sẽ dễ dạy. Thầy biết tự yêu thương sẽ cảm 

động học trò, con người tánh vốn lành. Chỉ cần thầy tâm chánh, hạnh chánh, tôi nghĩ học trò 

cũng hoan hỷ, cũng bằng lòng theo học lớp của quý vị. Cả nhà quý vị tốt đẹp, sẽ ảnh hưởng 

xóm giềng, ảnh hưởng thân thích, bạn bè. Khiến cho cả thế giới khôi phục như thế nào? Ít 

nhất  phải  là  một  trăm  năm,  phải  mất  một  thế  kỷ,  thế  giới  này  mới  có  thể  khôi  phục  bình 

thường, lại còn phải có nhiều người ngần ấy thật tâm thực hiện. Nếu không có những người 

ấy thực hiện, sẽ là như chúng ta thường nghe nói trong hiện thời, tận thế! Địa cầu bị hủy diệt. 

Chúng ta quan sát cẩn thận chuyện này xem có thể xảy ra hay chăng? 

Vì  vậy,  đọc  đến  chỗ  này,  “chí  cực  chi  từ”  (lòng  Từ  tột  bậc),  câu  này  hay  lắm,  khuyên 

chúng ta phải phát tâm học tập Di Lặc Bồ Tát, phải học giống hệt như Ngài,  “siêu xuất phàm 

 tiểu, cố Vô Năng Thắng”  (vượt trỗi phàm phu, Tiểu Thừa, nên không ai có thể hơn được). Vô 

Năng Thắng là nói biến đổi bản thân chúng ta, đoạn ác, tu thiện, phá mê, khai ngộ, chuyển 

phàm thành thánh, khởi điểm là lòng Từ đến tột bậc. Bốn chữ ấy chẳng hai, chẳng khác với 

khái niệm  “phụ tử hữu thân”  trong Ngũ Luân của Trung Quốc. Hiện thời, giáo học truyền 

thống bị coi nhẹ, chẳng nhắc tới, [chỉ có] thiểu số, rất ít người học tập Đại Thừa đọc được 

điều này trong kinh điển, hiểu minh bạch, rõ ràng, nghiêm túc nỗ lực thực hiện, cứu chính 

Tập 92  633 



mình, cứu gia đình, cứu con cháu, cứu người đời, cứu địa cầu bằng một câu nói này. Vì thế, 

nói là Vô Năng Thắng. 

Lại xem đoạn kế tiếp,  “Đại sĩ vị cư Bổ Xứ”  (đại sĩ thuộc địa vị Bổ Xứ), dùng chữ Đại Sĩ 

để gọi Di Lặc Bồ Tát, thật sự có vị này. Ngài thuộc địa vị nào? Ngài là Đẳng Giác Bồ Tát, là 

hậu bổ Phật sau Thích Ca Mâu Ni Phật. Phật Thích Ca là vị Phật thứ tư trong Hiền Kiếp, 

chúng ta nay thuộc pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật, cũng có nghĩa là sự giáo hóa của 

Ngài có ảnh hưởng đến một vạn hai ngàn năm. Theo cách ghi chép của người Trung Quốc, 

[từ  khi]  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  diệt  độ  cho  tới  hiện  thời  là  ba  ngàn  lẻ  ba  mươi  bảy  năm, 

những vị đại đức trong Phật giáo Trung Quốc từ xưa đều tuân theo cách tính niên đại này. Ba 

ngàn lẻ ba mươi bảy năm, sau đấy còn có chín ngàn năm nữa, [gộp thành] một vạn năm, thời 

Mạt  Pháp  mới  qua  một  ngàn  năm,  còn  có  chín  ngàn  năm  sau  nữa,  tức  là  sự  giáo  học  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật hãy còn ảnh hưởng tới chín ngàn năm. Trong chín ngàn năm, đương 

nhiên có lúc [Phật pháp] hưng vượng, có lúc suy vi. Trong quá khứ, Chương Gia đại sư đã 

nói cho tôi biết chuyện này, nay chúng ta đang thuộc giai đoạn Phật pháp suy vi, suy đến tột 

cùng sẽ hưng vượng trở lại. Thầy bảo tôi, phải có lòng tin nơi Phật, Phật pháp sẽ chẳng diệt 

vong, cũng có nghĩa là thế giới này chẳng phải sẽ chấm dứt như người ngoại quốc nói. Có tai 

nạn là thật, nhưng chẳng thể tận thế, trong nhà Phật chẳng có thuyết tận thế. 

Ngài  hiện  đang  ở  đâu?  “Tại  Đâu  Suất  nội  viện” ,  Di  Lặc  Bồ  Tát  ở  nơi  ấy,  cõi  trời  Đâu 

Suất, tức tầng trời thứ tư trong Dục Giới. Từ quả đất của chúng ta tính lên, tầng thứ nhất là 

Tứ Vương Thiên, tầng thứ hai là Đao Lợi Thiên, tầng thứ ba là Dạ Ma Thiên, tầng thứ tư là 

Đâu Suất Thiên, Ngài ở trong tầng thứ tư, trên đó còn hai tầng nữa, [đó là] Dục Giới. Lại lên 

trên  nữa  là  Sắc  Giới  và  Vô  Sắc  Giới.  Vì  vậy,  Ngài  ngự  trong  tầng  trời  thứ  tư  trong  Dục 

Giới.  “Tứ thiên niên hậu”  (bốn ngàn năm sau), bốn ngàn năm là thọ mạng trong cõi trời Đâu 

Suất, [cụ Hoàng] mở dấu ngoặc ở đây,  “chỉ Đâu Suất Thiên chi tứ thiên niên”  (chỉ bốn ngàn 

năm trong trời Đâu Suất), chẳng phải là bốn ngàn năm trong nhân gian chúng ta, thời gian sai 

khác rất lớn. Vì một ngày trong Đâu Suất Thiên bằng bốn trăm năm trong nhân gian, nên 

nhân gian sống một trăm tuổi, Đâu Suất Thiên thấy [nhân gian chúng ta] rất đáng thương, 

tương đương với gì? Sáu giờ. Bốn lần sáu là hai mươi bốn, hai mươi bốn giờ, một ngày của 

họ bằng bốn trăm năm trong nhân gian chúng ta.  “Tương đương ư địa cầu thượng chi ngũ 

 thập thất ức lục thiên vạn niên”  (tương đương năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm trên địa 

cầu), cũng có nghĩa là tính theo thời gian trên địa cầu, sau năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn 

năm,  Ngài  sẽ  đến  thế  gian  này  thành  Phật,  tức  vị  Phật  thứ  năm.  “Hạ  sanh  thử  giới  thành 

 Phật”  (hạ sanh thành Phật trong cõi này). Thời gian trong thế gian này không có Phật rất dài! 

Pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật đã suy rồi, hiện thời học Giáo cũng thế, mà học Thiền cũng 

thế, học Mật cũng thế, thật sự vô cùng khó khăn. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ bảo với tôi điều 

này, cụ đích thân học Thiền, học Thiền với lão hòa thượng Hư Vân, theo Cống Cát lão nhân 

học Mật. Cụ bảo tôi, trong đời cụ, chẳng có ai học Thiền khai ngộ, đắc Định còn được mấy 

634  Tập 92 



vị, không nhiều lắm, đắc Thiền Định nhưng chưa thể khai ngộ. Cụ cho biết kẻ học Mật kể từ 

khi nước Trung Hoa mới được thành lập cho tới hiện thời, kẻ học Mật có thành tựu tại Trung 

Quốc Đại Lục chỉ có sáu người, quá ít ỏi! Bản thân cụ niệm Phật vãng sanh, khi ấy, cụ cho 

tôi biết, mỗi ngày cụ niệm Phật bèn niệm mười bốn vạn câu Phật hiệu, ra đi rất thù thắng, thật 

sự niệm Phật cầu sanh về Tịnh Độ. Chúng ta chớ nên không biết những sự thật này. 

Trong  tương  lai,  Di  Lặc  Phật  hạ  sanh  làm  Phật,  “tam  hội  Long  Hoa,  độ  sanh  vô 

 lượng”  (ba hội Long Hoa, độ sanh vô lượng). Ngài khác Thích Ca Mâu Ni Phật, Thích Ca 

Mâu Ni Phật cả đời giảng kinh hơn ba trăm hội, trong tương lai Di Lặc Bồ Tát hạ sanh chỉ có 

ba hội. Hội của Ngài rất lớn, số người rất nhiều. Hội của Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng lớn, có 

những  hội  nhỏ  chỉ có  hai ba người, cũng  là  một  hội.  Một hôm  hướng  về  Ngài  thỉnh giáo, 

Ngài bèn thuyết pháp cho họ, [lời thuyết pháp ấy] cũng được ghi chép trong kinh A Hàm, 

quý vị thấy kinh văn rất ngắn, hai, ba trăm chữ, là một hội. Đại hội có khi lâu đến mấy năm, 

khác hẳn, dài ngắn khác nhau, nơi chốn cũng khác nhau. Long Hoa tam hội là ba lần đại pháp 

hội tại cùng một chỗ, độ sanh vô lượng, trong kinh điển đã nói như thế. 

Hiện tại thuộc vào pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật, kẻ học Phật nhưng chưa thể đắc 

độ, đã gieo thiện căn, trong tương lai đến năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm, trong khoảng 

thời  gian  ấy,  chúng  ta  đã  luân  hồi  chẳng  biết  bao  nhiêu  lần  trong  thế  giới  này.  Đức  Phật 

chẳng còn, có người thay thế Phật, điều này rất khó có, Địa Tạng Vương Bồ Tát thay thế 

Phật. Vì thế, Địa Tạng Vương Bồ Tát rất cực nhọc! Trong năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn 

năm, Phật pháp đều do Địa Tạng Vương thay thế, Ngài ở nơi đây giáo hóa chúng sanh, vun 

bồi thiện căn, đợi khi Di Lặc Phật hạ sanh sẽ tham gia Long Hoa tam hội. Chúng ta có muốn 

làm như vậy hay không? Làm như vậy cũng được, nhưng thời gian rất dài. Nếu quý vị muốn 

thành Phật nhanh chóng hơn một chút, hãy niệm Phật để đến thế giới Cực Lạc gặp A Di Đà 

Phật, như vậy thì sẽ rất nhanh. Cho tới lúc nào Di Lặc Bồ Tát hạ sanh làm Phật, quý vị từ thế 

giới Cực Lạc hạ sanh lần nữa giúp đỡ Ngài, giống như Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên là loại 

người  như  vậy,  quý  vị  thừa  nguyện  tái  lai,  giúp  đỡ  Di  Lặc  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh,  trở 

thành đại đệ tử trong hội của ngài Di Lặc. Tôi tiết lộ tin tức này cho quý vị, còn cách làm ra 

sao chính mình có thể quyết định. Hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng ta học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

 



 

Tập 92  635 



Tập 93 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm lẻ bảy, dòng thứ hai, xem từ dòng thứ hai. 

 “Bổn  kinh  dĩ  thượng  tam  đại  sĩ  vi  Bồ  Tát  chúng  trung  thượng  thủ, cái  nhân tam  đại  sĩ 

 Tịnh Độ duyên thâm, chánh hảo ảnh hưởng hải hội đại chúng đồng quy Tịnh Độ”  (Trong 

kinh này, ba vị đại sĩ trên đây là thượng thủ trong hàng Bồ Tát, do vì ba vị đại sĩ có duyên 

sâu đậm với Tịnh Độ, rất phù hợp để tạo ảnh hưởng khiến đại chúng cùng quay về Tịnh Độ). 

Mấy câu này vô cùng hay, khiến tôi cảm xúc rất sâu, vì quả thật ba vị đại Bồ Tát ấy đã hướng 

dẫn tôi quay về Tịnh Độ, pháp môn này quả thật là pháp khó tin. Đặc biệt là nói [pháp môn 

này] với những người hiện đang được gọi là “thành phần trí thức” càng đặc biệt khó khăn, vì 

sao?  Sở  Tri  Chướng  quá  nặng.  Nếu  lại  thêm  Phiền  Não  Chướng,  chuyện  này  sẽ  rất  phiền 

phức. Phiền Não Chướng nhẹ nhàng, Sở Tri Chướng nặng nề, cũng rất khó trở về Tịnh Độ. 

Chúng ta xem tiếp trang sau:  “Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm trung Phổ Hiền Bồ Tát ư Thệ 

 Đa lâm trung, phát thập đại nguyện vương”  (trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, Phổ Hiền 

Bồ Tát ở trong rừng Thệ Đa phát ra mười đại nguyện vương). Thệ Đa Lâm tức là Kỳ Thụ 

Cấp Cô Độc Viên62[1], chúng ta thấy Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn về 

Cực Lạc. Quý vị phải nhớ: Mười nguyện ấy giống như một tòa cao ốc mười tầng, lễ kính là 

tầng thứ nhất, xưng tán là tầng thứ hai, cúng dường là tầng thứ ba, sám trừ nghiệp chướng là 

tầng  thứ  tư,  càng  về  sau  càng  phát  triển  cao  hơn,  tầng  sau  nhất  định  bao  gồm  tầng  trước, 

nhưng tầng trước chẳng bao gồm tầng sau. Tầng thứ nhất không bao hàm tầng thứ hai, nó có 

thể độc lập; tầng thứ hai nhất định có tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất sẽ chẳng thể xây 

dựng được. Từ chỗ này, chúng ta biết: Nếu không có lễ kính, tâm cung kính chẳng thể sanh 

khởi, thứ gì cũng chẳng có. Quý vị không có tầng thứ nhất, toàn bộ đều chẳng có! Ngàn vạn 

phần  chớ nên  sơ  sót.  [Nếu  nghĩ]  cung  kính qua  loa  một  chút  là được  rồi,  không được đâu 

nhé! Qua quít không được! Hễ qua quít là thôi rồi! Vì vậy, quý vị thấy trong pháp thế gian, 

người  Trung  Quốc  từ  xưa  tới  nay  [tự  hào  Trung  Hoa  là]  “lễ nghĩa chi bang”  (đất  nước lễ 

nghĩa). Chúng ta mở sách Lễ Ký ra xem, câu đầu tiên là  “Khúc Lễ viết, vô bất kính”  (Khúc 



[1]

62  Thệ Đa là cách phiên âm khác của chữ Jeta. Thái Tử Kỳ Đà (Jetakumāra) cùng trưởng giả Cấp Cô Độc xây dựng tinh xá này. 

636  Tập 93 



Lễ63[2] nói: “Không gì chẳng kính”), quý vị thấy, [cổ nhân] đặt lễ kính vào hàng đầu, bèn biết pháp môn này trọng yếu ngần ấy! 

Giữa những người quá thân thuộc với nhau, suồng sã một tí, cần gì phải bày vẽ màu mè 

như thế? Trọn chẳng biết đấy không phải là bày vẽ màu mè, mà [lễ kính] phát xuất từ trong 

nội tâm, tánh đức tự nhiên lưu lộ, lại còn phải vĩnh viễn chẳng suy thì pháp thế gian và pháp 

xuất thế gian mới có thể kiến lập. Lễ kính hơi suy một chút, chắc chắn sau đó sẽ nẩy sanh vấn 

đề. Người sáng mắt hiểu rõ: Lễ số bị suy kém một chút, đó là tín hiệu cho thấy [đoàn thể] bị 

phân tán, sắp phải chia tay, đã có chuyện thay đổi! Vì thế, chúng ta phải hiểu rõ: Chẳng thể 

điên đảo thứ tự! Cùng một đạo lý, Bồ Tát tu sáu Ba La Mật, thứ nhất là bố thí, thứ hai là trì 

giới, thứ ba là nhẫn nhục, thứ tư là tinh tấn; nếu chẳng có bố thí, toàn bộ những điều sau đó 

cũng chẳng có! Kẻ không chịu bố thí làm sao trì giới được? Chẳng thể nào! Không thể trì 

giới,  làm  sao  kẻ  ấy  tu  nhẫn  nhục  cho  được?  Trong  Phật  pháp,  đức  hạnh  có  rất  nhiều  thứ, 

nhưng chắc chắn không thể đảo lộn thứ tự các đức hạnh trong tu hành. Hễ thứ tự bị xáo trộn 

bèn rối loạn, đến cuối cùng chẳng có chuyện nào thành tựu! Đối với lễ kính, Phổ Hiền Bồ Tát 

dạy chúng ta  “lễ kính chư Phật” , từ cơ sở này mà tu thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác, đấy mới là công đức xứng tánh viên mãn, làm sao có thể coi thường cho được? Những 

gì do chư Phật Như Lai, Pháp Thân đại sĩ đã kiến lập, nhất định có đạo lý to lớn trong ấy, 

chúng ta phải tin sâu chẳng nghi, phải nghiêm túc học tập, tuân thủ các lời răn dạy mới hòng 

thành tựu. “Phổ giai hồi hướng” là tầng lầu thứ mười ở tận trên cùng, là chót đỉnh của tháp 

báu,  “phổ  giai  hồi  hướng”  nghĩa  là  gì?  Chính  là  nguyện  thứ  nhất  trong  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện,  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , cơ sở của phổ độ là lễ kính. 

Sau khi đã phát mười đại nguyện vương, Phổ Hiền Bồ Tát nói tiếp, những điều ấy đều là 

lời phát nguyện của Ngài,  “thị nhân lâm mạng chung thời, tối hậu sát-na”  (người ấy lúc sắp 

lâm  chung,  trong  sát-na  cuối  cùng), tức  là  trong  hơi  thở  cuối  cùng,  “nhất  thiết  chư  căn  tất 

 giai tán hoại”  (hết thảy các căn thảy đều hư hoại), cái thân vật chất bị tan nát.  “Nhất thiết 

 quyến thuộc tất giai xả ly”  (hết thảy quyến thuộc thảy đều lìa bỏ), khi ấy quý vị không buông 

xuống cũng chẳng được, chẳng còn là người nhà quyến thuộc của quý vị nữa, duyên trong 

đời này đã hết, đã chấm dứt rồi.  “Nhất thiết oai thế tất giai thoái thất”  (hết thảy quyền uy, 

thế lực thảy đều lui mất), oai đức, quyền lực của quý vị đến lúc ấy đã chấm dứt rồi.  “Phụ 

 tướng đại thần” , nếu quý vị mang thân phận quốc vương thì [từ ngữ “phụ tướng đại thần”] 

nói đến Tể Tướng, bầy tôi của quý vị.  “Cung thành nội ngoại”  (cung thành trong ngoài), đấy 



[2]

63  Khúc Lễ là một cuốn sách nhỏ, không rõ ai là tác giả, được ghép thành một bộ phận của Lễ Ký. Khúc Lễ ghi chép chi tiết về những ứng xử nhằm đúng lễ, đúng mực, kể cả những câu 

châm ngôn dạy thái độ sống như “ngạo bất khả trưởng, dục bất khả tùng, chí bất khả mãn, 

 lạc bất khả cực”  (chớ nên tăng trưởng lòng kiêu ngạo, chớ nên chạy theo lòng ham muốn, 

chớ nên đắc chí, chớ nên vui sướng quá mức). 

Tập 93  637 



là của cải và cung điện của quý vị.  “Tượng mã xa thặng”  (xe voi, xe ngựa), đấy là công cụ 

giao  thông,  đều  rực  rỡ,  xa  hoa  nhất,  thù  thắng  nhất.  “Trân  bảo  phục  tạng”  (kho  tàng  quý 

báu),  những  món  quý  báu,  đồ  cổ  quý  vị  đã  thâu  thập .  “Như  thị  nhất  thiết  vô  phục  tương 

 tùy”  (hết thảy những thứ như vậy chẳng còn theo ta nữa), chẳng có thứ gì là của quý vị, khi 

ấy quý vị liền biết, nguyên lai, ngay cả cái thân của chính mình cũng chẳng phải là của chính 

mình! Có thân thể này, quý vị có hết thảy những thứ đó, thân thể chẳng còn, toàn bộ hết thảy 

những thứ kèm theo đều chẳng còn nữa! Những điều ấy nói với chúng ta một chân tướng sự 

thật, mỗi cá nhân đều chẳng thể tránh khỏi, cái thân xác thịt này đã có sanh nhất định phải 

chết, đó là hiện tượng tự nhiên. Một năm có bốn  mùa Xuân, Hạ, Thu, Đông luân chuyển, 

luôn đổi dời chẳng ngừng, không thể ngưng lại được, biến hóa trong từng sát-na. Do vậy, đức 

Phật dạy chúng ta, phàm thứ gì không mang theo được hãy buông xuống, chớ nên ghim trong 

lòng. Thứ gì thật sự mang theo được hãy nên giữ nơi tâm, niệm niệm chẳng xả, đó là đúng! 

Tôi nhớ cư sĩ Lưu Tố Vân có báo cáo, quý vị có thể xem đĩa CD của bà ta, trong ấy bà ta 

có kể một câu chuyện thật, chẳng giả, một bạn gái thân thiết than vãn chồng cô ta lăng nhăng 

bên ngoài. Bà ta bảo người bạn gái ấy: “Đó là chồng cô dan díu bên ngoài, cô có biết hai chữ 

trượng phu giải thích như thế nào hay không? Trượng là xa đến một trượng, trong vòng một 

trượng là chồng cô, ngoài một trượng chẳng phải nữa. Cô bận tâm làm gì?” Đó là khuyên 

người khác buông xuống, chẳng nên tự tìm phiền não. Cùng một đạo lý, chúng ta hãy mở 

rộng ra để quan sát, thân thể này, một hơi thở chưa đoạn thì còn sống, là của chính mình; hễ 

một hơi thở chẳng hít vào được nữa, chẳng phải là của ta. Quần áo quý vị mặc trên người là 

của chính quý vị, bỏ chúng vào trong tủ áo bèn chẳng phải là của quý vị. Căn nhà quý vị 

đang ở, hôm nay quý vị ở trong căn nhà ấy thì nó là của quý vị, quý vị rời khỏi nhà, nó chẳng 

phải là của quý vị nữa. Trong túi quý vị chứa bao nhiêu tiền thì là của quý vị, tiền trong ngân 

hàng chẳng phải là của chính mình. Nếu chúng ta có thể quán như thế, tâm thanh tịnh sẽ rất 

nhanh chóng hiện tiền, đây là nói lời thật với quý vị, chẳng nói giả dối. Buông xuống, bảo 

quý  vị  hãy  thời  thời  khắc  khắc  quán  tưởng,  tự  nhiên  quý  vị  có  thể  buông  xuống.  Sau  khi 

buông những thứ tạp nhạp xuống, Phật hiệu mới dấy lên được, đó là thật, vì sao? Mang theo 

được! Khi ta mạng chung sẽ sang thế giới Cực Lạc. Trong sát-na cuối cùng, nếu quên mất 

Phật hiệu, vẫn mê luyến những thứ ấy, quý vị lại luân hồi trong lục đạo, chẳng phải là bỏ lỡ 

cơ hội vãng sanh Tây Phương ư? Thật đáng tiếc! Tôi cũng gặp chuyện giống như người bạn 

thân tố khổ với Lưu cư sĩ, tôi cũng từng gặp phải chuyện đó. Một vị nữ cư sĩ kể lể chồng bà 

ta dan díu bên ngoài, hỏi tôi nên làm sao? Tôi nói: “Điều ấy rất hợp để giúp  cho bà niệm 

Phật, bà đừng bận lòng, cứ để chồng làm theo ý muốn sẽ hay hơn. Không chỉ chẳng oán hận, 

mà còn cảm tạ người tình của chồng. Nếu không, bà phải chăm sóc chồng, công phu niệm 

Phật chẳng đắc lực! Có một người tốt như thế đến giúp đỡ bà, đó là chuyện tốt, Bồ Tát đấy!” 

Chuyện thế gian chẳng có gì tuyệt đối phải, trái, đúng, sai, chẳng có, đều là trong một niệm 

của chính mình. Một niệm đã giác ngộ, ai nấy đều là người tốt, chuyện gì cũng là chuyện tốt, 

638  Tập 93 



đều do trong một niệm, tùy thuộc quý vị chuyển ý niệm theo cách nào! Vì vậy, niệm nhiều 

những đoạn kinh văn như thế này sẽ có lợi. 

Tiếp theo đó là  “duy thử nguyện vương bất tương xả ly”  (chỉ có nguyện vương này chẳng 

bỏ lìa), chẳng phải là bảo quý vị niệm mười đại nguyện vương, mà là bảo quý vị hãy hành. 

Lễ kính chư Phật là quan hệ luân lý rốt ráo viên mãn trong Phật môn, quý vị thấy pháp thế 

gian được thực hiện từ đâu? Từ  “phụ tử hữu thân” , tức là thực hiện bằng tình thân ái. Trong 

Đại Thừa Phật pháp, Hoa Nghiêm là Nhất Thừa Phật pháp được thực hiện từ đâu? Thực hiện 

từ  “lễ kính chư Phật”.  Xét theo ý vị, ý vị thế gian và pháp vị là một vị, chẳng hai, chớ nên 

không biết điều này; nhưng phạm vi của lễ kính chư Phật to lớn, lớn đến mức độ nào? Cổ 

nhân Trung Quốc nói:  “Đại nhi vô ngoại, tiểu nhi vô nội” (không gì lớn ở ngoài, không gì 

nhỏ nhoi chẳng ở trong), toàn bộ đều bao gồm trong ấy. Chư Phật là gì? Chư Phật là tự tánh, 

chúng ta gọi người minh tâm kiến tánh là Phật. Quá khứ Phật là Phật đã thành, hiện tại Phật 

cũng đã minh tâm kiến tánh, vị lai Phật là ai? Vị lai Phật chính là chúng ta, là hết thảy hữu 

tình chúng sanh, hoàn toàn là vị lai Phật, muỗi, trùng, kiến là vị lai Phật, các loài trùng ngọ 

ngoạy, bay, bò là vị lai Phật. Kinh Hoa Nghiêm nói càng khéo:  “Tình và vô tình đều cùng 

 viên thành Chủng Trí” , ý nghĩa này bao hàm điều gì? Hữu tình chúng sanh là vị lai Phật, vô 

tình chúng sanh cũng là vị lai Phật. Vô tình là gì? Hoa, cỏ, cây cối, núi, sông, đại địa, các 

hiện  tượng  vũ  trụ  toàn  bộ  đều  là  vị  lai  Phật,  đều  do  tự  tánh biến  hiện,  lìa  khỏi  tự  tánh  sẽ 

chẳng có  một  pháp nào  để được.  Nhà  Phật thường nói:  “Ngoài  tâm  không  có  pháp, ngoài 

 pháp chẳng có tâm” , tâm tức là Phật, Phật tức là tâm. Những năm qua, chúng tôi đề xướng 

Tam  Thời  Hệ  Niệm  là  trợ  tu;  trong  nghi  thức  ấy,  thiền  sư  Trung  Phong  đã  bảo:  “Tâm  ta 

 chính là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật chính là tâm ta. Phương này chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ 

 chính là phương này” , loại nhận thức, ngôn hạnh như thế được gọi là  “lễ kính chư Phật”.  

Quý vị thấy Phật pháp giảng luân lý, đúng là giảng đến rốt ráo viên mãn; đối với một sợi 

lông trong chánh báo, y báo trên đầu một sợi lông của chúng ta được gọi là một hạt vi trần. 

Các nhà khoa học hiện thời phân tích, biết nguyên tử có thể phân tích [nhỏ hơn], điện tử vẫn 

có thể phân tích, phân tích đến hạt cơ bản, phân tích đến khoa khắc (quartz), vẫn còn có thể 

phân tích [nhỏ hơn nữa], hiện thời đã phân tích đến tiểu quang tử (photon); các nhà khoa học 

đặt cho nó cái tên là lượng tử (quantum), nói chung là chẳng còn cách nào phân tích nhỏ hơn 

nữa!  Đó  là  vật  chất  nhỏ  nhất  trong  vũ  trụ;  trong  Phật  pháp  [vật  chất  nhỏ  nhất]  được  gọi 

là  “cực vi chi vi”  đã bị họ phát hiện. Các nhà khoa học nói trên thế giới không có vật chất, họ 

nói rõ vật chất chẳng tồn tại, vật chất là gì? Vật chất là hiện tượng được phát sanh bởi ý niệm 

tích lũy, hiện tượng ấy chính là tiểu quang tử, nó là từ trong Không sanh ra Có. Hơn nữa, tốc 

độ vô cùng nhanh chóng, vừa thấy nó sanh, nó đã diệt, gần như là gì? Sanh diệt đồng thời, 

tốc độ nhanh ngần ấy! Vì thế, hiện tượng vật chất là một thứ huyễn tướng tích lũy liên tục 

phát sanh. Hơn nữa, họ còn phát hiện những vật chất vô cùng vi tế ấy cũng có tác dụng tinh 

thần, [tác dụng] tinh thần là gì vậy? Trong tự tánh, chúng được gọi là “kiến, văn, giác, tri” 

Tập 93  639 



(thấy, nghe, hay, biết). Khi mê, nơi hiện tượng vật chất, chúng (kiến, văn, giác, tri) được gọi 

là Thọ, Tưởng, Hành, Thức, đấy chính là A Lại Da, [nói chính xác hơn, đó] là ba tế tướng 

của A Lại Da. Nói theo Lý, quả thật có thứ tự trước sau, nhưng trên mặt Sự, chẳng nhìn ra 

thứ tự trước sau, nó quá nhanh chóng, quá lẹ làng! Từ ba ngàn năm trước, trong kinh, Thích 

Ca Mâu Ni Phật đã nói:  “Một niệm bất giác bèn có vô minh”.  Vô minh là ba tế tướng, từ ba 

tế tướng sanh ra sáu thô tướng. Tướng thứ nhất trong sáu thô tướng là Trí Tướng, người hiện 

thời gọi Trí là tri thức (kiến thức), thưa quý vị, Trí ấy chẳng phải là trí huệ, mà là tri thức. 

Loại thứ hai là Tương Tục Tướng, thứ ba là Chấp Thủ Tướng; thứ tư là Phân Biệt; thứ năm là 

Nghiệp Tướng, tạo nghiệp, thứ sáu là Nghiệp Hệ Khổ Tướng, đó là quả báo. Quả báo luân 

hồi trong lục đạo,  ba  tế, sáu  thô,  có thể  nói  là  sáu thô  bao gồm  y  báo và chánh báo trang 

nghiêm trong mười pháp giới. Cũng như khi Huệ Năng đại sư khai ngộ đã báo cáo năm câu, 

câu cuối cùng là  “nào ngờ tự tánh, có thể sanh vạn pháp” , ba tế, sáu thô sanh ra vạn pháp, 

sáu thô tướng chính là vạn pháp. Nay chúng ta mê nơi sáu thô tướng, chẳng thể giác ngộ, 

chẳng thể quay đầu, khi nào quay đầu sẽ giác ngộ, sẽ tu hành chứng quả. Trong kinh Hoa 

Nghiêm,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta  quay  đầu,  dùng  phương  pháp  gì?  Chỉ  có  nguyện 

vương này chẳng lìa bỏ. Quý vị tu hành mười đại nguyện vương, thật thà niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ, bèn thành tựu trong một đời này. 

 “Ư nhất thiết thời, dẫn đạo kỳ tiền”  (trong hết thảy các thời, nó dẫn đường trước  mặt), 

nguyện  vương  ấy  dìu  dắt  quý  vị.  “Nhất  sát-na  trung  tức  đắc  vãng  sanh  Cực  Lạc  thế 

 giới”  (trong một sát-na liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc), mười đại nguyện vương này 

là mười nguyện phải phát, chẳng phải phát bằng miệng, chỉ phát nguyện đằng miệng, chẳng 

khởi tác dụng, phải từ trong tâm phát ra, phải thực hiện lễ kính. Lễ là bề ngoài, Kính là trong 

tâm, biểu hiện ra ngoài bằng chân tâm thương yêu, cung kính. Nay chúng ta trông thấy người 

khác, ắt phải cúi gập người chín mươi độ để chào, đối với bất cứ ai đều biểu thị sự lễ kính. 

Đối với muỗi, kiến, có cần phải cúi gập người chín mươi độ để chào hay chăng? Quý vị cũng 

cúi gập người chín mươi độ để chào, người ta sẽ nói quý vị là kẻ ngốc! Thấy hoa, cỏ, cây cối 

cũng cúi gập người chín mươi độ để chào ư? Chẳng phải vậy! Chân tâm  yêu thương, hãy 

chắp tay niệm Phật hồi hướng, thuyết pháp cho nó. Cái bàn, băng ghế dài cũng là một trong 

các vị Phật, ta có nên hành lễ với cái bàn hay chăng? Chẳng phải, lễ kính bàn ghế là lau chùi 

sạch sẽ, sắp xếp ngay ngắn, đó là lễ kính! Vì vậy, lễ  kính do người, do thời, do nơi chốn, 

sống động, chứ không chết cứng, chẳng phải là khô khan, mà là sống động, linh hoạt. Trong 

tâm thật sự thành kính, sẽ chẳng có gì không đúng pháp, thứ gì cũng đều đúng pháp, chúng ta 

thật sự có thể cảm động người khác, có thể giúp cho người khác “quay đầu là bờ”. Vì thế, tự 

hành thật sự là hóa tha, thật sự hóa tha nhất định phải tự hành. Tự hành và hóa tha là một 

chuyện, chẳng phải hai chuyện. 

Vãng sanh thế giới Cực Lạc,  “đáo dĩ, tức kiến đáo A Di Đà Phật”  (đã đến [cõi Cực Lạc] 

liền thấy A Di Đà Phật). Vì sao? Đó là pháp Nhất Thừa, dùng mười đại nguyện vương tu 

640  Tập 93 



pháp môn Niệm Phật, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng phải là trong cõi Đồng 

Cư, cũng chẳng phải trong cõi Hữu Dư, mà là trực tiếp sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Quý vị không tin thì hãy thử xem, quý vị có thể đối với đá, đối với bùn cát cung kính chân 

thành dường ấy, quý vị sẽ cung kính người khác chẳng khác gì cung kính A Di Đà Phật. Tâm 

chân thành như vậy sẽ tự nhiên tương ứng với cõi Thật Báo Trang Nghiêm của A Di Đà Phật, 

vì sao? Chư Phật Như Lai đối với vạn sự, vạn pháp, vạn vật đều cung kính như thế, quý vị 

học theo chư Phật Như Lai không hai, không khác, nên phẩm vị của quý vị trong bốn cõi, ba 

bậc, chín phẩm nơi thế giới Tây Phương sẽ cao. Nho gia nói đến quan hệ nhân luân cao nhất 

là  “phàm thị nhân, giai tu ái”  (hễ là người đều phải yêu), chẳng nói đến động vật. Nếu động 

vật cũng nói đến thì là  “ái ốc cập điểu”  (yêu nhà, yêu lây cả chim), đó là nói đến động vật; 

nhưng chẳng nói đến cây cối, hoa, cỏ, chẳng nói đến núi, sông, đại địa, chẳng nói đến hiện 

tượng tự nhiên. Phật pháp thảy đều nói tới, toàn bộ được bao gồm trong ấy; vì thế, luân lý rốt 

ráo viên  mãn  ở  trong  kinh  Đại  Thừa.  Người  ấy  đến nơi đó thấy  A  Di  Đà  Phật,  thấy  Pháp 

Thân và Báo Thân của A Di Đà Phật Pháp Thân, chẳng phải là Ứng Hóa Thân. 

 “Hựu kệ vân”  (lại nói kệ rằng), tiếp theo đó là tám câu kệ, đấy là Phổ Hiền Bồ Tát phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ [bài kệ này được chép] trong quyển bốn mươi của bộ Tứ Thập Hoa 

Nghiêm,  chúng  ta  hãy  đọc  mấy  câu  kệ  đó.  “Nguyện  ngã”  (nguyện  tôi),  “ngã”  là  Phổ  Hiền 

Bồ Tát tự xưng,  “lâm dục mạng chung thời” ,    tức là khi thọ mạng chấm dứt,  “tận trừ nhất 

 thiết chư chướng ngại” (trừ sạch hết thảy các chướng ngại), khi mất chẳng có chướng ngại, 

vì  sao?  Thảy  đều  buông  xuống.  Hễ  có  một  chuyện  chẳng  buông  xuống  được  sẽ  trở  thành 

chướng ngại, chuyện dẫu nhỏ bé đến mấy cũng rất phiền phức, chướng ngại quý vị chẳng thể 

vãng sanh, chướng ngại khiến quý vị tiếp tục luân hồi trong lục đạo, quý vị nói xem chuyện 

này  có  phiền  phức  hay  không?  “Diện  kiến  bỉ  Phật  A  Di  Đà,  tức  đắc  vãng  sanh  An  Lạc 

 sát”  (gặp mặt đức Phật A Di Đà, liền được vãng sanh cõi An Lạc), chẳng có chướng ngại nên 

quý vị mới có thể thấy Phật, sanh Tịnh Độ.  “Ngã ký vãng sanh bỉ quốc dĩ, hiện tiền thành tựu 

 thử đại nguyện”  (tôi đã vãng sanh cõi ấy rồi, hiện tiền thành tựu đại nguyện này), mười đại 

nguyện vương phải được thực hiện viên mãn rốt ráo khi nào? Trong thế giới Cực Lạc. Vì 

vậy, quý vị thật sự thực hiện viên mãn rốt ráo mười đại nguyện vương, thế giới Cực Lạc sẽ 

hiện tiền, vì sao? Thế giới Cực Lạc do ý niệm của quý vị biến hiện. Đúng là  “phương này 

 chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ chính là phương này” , ý niệm mười đại nguyện vương biến hiện 

thành cõi Thật Báo Trang Nghiêm của A Di Đà Phật.  “Nhất thiết viên mãn tận vô dư, lợi lạc 

 nhất thiết chúng sanh giới”  (hết thảy viên  mãn chẳng còn sót, lợi lạc hết thảy chúng sanh 

giới), chính mình đã thành tựu, lại thành tựu hết thảy chúng sanh giới. Lợi ích như thế nào? 

Giáo hóa. Phổ Hiền Bồ Tát cũng là trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, khởi cảm ứng đạo giao 

cùng hết  thảy  chúng  sanh hữu  duyên.  Chúng sanh có cảm,  Ngài  bèn hiện thân,  giống như 

Quán Thế Âm Bồ Tát  “nên dùng thân gì để đắc độ bèn hiện thân ấy” . Tám câu ấy là lời phát 

nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát. 

Tập 93  641 



Kế đó, chúng ta lại xem Văn Thù Bồ Tát, [xem xong lời] phát nguyện của Phổ Hiền Bồ 

Tát, lại xem tới ngài Văn Thù, lời nguyện của ngài Văn Thù hầu như hoàn toàn giống với 

Phổ Hiền Bồ Tát: “Nguyện ngã mạng chung thời, diệt trừ chư chướng ngại, diện kiến A Di 

 Đà, vãng sanh An Lạc sát”  (nguyện tôi lúc mạng chung, diệt trừ các chướng ngại, gặp gỡ A 

Di Đà, vãng sanh cõi An Lạc), cõi An Lạc chính là thế giới Cực Lạc.  “Sanh bỉ Phật quốc dĩ, 

 thành mãn chư đại nguyện, A Di Đà Như Lai, hiện tiền thọ ngã ký”  (Sanh về cõi ấy rồi, thành 

mãn các đại nguyện, A Di Đà Như Lai, bèn hiện tiền thọ ký), Như Lai thọ ký Bồ Tát thành 

Phật  viên  mãn.  “Như  thị  lưỡng  đại  sĩ,  phát  thù  thắng  đại  nguyện,  cầu  sanh  Cực  Lạc,  khả 

 khuyến nhất thiết Bồ Tát, giai ngưỡng tín Văn Thù chi đại trí, nhập Phổ Hiền chi đại hạnh, 

 phổ đạo chúng sanh, đồng quy Cực Lạc” (Hai vị đại sĩ phát đại nguyện thù thắng, cầu sanh 

Cực Lạc như vậy, có thể khuyên hết thảy các vị Bồ Tát đều ngưỡng mộ, tin tưởng đại trí của 

Văn Thù, nhập đại hạnh của Phổ Hiền, dẫn dắt trọn khắp các chúng sanh đều về Cực Lạc). 

Xưa kia, khoảng chừng ba mươi năm trước, tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, cũng dùng một thời 

gian rất dài [mà chỉ] giảng được một nửa. Khi ấy, mỗi tuần tôi giảng ba ngày, hai ngày giảng 

Bát Thập Hoa Nghiêm, một ngày giảng Tứ Thập Hoa Nghiêm, mỗi tuần giảng sáu giờ, mỗi 

lần hai giờ. Giảng được một nửa, bỗng có ngày tâm tình sôi nổi, đột nhiên nghĩ Văn Thù và 

Phổ Hiền tu pháp môn gì? Trong hội Hoa Nghiêm, Thiện Tài là đệ tử đắc ý của Văn Thù Bồ 

Tát, cũng có thể nói Ngài là truyền nhân của Văn Thù Bồ Tát, Ngài tu pháp môn gì? Điều 

này thuộc phần sau, vẫn chưa giảng đến, tôi vừa mới thưa cùng quý vị, đối với đoạn văn này, 

vừa mới đọc đến đoạn văn này trong quyển bốn mươi của bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm. Tôi lật 

kinh ra, xem đến phần sau, thấy đoạn này, hoảng nhiên đại ngộ, lúc đó mới thật sự tin tưởng 

Tịnh Độ, nhất tâm quy mạng pháp môn Tịnh Độ, cũng nguyện sanh về cõi Cực Lạc giống 

như Bồ Tát, đích thân phụng sự A Di Đà Phật. Trước đó, thầy Lý đã khuyên tôi rất nhiều lần, 

nhưng tôi cũng chẳng có cách nào tiếp nhận. Tôi học Phật là do theo tiên sinh Phương Đông 

Mỹ học Triết Học Nhập Môn, thầy Phương đặc biệt giới thiệu kinh HoaNghiêm cho tôi, bảo 

tôi “bộ sách ấy” vốn là khái luận của Đại Thừa Phật học, cụ dùng danh xưng ấy để giới thiệu. 

Cụ  nói  “bộ  sách”  ấy  viết  hay  lắm,  trên  cả  thế  giới  không  có  sách  Triết  Học  nào  hay  hơn 

được! Trong sách ấy có lý luận viên mãn, có phương pháp tinh tế, phía sau lại còn kèm theo 

năm ba mươi lần biểu diễn, biểu diễn gì vậy? Thực hiện lý luận và phương pháp ấy như thế 

nào trong cuộc sống, trong công việc, trong xử sự, đãi người, tiếp vật; vì thế, thầy Phương 

mới nói:  “Đây là sự hưởng thụ cao nhất trong đời người” . Thầy Phương không khuyên tôi tu 

Tịnh Độ, thầy dạy tôi hãy nhập môn từ Pháp Tướng Tông, đối với những thành phần tri thức 

thông thường thì phải giới thiệu như vậy. Phần tử tri thức ham học, nghe nhiều, Pháp Tướng 

Duy Thức hết sức phù hợp khẩu vị của họ. Do vậy, họ bài xích Tịnh Độ, cho là gì? “Giáo 

pháp của mấy bà già! Thích Ca Mâu Ni Phật đại từ đại bi, thấy những kẻ ngu si ấy chẳng có 

cách nào học tập, bèn khuyên họ niệm A Di Đà Phật”. Tâm thái nhìn nhận Tịnh Độ như vậy 

là nhìn sai bét rồi! 

642  Tập 93 



Chương Gia đại sư là Thượng Sư bên Mật Tông, Ngài khuyên tôi  “Mật Giáo nhất định 

 phải tu học từ Hiển Giáo” , dạy tôi hãy nương theo kinh luận Đại Thừa, Ngài cũng chẳng 

khuyên tôi tu Tịnh Độ. Sau này, gặp thầy Lý, thầy Lý học với Ấn Quang đại sư là bậc đại 

đức trong Tịnh Tông, biết sự thù thắng của Tịnh Độ, nhưng cụ khuyên tôi rất nhiều lần, tôi 

chẳng bài xích, chẳng khinh dễ Tịnh Độ. Cụ đưa Ấn Quang Văn Sao cho tôi xem, tôi đọc 

xong một lượt, đối với Tịnh Độ có chút ấn tượng, chẳng hề hủy báng, cũng tán thán, nhưng 

chính mình chẳng chịu học, mà học kinh điển Đại Thừa. Thầy giảng kinh Hoa Nghiêm tại 

Đài Trung, tôi giảng kinh Hoa Nghiêm tại Đài Bắc, giảng đến một nửa đột nhiên nghĩ đến 

chuyện này, xem đoạn văn này mới quay đầu là bờ, thật sự phát tâm. Vì thế, tôi từ học Phật 

mà trở về Tịnh Độ, nói chung, hai mươi năm trước chẳng thật sự dụng tâm đọc kinh Tịnh Độ, 

hai mươi năm sau mới bắt đầu nghiêm túc đọc tụng kinh luận Tịnh Độ. Tôi tin tưởng, Phật, 

Bồ Tát đã bảo là pháp khó tin, đối với tôi quả thật khó tin. Nếu không có Hoa Nghiêm, Pháp 

Hoa, Lăng Nghiêm, tôi chẳng thể trở về Tịnh Độ, những bộ đại kinh ấy đã dẫn dắt tôi về Tịnh 

Độ. Vì thế, tôi có ấn tượng rất sâu đối với mấy câu này. Hết thảy Bồ Tát đều ngưỡng mộ, tin 

tưởng Văn Thù đại trí, Phổ Hiền đại hạnh.  “Ngưỡng”  (仰) là kính ngưỡng, chẳng còn bàn cãi 

chi nữa, hai vị Bồ Tát này là đại trí, đại hạnh.  “Phổ đạo chúng sanh đồng quy Cực Lạc. Thị 

 cố thử kinh, liệt vi thượng thủ. Thứ lệ Di Lặc giả, Đại Bảo Tích Kinh, Phát Thắng Chí Nhạo 

 hội, Di Lặc vấn Phật, nhược hữu chúng sanh phát thập chủng tâm, tùy nhất nhất tâm, chuyên 

 niệm  hướng  ư  A  Di  Đà  Phật,  thị  nhân  mạng  chung  đương  đắc  vãng  sanh  bỉ  Phật  thế 

 giới” (hướng dẫn trọn khắp chúng sanh cùng về Cực Lạc. Vì thế, kinh này xếp các Ngài vào 

hàng thượng thủ. Kế đó, nêu tên ngài Di Lặc. Trong pháp hội Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng 

Chí Nhạo của kinh Đại Bảo Tích, ngài Di Lặc hỏi Phật: “Nếu có chúng sanh phát mười loại 

tâm, do mỗi tâm chuyên niệm, hướng về A Di Đà Phật, người ấy mạng chung sẽ sanh về thế 

giới của đức Phật ấy”). Đây là trong kinh Bảo Tích, trong hội ấy, Di Lặc Bồ Tát có nói mấy 

câu như vậy. Ngài nói nếu có chúng sanh phát mười loại tâm, chúng tôi trích lục mười loại 

tâm ấy từ Tam Tạng Pháp Số, đều sao lục từ kinh Bảo Tích, rất quan trọng. 

Kinh  dạy  như  thế  này:  “Di  Lặc  Bồ  Tát  bạch  Phật  ngôn:  Như  Phật  sở  thuyết,  A  Di  Đà 

 Phật Cực Lạc thế giới công đức lợi ích”  (Di Lặc Bồ Tát bạch Phật: “Như đức Phật đã nói về 

công đức và lợi ích trong thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật”), những điều ấy do đức Thế 

Tôn giảng cho Di Lặc Bồ Tát,  “nhược hữu chúng sanh phát thập chủng tâm, tùy nhất nhất 

 tâm  chuyên  niệm  bỉ  Phật,  thị  nhân  mạng  chung  đương  đắc  vãng  sanh  dã”  (nếu  có  chúng 

sanh phát mười loại tâm, dùng mỗi tâm để chuyên niệm đức Phật ấy, người đó mạng chung 

sẽ được vãng sanh). Chúng ta phải nghiêm túc học tập mười loại tâm ấy, hai loại đầu tiên 

biểu thị lòng đại từ đại bi của Di Lặc Bồ Tát. 

Thứ nhất là  “vô tổn hại tâm” , người niệm Phật đều phải tu mười loại tâm ấy.  “Niệm Phật 

 chi nhân, ư chư chúng sanh, thường khởi đại từ chi tâm, bất gia tổn hại, linh đắc khoái lạc, 

 thị danh vô tổn hại tâm”  (người niệm Phật thường khởi tâm đại từ đối với các chúng sanh, 

Tập 93  643 



chẳng gây tổn hại, khiến cho họ được vui sướng, nên gọi là tâm chẳng tổn hại). Từ bi làm 

đầu, phát tâm ấy như thế nào? Người bình thường chẳng phát được, chỉ có Đại Thừa Bồ Tát, 

vì sao? Đại Thừa Bồ Tát mới thật sự biết chúng sanh trong pháp giới vốn cùng một Thể. Sách 

Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sư đã giảng nguyên khởi của vũ trụ, đây là một đại 

vấn đề, là một vấn đề lớn trong triết học và khoa học, mãi cho đến hiện thời cũng chẳng có 

cách nào giải quyết. Biết có chuyện ấy, nhưng chuyện ấy rốt ráo là như thế nào, chẳng ai có 

thể nói được. Vũ trụ do đâu mà có? Vì sao có vũ trụ? Con người do đâu mà có? Ta do đâu mà 

có? Trọng yếu nhất là ta, ta do đâu mà có? Chỉ trong Đại Thừa Phật pháp là những vấn đề ấy 

được giảng rõ ràng, ngay cả các nhà khoa học Lượng Tử hiện thời cũng chẳng có cách nào 

giảng rõ ràng như đức Phật. Thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch thì khắp pháp giới hư không 

giới và chính mình vốn là một,  một Thể, một thân, thân ấy được gọi là Pháp Thân, chẳng 

phải là thân nghiệp báo, mà là Pháp Thân. Thân nghiệp báo là một phân tử, một tế bào, một 

sợi lông trong Pháp Thân. 

Pháp Thân không có sanh diệt, đạo lý “chẳng sanh diệt” này nói rất sâu. Trong kinh giáo 

Đại Thừa, đức Phật bảo chúng ta “vốn chẳng sanh”. Nếu chẳng sanh, lấy đâu ra diệt? Có hiện 

tượng hay không? Có, nhưng khó hiểu. Có hiện tượng thì có sanh diệt, cớ sao có thể nói là 

“vốn chẳng sanh?” Trong khi giảng kinh, đức Phật rất khéo dùng tỷ dụ, khiến cho chúng ta từ 

tỷ dụ sẽ thấu hiểu. Tỷ dụ được dùng nhiều nhất là nằm mộng, vì mỗi cá nhân đều có kinh 

nghiệm nằm mộng, nên dùng mộng làm tỷ dụ mọi người sẽ chẳng cảm thấy xa lạ, xưa, nay, 

trong, ngoài nước mọi người đều nằm mộng. Vì thế, trong kinh Kim Cang, đức Phật nói bốn 

câu  kệ:  “Hết  thảy  các  pháp  hữu  vi” ,  hết  thảy  các  pháp  hữu  vi  là  Pháp  Thân,  “như  mộng, 

 huyễn, bọt, bóng, như sương cũng như chớp, hãy nên quán như thế”.  Như mộng, huyễn, bọt, 

bóng là không có sanh diệt; vốn không sanh, há có diệt! Vì sao? Giả, chẳng thật, khi nằm 

mộng thì có, sau khi tỉnh mộng bèn chẳng còn nữa, rỗng tuếch! Khi mộng thì chẳng sanh, khi 

tỉnh cũng không diệt, căn bản là không có chuyện này. Phật dùng điều này để tỷ dụ điều gì? 

Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới là mộng cảnh. Có thời gian dài hay 

ngắn hay không? Thưa quý vị, không có, trong mộng có thời gian, sau khi tỉnh lại bèn chẳng 

còn thời gian nữa. Không chỉ chẳng có thời gian, mà không gian cũng chẳng có, không gian 

là gì? Ngay trong giây phút này. Đối với những lời kinh ấy và những ý nghĩa ấy, chúng ta 

phải rất chú tâm quán chiếu, thấu hiểu thì mới có thể nhận thấy đức Phật nói chẳng sai! Khắp 

pháp giới hư không giới và chính mình là một; ngoài chính mình ra, thứ gì cũng chẳng có! 

Giống như trong mộng, toàn bộ cảnh giới trong mộng đều do tâm của chính mình biến hiện. 

Trong mộng có nhiều người, nhiều sự, nhiều vật, toàn bộ đều do tự tâm biến hiện. Thật sự 

đúng như đức Phật đã nói:  “Ngoài tâm chẳng có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm. Ngoài tâm 

 chẳng có mộng, ngoài mộng chẳng có tâm” . Quý vị dần dần thấu hiểu, thật sự thấu hiểu, tâm 

từ bi sẽ phát xuất. Vì sao? Chẳng có ai không yêu thương chính mình! Đã biết toàn thể vạn 

644  Tập 93 



sự, vạn vật trong vũ trụ là chính mình, tâm đại bi mới có thể sanh khởi được. Đó là chân tâm, 

chẳng phải là hư vọng, tâm yêu thương chân thành. 

Thật ra, trước khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, tổ tiên Trung Quốc cũng đã từng nói 

đến đạo lý này, nhưng chẳng nói tỉ mỉ như trong kinh Phật. Lão Tử nói:  “Thiên địa dữ ngã 

 đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất thể”  (trời đất và ta cùng cội rễ, vạn vật và ta cùng một thể), 

chẳng phải là ý nghĩa này ư? Lão Tử và Thích Ca Mâu Ni Phật chưa hề gặp mặt, cũng chẳng 

trao đổi tin tức, đó gọi là “anh hùng có cách nhìn đại lược giống nhau!” Thích Ca Mâu Ni 

Phật trông thấy, Lão Tử cũng nói đến. Nếu chẳng thấy, làm sao Ngài có thể nói được? Ắt 

phải có nhận biết giống như vậy, nhận biết vũ trụ là một Thể, tâm từ bi chân thành mới sanh 

ra được. Sau đấy thì sao? Đối với hết thảy chúng sanh chắc chắn không có tâm tổn hại, quý vị 

yêu thương họ. Quý vị không chỉ giết họ, mà ngay cả gây tổn hại cho họ cũng chẳng thể làm 

được, đó là tánh đức trong tự tánh thấu lộ viên mãn. Không chỉ chẳng gây tổn hại, mà quý vị 

nhất định có tâm thành tựu người khác, khiến họ được vui sướng, thật sự có lòng giúp đỡ kẻ 

khác, khiến cho kẻ khác thành tựu. Nếu ta chẳng quen biết kẻ đó, kẻ đó lại chẳng có liên 

quan  gì  với  ta,  ta  cần  gì  phải  làm  chuyện  tốt  ấy,  cần  gì  phải  giúp  đỡ  kẻ  chẳng  thân  thiết, 

chẳng có quan hệ gì với ta? [Đó là tâm thái của kẻ] chưa giác ngộ, là tâm phàm phu! Người 

thật sự giác ngộ chẳng có tâm ý thức ấy! Người ấy chỉ biết căn tánh [chúng sanh] là lợi hay 

độn, đã chín muồi hay chưa. Nếu căn tánh chín muồi, nhạy bén, bèn giúp đỡ, thành tựu kẻ đó 

trước. Nếu kẻ đó thành Phật, sẽ phổ độ chúng sanh. Đối với người chí thân và bạn bè thân 

thiết của ta, nếu căn cơ của họ chưa chín muồi, ta có thể tạm thời bớt giúp họ một chút, họ 

chưa chín muồi mà! Một nguyên tắc là thành tựu điều tốt đẹp cho người khác, chẳng thành 

tựu điều ác, nhất định phải hiểu nguyên tắc này. Do vậy, không có tâm tổn hại, đối với hết 

thảy chúng sanh, đối với núi, sông, đại địa, cây cối, hoa, cỏ, chẳng có tâm tổn hại. 

Điều thứ hai,  “vô bức não tâm.  Niệm Phật chi nhân, thân tâm an tĩnh, ư chư chúng sanh, 

 thường khởi đại bi chi tâm, thâm gia mẫn thương, linh  đắc thoát khổ, thị danh vô bức não 

 tâm”  (Tâm vô bức não: Người niệm Phật, thân tâm an tĩnh, thường khởi tâm đại bi đối với 

các chúng sanh, sanh lòng thương xót sâu xa, khiến cho họ được thoát khổ, điều đó gọi là “vô 

bức não tâm”). Bức (逼) là bức bách, nay chúng ta gọi là “áp lực”. Não (惱) là khiến cho kẻ 

khác sanh phiền não. [Vô tổn hại tâm và vô bức não tâm] đều thuộc về từ bi. Ở đây, kinh nói 

rất hay, điều trước là từ tâm, điều này là bi tâm. Bi là tâm thương xót. Tâm thương xót dấy 

lên, ở đây, nói rất hay,  “thân tâm an tĩnh” . Nếu thân tâm chẳng thể an tĩnh, bi tâm chẳng thể 

sanh khởi, [bi tâm là] tâm thương xót, tâm đồng tình, vì sao? Thân tâm an tĩnh sanh trí huệ. 

Từ bi và trí huệ có mối liên quan, thân tâm chẳng an sẽ sanh phiền não, trong phiền não lấy 

đâu ra từ bi? Có lúc trong phiền não cũng có từ bi, đó là hai thứ trước trong bốn loại từ bi 

như kinh Phật đã dạy, phàm phu có hai thứ ấy. Loại thứ nhất là Ái Duyên Từ Bi, nói chung là 

đối với thân bằng hảo hữu của chính mình, ta yêu mến họ, họ có quan hệ với ta, ta bèn giúp 

đỡ, yêu thương, chăm sóc họ. Nhưng nếu chẳng phải là thân bằng hảo hữu, tâm ấy chẳng thể 

Tập 93  645 



sanh khởi. Đó là Ái Duyên Từ Bi. Người đọc sách có đức hạnh, có học vấn, tâm lượng mở 

rộng, đấy cũng là như Đệ Tử Quy nói, người ấy đã đạt tới mức  “hễ là người, đều phải yêu 

 thương” , đạt đến cảnh giới ấy, trong Phật pháp gọi [cảnh giới ấy] là Chúng Sanh Duyên Từ 

Bi, mở rộng lòng yêu thương của chính mình, có thể từ bi đối với hết thảy chúng sanh, điều 

này rất khó có. Tại Trung Quốc, chúng ta gọi người như vậy là thánh hiền, đại thánh, đại 

hiền, tâm từ bi của họ thấu đến hết thảy chúng sanh là những người chẳng có mảy may quan 

hệ với họ. Điều thứ ba thuộc về Bồ Tát trong Phật môn, tức là Pháp Duyên Từ Bi. Ngài chưa 

phải là Phật, đang học Phật. Phật dạy vạn sự vạn vật trong khắp pháp giới hư không giới và ta 

là một Thể, Ngài học tập, Ngài cũng giống như Phật mở rộng tâm từ bi của chính mình đến 

rộng khắp hết thảy chúng sanh trong pháp giới. Ngài chưa đoạn khởi tâm động niệm, chẳng 

còn phân biệt, chấp trước, nhưng vẫn còn khởi tâm động niệm. Đến cuối cùng là Vô Duyên 

Từ Bi, lòng từ bi này là của Phật. Ở đây nói tới Vô Duyên Từ Bi thì Vô Duyên là không có 

điều kiện. Hiện thời, có thể dùng hai chữ “điều kiện” để giải thích chữ Duyên, [vô duyên] là 

vô điều kiện. Vì sao vô điều kiện? [Ta và chúng sanh có cùng] một Thể, [đã là] một Thể, há 

có điều kiện? Do vậy, Phật là vô duyên đại từ đại bi, Bồ Tát là pháp duyên, thánh hiền là 

chúng sanh duyên, các phàm phu chỉ có ái duyên. Vì thế, người đạt đến địa vị thánh hiền có 

tâm từ bi, lòng yêu thương mở rộng, đúng là  “phàm là người, đều nên yêu thương”.  Thấy 

người tuổi tác chẳng khác cha mẹ ta cho lắm, bèn lễ kính người ấy chẳng khác cha mẹ của 

chính mình. Thấy kẻ tuổi nhỏ bằng cỡ con cái mình, bèn chăm nom kẻ ấy hệt như con cái của 

chính mình. Đó là thánh hiền thế gian. Sự tu học trong Phật pháp chẳng có gì khác, cứ từng 

bước tiến cao hơn, quyết định chẳng có tâm thái bức não! 

Thứ ba là hộ pháp,  “nhạo thủ hộ tâm. Niệm Phật chi nhân, ư Phật sở thuyết chánh pháp, 

 đương tu bất tích thân mạng, thủ hộ, ái tích, thị danh nhạo bảo hộ tâm”  (tâm yêu thích gìn 

giữ, bảo vệ. Người niệm Phật đối với chánh pháp do đức Phật đã nói, hãy nên chẳng tiếc thân 

mạng để bảo vệ, yêu mến, đó là tâm yêu thích bảo vệ). Đây chính là như chúng ta thường 

nói, chánh pháp tồn tại lâu dài. Phải làm như thế nào mới hòng chánh pháp tồn tại lâu dài? 

Quý vị nhất định phải tuân thủ pháp thì mới có thể hộ pháp. Không tuân thủ pháp, quý vị 

dùng  điều  gì để  hộ pháp?  Do  vậy,  trong  bốn  chữ  này,  đức  Phật chẳng  nói  “nhạo  hộ pháp 

 tâm”  (tâm thích hộ pháp), mà nói  “thủ hộ tâm” , chữ Thủ (守) là mấu chốt, có thể làm được 

hay không?  “Thủ”  là thọ trì. Ngày nay Phật pháp suy vi, chúng ta muốn tuân thủ Phật pháp, 

chiếu theo Phật pháp để tu hành, tự nhiên có hộ trì trong ấy; nhưng quý vị có tin tưởng chánh 

pháp do đức Phật đã nói hay không? Có thể lý giải hay không? Đấy là mấu chốt. Thật sự lý 

giải thì quý vị mới có tín tâm, chẳng hiểu rõ thì lòng tin ấy chính là mê tín, mê tín sẽ bị dao 

động rất dễ dàng. Do vậy, Phật pháp nói tới chánh tín, chánh tín là gì? Quý vị hiểu rõ ràng, 

minh bạch lời đức Phật dạy, đấy là chánh tín. Hiểu rõ ràng, minh bạch rồi quý vị mới thật sự 

y giáo phụng hành. Ta thật sự quy y, quy y là bái sư, bái ai làm thầy? Bái A Di Đà Phật làm 

thầy, bái Thích Ca Mâu Ni Phật làm thầy. Quy y chính là bái sư, quy y Tam Bảo, chẳng nói 

646  Tập 93 



quy y vị pháp sư nào! Trong giáo pháp Đại Thừa đã nói rõ ràng, minh bạch. Nhất là trong 

Lục Tổ Đàn Kinh, tổ sư đời thứ sáu của Thiền Tông là Huệ Năng đại sư đã nói đơn giản, 

minh bạch. Ngài truyền trao quy y cho người khác, dạy người ta “quy y Giác, quy y Chánh, 

quy y Tịnh”, Ngài chẳng nói “quy y Phật, Pháp, Tăng”. Vì sao? Chúng ta có thể suy ra rằng: 

Trong thời Ngài, Phật pháp đã truyền đến Trung Quốc khoảng chừng hơn bảy trăm năm, thời 

gian lâu ngần ấy, cho nên càng truyền càng bị sai ngoa. Người bình phàm nẩy sanh hiểu lầm 

đối với Phật pháp, hễ nhắc tới quy y Phật, bèn nghĩ đến tượng Phật bằng đất nặn, gỗ khắc, 

quy y Pháp, ngay lập tức nghĩ đến kinh điển; quy y Tăng liền nghĩ đến người xuất gia. Quý vị 

quy y như vậy là sai bét rồi, quy y chẳng phải là ý nghĩa ấy! 

Do vậy, Tổ chẳng dùng Phật, Pháp, Tăng, mà dùng Giác, Chánh, Tịnh rồi lại giải thích 

cho quý vị. Phật là Giác, Phật có nghĩa là Giác, giác mà không mê là quy y Phật. Quý vị thấy 

trong ấy há có mê tín? Chánh chứ không tà, chánh tri, chánh kiến, chẳng phải là tà tri, tà kiến, 

đó là quy y Pháp. Sáu căn thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần, đó là quy y Tăng, mang ý nghĩa 

ấy. Vì thế, Phật là tự tánh giác, Pháp là tự tánh chánh, Tăng là tự tánh tịnh, nói tới tự tánh 

Tam Bảo, chẳng phải là bên ngoài, quý vị mới thật sự quy y. Chư Phật Như Lai xuất hiện 

trên thế gian để biểu diễn, thân hành, ngôn giáo, đích thân biểu diễn giác, chánh, tịnh, miệng 

giảng cho quý vị cũng là giác, chánh, tịnh, hoàn toàn giúp chúng ta trở về tự tánh. Quy (皈) 

là quay đầu, Y (依) là nương cậy, quay đầu nương theo gì? Nương theo trí huệ và đức tướng 

trong tự tánh, chẳng phải là cậy vào bên ngoài, ngàn muôn phần các đồng học phải ghi nhớ 

điều này! Nếu quy y một vị pháp sư hay hòa thượng nào đó, hỏng bét rồi, vị ấy có đại triệt 

đại ngộ hay không? Vị ấy có minh tâm kiến tánh hay không? Nếu vị ấy chưa đại triệt đại ngộ, 

chưa minh tâm kiến tánh, vị ấy là phàm phu trong lục đạo, ta quy y vị ấy chẳng phải là vẫn 

tạo nghiệp lục đạo ư? Thầy tạo nghiệp lục đạo, dẫn dắt quý vị vẫn tạo nghiệp lục đạo, chẳng 

ra khỏi được! Vì thế, đối với chánh pháp do đức Phật đã nói, chẳng thể không học tập, chớ 

nên không hiểu rõ ràng; sau khi hiểu rõ bèn phải thực hiện, ta chẳng tiếc thân mạng cũng phải 

thực hiện. Thân mạng là tỷ dụ, [chẳng tiếc thân mạng] tức là chẳng sợ khổ. Đức Phật dạy 

chúng ta buông xuống, chúng ta buông xuống, thân mạng cũng chẳng cần thì còn có gì chẳng 

buông xuống được? Phật dạy chúng ta trì giới, chúng ta thật sự làm. 

Tịnh Tông Học Hội thành lập, khi ấy, tôi ở Mỹ, tôi khuyên các đồng tu học tập năm khoa 

mục.  Kinh  Phật  có  nội  dung  quá  phong  phú,  học  trọn  hết  thì  quá  phức  tạp,  cũng  chẳng 

thể nhớ nổi! Đơn giản là nhớ kỹ năm khoa mục, chẳng cần dùng đến sách vở mà quý vị có 

thể ghi nhớ kỹ càng. Đầu tiên là chúng ta phải học Tam Phước. Con người chẳng thể không 

có  phước báo,  trước  tiên  là  tu  tam  phước.  Tam  phước  là  “tánh,  tu  bất  nhị”,  chúng  có  sẵn 

trong tự tánh, chúng ta chịu tu theo tam phước trong tự tánh là đúng. Câu đầu tiên là “hiếu 

 dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu thập thiện  nghiệp” . Đó là gì? Tu 

phước. Tu phước theo kiểu ấy sẽ hoàn toàn tương ứng với tánh đức trong tự tánh. Đức Phật 

coi trọng, quý vị thấy nhà Phật thường nói  “phước huệ song tu” , đặt phước đằng trước, đặt 

Tập 93  647 



huệ đằng sau. Người thế gian chúng ta cũng hy vọng có phước trước, rồi mới cầu trí huệ, nên 

Phật làm cho chúng sanh mãn nguyện. Như vậy thì phước báo của quý vị do tu từ đâu mà 

thành? Từ hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy, từ tâm chẳng giết, tu mười thiện nghiệp, phước 

báo do đấy mà có. Chúng ta chiếu theo đó để tu, phát tâm cách nào cũng tu chẳng thành, tu 

mấy năm vẫn chẳng có hiệu quả, thôi đi, chẳng cần nữa! Vẫn là ta làm theo kiểu của ta, thoái 

chuyển rồi, người như vậy quá nhiều! Do đó, chúng ta hãy nên phản tỉnh sâu xa, vì sao cổ 

nhân làm được? Chẳng cần nói đến thời rất xa, một trăm năm hay tám mươi năm trước, nói 

chung, người thuộc tám mươi năm trước quá nửa là có thể làm được. Một trăm năm trước, tối 

thiểu có từ tám mươi đến chín mươi phần trăm có thể làm được! Người hiện thời làm không 

được, vì nguyên nhân gì? Tuổi nhi đồng của chúng ta đã coi nhẹ, bỏ sót, không vun bồi căn 

cơ giáo dục. Căn cơ ấy là gì? Chính là ba căn bản của Nho, Thích, Đạo, tức là những điều 

chúng tôi đề xướng trong mấy năm gần đây. Căn bản của Nho là Đệ Tử Quy, dùng nó làm 

đại biểu, căn bản của Đạo là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, căn bản của Phật là Thập Thiện 

Nghiệp Đạo. Tám mươi năm trước, trẻ nhỏ ắt phải học ba thứ ấy nên chúng có căn bản. Ai 

dạy chúng nó? Cha mẹ dạy, cha mẹ thảy đều làm được. Từ lúc sanh ra, trẻ nhỏ đã thấy, nghe 

từ  cha  mẹ,  tai  nghe  quen,  mắt  nhìn  quen,  tự  nhiên  học  được.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  có 

câu:  “Thượng  lương  bất  chánh,  hạ  lương  oai”  (kèo  trên  chẳng  ngay,  kèo  dưới  lệch),  “kèo 

trên” là gì? Kẻ làm cha mẹ! Cha mẹ đã chánh, lẽ nào con cái bất chánh? Cha mẹ bất chánh, 

làm sao con cái chánh cho được? Vấn đề xuất hiện ở chỗ này. 

Vì vậy, chúng tôi đưa ra ba căn bản giáo dục ấy, “hiếu thân, tôn sư” (hiếu thảo với cha 

mẹ,  tôn  trọng thầy)  được  thực  hiện  bằng  Đệ  Tử  Quy,  “từ  tâm  chẳng giết” được thực hiện 

bằng Cảm Ứng Thiên, câu cuối cùng là tu Thập Thiện Nghiệp. Do có rất nhiều người hỏi tôi: 

“Thưa pháp sư Tịnh Không! Vì sao thầy đề xướng Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên? Những 

thứ  ấy  đều  chẳng  phải  là  Phật  giáo”.  Họ  không  biết,  từ  giữa  đời  Đường  trở  đi,  Phật 

giáo Trung  Quốc  không  học  Tiểu  Thừa.  Trong  kinh  điển,  đức  Phật  đã  dạy: “Phật  tử  không 

 học  Tiểu  Thừa  trước,  sau  đó  học Đại  Thừa,  chẳng  phải  là  đệ  tử  Phật” ,  Phật  không  thừa 

nhận. Cớ sao quý vị chẳng làm theo quy củ của đức Phật? Các kinh luận Tiểu Thừa được 

dịch sang tiếng Hán vô cùng đầy đủ, tôi chẳng chú tâm nghiên cứu, nhưng Chương Gia đại 

sư bảo tôi, đối chiếu Tam Tạng của Nam Truyền Tiểu Thừa với Tứ A Hàm [trong Hán Tạng, 

tạng Nam Truyền] chỉ nhiều hơn [các kinh điển Tiểu Thừa trong Hán Tạng] năm mươi mấy 

bộ. Gần ba ngàn bộ kinh điển mà chỉ nhiều hơn năm mươi mấy bộ, có thể thấy Tứ A Hàm đã 

được phiên dịch khá hoàn bị. Phật giáo sau khi được truyền đến Trung Quốc, đúng là trước 

học Tiểu Thừa, sau học Đại Thừa, đặt vững cơ sở nơi Tiểu Thừa; vì sao từ giữa đời Đường 

trở đi chẳng cần nữa? Hai tông Tiểu Thừa, tức Thành Thật Tông và Câu Xá Tông, chẳng còn 

nữa, hiện thời ngay cả tên gọi cũng chẳng nghe nói tới. Tổ sư đại đức Trung Quốc dùng Nho 

và Đạo để thay thế Tiểu Thừa vẫn được! Quý vị thấy một ngàn bảy trăm năm qua, trải các 

đời, bao nhiêu cao tăng đại đức, bao nhiêu vị tổ sư xuất hiện, cũng có nghĩa là dùng Nho và 

648  Tập 93 



Đạo để thay thế bèn tốt đẹp, càng thân thiết hơn nữa. Hơn nữa, tâm lượng của Nho và Đạo 

rộng rãi hơn Tiểu Thừa, chẳng thua kém Tiểu Thừa. Chúng ta phải hiểu chuyện lịch sử này, 

hiểu sự dụng tâm của tổ sư đại đức, dùng Nho và Đạo để thực hiện phước thứ nhất trong ba 

phước, phước thứ nhất là căn cơ. Có ba căn bản ấy, đức hạnh của quý vị sẽ thành tựu, có đức 

hạnh bèn có phước báo thật sự. Không có đức hạnh, phước báo ấy là giả, chẳng thật, thường 

là giống như hoa Đàm thoáng hiện! Do vậy, ngạn ngữ có câu:  “Phú bất quá tam đại”  (chẳng 

ai giàu ba đời), đạo lý là ở chỗ này, vì sao? Kẻ đó thiếu căn cơ. Phải có căn cơ thì mới có thể 

kéo dài đời đời kiếp kiếp. Kẻ ấy biết tích công lũy đức, dẫu phú quý vẫn tu đức, tiếp tục tu 

không ngừng, đời đời kiếp kiếp hưởng thụ chẳng cùng, những điều này đều là thật. 

Có phước thứ nhất thì mới có thể nhập Phật môn, quý vị thấy điều thứ hai là  “thọ trì Tam 

 Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” , tức là đã nhập môn. Trước khi nhập môn phải 

có điều kiện, điều kiện là phước thứ nhất. Phước thứ nhất là như trong kinh điển ta thường 

thấy  nói  “thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân”  vì  họ  trọn  đủ  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên,  Thập 

Thiện Nghiệp, họ là thiện nam tử, thiện nữ nhân, nên mới có thể thọ trì Tam Quy, đầy đủ các 

giới, đó là nhập môn. Tam Quy, giới luật, oai nghi đều có thể tu khá lắm, đức hạnh thành tựu 

giống như A La Hán, như Bồ Tát. Điều ấy mới khiến cho quý vị thật sự tu Giới, tu Định, tu 

Huệ trong Đại Thừa. Điều thứ ba là  “phát Bồ Đề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, 

 khuyến tấn hành giả” , đó là tam phước. Mười loại tâm như chúng ta đang đọc ở đây đều là 

Bồ Đề tâm, mỗi điều đều là Bồ Đề tâm, mỗi điều đều đầy đủ viên mãn chín điều kia. Bồ Tát 

phát tâm là đệ nhất. Đã phát tâm, quý vị bèn có phương hướng, có mục tiêu. Sau đấy là tin 

sâu nhân quả, câu này rất quan trọng, câu quan trọng nhất là  “niệm Phật là nhân, thành Phật 

 là quả” , quý vị có thể tin tưởng nhân quả ấy, trở về Tịnh Độ, chắc chắn thành tựu trong một 

đời này, chẳng còn bị lạc đường nữa! Đọc tụng Đại Thừa, chính mình đã thành tựu. Câu cuối 

cùng là dạy người khác, đã tự hành, phải hóa tha. Bồ Tát phải độ chúng sanh; nếu không giúp 

đỡ người khác, chẳng phải là Bồ Tát! Vì thế, sau đó bèn khuyến tấn hành giả, quý vị phải 

khuyên lơn, phải giúp người khác tinh tấn, phải giúp người khác thành tựu. Quý vị thấy ba 

phước thành tựu sẽ tự nhiên giống như Bồ Tát, Bồ Tát là như thế nào? Bồ Tát là Lục Hòa. 

Lục Hòa Kính là Bồ Tát, Lục Hòa Kính chẳng có tâm tổn hại, chẳng có tâm bức não, thật sự 

thích thủ hộ. Có đầy đủ đức hạnh như vậy rồi mới thâm nhập kinh tạng, tu Giới, Định, Huệ, 

tu  Bồ  Tát  hạnh.  Bồ  Tát  hạnh  là  Lục  Độ,  tu  mười  nguyện  Phổ  Hiền,  tiếp  nhận  mười  đại 

nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Đấy là khi Tịnh Tông Học Hội thành 

lập tại Mỹ, chúng tôi đã viết một bài giới thiệu duyên khởi. Trong duyên khởi, nhắc đến năm 

khoa mục ấy, lấy [năm khoa mục ấy] làm tiêu chuẩn, phương hướng và mục tiêu tu học của 

chúng  ta.  Con  người  hiện  thời  có  nói:  “Học  làm  thầy  người,  hạnh  làm  khuôn  mẫu  cho 

 đời”.  Chúng ta khởi tâm, động niệm, ngôn ngữ, tạo tác đều nêu gương tốt đẹp cho xã hội, chớ 

nên nêu gương xấu! 

Tập 93  649 



Thứ tư,  “vô chấp trước tâm. Niệm Phật chi nhân, thường dĩ trí huệ quán sát ư nhất thiết 

 pháp, bất sanh chấp trước, thị danh vô chấp trước tâm”  (Tâm chẳng chấp trước: Người niệm 

Phật thường dùng trí huệ quán sát hết thảy các pháp, chẳng sanh chấp trước, đó là tâm không 

chấp trước). Vô chấp trước cần có gì? Phải có trí huệ, không có trí huệ là không được, phải 

có trí huệ chân thật. Trí huệ do đâu mà có? Từ tâm thanh tịnh phát ra, tâm thanh tịnh sanh trí 

huệ. Chớ nên chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, vì sao? Trong kinh giáo 

Đại Tiểu Thừa, đức Phật đã giảng vô cùng rõ ràng luân hồi trong lục đạo do đâu mà có? Do 

chấp trước mà ra. Chẳng còn chấp trước nữa, quý vị cũng rất dễ vượt thoát luân hồi. Chỉ cần 

quý vị có chấp trước, sẽ chẳng vượt thoát luân hồi; luân hồi do chấp trước biến hiện. Đức 

Phật bảo ngoài lục đạo còn có bốn thánh pháp giới, tức là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 

Phật, [bốn pháp giới ấy] cao hơn chúng ta. Họ do nguyên nhân gì mà có? Họ có tâm phân 

biệt, chẳng có tâm  chấp trước, họ có tâm phân biệt cho nên có bốn thánh pháp giới. Chấp 

trước là Phiền Não Chướng, vô lượng vô biên phiền não đều từ đây sanh ra, quý vị buông 

xuống bèn chẳng còn có chuyện gì nữa! Phân biệt là Sở Tri Chướng, hai thứ chướng ngại này 

đều chướng ngại con người minh tâm kiến tánh. Nếu chúng ta trở về tự tánh, hai thứ chướng 

ngại ấy đều chẳng còn nữa. Vì vậy, trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật thường nói: Chúng ta 

buông  chấp  trước  xuống  (Kiến  Tư  phiền  não  đã  đoạn),  bèn  chứng  quả  A  La  Hán,  thành 

Chánh Giác, chứng quả A La Hán vượt thoát lục đạo. Bởi lẽ, lục đạo là mộng cảnh, chỉ cần 

Chánh Giác hiện tiền, lục đạo chẳng còn nữa, đã tỉnh giấc rồi, đã tỉnh khỏi giấc mộng rồi. 

Sau khi tỉnh lại, vẫn còn trong mộng, [bởi lẽ] lục đạo là mộng trong mộng, đó là gì? Bốn 

thánh pháp giới. Bốn thánh pháp giới vẫn là mộng cảnh. Ắt phải buông phân biệt xuống, đối 

với hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian chẳng phân biệt. Tâm phân biệt đoạn mất, tâm 

ấy càng thù thắng hơn tâm thanh tịnh. Trong tâm thanh tịnh không có chấp trước, nhưng có 

phân biệt. Trong tâm bình đẳng không chỉ chẳng có chấp trước, mà phân biệt cũng không có. 

Nay chúng ta nói là “hòa hài” (hỗ tương hợp tác, ý kiến hòa hợp), nói đến hòa bình khó lắm. 

Vì sao hòa bình khó khăn dường ấy? Người nào đạt được hòa hài chân thật? Bồ Tát! A La 

Hán cũng chưa làm được, vì sao? Bồ Tát chứng đắc tâm bình đẳng, hễ bình đẳng bèn hòa! 

Bởi lẽ đó, người Trung Quốc nói đến hòa bình thì  “hòa”  do đâu mà có? Do bình mà có, 

tức là do bình đẳng mà có. Người Trung Quốc nói đến quả trước, sau đấy mới nói đến nhân. 

Người Nhật nói thành  “bình hòa”  (heiwa) tức là nói nhân trước, quả sau; quý vị hãy xem văn 

tự của Nhật Bản. Bất bình lẽ nào có hòa hợp? Cao hơn thanh tịnh! Vì vậy, trong bốn thánh 

pháp giới, chủ yếu là tu tâm bình đẳng. Trong tựa đề kinh này có “thanh tịnh bình đẳng”, Bồ 

Tát tu bình đẳng. Buông phân biệt xuống, bình đẳng hiện tiền, trong Phật pháp nói quý vị đã 

chứng đắc Chánh Đẳng Chánh Giác. A La Hán chứng Chánh Giác, Bồ Tát chứng đắc Chánh 

Đẳng Chánh Giác, Đẳng là bằng với Phật. Lại lên cao hơn nữa là phá vô minh phiền não, vô 

minh phiền não là gì? Khởi tâm động niệm. Quý vị thấy: Không chỉ chẳng có phân biệt, chấp 

trước,  mà  kể  cả  khởi  tâm  động  niệm  cũng  không  có,  đó  gọi  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

650  Tập 93 



Chánh Giác, đã thành Phật. Hành nhân tu hành chứng quả, “hành nhân” là học trò. Nói theo 

cách bây giờ, cũng có thể nói [hành nhân] là người tu hành, có thể giải thích hành nhân là 

người tu hành, phải thường dùng Giới, Định, Trí Huệ. Ngài nói “thường dùng trí huệ”, tôi 

thêm  vào  trước  đó  Giới  và  Định,  vì  trí  huệ  do  Giới  và  Định  mà  có.  Giới  có  thể  đắc  Định; 

không trì giới, tâm quý vị sẽ chẳng định được! Trì giới chẳng nhằm mục đích nào khác, nhằm 

đắc Định! Thiền Định vẫn là phương tiện, chưa phải là mục đích, vì sao phải tu Định? Nhằm 

khai trí huệ; tâm định, trí huệ sẽ khai. Trí huệ quán hết thảy các pháp, quý vị mới thật sự có 

thể triệt để buông xuống chấp trước, phân biệt, khởi tâm động niệm! Vì sao? Đó là giả, là 

chướng ngại, chướng ngại trí huệ và đức tướng sẵn có trong tự tánh của quý vị. Quý vị nói 

nay ta muốn phát tài, ta mong sẽ có hết thảy của cải, quý vị có thể có toàn bộ địa cầu được 

hay  không?  Có  thể.  Quý  vị  có  thể  biến  toàn  thể  địa  cầu  thành  hoàng  kim,  châu  bảo  được 

không? Có thể. Vì sao nay quý vị không làm được? Vì quý vị có chấp trước, khiến cho toàn 

bộ đức năng trong tự tánh bị chướng ngại, quý vị sống khổ sở ngần ấy! Nếu khôi phục, quý 

vị sẽ giống như A Di Đà Phật. Quý vị thấy Ngài trụ trong thế giới Cực Lạc, Thích Ca Mâu Ni 

Phật giới thiệu với chúng ta một phần vạn, làm sao có thể giới thiệu trọn hết cho được? 

Trong  thế  giới  Cực  Lạc,  thân  thể  như  thế  nào?  Thân  Kim  Cang  bất  hoại,  thật  sự  là  vô 

lượng thọ, chẳng giả, vĩnh viễn chẳng già yếu. Quý vị có muốn hay không? Hoàn cảnh cư trụ 

của quý vị là cung điện bảy báu; hiện thời chúng ta dùng những thứ trân châu, mã não làm đồ 

trang sức, quý báu khôn ngằn. Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, những thứ ấy là vật liệu 

để xây dựng, chỗ nào cũng có! Hoàng kim quý báu vô cùng, nhưng trong thế giới Cực Lạc, 

hoàng kim để lót đường, giống như nhựa đường trong thế gian này được dùng để lót đường! 

Từ chỗ này, quý vị nghĩ xem sự phú quý nơi ấy là gì? Chính là những thứ quý vị vốn tự mình 

sẵn có! Thật sự hiểu rõ, thật sự minh bạch, trong thế gian này chẳng có chút gì hiếm hoi, lạ 

lùng! Giống như quý vị thuộc gia đình đại phú đại quý, nay đến nơi đây du lịch vãn cảnh, 

thấy thổ dân ở nơi này đeo những món trang sức bằng đồng hay bằng thiếc. Quý vị thấy họ 

cảm thấy những thứ đó đẹp đẽ khôn xiết, quý vị cười mà thôi, hiểu rõ rồi! Quả thật người 

trong thế giới Cực Lạc, đừng nói thế giới Cực Lạc, chư thiên [trong thế giới Sa Bà] thấy loài 

người  chúng  ta đáng  thương lắm!  Nếu  chúng  ta nhất niệm  hồi quang,  tiến  lên,  đặc  biệt là 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, quý vị thấy hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư là cảnh giới gì? [Cảnh giới ấy do] A Di Đà Phật tự nói, tuyệt đối chẳng phải 

là lời giả, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này có nghĩa là: Chỉ sợ 

quý vị không đến được thế giới Cực Lạc, chỉ sợ chẳng vãng sanh; hễ thật sự đến thế giới Cực 

Lạc, đến nơi ấy với phẩm vị thấp nhất thì trí huệ, thần thông, đạo lực và sự hưởng thụ của 

quý vị chẳng khác Thất Địa Bồ Tát. Pháp môn này được gọi là pháp khó tin, đúng là khó tin! 

Nhưng chúng ta tin tưởng Phật chẳng nói dối, chẳng nói lời giả, lời Phật nói chắc chắn chân 

thật, chẳng giả, chúng ta thật sự làm thì sẽ thật sự đạt được. 

Tập 93  651 



Cơ hội này chẳng phải là ngàn năm khó gặp, thời gian một ngàn năm quá ngắn ngủi! Cư 

sĩ Bành Tế Thanh đã nói:  “Vô lượng kiếp lai hy hữu nan phùng đích nhất thiên” (một ngày 

khó gặp hiếm có từ vô lượng kiếp đến nay), chúng ta đã gặp gỡ! Võ Tắc Thiên đã viết lời kệ 

Khai  Kinh  cho  kinh  Hoa  Nghiêm:  “Bách  thiên  vạn  kiếp  nan  tao  ngộ” (trăm  ngàn  vạn  kiếp 

khó gặp gỡ); nay chúng ta đã gặp gỡ, nếu ở trước mặt mà bỏ lỡ, đúng là quý vị đã sai lầm quá 

đỗi! Đặc biệt là chúng ta thấy trong hiện thời tai nạn nhiều ngần ấy, các đồng học học Phật 

hiểu rõ, trong tâm đã có căn cứ, biết tai nạn phát sanh như thế nào, cũng biết dùng phương 

pháp gì để hóa giải, hãy giành lấy duyên phận thù thắng này, nắm chắc niệm Phật vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, điều đó càng thù thắng hơn. Hoàn cảnh hiện thời có lợi rất lớn, vì sao? 

Chẳng có hoàn cảnh như vậy thì quý vị vẫn chẳng phát tâm, hãy còn lưu luyến thế gian này. 

Nay đã biết trong hoàn cảnh hiện tiền, chẳng thể lưu lại được, chẳng có vật nào ở ngoài thân 

mà hòng giữ được, ngay cả thân thể của chính mình sợ còn chẳng giữ được! Hãy thừa cơ hội 

này mà ra đi thì tốt lắm! Thời gian hai ba năm là đủ rồi, nhiều vị đại đức xưa nay đã chứng 

minh cho chúng ta thấy. Vì thế, phải dùng Giới, Định, Huệ để quan sát hết thảy các pháp, 

điều quan trọng là chớ sanh chấp trước. Hãy thực hiện trong cuộc sống hằng ngày, học theo 

Thích Ca Mâu Ni Phật hết thảy tùy duyên: Đối với chuyện ăn uống, sinh sống, người khác 

cúng dường gì ăn nấy, chớ nên chấp trước, đừng nên phân biệt, hãy thực hiện từ chỗ này, hãy 

tùy duyên trong ăn uống, sinh sống. Chớ nên cầu cạnh bất cứ ai, hãy tùy phận sống qua ngày, 

thật thà niệm Phật, điều này trọng yếu hơn bất cứ điều gì khác, đó gọi là tu hành chân thật. 

Thật sự chẳng có tâm chấp trước, đối đãi bình đẳng với hết thảy mọi người, đối xử hòa thuận, 

và cũng thật sự thực hiện Lục Hòa Kính. Phần sau hãy còn sáu điều nữa, nhưng hôm nay đã 

hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây! 



------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 





 

652  Tập 93 



Tập 94 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm lẻ bảy, hàng thứ ba từ dưới đếm lên, xem từ chữ thứ ba trong dòng 

thứ ba từ dưới đếm lên. 

 “Thứ liệt Di Lặc giả, Đại Bảo Tích Kinh Phát Thắng Chí Nhạo Hội, Di Lặc vấn Phật: 

 Nhược hữu chúng sanh phát thập chủng tâm, tùy nhất nhất tâm chuyên niệm hướng ư A Di 

 Đà  Phật,  thị  nhân  mạng  chung đương đắc  vãng sanh bỉ  Phật  thế giới.  Thế  Tôn! Hà  đẳng 

 danh vi phát thập chủng tâm?”  (Kinh Ðại Bảo Tích, pháp hội Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng 

Chí Nhạo, có chép ngài Di Lặc hỏi Phật:  “ Nếu có chúng sanh phát mười tâm, đối với mỗi 

tâm chuyên niệm hướng về A Di Ðà Phật, người ấy mạng chung sẽ được vãng sanh thế giới 

của đức Phật ấy. Bạch Thế Tôn! Những gì gọi là phát mười thứ tâm?”). Trong phần trước, 

chúng ta học đến chỗ này, [chúng tôi] trích lục đoạn kinh nói về “phát mười thứ tâm” trong 

kinh Đại Bảo Tích. Trong phần trước, chúng ta đã học bốn tâm trong mười thứ tâm, thứ nhất 

là vô tổn hại tâm, thứ hai là vô bức não tâm, thứ ba là nhạo thủ hộ tâm, thứ tư là vô chấp 

trước tâm, trong mỗi tâm bao hàm ý nghĩa sâu rộng vô tận. Hôm nay, chúng ta lại xem tâm 

thứ năm:  “Khởi tịnh ý tâm. Niệm Phật chi nhân, năng ly thế gian tạp nhiễm chi pháp, phục ư 

 lợi dưỡng đẳng sự, thường sanh tri túc chi tâm, thị danh khởi tịnh ý tâm”  (Khởi tịnh ý tâm: 

Người niệm Phật có thể lìa pháp tạp nhiễm thế gian, tâm lại thường biết đủ đối với những sự 

như lợi dưỡng v.v... thì gọi là khởi tịnh ý tâm). Điều này nói tới “chẳng tham”, hai điều trước 

đó là “chẳng giết”, điều thứ ba là hộ pháp, điều thứ tư vô cùng quan trọng, buông chấp trước 

xuống. Vì trong các kinh Đại Tiểu Thừa, đức Phật thường dạy chúng ta, nếu chúng ta có thể 

chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, đức Phật nói quý vị sẽ vượt 

thoát lục đạo luân hồi. Do điều này có thể biết lục đạo luân hồi do đâu mà có? Do chấp trước 

mà có, chỉ cần quý vị có ý niệm chấp trước, hiện tượng luân hồi bèn xuất hiện. 

Người thật sự giác ngộ sẽ như Vĩnh Gia đại sư đã nói trong Chứng Đạo Ca. Ngài Vĩnh 

Gia là người đời Đường, cùng thời đại với Lục Tổ của Thiền Tông, và cũng là học trò của 

Lục Tổ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật trong hội của Lục Tổ. Suốt đời Lục Tổ, 

trong  số  các  học  trò  có  bốn  mươi  ba  người  thành  tựu,  “thành  tựu”  là  minh  tâm  kiến 

tánh. Minh tâm kiến tánh không chỉ vượt thoát lục đạo, mà còn vượt thoát mười pháp giới, 

thật sự thành tựu! A La Hán chỉ là tiểu thành tựu, chẳng thể coi là thành tựu thật sự. Ngàichỉ 

Tập 94  653 



thoát ly lục đạo luân hồi, chưa thoát ly  mười pháp giới. Chúng ta biết luân hồi  do ý niệm 

chấp  trước  mà  xuất  hiện;  do  vậy,  Vĩnh  Gia  đại  sư  bảo:  “Mộng  lý  minh  minh  hữu  lục 

 thú”  (trong  mộng  rành  rành  phô  sáu  nẻo),  “lục  thú”  là  lục  đạo  luân  hồi;  “giác  hậu  không 

 không  vô  đại  thiên”  (giác  rồi  ba  cõi  rỗng  toang  hoang),  đã  giác  ngộ  sẽ  không  chấp  trước. 

Chấp trước là mê, mê mà bất giác nên mới chấp trước, nhưng chấp trước nghiêm trọng nhất 

là tình chấp, thứ này cũng chẳng thật. Chấp trước chẳng còn thì lục đạo chẳng còn! A La Hán 

chẳng còn chấp trước, nhưng còn có phân biệt. Có phân biệt thì có bốn thánh pháp giới, tức 

là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, có những pháp giới ấy xuất hiện. Những pháp giới 

ấy vẫn là mộng, cũng chẳng thật. Lục đạo là mộng trong mộng, quý vị thấy đó, mê rất sâu! 

Từ lục đạo tỉnh giấc, cảnh giới hiện tiền là bốn thánh cảnh giới, bốn thánh cảnh giới vẫn 

là mộng, vẫn chẳng thật. Lại phải buông phân biệt xuống! Không chỉ chẳng chấp trước, mà 

còn vĩnh viễn lìa khỏi phân biệt đối với hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. Sau đấy, 

lại nâng cao công phu tới mức “chẳng khởi tâm, không động niệm”, sẽ chẳng thấy mười pháp 

giới. Đúng như đức Thế Tôn đã dạy trong kinh Bát Nhã:  “Phàm những gì có tướng đều là hư 

 vọng” , mười pháp giới có tướng, nên chúng chẳng thật, đạt đến một trình độ nhất định sẽ 

chẳng thấy cảnh giới nữa, nó tiêu mất. Vì thế, các nhà khoa học hiện đại bảo chúng ta: Vũ trụ 

to lớn vô cùng tận, khoa học hiện thời có thể thăm dò vũ trụ vĩ mô, nhưng chỉ có thể thăm dò 

mười phần trăm của toàn thể vũ trụ. Nói cách khác, hãy còn chín mươi phần trăm vũ trụ chưa 

thấy! Chúng ta nghe câu ấy bèn hiểu, người tu học Đại Thừa bèn hiểu rõ, lời các nhà khoa 

học nói là thật, chín mươi phần trăm chẳng thấy, vì sao không thấy? Đã tỉnh mộng, sau khi 

tỉnh giấc, chẳng thấy cảnh giới trong mộng nữa, do đạo lý này. Vì thế, họ  đã dò xét chân 

tướng vũ trụ khá lắm, chúng ta rất bội phục, [nhưng họ] vẫn chưa đạt đến rốt ráo, vẫn chưa 

triệt để. Nếu đạt đến triệt để, tôi tin là sẽ hoàn toàn giống như kinh Đại Thừa đã nói. 

Mười pháp giới chẳng còn, xuất hiện cảnh giới gì? Chính là cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

của chư Phật Như Lai như trong Phật pháp thường giảng, hoặc thế giới Cực Lạc như trong 

Tịnh Độ Tông đã nói, hoặc thế giới Hoa Tạng như trong kinh Hoa Nghiêm đã nói. Những thế 

giới ấy đều là cõi Thật Báo Trang Nghiêm, chúng ta còn gọi nó là Nhất Chân pháp giới. Nó 

có thật hay  không? Nếu  nó là  thật,  thì  trong kinh  Bát  Nhã, đức  Thế  Tôn  phải nói:  “Phàm 

 những gì có hình tướng đều là hư vọng, trừ cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật ra!” , 

phải nói theo cách ấy. Đức Phật chẳng nói ngoại trừ cõi Thật Báo của chư Phật; do vậy, có 

thể  biết  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chư  Phật  Như  Lai  cũng  được  gộp  vào  trong  ấy, 

chúng  ta  chẳng  nghe  sai  lời  Phật  dạy,  có  đúng  hay  không?  Đúng!  Cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm vì sao mà có? Nó cũng là hư vọng, là hư vọng cuối cùng; nhưng hư vọng ấy rất khó 

đột phá, vì sao? Nó do tập khí vô thỉ vô minh hiện ra. Tập khí vô thỉ vô minh: Vô thỉ vô minh 

là khởi tâm động niệm, chẳng khởi tâm, không động niệm, vô minh bèn bị phá. Tuy đã phá 

vô minh, tập khí vẫn còn, nhưng tập khí ấy chẳng nẩy sanh chướng ngại đối với chính mình 

và đối với sự giáo hóa chúng sanh. Do vậy, sau khi phá vô minh, nói theo thực tế, trí huệ, 

654  Tập 94 



thần thông, đạo lực vô cùng giống với quả vị rốt ráo, chỉ là kèm theo tập khí. Trừ điều này ra, 

chẳng có gì khác với quả vị rốt ráo. 

Địa vị Diệu Giác là Phật quả rốt ráo, trong mười pháp giới, thuận theo nghiệp cảm của 

chúng sanh, Ngài có thể hiện thân thuyết pháp, có thể hiện vô lượng vô biên thân. Do vậy 

nói:  “Nên dùng thân gì để độ được, bèn hiện thân ấy” . Sự ứng hiện ấy không do ý nghĩ của 

chính mình, chư vị phải hiểu, trong Viên Giáo, từ hàng Sơ Trụ Bồ Tát trở lên không có ý 

nghĩ của riêng mình. Nếu chính mình vẫn còn có ý nghĩ, chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi. 

Nếu chúng ta hỏi: A La Hán có ý nghĩ của riêng mình hay chăng? Không có! A La Hán có 

phân biệt, nhưng chẳng có ý nghĩ. Nếu chính mình có ý nghĩ, sẽ chẳng thoát khỏi lục đạo. 

Bởi lẽ, một điều kiện để thoát lục đạo là phá Kiến Tư phiền não, do ý nghĩ thuộc về Tư Hoặc 

nên chẳng thể có [ý nghĩ mới hòng thoát khỏi lục đạo]. Sơ Quả Tu Đà Hoàn đoạn tám mươi 

tám phẩm Kiến Hoặc, điều nghiêm trọng trong Kiến Hoặc là có Thành Kiến. Thành Kiến là ý 

nghĩ, chủ trương, cách nghĩ, cách nhìn của ta, chấp trước những thứ này, trật rồi. Hễ có chấp 

trước ấy thì ngay cả Sơ Quả cũng chẳng chứng được, thật sự là lục đạo phàm phu. Vì thế, 

điều này được gọi là công phu. Công phu tu hành chẳng có chi khác, chẳng phải là niệm kinh 

cho nhiều, hay công phu định lực sâu bao nhiêu, không phải vậy! Công phu thật sự là hoàn 

toàn  buông  xuống,  đừng  nên  chấp  trước,  chớ  nên  phân  biệt,  chớ  nên  khởi  tâm  động  niệm, 

thảy đều buông xuống, đó là công phu, như vậy thì mới có thể thật sự nâng cao linh tánh của 

chính mình. Vì vậy, trong mỗi điều đều bao hàm ý nghĩa sâu rộng vô tận, chúng ta phải ghi 

nhớ trong tâm, phải nghiêm túc học tập. 

Hôm nay, chúng ta xét tới  “khởi tịnh ý tâm”.  Khởi (起) là sanh khởi. Ý chớ nên nhiễm ô, 

ý là tâm, đó là vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. Chân tâm là thanh tịnh, quyết định chẳng 

có nhiễm ô. Ý là vọng tâm, hiện thời chúng ta luôn dùng vọng tâm. Ai dùng chân tâm? Chư 

Phật Như Lai dùng chân tâm, Pháp Thân Bồ Tát dùng chân tâm, những ai chưa minh tâm 

kiến  tánh  đều  sử  dụng  vọng  tâm,  tức  là  ý  niệm,  luôn  dùng  thứ  này.  Bồ  Tát  và  Phật  trong 

mười pháp giới đều dùng vọng tâm, bất quá người ta sử dụng rất chánh đáng, chánh đáng là 

gì? Ý họ thanh tịnh, còn ý của chúng ta là nhiễm ô, họ vẫn dùng ý. Từ Pháp Thân Bồ Tát trở 

lên không dùng ý nữa, ý chẳng còn, ý biến thành gì? Ý biến thành Bình Đẳng Tánh Trí, chư 

vị phải biết: Ý là Mạt Na Thức. Kinh luận Tướng Tông dạy chúng ta, chuyển Mạt Na thành 

Bình  Đẳng  Tánh  Trí,  chuyển  A  Lại  Da  thành  Đại  Viên  Kính  Trí,  chuyển  thức  thứ  sáu  (Ý 

Thức)  thành  Diệu  Quán  Sát  Trí,  chuyển  thức  thành  trí,  thoát  khỏi  mười  pháp  giới.  Trong 

mười pháp giới thì chưa chuyển, nhưng họ đúng là thật thà, biết nghe lời, thật sự làm, thực 

hiện một trăm phần trăm những điều đức Phật đã chỉ dạy. Vấn đề là chưa chuyển được. Hễ 

chuyển được, bèn vượt thoát mười pháp giới, đạt đến Nhất Chân pháp giới. Vì thế, ở đây Bồ 

Tát dạy chúng ta, quý vị thấy người niệm Phật nếu làm được mười thứ tâm này, không chỉ 

vượt thoát lục đạo luân hồi, mà cũng sẽ nhanh chóng vượt thoát mười pháp giới. 

Tập 94  655 



Đầu  tiên  là  tách  rời  pháp  thế  gian  tạp  nhiễm,  “tạp”  (雜)  là  chẳng  thuần,  quá  phức  tạp 

rồi,  “nhiễm”  (染)  là  chẳng  thanh  tịnh,  là  nhiễm  ô,  phải  tách  rời  những  thứ  ấy,  tách  rời  là 

buông xuống. Tạp nhiễm vô lượng vô biên, những điều mắt chúng ta thấy, tai chúng ta nghe, 

sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần đều là pháp tạp nhiễm. Hiện tại xã hội tạp nhiễm tới mức 

bão hòa, tạp nhiễm tới cùng cực, nẩy sanh một hiện tượng vô cùng rõ rệt trong xã hội, [hiện 

tượng ấy chính là] xã hội động loạn, môi trường sống thay đổi, môi trường sống là hoàn cảnh 

tự nhiên của chúng ta. Nay chúng ta nói địa cầu có tai nạn nhiều dường ấy, khắp nơi đều có, 

do nguyên nhân nào? Là vì pháp tạp nhiễm đã quá mức, nên biến thành nông nỗi ấy! Cổ nhân 

Trung Quốc có nói một câu được ghi trong Tả Truyện, tức là bộ Tả Truyện do Tả Khâu Minh 

viết, đó là tác phẩm chú giải kinh Xuân Thu của Khổng Tử. Ông này rất lỗi lạc! Trong sách 

ấy, có một câu như sau:  “Nhân khí thường tắc yêu hưng” , [nghĩa là] nếu người ta vứt bỏ đạo 

lý thường hằng, “thường” là gì vậy? Chính là Ngũ Thường, cũng có thể nói là năm thứ pháp 

đúng mực. Nếu con người chẳng cần đến những thường pháp ấy, toàn bộ yêu ma quỷ quái sẽ 

xuất hiện, xã hội hiện thời thuộc về tình cảnh này. 

Trong Ngũ Thường: 

1) Điều thứ nhất là Nhân. Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín là Ngũ Thường. Nhân là gì? Nhân là 

suy từ  mình mà nghĩ đến người. Quý vị thấy chữ Nhân (仁) trong tiếng Hán là hai người, 

Nhân trong “nhân từ” là hai người, nghĩ đến chính mình liền lập tức nghĩ đến người khác. Do 

vậy,  “nhân  giả  ái  nhân”  (người  nhân  từ  yêu  thương  con  người),  “phàm  thị  nhân,  giai  tu 

 ái”  (hễ là người, đều phải yêu thương), đó là Nhân. Con người hiện thời chẳng yêu thương 

người khác. Không chỉ chẳng yêu thương người khác, mà con người hiện thời cũng chẳng 

yêu  thương  chính  mình,  vì  sao?  Con  người  phải  giữ  vững  Ngũ  Thường.  Làm  được  Ngũ 

Thường, đó là yêu thương chính mình, là “tự ái” (tự yêu thương mình). Do vậy, kẻ chẳng yêu 

thương  chính  mình  thì  còn  làm  sao  được  nữa?  Thiếu  căn  cơ!  Trong  xã  hội  hiện  thời,  tìm 

chẳng ra! 

2) Thứ hai là Nghĩa, Nghĩa được giải thích ra sao? Nghĩa là tuân theo Lý, tức là hết thảy 

đều tuân theo một đạo lý, tuân thủ đạo lý gì vậy? Quy luật, pháp tắc của thiên nhiên, giống 

như thực vật mùa Xuân sanh, mùa Hạ tăng trưởng, mùa Thu thâu hoạch, mùa Đông ẩn tàng. 

Đó là quy luật thiên nhiên. Đời sống của con người phải phù hợp Ngũ Thường và Ngũ Hành, 

thân tâm mới khỏe mạnh. Trong thời đại hiện tại, sùng bái, đề cao khoa học, khoa học làm 

gì? Phá hoại toàn bộ môi trường thiên nhiên! Thực vật sanh sôi vào mùa Xuân, mùa Hè ta 

cũng bắt nó sanh, tiết Thu cũng bắt nó sanh, trời Đông cũng bắt nó sanh, rối loạn nó, sanh, 

trụ,  dị,  diệt  đều  bị  rối  tung,  đấy  là  bất  nghĩa.  Vì  thế,  nói  về  Nghĩa  theo  phương  diện  con 

người thì nói đơn giản là tư tưởng và hành vi của chúng ta hợp tình, hợp lý, hợp pháp bèn gọi 

là Nghĩa. Trái nghịch tình, lý, pháp sẽ là bất nghĩa. Lễ là lễ tiết, lễ tiết trọng yếu. Vì thế, cổ 

nhân rất coi trọng lễ tiết, chẳng dám khinh mạn, lễ tiết nhỏ nhặt cũng chẳng bỏ sót. Vì sao? 

656  Tập 94 



Đấy là tôn trọng thiên nhiên, tôn trọng đạo. Nếu chẳng có lễ, toàn bộ đều chẳng có. Giống 

như cất nhà, hay xây cao ốc, nó là nền tảng; không có nền tảng, lầu cao cách mấy cũng chẳng 

xây thành công. Phật pháp coi trọng lễ, xếp nó thành điều thứ nhất. Quý vị thấy mười đại 

nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát, thứ nhất là lễ kính chư Phật, rất trọng yếu, làm sao có 

thể coi thường được? Vì thế, Trung Quốc từ xưa tới nay được gọi là  “lễ nghĩa chi bang”  vì 

người Trung Quốc hiểu lễ, tôn trọng lễ. Vừa mở Lễ Ký trong Ngũ Kinh của Nho gia ra, câu 

đầu tiên là:  “Khúc Lễ viết, vô bất kính” (sách Khúc Lễ nói: “Không gì chẳng kính”). Chẳng 

có chuyện gì không cung kính. Đối với người, đối với sự, đối với vật đều phải cung kính. Vì 

sao phải cung kính? Đức Phật đã giảng thấu triệt nhất, vì toàn thể vũ trụ và bản thân chúng ta 

là một Thể, một tự tánh, tâm hiện, thức biến. 

Hiện tại các nhà khoa học rất khó có, giúp chúng ta giải quyết rất nhiều vấn đề, nâng cao 

tín tâm của chúng ta. Các khoa học gia bảo: Trong vũ trụ chẳng có vật chất, hiện tượng vật 

chất là gì? Là một loại huyễn tướng do ý niệm của chúng ta liên tục tích lũy sanh ra. Vì sao 

vật chất có chất rắn, chất lỏng, và chất khí, vì sao có những hiện tượng ấy? Đối với chất rắn 

như phù sa, đá tảng, đá cục, các nhà khoa học phát hiện: Do tốc độ dao động của ý niệm 

chúng ta khá chậm, biến thành trạng thái vật chất như đá tảng, phù sa, tức trạng thái rắn. Nếu 

tần suất nhanh hơn một chút, nó biến thành chất lỏng, giống như nhục thể của loài động vật 

chúng ta, tuy cũng là vật chất, nhưng chẳng cứng chắc như chất rắn. [Tần suất] mau hơn nữa, 

biến thành chất hơi. Nhanh nhất bèn biến thành sóng điện từ (electromagnetic wave), sóng 

ánh sáng cũng là một loại sóng điện từ. Vì thế, hết thảy hiện tượng vật chất đều trở về quang 

tử (photon), là năng lượng. Năng lượng và vật chất chuyển biến trở thành lẫn nhau, khoa học 

gia đã phát hiện điều này từ lâu, nhưng hiện thời vẫn chưa thể biến vật chất thành năng lượng 

dễ dàng như ý muốn. Bom nguyên tử đã được phát minh dựa trên đạo lý này. Làm thế nào để 

biến năng lượng thành vật chất? Họ biết chuyện này là có thể, nhưng vẫn chưa biết phương 

pháp! Phật pháp đã biết, Phật pháp quả thật có thể biến năng lượng thành vật chất, hiện tượng 

ấy rất phổ biến trong báo độ của chư Phật Như Lai. Do vậy, quan sát từ góc độ này, thế giới 

của Phật, Bồ Tát thật sự là cảnh giới khoa học cao nhất, thù thắng hơn chúng ta quá nhiều! 

Nhưng khoa học kỹ thuật nhất định phải được kiến lập trên cơ sở luân lý, đạo đức, nó mới 

thật sự có thể giúp cho con người đạt tới cảnh giới hạnh phúc mỹ mãn. Nếu thiếu khuyết luân 

lý,  đạo  đức,  khoa  học  kỹ  thuật  có  thể  đi  ngược  quy  luật  thiên  nhiên,  đi  theo  chiều  hướng 

tương phản, đem lại tai hại cho nhân loại và thiên nhiên. Bậc thánh triết phương Đông, tổ 

tiên, chư Phật, Bồ Tát đều hiểu điều ấy, nên đã đặt nền tảng của giáo dục trên luân lý, đạo 

đức, nhân quả. Chẳng vun bồi vững bền những căn cội ấy thì khoa học kỹ thuật phải tiến bộ 

thong thả  một  chút,  chẳng thể  tiến quá  nhanh,  nhất  định phải  đi  sau luân  lý,  đạo đức  mới 

không xuất hiện vấn đề. Nếu vứt bỏ luân lý, đạo đức, cứ mê mệt lo tiến triển khoa học, hậu 

hoạn sẽ vô cùng, xã hội và địa cầu chúng ta hiện thời xuất hiện tai nạn nhiều ngần ấy là do 

nguyên nhân ở chỗ này, chúng ta thấy rất rõ ràng; nhưng những lời ấy chẳng phải do chúng 

Tập 94  657 



tôi nói trước tiên, mà là những điều thường được nhắc tới trong ngôn luận của tiến sĩ Thang 

Ân Tỷ nước Anh trong thập niên bảy mươi. Thời đại ấy hoàn toàn chưa nghiêm trọng lắm, 

hiện thời vấn đề nghiêm trọng đã xuất hiện, chúng ta suy nghĩ giáo huấn của cổ thánh tiên 

hiền, suy nghĩ lời bàn luận của tiến sĩ Thang Ân Tỷ, đúng là chẳng giả! 

Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín chẳng do bậc thánh hiền phát minh hay sáng tạo; nếu chúng ta 

giữ quan niệm [thánh hiền đã sáng chế những điều ấy], quý vị đã hoàn toàn sai lầm. Nếu quý 

vị hỏi một vị đại thánh đại hiền chân chánh, Ngài sẽ nói lời thật cùng quý vị, cả đời Ngài có 

sáng tạo hay không? Không có! Có phát minh hay không? Không có. Khổng Tử nói thật thà, 

Khổng Tử bảo cả đời Ngài  “thuật nhi bất tác”  (kể lại chứ không trước tác), có nghĩa là Ngài 

chẳng sáng tạo, chẳng phát minh. Những điều Ngài học, tu, dạy, truyền lại toàn là những thứ 

của cổ nhân trong quá khứ, chẳng có gì là của chính mình. Ngài nói lời chân thật, thật thà. 

Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín được tổ tông các đời truyền thừa, chẳng phải do Ngài nói. Thích 

Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta giảng kinh, thuyết pháp bốn mươi chín năm, Ngài có sáng tạo, 

phát minh hay không? Ngài nói “không có”, và còn nói rõ ràng hơn Khổng phu tử, lời ấy đã 

được  Thanh  Lương đại sư  nêu  ra trong bộ  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  Huyền  Nghĩa. Thích  Ca 

Mâu Ni Phật nói hết thảy các kinh do Ngài đã giảng trong bốn mươi chín năm chẳng phải là 

của Ngài, mà do các vị cổ Phật đã nói. Ngài còn nói:  “Ta chẳng nói nhiều hơn một chữ so với 

 kinh của chư cổ Phật đã giảng” , nói còn nghiêm ngặt hơn Khổng lão phu tử. Khổng lão phu 

tử chỉ nói  “thuật nhi bất tác” , một câu nói hàm hồ, chung chung! Thích Ca Mâu Ni Phật nói 

cụ thể dường ấy, chẳng thêm vào kinh giáo của cổ Phật một chữ nào. Quý vị thấy  “tín nhi 

 hiếu cổ”  (tin tưởng, chuộng cổ), tin tưởng, yêu thích những thứ của cổ nhân; còn người hiện 

thời  ra  sao?  Người  hiện  thời  chẳng  tin  những thứ  của  cổ nhân,  [cho  rằng]  mọi  thứ  của cổ 

nhân đã lỗi thời, đều có thể vứt bỏ, chẳng cần đến nữa, hiện thời phải sáng tạo cái mới. Tôi 

còn nghe nói: “Trong vườn trẻ, thầy cho bài tập đòi hỏi trẻ nhỏ phải sáng tạo cái mới”, tôi 

nghe  mà  kinh  sợ,  từ  bé  tí  như  vậy  mà  đã  bắt  chúng  nó  sáng  tạo  cái  mới,  đáng  sợ  chưa? 

Những thứ của cổ thánh tiên hiền đều bị đào thải sạch sành sanh, vậy thì thế giới này phải 

hủy  diệt.  Tôi  vừa  mới  nói,  [những  ngôn  luận,  tư  tưởng,  trước  tác  của]  cổ  thánh  tiên  hiền 

chẳng phải là sáng tạo, mà là tánh đức, những gì được đời đời truyền lại đều là tánh đức trong 

tự tánh, đều là những thứ chúng sanh vốn sẵn có trong tánh đức. Trong kinh Hoa Nghiêm, 

đức Phật đã nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , Như Lai là 

tự tánh, trong tự tánh của hết thảy chúng sanh vốn có vô lượng trí huệ, vô tận trí huệ, chẳng 

phải do bên ngoài mà có. Không chỉ có trí huệ, mà còn có đức năng, nay ta gọi [đức năng là] 

năng lực, không gì chẳng thể, trong tự tánh của quý vị vốn sẵn có [những đức năng ấy]. Thứ 

ba là nói tới tướng hảo, nay ta gọi tướng hảo là phước báo. Trí huệ, năng lực, và phước báo 

mọi người đều bình đẳng, chẳng có mảy may sai biệt nào! Nay vì sao không có? Vì sao bất 

bình đẳng? Do phiền não khởi tác dụng, phiền não là gì? Khởi tâm động niệm, phân biệt, 

658  Tập 94 



chấp trước, những thứ ấy dầy hay mỏng khác nhau, cho nên trí huệ và đức tướng tỏ lộ không 

giống nhau. 

Ở đây, đức Phật dạy chúng ta là dạy hàng sơ học, hãy lìa khỏi các pháp tạp nhiễm trong 

thế gian. Cội rễ của tạp nhiễm chính Ngã Chấp như chúng tôi đã nói trong phần trước, trong 

chấp trước nói đến Ngã  Chấp,  chấp  trước  cái  thân là ta,  đó là  cội nguồn  của hết thảy  họa 

hoạn. Vì thế, nhà Phật nói Vô Ngã. Vô Ngã chẳng phải là thật sự không có Ngã, mà là nói lục 

đạo chúng sanh chấp trước thân là ta, [sự chấp trước ấy] sai lầm. Có Chân Ngã hay không? 

Có Chân Ngã. Nay chúng ta không nhận biết Chân Ngã, ngỡ Giả Ngã là Chân Ngã, Giả Ngã 

là gì? Giả Ngã là cái ta có, giống như quần áo, quần áo là cái ta có. Hiện thời một người 

nghiễm nhiên có những thứ hồ đồ như vậy, quên khuấy [Chân] Ngã, coi y phục là ta. Tình 

hình của lục đạo chúng sanh là như thế, coi quần áo là ta, quên bẵng cái Ngã thật sự, hết thảy 

toàn là lo toan cho quần áo, quý vị nói xem có oan uổng hay không? Do vậy, đức Phật bảo 

chúng ta đã mê, đó là căn cội, nguồn gốc, khởi đầu của mê. Vì thế, đức Phật dạy chúng ta 

trước hết phải phá Ngã Chấp. Phá trừ Ngã Chấp, chẳng còn chấp trước thân này là ta, chúc 

mừng quý vị, quý vị thật sự nhập Phật môn, là đệ tử Phật, đã chứng quả Tu Đà Hoàn trong 

Tiểu Thừa, chứng Sơ Tín trong địa vị Thập Tín Bồ Tát của Đại Thừa. Thập Tín là Tiểu Học 

trong  Phật  giáo,  Sơ Tín  là lớp  Một,  giống  như  kinh  Kim  Cang  đã nói:  “Vô  ngã tướng,  vô 

 nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng” , người như vậy mới học lớp Một. Cửa 

nẻo Phật pháp cao lắm, dẫu quý vị nghiên cứu kinh điển giỏi giang đến mấy, nói đến nỗi hoa 

trời rơi loạn xạ, mà vẫn ngỡ thân này là ta, quý vị chưa vào được cửa! Quý vị học suốt đời 

vẫn là Phật học, Phật học là gì? Tri thức, tức kiến thức về Phật học và Phật giáo, vô dụng! 

Đức Phật đòi hỏi chúng ta phải học gì? Học trí huệ, chẳng phải là học tri thức. Trí huệ và tri 

thức  là  hai  chuyện  [khác  nhau],  trí  huệ  là  quý  vị  học  được  thì  phải  làm  được,  thật  sự  thọ 

dụng. Một người đạt đến vô ngã sẽ tự tại lắm! 

Chư vị biết vô ngã sẽ tự tại ở chỗ nào? Nếu quý vị chứng vô ngã, sẽ vĩnh viễn trẻ trung, 

vĩnh viễn chẳng ngã bệnh, thân tâm khỏe mạnh, đấy là điều đầu tiên quý vị đạt được. Vì sao 

quý vị bị bệnh? Ngã mới có bệnh, không có Ngã, ai sanh bệnh? Bệnh ở chỗ nào? Chẳng còn 

nữa. Vì thế, mỗi tế bào trên toàn thân quý vị đều bình thường, khỏe mạnh. Vì sao có Ngã thì 

bị bệnh? Có Ngã thì có tự tư tự lợi, có tham, sân, si, mạn. Quý vị thấy nhà Phật gọi tham, sân, 

si là Tam Độc, đó là vi trùng gây bệnh nguyên thủy nhất, trong tế bào của quý vị có những 

thứ ấy. Trong tế bào có những vi trùng độc tham, sân, si như thế, bên ngoài rất dễ bị cảm 

nhiễm. Bên trong không có vi trùng, bên ngoài sẽ chẳng bị lây bệnh, đạo lý là như vậy. Đây 

là chỗ khác biệt giữa Trung Y và Tây Y, Tây Y không biết đạo lý này, còn Trung Y thì hiểu. 

Một người mắc bệnh nghiêm trọng nhất, nếu tâm thái tốt đẹp, thầy thuốc cho người ấy dùng 

một chút thuốc, rất dễ dàng khôi phục sức khỏe. Vì thế, quý vị thấy hễ có Ngã Chấp sẽ kèm 

theo lắm nỗi phiền não ngần ấy. Từ phiền não sẽ sanh khởi ngũ dục, lục trần, tài, sắc, danh 

vọng, ăn uống, ngủ nghỉ bên ngoài là ngoại duyên, sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp là lục 

Tập 94  659 



trần, là tạp nhiễm. Đức Phật quy nạp vô lượng vô biên tạp nhiễm thành mấy loại lớn để thuận 

tiện  dạy  học.  Nếu  chẳng  tách  lìa  những  thứ  ấy,  tâm  quý  vị  làm  sao  có  thể  thanh  tịnh  cho 

được? Còn có tiếng tăm, lợi dưỡng, chúng đều là giả, đem theo không được! Phật, Bồ Tát, tổ 

sư đại đức dạy chúng ta, hễ thứ gì mang theo không được thì chớ nên để trong lòng. Có thì 

tốt lắm, không có cũng tốt lắm! Căn bản là chẳng bận lòng, tâm quý vị mới thanh tịnh. 

 “Phục ư lợi dưỡng đẳng sự”  (lại đối với các sự như lợi dưỡng v.v...), lợi dưỡng là nói tới 

ngũ dục, lục trần, người hiện thời rất coi trọng chúng, chúng là đối tượng tham muốn của quý 

vị. Có những sự ấy, có thân thể thì cần phải nuôi dưỡng nó, nhưng câu tiếp đó quan trọng 

lắm:  “Thường sanh tri túc chi tâm” (thường sanh tâm biết đủ). Thích Ca Mâu Ni Phật đã làm 

cho chúng ta thấy, cả đời lão nhân gia hiện diện trên thế gian, Ngài chẳng xuất thân từ chốn 

bần cùng, mà đến từ gia đình phú quý, cha là quốc vương, xuất thân từ vương tộc. Cả đời 

Ngài sống theo nếp sống của một vị Tăng khổ hạnh, thể hiện “tri túc thường lạc” (biết đủ, 

thường vui). Đã thế, lại còn bắt đầu [cuộc sống khổ hạnh ấy] khi còn rất trẻ, mười chín tuổi 

rời khỏi gia đình, đi ra ngoài cầu học, tầm sư phỏng đạo mười hai năm. Thường nghĩ thế gian 

này có quá nhiều chúng sanh khổ nạn, họ sống cuộc đời như thế nào? Chúng ta hơi dư dả đôi 

chút, [cuộc sống] đã tốt đẹp hơn họ nhiều lắm, vẫn còn chưa biết đủ hay sao? Không biết đủ 

là tội nghiệt (mầm mống tội lỗi)! Kẻ không biết đủ do muốn chiếm hữu, muốn khống chế, 

bèn tạo tội nghiệp. Nếu đối với chỗ này mà có tâm cảnh giác, có thể giác ngộ, trong cuộc 

sống vật chất chúng ta có thể làm được “tri túc thường lạc”, tâm quý vị sẽ thanh tịnh. Đấy 

là  “khởi  tịnh  ý  tâm” , tâm  quý vị ngày  càng thanh  tịnh. Tâm  thanh  tịnh, thân  sẽ  thanh  tịnh. 

Trong ý, buông tự tư tự lợi xuống, buông tham, sân, si, mạn xuống, những nhân tố gây bệnh 

trong tế bào trên thân thể vật chất này chẳng còn nữa, bị hóa giải, bèn khôi phục bình thường. 

Thân tâm khỏe mạnh, vĩnh viễn chẳng ngã bệnh, cuộc sống vui sướng lắm, cớ sao chúng ta 

chẳng làm? Điều quan trọng là chẳng tham, mở rộng ý nghĩa thành chẳng sân và chẳng si. 

Chúng ta lại xem điều thứ sáu tiếp đó:  “Lục, vô vong thất tâm. Niệm Phật chi nhân, cầu 

 sanh Tịnh Độ, thành Phật Chủng Trí, ư nhất thiết thời, niệm niệm bất xả, thị danh vô vong 

 thất tâm”  (Sáu, tâm chẳng quên mất. Người niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thành Phật Chủng 

Trí, trong hết thảy các thời, niệm niệm chẳng bỏ, đó là tâm chẳng quên mất). Điều này có ý 

nghĩa  chẳng  phức  tạp,  hoàn  toàn  quy  nạp  vào  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Chẳng  mất  ý  niệm,  vô 

lượng pháp môn của Như Lai chẳng mất, Ngài dạy chúng ta chẳng quên niệm Phật, đúng như 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  nói:  “Ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền,  đương  lai,  tất  định  kiến 

 Phật”  (nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền, tương lai, nhất định thấy Phật). Do đặc biệt trong thời 

đại hiện tại, tai nạn rất nhiều, khi nào tai nạn xảy ra, không ai biết. Tôi cũng nghe một người 

nói, anh ta nghe một người thông linh nói sẽ có rất nhiều tai nạn, rốt cuộc hỏi người ấy khi 

nào tai nạn sẽ phát sanh? Hỏi rất nhiều lượt, câu trả lời vẫn là một câu: “Thiên cơ chẳng thể 

tiết lộ”. Có hay không? Thật sự có, nhưng khi nào thì không ai biết. Lại còn gần như chẳng 

hề cảnh cáo trước, hễ nói là xảy ra bèn xảy ra. 

660  Tập 94 



Hai tháng trước, vào đầu tháng Sáu, tôi theo đoàn phỏng vấn tôn giáo Mã Lai đến thăm 

La Mã, thăm Vatican, tiện dịp viếng thăm khu Nam La Mã, lái xe đại khái gần ba tiếng, thăm 

cổ thành Bàng Bối (Pompeii). Hai ngàn năm trước, thành này bị tro núi lửa chôn vùi. Nghe 

nói khi ấy, cư dân trong thành thị đó trốn được một phần, còn lại chừng hơn bốn ngàn người 

không chạy trốn được, đều gặp nạn. Thời gian bao lâu? Chỉ có mấy giây! Tôi đặc biệt đến 

thăm thành ấy, mong hiểu rõ tình trạng thuở ấy. Vì sao? Trong thế giới hiện tiền, rất có thể là 

trạng huống như vậy xảy ra tại bất cứ nơi nào, chúng ta phải chuẩn bị tâm lý, nó xảy ra quá 

đột ngột, quá nhanh chóng, giống như chúng ta coi phim 2012, trở tay không kịp! Bất cứ ý 

niệm gì cũng chớ nên dấy lên, trong khoảnh khắc ấy chỉ nên dấy lên ý niệm niệm Phật, dẫu 

đều chết sạch thì mỗi cá nhân sẽ đi đến những chỗ khác nhau! 

Vì thế, nói tới lục đạo luân hồi, mỗi cá nhân đến mỗi chỗ khác nhau. Ai quyết định quý vị 

sẽ đến chỗ nào? Thưa quý vị, chẳng có ai quyết định! Lúc ấy, chẳng phải do thiên thần quyết 

định, cũng chẳng do Diêm La Vương quyết định, mà do ý niệm của chính quý vị! Trong Phật 

pháp đã nói rất hay, ý niệm cuối cùng của quý vị là gì? Nếu niệm cuối cùng tâm tham, bất 

luận quý vị nghĩ đến tài sản hay là người nhà, quyến thuộc, ý niệm cuối cùng quý vị nghĩ đến 

là tham. Tâm tham sẽ đọa trong ngạ quỷ đạo. Nếu niệm cuối cùng là sân hận, có oán giận, 

oán khí, trong tâm bất bình, sẽ là địa ngục đạo. Ý niệm cuối cùng là hồ đồ, ngu si, dẫu chẳng 

có vọng niệm gì, nhưng mơ mơ màng màng, quá nửa sẽ vào súc sanh đạo. Niệm cuối cùng là 

A Di Đà Phật, quý vị sanh sang thế giới Cực Lạc. Niệm cuối cùng nghĩ về Chân Chúa, quý vị 

sẽ sanh lên trời, niệm cuối cùng là như thế đó. Khi thọ mạng đời này chấm dứt, đời sau đến 

nơi nào là do một niệm cuối cùng, đó là mấu chốt. Quý vị hiểu rõ đạo lý này, trời già rất công 

bằng, chẳng có hậu đãi kẻ này, xử bạc kẻ kia, hoàn toàn đúng như cổ nhân Trung Quốc đã 

nói:  “Tự làm, tự chịu”.  Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật, như vậy thì 

phải huấn luyện ngay trong hiện tại, huấn luyện gì vậy? Huấn luyện ý niệm này: Thời thời 

khắc khắc đều có ý niệm A Di Đà Phật. Tai nạn xảy đến chẳng sao cả, xảy đến thì ta sang thế 

giới Cực Lạc; khi nó chưa xảy ra, ta tiếp tục niệm Phật, đấy là đúng, hoàn toàn đúng. Chủ tể 

tương lai của chính mình là ý niệm của chính mình. Chúng tôi có lý do để tin tưởng, trong 

kinh điển của mỗi tôn giáo đều nói như thế, những vị đại thánh đại hiền chẳng lừa gạt người 

khác. 

Trong đoạn văn tự này, câu  “cầu sanh Tịnh Độ”  dễ hiểu, sanh về Tịnh Độ để làm gì, vì 

sao? Để thành Phật Chủng Trí; nói cách khác, trong thế giới Cực Lạc chỉ có một mục tiêu, 

chỉ có một phương hướng, đó là chỉ cầu thành tựu Nhất Thiết Chủng Trí của Phật. Câu này 

cũng có nghĩa là đến thế giới Cực Lạc, ở trong hội của A Di Đà Phật, cầu Phật chỉ dạy chúng 

ta,  giúp  chúng  ta  chứng  đắc  minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ,  “thành  Phật  Chủng 

 Trí”  chính là ý nghĩa này, trở về tự tánh. Trở về tự tánh, trí huệ viên mãn trong tự tánh là 

Nhất Thiết Chủng Trí. Trong Phật pháp, danh từ này bao gồm hai ý nghĩa, hai thuật ngữ, thứ 

nhất là Nhất Thiết Trí, thứ hai là Đạo Chủng Trí. Nhất Thiết Trí cũng là Căn Bản Trí, liễu 

Tập 94  661 



giải chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, nhà Phật thường nói: “Vạn pháp đều không” , kinh 

Bát Nhã dạy:  “Hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, trọn chẳng thể được”.  Câu này 

thoạt nhìn dường như chẳng sâu,  trên thực tế rất ư là sâu. Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời 

giáo học, giảng kinh Bát Nhã suốt hai mươi hai năm, gần như chiếm một nửa thời gian giáo 

học của Ngài để giảng đạo lý này. Hai mươi hai năm Bát Nhã được tổng kết bằng một câu 

này, một câu nói này gồm trọn hai mươi hai năm, quý vị biết nó rất sâu, rất rộng. Hết thảy 

các pháp thế gian và xuất thế gian không có pháp nào ngoại lệ,  “vô sở hữu, rốt ráo không, 

 trọn chẳng thể được”.  

Hết sức khó có, hiện thời, các nhà khoa học Lượng Tử Lực Học đã dần dần chứng thực 

câu nói này. Lời Thích Ca Mâu Ni Phật giảng là lời thật, chẳng giả, thật sự thấu triệt rõ ràng 

thì quý vị mới buông xuống hết thảy. Hiểu rõ chân tướng sự thật, chân tướng sự thật ấy là gì? 

Toàn thể vũ trụ và chính mình là một Thể, không phải là “một nhà”, một nhà vẫn chưa phải 

là  một  Thể.  Đức  Phật  bảo  chúng  ta,  quan  hệ  giữa  khắp  pháp  giới  hư  không  giới và  chính 

mình là một Thể, điều này được gọi là luân lý trong nhà Phật. Do vậy, lòng từ bi của Phật 

không có điều kiện, đối với hết thảy mọi người, hết thảy sự vật, vạn vật trong trời đất, tâm từ 

bi bình đẳng, tâm từ bi thanh tịnh. Người hiện thời gọi từ bi là tâm yêu thương. [Từ bi] là tâm 

yêu thương bình đẳng, chẳng có sai khác. Vì sao? Một Thể, người ấy biết là [vạn pháp và 

chính mình là] một Thể, đó là Nhất Thiết Trí. Đạo Chủng Trí là chuyện như thế nào? Là mỗi 

chuyện, mỗi vật, phát sanh như thế nào, vì sao nó phát sanh, đối với các đạo lý sai khác đó, 

người ấy đều hiểu rõ, chẳng có gì không hiểu rõ, biết sự biến hóa phức tạp trong vũ trụ đều là 

bản năng trong tự tánh. Hai thứ trí huệ ấy đều chứng đắc, đều khôi phục, thì mới thật sự đáng 

gọi là  “không gì chẳng biết, không gì chẳng thể”.   “Không gì chẳng biết”  là trí huệ Bát Nhã 

vốn sẵn có trong tự tánh,  “không gì chẳng thể”  là vô lượng đức năng vốn sẵn có trong tự 

tánh, hiển thị ra ngoài thành tướng hảo, đó gọi là y báo và chánh báo trang nghiêm. 

Đối với người mới học Phật mà nói, vì sao phải học Phật? Nhằm chứng đắc, khôi phục trí 

huệ, đức năng, và tướng hảo trong tự tánh, vì những điều này. Có thể làm được hay không? 

Có thể. Trong Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ Tát dạy:  “Bổn Giác vốn có, bất giác vốn không” , 

hai câu ấy dạy chúng ta phải tin tưởng chắc chắn, đức Phật nói trí huệ và đức tướng sẵn có 

trong tự tánh của chúng ta. Nếu là vốn có, đương nhiên có thể khôi phục. Những thứ vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước vốn không có, trong tự tánh chẳng có, hiện tại dường như có, 

nhưng tự tánh không có, đương nhiên có thể buông chúng xuống. Nói theo phía người bình 

phàm chúng ta, đương nhiên là có thể đoạn trừ chúng. Học Phật là học gì? Học điều này: Trở 

về tự tánh mà thôi. Trở về tự tánh khó khăn, quý vị đọc kinh thông suốt, hiểu rõ, đó là giải 

ngộ. Quý vị đã hiểu rõ, nhưng chưa thực hiện, chưa làm được. Làm được là chứng ngộ, làm 

được mới hữu dụng, thật sự hữu dụng. Ta hiểu rõ, liễu giải rồi, vẫn chưa làm được. Muốn 

làm, nhưng chẳng đơn giản như vậy, làm thế nào để buông tập khí vô thỉ phiền não xuống? 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn như trong Đại Thừa đã nói chính là tám vạn bốn ngàn phương 

662  Tập 94 



pháp khác nhau giúp quý vị buông xuống, có vô lượng pháp môn, giáo pháp Đại Thừa dạy 

chúng ta như thế. Trong các phương pháp nhiều ngần ấy, quý vị chỉ cần dùng một phương 

pháp là được, không cần phải tìm thật nhiều thứ, nhưng phương pháp [được chọn] ấy phải là 

phương pháp mà chúng ta suy gẫm thấy chính mình có thể làm được. Phương pháp có khó và 

dễ,  căn  tánh  của  mỗi  cá  nhân  khác  nhau;  vì  thế,  đức  Phật  cho  phép  chúng  ta  chọn  lựa  tự 

do.  “Pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp” , lời ấy rất hay! Trong các pháp môn, chẳng có 

pháp môn nào ưu việt, không hề có, đều là bình đẳng! Ưu việt tùy thuộc bản thân quý vị, căn 

tánh của quý vị sai khác, phương pháp nào dễ sử dụng đối với chính mình thì chúng ta dùng 

phương pháp đó. Đức Phật đặc biệt giới thiệu với chúng ta một pháp môn, tức là pháp Niệm 

Phật, pháp môn này thuận tiện, dễ dàng, ổn thỏa, thích đáng, rất nhanh chóng, thật sự nương 

theo phương pháp này để tu học, gần như Thích Ca Mâu Ni Phật có thể đảm bảo chúng ta sẽ 

thành công trong một đời này; đó là người niệm Phật. Vì vậy, trong hết thảy các thời niệm 

niệm chẳng bỏ ý niệm cầu sanh Tịnh Độ và một câu Phật hiệu A Di Đà Phật, câu ấy rất quan 

trọng,  giúp  chúng  ta  trở  về  tự  tánh.  Đây  là  dạy  chúng  ta  nhớ  Phật,  niệm  Phật,  trong  tâm 

thường nghĩ đến Phật, đặc biệt phải nghĩ tới Phật giáo hóa, độ thoát chúng sanh, công đức vô 

lượng vô biên. Phật chẳng có tâm riêng tư, vì sao? Ngài biết hết thảy chúng sanh trong khắp 

pháp giới hư không giới và Ngài là một Thể, làm sao Ngài có tâm riêng tư cho được? Niệm 

niệm vì chúng sanh chính là niệm niệm vì chính mình, niệm niệm giúp chúng sanh chính là 

niệm niệm giúp chính mình, lý này rất ư là sâu. Do chư Phật, Bồ Tát không vị nào chẳng bỏ 

mình vì người, nên các Ngài mới có thể thật sự quay đầu, thật sự buông xuống, thật sự đạt 

đến thành tựu viên mãn. 

Tiếp  theo  đó  là  điều  thứ  bảy:  “Vô  hạ  liệt  tâm.  Niệm  Phật  chi  nhân,  thường  hành  bình 

 đẳng chi tâm, ư chư chúng sanh, tôn trọng cung kính, bất sanh khinh mạn, thị danh vô hạ liệt 

 tâm”  (Tâm chẳng kém hèn: Người niệm Phật tâm thường hành bình đẳng, đối với các chúng 

sanh tôn trọng, cung kính, chẳng sanh lòng khinh mạn, đó là tâm chẳng kém hèn). Trong bình 

đẳng  mới  có  sự  đối đãi hòa  thuận.  Phật pháp và  cổ thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc  có  chung 

quan niệm, giáo hóa chúng sanh thì nói quả trước, nói nhân sau. Vì sao? Chúng sanh bình 

phàm rất thực dụng, họ phải thấy kết quả trước, hiểu rõ rồi, đã thấy tốt xấu rồi mới giảng cái 

nhân cho họ, họ sẽ tin tưởng, tiếp nhận dễ dàng. Bình đẳng là nhân, hòa hài là quả, người 

Hoa gọi là hòa bình, hòa là quả, bình là nhân. Người Nhật Bản học theo văn hóa Trung Quốc, 

nhưng người Hoa nói “hòa bình”, còn người Nhật nói là “bình hòa”, đúng hay không? Cũng 

đúng, “bình hòa” là nói nhân trước, nói quả sau. Có bình đẳng rồi mới có hòa hài! Vì thế, 

ngày nay chúng ta muốn nói đến thế giới hòa bình, thế giới hòa hài, nếu thế giới này chẳng 

bình đẳng thì hòa hài chỉ là khẩu hiệu, không thực hiện được! Xã hội này là xã hội rất bất 

bình đẳng, cho nên nơi nào cũng nẩy sanh xung đột, hóa giải xung đột bằng cách nào? Đối 

đãi bình đẳng, hòa hài sẽ xuất hiện, có thể hóa giải xung đột. Lời này nói dễ dàng, nhưng 

thực hiện chẳng đơn giản. Chúng ta phải suy nghĩ, nghiêm túc tư duy, cổ thánh tiên hiền làm 

Tập 94  663 



như thế nào? Dùng phương pháp gì để làm? Các Ngài dùng giáo dục. Mục đích của giáo dục 

là ở chỗ nào? Mục đích của giáo dục là giúp đại chúng giác ngộ. Đại chúng thật sự giác ngộ, 

thật sự hiểu rõ, khắp pháp giới hư không giới và ta là một Thể, tâm bình đẳng sẽ hiện tiền. 

Quý vị thấy các nhà Pháp Tướng Duy Thức chuyển Mạt Na Thức thành Bình Đẳng Tánh Trí, 

hòa hài bèn xuất hiện. Mạt Na là Ý Thức, đã mê thì gọi là Ý Thức, là Mạt Na Thức. Đã giác 

ngộ, nó chính là Bình Đẳng Tánh, tức Bình Đẳng Tánh Trí trong tự tánh. Muốn giúp cho con 

người chuyển thức thành trí, trừ giáo dục ra, không có phương cách nào khác. Trong cách 

nhìn theo Phật pháp của chúng tôi, tổ tông của mỗi dân tộc trên thế giới đều là Phật, Bồ Tát 

thị hiện, nói theo tôn giáo thì họ đều là chân thần thị hiện. Nói như vậy hợp lý, mỗi vị đều là 

bậc minh tâm kiến tánh. Vì vậy, họ lưu lại giáo huấn tương ứng với tánh đức viên mãn, ngôn 

ngữ, trí huệ, lời bàn xứng tánh đều từ tự tánh lưu lộ, chẳng phải do sáng tạo, chẳng phải là 

phát minh. Bởi lẽ,  “con người có cùng cái tâm này, tâm cùng một lý này”.  

Tôi bàn với giáo sư Mạch Đại Duy (David McMullen) của khoa Hán học trường đại học 

Kiếm Kiều (Cambridge) về phương pháp và quan điểm giáo học, những thứ tốt đẹp của cổ 

nhân Trung Quốc đã truyền lại mấy ngàn năm, chẳng ai thay đổi được. Ông ta hỏi tôi: “Mấy 

câu nào vậy?” Tôi bảo: “Đó là tám câu đầu trong Tam Tự Kinh”. Ông ta có thể đọc thuộc 

lòng  Tam  Tự  Kinh. Là  một  nhà  Hán  Học,  không  biết  ông  ta đã đọc  thuộc lòng bao nhiêu 

lượt, nhưng chẳng thấu hiểu. Quan điểm giáo học đầu tiên là phải thừa nhận “con người tánh 

 vốn lành” , giống như trong sự giáo dục của Phật Đà. Quý vị thấy quan điểm trung tâm trong 

nền giáo dục của đức Phật là  “hết thảy chúng sanh vốn là Phật” , ý nghĩa hoàn toàn giống 

với  “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”  (người thoạt đầu, tánh vốn lành) [trong Tam Tự Kinh]. Vì 

thế, quý vị làm công tác giáo dục, giáo học, đầu tiên quý vị phải khẳng định con người tánh 

vốn lành. Mục đích giáo dục là đâu? Mục đích chính là phải giúp hết thảy chúng sanh trở về 

bổn thiện, trong Đại Thừa Phật pháp, bổn thiện là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đó 

mới  là  bổn  thiện,  bổn  thiện  chính  là  thành  Phật.  Vì  sao  phải  dạy?  Câu  tiếp  đó  đã  nói  rõ 


ràng:  “Tánh tương cận, tập tương viễn”  (Tánh thì giống nhau, do được huân tập mà trở thành 

khác nhau). Tánh vốn lành, giống nhau, hoàn toàn giống nhau, nhưng do huân tập nên ngày 

càng cách xa bổn tánh. Tập tánh là gì? Thói quen, bổn tánh vốn lành, tập tánh bất thiện. Cổ 

nhân Trung Quốc nói:  “Cận châu tắc xích, cận mặc tắc hắc”  (Gần son thì đỏ, gần mực thì 

đen); một đứa bé hết sức dễ bị cảnh giới bên ngoài cảm nhiễm, nó ở cùng người tốt sẽ biến 

thành người tốt, ở cùng kẻ ác sẽ biến thành xấu xa, đó gọi là tập tánh. Mục đích của giáo dục 

là làm sao giúp cho con người từ tập tánh bất thiện quay về bổn thiện, đó là mục đích của 

giáo dục. Vì vậy, quan điểm giáo dục được phát triển từ chỗ này.  “Cẩu bất giáo, tánh nãi 

 thiên”  (nếu chẳng dạy, tánh sẽ biến đổi). Chỉ cần dạy cho con người tốt đẹp, chuyện bất hảo 

nào trong xã hội cũng chẳng phát sanh, bất cứ tai nạn nào trên địa cầu cũng chẳng nẩy sanh. 

Do vậy, người Trung Quốc hiểu giáo dục, có trí huệ về phương diện giáo dục, có phương 

pháp và kinh nghiệm giáo dục, nên giáo dục có hiệu quả. Vô cùng đáng tiếc là sau khi nhà 

664  Tập 94 



Mãn  Thanh  vong  quốc  một  thế  kỷ,  trong  một  trăm  năm  ấy,  chúng  ta  đã  coi  nhẹ,  khinh  rẻ 

những giáo huấn của tổ tông, xã hội mới xuất hiện các phiền phức nhiều ngần ấy, núi, sông, 

đại địa phát sanh các tai biến nhiều dường ấy. Truy tới căn bản [thì ra] giáo dục có vấn đề! 

 “Giáo  chi  đạo,  quý  dĩ  chuyên” (đường  lối  giáo  dục  quý  ở  chỗ  chuyên  nhất),  chúng  ta 

muốn học tốt đẹp, muốn học theo bậc thánh, muốn học theo người hiền, có thể làm được hay 

không? Chỉ cần quý vị kiên trì, ngăn ngừa hết thảy nhiễm ô, như đã nói trong phần  “khởi tịnh 

 ý tâm”  ở trên thì sẽ thực hiện được. Vâng giữ tám câu giáo huấn của tổ tông, ai nấy đều có 

thể trở thành thánh nhân, hiền nhân. Chẳng gặp thiện tri thức chân chánh hoặc thầy tốt, có thể 

lấy cổ nhân làm thầy, trước tác của cổ nhân hãy còn, hãy khéo đọc, học tập, y giáo phụng 

hành, có thể thực hiện. Tại Trung Quốc, người nêu gương đầu tiên là Mạnh Tử, Mạnh Tử học 

theo Khổng Tử. Khổng Tử đã chẳng còn, qua đời rồi, nhưng Thi, Thư, Lễ, Nhạc do Khổng 

Tử san định hãy còn, những văn tự do Khổng Tử biên tập giáo huấn của cổ thánh tiên hiền 

hãy còn. Mạnh Tử có được những tác phẩm ấy bèn nghiêm túc học tập, chỗ nào không hiểu 

rõ bèn thỉnh giáo các đệ tử của Khổng Tử, Ngài học thành công, học giống như Khổng Tử, 

vượt trỗi các đại đệ tử của Khổng Tử thuở ấy. Vì thế, hiện thời nhắc tới Khổng Mạnh, chẳng 

nói Khổng Tăng, tuy Tăng Tử cũng khá lắm, Hữu Tử cũng khá lắm, nhưng chẳng nhắc tới, 

chỉ nhắc tới Khổng Mạnh. Quý vị thấy vị tư thục đệ tử này chưa hề gặp Khổng Tử, chiếu 

theo những trước tác còn lưu lại của Khổng Tử để học tập, nghiễm nhiên vượt trỗi những học 

trò do chính Khổng Tử chỉ dạy thời ấy, nêu gương tốt nhất cho chúng ta. Sách của Khổng Tử 

còn đó, Tứ Thư, Ngũ Kinh, nếu chúng ta chiếu theo đó, nghiêm túc học tập, bỏ ra mười năm 

công phu cũng có thể làm được như Mạnh Tử, chẳng phải là làm không được, vì sao không 

làm? Thời gian mười năm không dài, chỉ cần thật sự bỏ mười năm công phu, cổ nhân nói rất 

hay:  “Thập tải hàn song, nhất cử thành danh”  (mười năm quạnh quẽ miệt mài, một mai thi 

đậu  công  danh  rỡ  ràng).  Trong  Phật  pháp,  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  nêu  gương  cho  chúng 

ta. Ngẫu Ích  đại  sư  ngưỡng  mộ  ngài  Liên  Trì,  học  theo  Liên  Trì  đại  sư.  Liên  Trì  đại  sư  đã 

vãng sanh, chẳng còn tại thế, nhưng trước tác của Liên Trì đại sư còn đó, học trò của Ngài là 

Thành Thời tu chỉnh, khắc ván lưu thông. Ngẫu Ích đại sư có được những bộ sách của Liên 

Trì đại sư bèn nghiêm túc học tập. Liên Trì là tổ sư đời thứ tám của Tịnh Tông, Ngẫu Ích trở 

thành tổ sư đời thứ chín. Vì thế, có thầy và có hoàn cảnh học tập là đại phước báo! Điều ấy 

có thể gặp, chứ chẳng thể cầu, không có hoàn cảnh ấy vẫn có thể học thành công, đó là Mạnh 

Tử và Ngẫu Ích đại sư. 

Trong hiện tại, chúng ta vừa phát hiện một người, tại miền Đông Bắc Trung Quốc có cư 

sĩ  Lưu  Tố  Vân,  dùng  thời  gian  mười  năm  để  học  một  bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  học  thành 

công. Hiện thời, bà ta giảng kinh Vô Lượng Thọ không cần dùng kinh bổn, giảng chỗ nào 

cũng thấm đẫm đạo lý, pháp duyên thù thắng, đến nơi nào cũng được người ta hoan nghênh. 

Mười năm, một quyển sách, bà ta học như thế nào? Bà ta có một bộ đĩa CD, thuở ấy, bà ta đã 

năm mươi lăm tuổi! Năm mươi lăm tuổi mới bắt đầu, khi đó, bà có được một bộ đĩa CD kinh 

Tập 94  665 



Vô Lượng Thọ, sáu mươi giờ. Chúng tôi không biết bà ta, tới năm nay tôi mới gặp mặt bà, bà 

ta đã thành công, mười năm bèn thành công. Bà ta kể mỗi ngày nghe một đĩa CD, tức là một 

giờ, đối với một giờ giảng bà ta nghe mười lần. Vì bà ta nghe tôi giảng kinh có nói một câu 

như  sau:  “Thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài” ,  bà  ta  ghi  nhớ  câu  ấy,  thật  sự  làm  theo. 

Thâm nhập một môn, tức là nghe một bộ kinh đến cùng, chẳng có ý niệm thứ hai, mỗi ngày 

nghe mười lần [đĩa CD ghi âm] một giờ giảng. Ngày hôm sau đổi sang đĩa kế tiếp, cũng nghe 

mười lần. Nghe sáu mươi ngày xong, ngày thứ sáu mươi mốt quay lại nghe từ đầu. Nghe như 

vậy  mười năm, không chỉ toàn bộ kinh đều thuộc, mà  mỗi chữ tôi nói bà ta đều nhớ nằm 

lòng. Một kinh thông, hết thảy các kinh thông, hiện thời bất cứ kinh giáo Đại Thừa nào đưa 

đến trước mặt, bà ta chẳng bị mảy may chướng ngại gì! Đây là một tấm gương rất tốt đẹp. 

Năm nay bà đã sáu mươi lăm tuổi, mười năm, thành công rồi. Tôi giảng kinh thường nhắc tới 

bà ta, bà ta đã nổi tiếng tại Đại Lục, khắp nơi mời bà ta giảng kinh, đó là một nhân vật giống 

như Mạnh Tử và Ngẫu Ích đại sư. Có người hỏi bà ta học như thế nào mà thành công? Bà ta 

bảo bí quyết gồm sáu chữ: Thứ nhất là “lão thật” (thật thà), thứ hai là “thính thoại” (nghe 

lời), thứ ba là “chân cán” (thật sự làm). Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, bà ta thật sự 

làm! Mười năm bèn thành công. Chúng ta thử nghĩ xem, chẳng phải là chúng ta không thể 

thành tựu, mà vì đã lãng phí thời gian, người ta mười năm dốc sức một bộ kinh, còn chúng ta 

suốt ngày từ sáng đến tối suy nghĩ loạn xạ trong mười năm, uổng phí mười năm! 

Sau  đấy,  chúng  ta  suy  nghĩ  thấy  tổ  sư  đại  đức  xưa  kia  có  phước  báo,  quý  vị  thấy  bao 

nhiêu người thành tựu y chỉ một vị thầy, ở trên núi vài chục năm chẳng hạ sơn. Hôm nay, 

pháp sư Trung Tây Tùy Công (Nakanishi Zuikou) của Nhật Bản đến thăm chúng ta. Trong 

quá khứ, tôi đã đi thăm Nhật Bản sáu lần, có một lần tôi đến thăm núi Tỷ Duệ (Hiei-zan) của 

Nhật Bản. Có người bảo tôi, các tổ sư khai sơn của mười ba tông phái Phật giáo tại Nhật 

Bản64[3] đều tu hành trên núi này. Tôi lên núi đặc biệt hỏi dò xem thời gian tu hành của các 



[3]

64  Mười ba tông phái của Phật giáo Nhật Bản là 1) Hoa Nghiêm Tông (do Lương Biện sáng lập). 2) Thiên Đài Tông (do Tối Trừng sáng lập). 3) Pháp Tướng Tông (do Đạo Chiêu sáng 

lập). 4) Luật Tông (do Giám Chân sáng lập). 5) Lâm Tế Tông (do Vinh Tây sáng lập). 6) Tào 

Động  Tông  (do  Đạo  Nguyên  và  Oánh  Sơn  sáng  lập).  7)  Hoàng  Bá  Tông  (do  Ẩn  Nguyên 

Long Kỳ sáng lập). 8) Nhật Liên Tông (do Nhật Liên sáng lập). 9) Dung Thông Niệm Phật 

Tông (do Lương Nhẫn sáng lập). 10) Thời Tông (do Nhất Biến sáng lập). 11) Tịnh Độ Tông 

(do Pháp Nhiên sáng lập). 12) Tịnh Độ Chân Tông (do Thân Loan sáng lập). 13) Chân Ngôn 

Tông (do Không Hải sáng lập). Tuy có mười ba tông, nhưng nếu xét đến pháp môn hành trì 

và  kinh  điển  chánh  yếu  để  y  cứ  thì  chỉ  có  bảy  tông  là  Hoa  Nghiêm  (Hoa  Nghiêm  Tông), 

Thiên Thai (Thiên Đài Tông, Nhật Liên Tông), Duy Thức (Pháp Tướng Tông), Luật Tông, 

Thiền Tông (Lâm Tế, Tào Động, Hoàng Bá), Tịnh Độ (Dung Thông Niệm Phật Tông, Thời 

Tông, Tịnh Độ Tông, Tịnh Độ Chân Tông) và Mật Tông (Chân Ngôn Tông). 

666  Tập 94 



vị tổ sư đại đức trên núi ấy bao lâu. Lão hòa thượng trên núi bảo tôi, vị lâu nhất hơn ba mươi 

năm không hạ sơn, vị ít nhất là mười bốn năm, nên các Ngài mới có thành tựu như vậy, trở 

thành nhất đại tổ sư. Pháp duyên thù thắng chưa phải là chuyện tốt, khiến cho quý vị suốt 

ngày từ sáng đến tối đi khắp nơi, tâm bị rối nháo nhào, thời gian cũng rối beng, chẳng thể 

thành  tựu!  Người  thành  tựu  an  định  một  chỗ,  như  như  bất  động.  Tôi  là  một  kẻ  chẳng  có 

phước báo, chẳng có cách nào, chẳng có đạo tràng, nên nơi nào hữu duyên bèn đến nơi đó, 

nhưng tôi giữ vững một nguyên tắc, tôi đến bất cứ nơi nào cũng đều là để giảng kinh, nơi 

không thể giảng kinh tôi sẽ không đến. Do vậy, tôi có thể duy trì vững vàng cho đến hiện tại, 

suốt năm mươi hai năm giảng kinh không gián đoạn nên mới có một chút thành tựu. Nếu tôi 

có phước báo như các vị tổ sư đại đức xưa kia, có một ngọn núi, năm mươi hai năm chẳng hạ 

sơn, đến nay tôi sẽ tuyệt lắm, khá vô cùng! Vì thế, các đồng học trẻ tuổi phải hiểu rõ đạo lý 

này, ai thành tựu quý vị? Chính mình thành tựu chính mình. Xưa nay, trong ngoài nước, hễ là 

người có thành tựu, tuyệt đối chẳng phải do được thầy ở bên cạnh thường chỉ điểm, không 

có, đều do chính mình thành tựu. Nắm vững những nguyên tắc và nguyên lý do thầy chỉ dạy, 

thật sự phát tâm dũng mãnh, tâm tinh tấn, giữ chí thường hằng, không ai chẳng thành tựu! Cư 

sĩ Lưu Tố Vân là một tấm gương vô cùng tốt, người ta năm mươi lăm tuổi mới tiếp xúc, các 

vị còn chưa tới năm mươi lăm tuổi, phải học theo bà ta, mười năm trở thành đại pháp sư. Nếu 

bà ta xuống tóc, xuất gia, lên tòa, giảng kinh bèn là đại sư. Do vậy, chuyển Mạt Na Thức 

thành Bình Đẳng Tánh, điều này vô cùng trọng yếu. Thật sự chuyển được, nhất định sẽ có 

biểu hiện như thế này: Tôn trọng cung kính các chúng sanh, chẳng sanh lòng khinh mạn, đối 

với người cũng thế, mà đối với chính mình cũng thế, ta và người bình đẳng, chúng sanh và 

Phật bình đẳng. Quý vị đối với người, đối với cây cối, hoa, cỏ, đối với núi, sông, đại địa, đối 

với hết thảy chúng sanh, quyết định chẳng có tâm khi dễ, chẳng có thái độ ngạo mạn, thể hiện 

sự tôn trọng, cung kính, chắc chắn là như vậy. Đấy là lễ kính, chẳng sân. 

Tiếp đó, điều thứ tám là  “sanh quyết định tâm. Niệm Phật chi nhân, bất trước thế gian 

 ngôn luận, ư Vô Thượng Bồ Đề chi đạo, thâm sanh chánh tín, tất cánh bất hoặc, thị danh 

 sanh quyết định tâm”  (Sanh tâm quyết định: Người niệm Phật chẳng đắm chấp ngôn luận thế 

gian, đối với đạo Vô Thượng Bồ Đề, sanh lòng chánh tín sâu xa, rốt ráo chẳng mê hoặc, đó là 

sanh tâm quyết định). Điều này là “chẳng si”. Quý vị thấy đó, không tham, không sân, không 

si. Những ngôn luận thế gian, đặc biệt trong hiện thời, chánh luận ngày càng ít ỏi, lệch lạc, tà 

vạy ngày càng nhiều! Các đồng học theo tôi lâu dài cũng biết tôi có một thói quen, tôi học 

Phật năm  mươi chín năm,  mười năm đầu, có khi xem nhật báo, tạp chí, TV, tôi buông bỏ 

những thứ ấy gần năm mươi năm rồi, chẳng xem TV, chẳng đọc nhật báo, tôi nhất loạt cự 

tuyệt những tạp chí tin tức, vì sao? Nhiễm ô. Cũng có đồng học thường gởi sách cho tôi xem, 

tôi cầm lấy, trước hết xem trang bản quyền, phía sau in:  “Sở hữu bản quyền, in lại nhất định 

 truy cứu trách nhiệm” , tôi sẽ không đọc sách ấy, bảo người ta đem đi. Người ta hỏi vì sao ư? 

[Tôi trả lời: Tác giả] tâm lượng quá nhỏ. Tâm lượng quá nhỏ thì có thể viết được thứ tốt đẹp 

Tập 94  667 



gì?  Quý vị  thấy  khi cổ nhân  Trung  Quốc  ra sách,  chẳng  phải vậy!  “Hoan  nghênh tái bản, 

 công đức vô lượng” , chẳng có sở hữu bản quyền. Một người tâm lượng to lớn, tâm lượng 

lớn, phước sẽ lớn, trí huệ cũng lớn; tâm lượng nhỏ bé, phước cũng bé tí, trí huệ cũng nhỏ 

nhoi, vậy thì cần gì phải lãng phí thời gian của chúng ta? Thời gian của chúng ta rất hữu hạn, 

chẳng muốn lãng phí vào đó; nhưng nếu là ngôn luận của thánh hiền thế gian thì có thể xem, 

có thể nghiên cứu. Tuy vậy, hoàn cảnh hiện tại đã khác, tai nạn nhiều lắm, khiến cho chúng 

ta sanh khởi tâm cảnh giác cao độ, chúng ta ứng phó ra sao, đấy là chuyện cấp thiết trước 

mắt, chỉ có đem toàn bộ thời gian, tinh lực dùng vào Phật pháp. 

Kinh luận Phật pháp cũng nhiều vô cùng, thưa quý vị, kinh có thể cứu nạn gấp, thật sự có 

thể giúp chúng ta giải quyết nguy cơ trước mắt chính là một bộ kinh Vô Lượng Thọ, thật sự 

dùng được! Nhất là bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư.  Hiện thời, trong chín phiên bản 

tiếng Hán khác nhau của kinh Vô Lượng Thọ, bản của Hạ Liên Cư là bản tốt nhất trong chín 

bản khác nhau. Chúng ta có duyên gặp gỡ, đó là phước báo nhiều lắm! Do vậy, năm nay, tôi 

quyết định tạm ngừng [giảng] kinh Hoa Nghiêm một năm để giảng bộ kinh này, mọi người 

chúng ta cùng nhau học tập kỹ càng. Tôi cũng giảng [kinh này] giống như giảng kinh Hoa 

Nghiêm, giảng cặn kẽ bản chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cũng là cảm ơn một phen 

tri giao giữa chúng tôi lúc tuổi già. Cụ viết bản chú giải này, dụng tâm rất khổ sở. Đã thế, 

thân đang mang bệnh nặng, vẫn hoàn thành tác phẩm này. Tôi biết rõ, vô cùng kính phục, lần 

này, chúng tôi chia sẻ tâm đắc và cảm tưởng do đọc bộ kinh này cùng mọi người, tạo thành 

Diễn Nghĩa. Vì vậy, lần giảng kinh này có tựa đề là Tịnh Độ Đại Kinh Giải, Đại Kinh do cụ 

Hạ hội tập, Giải do lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ viết, cuối cùng, chúng tôi đem phần tâm đắc khi 

học tập tạo thành Diễn Nghĩa, giúp cho các Tịnh Tông đồng học hiện tiền và mai sau có một 

bản hoàn thiện hòng có thể tu học, mang ý nghĩa rất lớn. Đại biểu cho đạo Vô Thượng Bồ 

Đề, [cứu độ chúng sanh nghiệp khổ] trong chín ngàn năm thời Mạt Pháp là cuốn kinh này và 

bản chú giải này. Sanh lòng chánh tín sâu xa, rốt ráo chẳng mê hoặc. Đó là  “sanh quyết định 

 tâm”.  

Thứ  chín,  “vô  tạp  nhiễm  tâm.  Niệm  Phật  chi  nhân,  tu  tập  công  hạnh,  chủng  chư  thiện 

 căn, tâm thường viễn ly nhất thiết tạp nhiễm phiền não, thị danh vô tạp nhiễm tâm”  (Tâm 

chẳng tạp nhiễm: Người niệm Phật tu tập công hạnh, gieo các thiện căn,  tâm thường xa lìa 

hết thảy phiền não tạp nhiễm, đó là tâm không tạp nhiễm). Học điều gì cũng phải chuyên, 

chớ nên tạp, kỵ nhất là xen tạp. Nhưng trường học hiện thời là tạp nhiễm, chương trình học 

trong nhà trường hiện thời, nói chung từ nhà trẻ đến lớp tiến sĩ đều là học tập nhiều môn, lại 

còn sắp xếp các môn học xen kẽ. Chẳng hạn như Tiểu Học, giờ thứ nhất học Ngữ Văn, giờ 

thứ hai học Toán. Khái niệm ngữ văn còn chưa hấp thụ đã thay đổi đề mục. Đó là tạp, là 

nhiễm.  Trung  Quốc  vào  thời  cổ  kỵ  nhất  cách  dạy  học  ấy.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  tuân  thủ 

nguyên tắc của tổ tông:  “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên” , tức là “thâm nhập một môn, huân tu 

 lâu dài” , một môn chưa học nhuần nhuyễn, quyết định chẳng thể học môn thứ hai. Xưa kia, 

668  Tập 94 



tôi theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam học kinh giáo, thầy Lý áp dụng cách dạy học trong trường tư 

thục, tức là học từng môn một, quý vị không thể đồng thời học hai môn. Thầy nói rõ ràng với 

quý vị, học đồng thời hai môn thì một môn quý vị cũng chẳng học được! Vì sao? Phân tâm. 

Thời gian cũng bị chia vụn, tinh thần cũng bị phân tán, làm sao học tốt cho được? Chỉ cho 

phép  học  một  môn,  học  xong  một  môn  mới  có  thể  học  môn  thứ  hai.  Học  từng  môn  một, 

phương  pháp  này  có  thể  sử  dụng  trong  nhà  trường.  Tôi  tin  tưởng  dùng  trong  nhà  trường, 

thành tích của học trò nhất định sẽ vô cùng tốt đẹp, vì sao? Tập trung tinh thần. Chẳng hạn 

như Tiểu Học có bốn môn chủ yếu, Ngữ Văn, Toán, hoặc là Sử, Địa, ngoài ra còn có Ngoại 

Ngữ. Các môn học chánh yếu không sắp xếp xen kẽ. Ngữ Văn là cơ sở của tất cả khoa học, 

trọng yếu nhất, dành thời gian nhiều một chút, sáu năm Tiểu Học dùng thời gian ba năm để 

học Ngữ Văn, không có các môn khác, chuyên học Ngữ Văn. Toán thì dành ra một năm để 

chuyên môn học Toán. Quý vị thấy học theo kiểu này, trong cặp chỉ có một quyển sách, rất 

nhẹ nhàng, thong dong, đầu óc chỉ nghĩ tới một chuyện, chẳng nghĩ tới chuyện thứ hai, chắc 

chắn tinh thần tốt đẹp, thân thể tốt đẹp, thành tích học tập cũng tốt đẹp. Đấy chính là như 

cách nói của tổ tông Trung Quốc:  “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên” , chớ nên xen tạp. Khi đã 

xen tạp, sẽ rối loạn. 

Tổ tiên có trí huệ, người hiện thời xem thường tổ tông, nên họ bất hiếu với cha mẹ, ngỡ 

con người hiện thời rất thông minh, luôn vượt trội tổ tông. Hiện thời con cái đều nghĩ mình 

vượt trội cha mẹ rất nhiều, cha mẹ quá cổ lỗ, trở thành đồ cổ rồi, vô dụng, chẳng theo kịp thời 

đại, ngay cả computer cũng chẳng biết dùng, xem thường cha mẹ. Không biết trí huệ của cha 

mẹ và tổ tông có thể giải quyết vấn đề, những quan niệm hiện thời đã đem lại tai nạn. Tôi 

cũng thảo luận vấn đề này với nhiều người làm công tác giáo dục, kể cả một số giáo sư đại 

học và các hiệu trưởng, họ nghe xong cũng cảm thấy tôi rất có lý, có thể làm thí nghiệm. Nếu 

có trường học nào chọn phương pháp này để làm thí nghiệm, thí nghiệm thành công sẽ là 

công đức vô lượng, có thể giúp khá nhiều trường học thay đổi phương pháp dạy học, thật sự 

có thể cứu vớt thế hệ kế tiếp. Chúng ta phải tôn trọng, cung kính tổ tông, những thứ của tổ 

tông là chân thật, thật tốt đẹp! Chẳng xảy ra chuyện gì! Vứt bỏ tổ tông, phiền phức gì cũng 

đưa đến. Điều này cũng thuộc loại “chẳng si”. Hai điều tám và chín đều là “chẳng si”. 

Điều cuối cùng là niệm Phật,  “khởi tùy niệm tâm. Niệm Phật chi nhân, tuy quán Như Lai 

 tướng hảo, nhi bất sanh ái trước chi tâm; ư vô niệm trung, thường niệm  bỉ Phật, thị danh 

 khởi tùy niệm tâm”  (Khởi tùy niệm tâm: Người niệm Phật tuy quán tướng hảo của Như Lai, 

nhưng chẳng sanh tâm yêu đắm, trong vô niệm thường niệm đức Phật ấy, đó là khởi tùy niệm 

tâm).  Quán  tướng  hảo  của  Phật  Như  Lai,  [quán]  tướng  hảo  của  Như  Lai  là  [quán  những 

tướng hảo nơi] Báo Thân Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trên thế gian, đấy là Ứng 

Thân, chúng sanh có cảm, Ngài bèn ứng. Ứng Thân Phật thị hiện ba mươi hai tướng, tám 

mươi thứ hảo, cũng chính là vì người thế gian đã gọi những tướng đó là tướng tốt theo thuật 

xem tướng, Thích Ca Mâu Ni Phật thảy đều có đầy đủ. Kinh dạy: Trong thế giới Cực Lạc, 

Tập 94  669 



quý vị thấy thân A Di Đà Phật có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo. Trên thế gian, 

đức  Phật  dùng  tướng  hảo  để  tiếp  dẫn  chúng  sanh,  chúng  sanh  ưa  chuộng  tướng  hảo,  Phật 

tướng hảo đệ nhất, họ thấy tướng hảo của Phật sẽ theo Phật, học theo Ngài, mục đích của 

Ngài là ở chỗ này. Báo Thân Như Lai là bình đẳng, nếu chúng ta minh tâm kiến tánh, sanh về 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm của Phật thì thân chúng ta và thân Phật chẳng khác, vì sao? Từ 

tự tánh hiển thị, quả thật là vô thượng phước huệ trang nghiêm, nhưng chẳng sanh tâm yêu 

đắm. Yêu đắm là phiền não, “yêu” là phân biệt, “đắm” là chấp trước, lẽ nào sanh lòng yêu 

đắm? Không thể nào! Hiện tiền,  trong vô niệm chúng ta phải thường niệm A Di Đà Phật, 

chữ  “bỉ  Phật”  [trong đoạn kinh văn của pháp hội Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo 

trong kinh Bảo Tích vừa được trích lục trên đây] chỉ A Di Đà Phật. Niệm Phật thì tâm là tâm 

Phật, tức là như kinh đã nói  “niệm Phật làm Phật”.  Vốn là Phật, nay lại làm Phật, há lẽ nào 

chẳng thành Phật? 

Ở đây, chúng ta đã học tập xong câu  “hà đẳng danh vi phát thập chủng tâm?”  (những gì 

gọi là phát mười thứ tâm) trong kinh Đại Bảo Tích. Đối với mười thứ này, chỉ cần làm được 

một thứ sẽ hội đủ điều kiện vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Mười thứ tâm thảy đều 

làm được, quyết định vãng sanh, quyết định thấy Phật.  “Do thị tâm cố, đương đắc vãng sanh 

 bỉ Phật thế giới”  (do tâm ấy sẽ được vãng sanh thế giới Cực Lạc).  “Khả kiến Di Lặc đại sĩ 

 chánh thị tương tán Thích Tôn đồng hoằng Tịnh Tông diệu pháp dã”  (có thể thấy Di Lặc đại 

sĩ thật sự phụ trợ đức Thích Ca cùng hoằng dương diệu pháp Tịnh Tông). Đấy là lời kết luận 

của cụ Hoàng Niệm Tổ sau đoạn kinh văn này: Di Lặc Bồ Tát quả thật đang hiệp trợ Thích 

Ca Mâu Ni Phật, hiệp trợ A Di Đà Phật hoằng dương pháp môn Tịnh Độ. Đương nhiên Di 

Lặc Bồ Tát đã ở Tây Phương Cực Lạc thế giới; do vậy, đến thế giới Cực Lạc sẽ thấy chân 

thân của Di Lặc Bồ Tát. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

----------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

670  Tập 94 



Tập 95 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 

   

   

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm lẻ bảy, xem từ ba chữ cuối cùng: 

 “Hựu  bổn  kinh  trung  đệ tam  thập  nhị  phẩm  hạ, Di  Lặc  đương  cơ”  (lại  nữa, trong kinh 

này từ phẩm ba mươi hai trở đi, ngài Di Lặc là đương cơ). Đức Phật thuyết bộ kinh này gồm 

tổng cộng bốn mươi tám phẩm, trong ba mươi mốt phẩm đầu, tôn giả A Nan là đương cơ, 

trong các phẩm cuối từ phẩm ba mươi hai đến phẩm bốn mươi tám, Di Lặc Bồ Tát là đương 

cơ, điều này cũng hy hữu và là duyên phận thù thắng. Người đương cơ biểu thị loại căn cơ 

nào thích hợp để tu học pháp môn này. Di Lặc làm đương cơ có ý nghĩa rất sâu, vì trong thời 

kỳ Mạt Pháp của đức Thế Tôn, trong xã hội hiện thời có rất nhiều tin đồn Di Lặc Bồ Tát đã 

thành Phật, sắp đến thế gian này hóa độ chúng sanh. Đấy là lời lẽ yêu mị dối người, về căn 

bản chẳng có chuyện này! Trong kinh, đức Phật đã nói rất rõ ràng, khi nào Di Lặc Bồ Tát sẽ 

đến thành Phật trong thế gian của chúng ta? Trong phần trước, chúng ta đã đọc thấy  “tứ thiên 

 niên chi hậu”  (sau bốn ngàn năm), bốn ngàn năm ấy là bốn ngàn năm trên cõi trời Đâu Suất, 

không phải là bốn ngàn năm trong nhân gian chúng ta. Nay Di Lặc Bồ Tát đang ở Đâu Suất 

Thiên, thọ mạng của Đâu Suất Thiên là bốn ngàn tuổi. Sự khác biệt thời gian giữa Đâu Suất 

Thiên và thế gian chúng ta rất lớn, hiện nay [sự sai biệt ấy] được gọi là “thời sai”, một ngày 

trên ấy bằng bốn trăm năm trong nhân gian. Nếu nói theo nhân gian, thọ mạng con người rất 

dài thì sống được một trăm năm, trên trời Đâu Suất cũng là một ngày gồm hai mươi bốn giờ, 

dùng thời gian trên trời Đâu Suất để tính toán, [người trong nhân gian thọ trăm tuổi] sống 

được bao nhiêu giờ? Sáu giờ. Sáu giờ của họ bằng một trăm năm của chúng ta, sai khác rất 

lớn. Đổi theo cách tính thời gian trên địa cầu, sẽ là năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm, năm 

mươi bảy ức! Thời gian còn dài quá, rất ư là lâu! Trên thế gian nếu không có Phật xuất thế sẽ 

hết sức đáng thương, năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm, tôi tính sai rồi! Nhưng Phật, Bồ 

Tát vô cùng từ bi, trong lúc không có Phật xuất thế, tuy hiện thời Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

diệt độ, nhưng sức ảnh hưởng của Ngài, tức là pháp vận của lão nhân gia là một vạn hai ngàn 

năm. Dựa theo cách ghi chép của tổ sư đại đức Trung Quốc từ xưa, Thích Ca Mâu Ni Phật 

sanh vào năm thứ hai mươi bốn đời Châu Chiêu Vương, lão nhân gia nhập diệt vào năm thứ 

năm mươi ba đời Châu Mục Vương. Nếu tính theo cách này, phải biết từ khi Thích Ca Mâu 

Ni Phật diệt độ đến nay là ba ngàn lẻ ba mươi bảy năm, khác với cách tính của người ngoại 

quốc. Theo cách tính của người ngoại quốc thì là hơn hai ngàn năm trăm năm, sai biệt sáu 

Tập 95  671 



trăm năm. Chúng ta chẳng cần phải khảo cứu chuyện này,  “phàm những gì có tướng đều là 

 hư vọng” , chuyện này không quan trọng, điều quan trọng nhất là hiểu lý, chúng ta niệm Phật, 

cầu nhất tâm bất loạn, đó là trọng yếu. 

Do  vậy, tuy  Phật  chẳng  tại thế, kinh điển vẫn  còn. Kinh Đại  Thừa nói  chỗ nào  có kinh 

điển, chỗ đó có Pháp Thân của Như Lai hiện diện. Đức Phật dùng kinh giáo để độ chúng 

sanh,  những  thứ  khác  đều thuộc  loại  kỷ  niệm,  chẳng  hạn  như  xá-lợi  của  Phật hoặc  xương 

ngón tay đức Phật đều thuộc loại kỷ niệm. Dẫu quý vị đến xem cho nhiều, lễ bái nhiều đến 

đâu đi nữa, vẫn chẳng thể khai ngộ, cũng chẳng thành Phật. Chúng ta muốn khai ngộ, muốn 

thành  Phật,  vẫn  phải  nương  theo  giáo  huấn  trong  kinh  điển  để  nghiêm  túc  tu  hành.  Đó  là 

chánh pháp, chẳng phải là mê tín, phải hiểu đạo lý này. “Di Lặc làm đương cơ” có nghĩa là 

trong thời kỳ Mạt Pháp, Di Lặc Bồ Tát dạy chúng ta pháp môn gì? Dạy chúng ta niệm Phật, 

dạy chúng ta cầu sanh Di Đà Tịnh Độ, chẳng phải là Di Lặc Tịnh Độ. Phải hiểu ý nghĩa này. 

Nếu chẳng hiểu ý nghĩa này, phần sau kinh, từ phẩm ba mươi hai trở đi, ngài Di Lặc làm 

đương cơ sẽ chẳng có ý nghĩa gì hết! Do vậy, chúng ta phải hiểu, phải thấu hiểu ý nghĩa biểu 

thị pháp của đức Phật. Không chỉ là hiện thời Di Lặc Bồ Tát dạy chúng ta phải niệm A Di Đà 

Phật cầu sanh Tịnh Độ, mà trong tương lai, tức là vào năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm 

sau, khi Di Lặc Bồ Tát đến thành Phật trong thế gian này, vẫn giảng bộ kinh này, vẫn tuyên 

dương Tịnh Độ, khuyên dạy mọi người niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

[phải là như vậy] thì sự biểu thị pháp mới là viên mãn. Nếu không, Ngài biểu thị pháp có ý 

nghĩa gì đâu? Đối với những chỗ như thế này, xem kinh phải chú tâm, chớ nên hời hợt qua 

loa đọc lướt qua. Vì thế, ở chỗ này, [kinh điển] đã đặc biệt nhắc nhở chúng ta. 

Lại xem tiếp,  “đệ tứ thập lục phẩm, Phật phó chúc Di Lặc đại sĩ viết:  - Ngã kim như lý 

 tuyên thuyết như thị quảng đại vi diệu pháp môn”  (trong phẩm bốn mươi sáu, đức Phật phó 

chúc Di Lặc đại sĩ: “Ta nay đúng lý tuyên thuyết pháp môn vi diệu rộng lớn như thế”), đó là 

nói  về  bộ  kinh  này,  “nhất  thiết  chư  Phật  chi  sở  xưng  tán”  (được  hết  thảy  chư  Phật  khen 

ngợi). Ở đây chúng ta thấy, mười phương hết thảy chư Phật Như Lai tán thán Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  tuyên  dương  pháp  môn  này,  khuyên  dạy  đại  chúng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh 

Độ.  “Phó chúc nhữ đẳng tác đại thủ hộ, đương linh thị pháp cửu trụ bất diệt”  (dặn dò, giao 

cho các ông hãy bảo vệ lớn lao, khiến cho pháp này tồn tại lâu dài chẳng diệt). Đó là lời phó 

chúc của Thích Ca Mâu Ni Phật, mà cũng là lời căn dặn Di Lặc Bồ Tát, ông phải hộ trì pháp 

môn này, khiến cho pháp môn này tồn tại lâu dài trong thế gian, chẳng bị diệt mất.  “Di Lặc 

 thừa Phật phó chúc, hoằng trì thị kinh”  (Di Lặc tuân lời Phật phó chúc, hoằng dương, hộ trì 

kinh này). Hoằng (宏) là hoằng dương, Trì (持) là y giáo phụng hành, Di Lặc Bồ Tát cũng 

niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  “Thị  cố  đại  sĩ,  bất  đản  đương  lai  Long  Hoa  hội 

 thượng tất thuyết thử kinh”  (vì vậy, đại sĩ không chỉ trong tương lai ắt nói kinh này trong hội 

Long Hoa), Ngài tiếp nhận lời phó chúc của Thích Ca Mâu Ni Phật, lẽ nào trong ba hội Long 

Hoa chẳng giảng kinh này? Thích Ca Mâu Ni Phật nhiều lần tuyên thuyết bộ kinh này, chúng 

672  Tập 95 



ta có thể suy luận trong tương lai Di Lặc Bồ Tát xuất hiện trong cõi đời, Ngài [thuyết pháp] 

chỉ có ba hội, không giống như đức Thế Tôn [Thích Ca Mâu Ni Phật]. Đức Thế Tôn là hơn 

ba trăm hội, ngài Di Lặc chỉ có ba hội. Chúng ta có lý do để tin tưởng, trong mỗi hội, Ngài 

đều giảng bộ kinh này, đều tuyên dương pháp môn này thì mới chẳng phụ bạc sự phó thác 

của Thích Ca Mâu Ni Phật. Pháp môn này trọng yếu ngần ấy!  “Trực thị tận vị lai tế diệc tất 

 thường thuyết bất tuyệt”  (mãi cho đến đời vị lai ắt cũng thường nói chẳng dứt), chúng tôi 

đồng ý với cách nhìn của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trong câu này. Vì sao? Vì chỉ có pháp 

môn này có thể khiến cho người thuộc hết thảy căn tánh thượng trung hạ thành tựu viên mãn 

trong một đời. Chỉ có pháp môn này là thành tựu viên mãn trong một đời, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn đều chẳng thể khiến cho quý vị thành tựu trong một đời. Do vậy, chúng ta rất may 

mắn gặp được pháp môn này, khó có lắm! Bài kệ Khai Kinh có câu:  “Trăm ngàn vạn kiếp 

 khó gặp gỡ” , cư sĩ Bành Tế Thanh nói:  “Một ngày hiếm có khó gặp từ vô lượng kiếp đến 

 nay”  mà chúng ta đã gặp. Những người nói các câu ấy đều khó có, nếu chẳng phải thật sự là 

bậc tái lai sẽ không thể nói ra lời ấy được! Nay chúng ta có duyên nghe được, hãy nên nắm 

chắc nhân duyên hy hữu khó gặp này, quyết định thành tựu trong một đời này. Phải thật sự y 

giáo phụng hành, phải quyết định nắm chặt cơ hội này, chớ nên bỏ lỡ, đó là đúng. Di Lặc Bồ 

Tát được giới thiệu tới đây. 

Tiếp theo đó là giới thiệu Hiền Kiếp, vì trong kinh văn có nói:  “Cập Hiền Kiếp nhất thiết 

 Bồ Tát”  (và hết thảy các vị Bồ Tát trong Hiền Kiếp). Kiếp (Kalpa) là một danh xưng thời 

gian trong Phật pháp, là một khoảng thời gian rất dài. Kiếp được nói đến ở đây là “đại kiếp”. 

Kiếp  có  ba  thứ:  Tiểu  kiếp,  trung  kiếp,  và  đại  kiếp.  Có  rất  nhiều  cách  giải  thích  tiểu  kiếp, 

trong kinh có đến mấy cách nói, nhưng đức Phật thường dùng tuổi thọ của con người để nói. 

Tuổi thọ con người ngắn nhất là mười năm, đây là nói theo tuổi thọ bình quân (tuổi thọ trung 

bình) của cư dân trong thế gian này. Nói chung, tuổi thọ trung bình trong thế giới hiện thời là 

bảy mươi tuổi, cổ nhân thường nói:  “Nhân sanh thất thập cổ lai hy” (người sống bảy mươi 

xưa nay hiếm). Trong thời đại Thích Ca Mâu Ni Phật xuất thế, tuổi thọ bình quân là một trăm 

tuổi. Khi con người thọ mười tuổi, cứ mỗi một trăm năm, tăng thêm một tuổi, tăng đến tám 

vạn bốn ngàn tuổi là đạt tới cực hạn; từ tám vạn bốn ngàn tuổi, cứ mỗi trăm năm bèn giảm 

một tuổi, lại giảm đến mười tuổi, [một chu kỳ] một tăng một giảm được gọi là một tiểu kiếp. 

Hai  mươi  tiểu  kiếp  là  một  trung  kiếp,  bốn  trung  kiếp  là  một  đại  kiếp.  Hiền  Kiếp  (Bhadra-

kalpa) là danh xưng của đại kiếp hiện thời. Chúng ta đang sống trong đại kiếp ấy, một đại 

kiếp có bốn trung kiếp, trung kiếp là Thành, Trụ, Hoại, Không, đó là bốn trung kiếp,  mỗi 

trung kiếp gồm hai mươi tiểu kiếp, thời gian được tính theo cách như vậy. Hiện thời là Trụ 

kiếp  trong  Thành,  Trụ,  Hoại,  Không,  nay  chúng  ta  đang  thuộc  Trụ  Kiếp,  “danh  vi  Hiền 

 Kiếp”  (có tên là Hiền Kiếp). 

 “Tại thử đại kiếp trung, hữu thiên Phật xuất thế”  (trong đại kiếp này có một ngàn vị Phật 

ra đời). Vì sao gọi là Hiền? Trong đại kiếp này có một ngàn vị Phật xuất hiện trong thế gian 

Tập 95  673 



này. Thích Ca Mâu Ni Phật là vị thứ tư, vị thứ năm kế tục là Di Lặc Bồ Tát, đến thế gian này 

làm Phật, đây là vị Phật thứ năm. Phải biết sau khi pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật kết 

thúc, vẫn phải là sau năm mươi bảy ức sáu ngàn vạn năm, Di Lặc Bồ Tát mới đến thế gian 

này thị hiện thành Phật. Thời gian không có Phật, không có giáo huấn của thánh nhân, tập 

tánh của chúng sanh rất khó dứt trừ, khổ chẳng thể nói được! Phật, Bồ Tát từ bi, trong thời 

gian không có Phật ấy, Địa Tạng Bồ Tát phát nguyện trụ trong thế giới, tiếp nhận sự phó thác 

của chư Phật Như Lai, thay thế Phật hóa độ chúng sanh. Chúng ta hãy suy nghĩ, trong khoảng 

thời gian dài ngần ấy, Phật xuất hiện đúng là  “hoa Đàm thoáng hiện” , thời gian xuất hiện 

quá ngắn ngủi. Địa Tạng Bồ Tát từ bi đến cùng cực, pháp hội của Địa Tạng Bồ Tát thù thắng 

hơn các pháp hội Vô Lượng Thọ, Pháp Hoa, Hoa Nghiêm. Vì sao? Thích Ca Mâu Ni Phật tại 

Đao Lợi Thiên Cung giảng kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, ai đến tham gia pháp hội? 

Mười phương hết thảy chư Phật Như Lai. Quý vị nói xem có tuyệt diệu hay không? Trong 

các kinh điển khác, chúng ta thấy lúc đức Thế Tôn mở pháp hội, người nào tham gia? Mười 

phương Bồ Tát đến tham gia, Thanh Văn đến tham gia, chư thiên đến tham gia, chẳng thấy 

chư Phật Như Lai đều đến tham gia. Vì sao? Địa Tạng Bồ Tát phát tâm là thật,  “địa ngục bất 

 không, thệ bất thành Phật” (địa ngục chẳng trống, thề không thành Phật). Từ vô lượng kiếp 

đến nay, chẳng biết có bao nhiêu chư Phật Như Lai trong quá khứ đều là học trò hay tín đồ 

của Địa Tạng Bồ Tát, quý vị thấy họ đều thành Phật cả rồi, mà Địa Tạng vẫn thuộc địa vị Bồ 

Tát, vẫn ở trong thế giới khổ nạn hòng giúp đỡ hết thảy chúng sanh. 

Địa Tạng tượng trưng cho “hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy”, hai câu trong Tịnh Nghiệp 

Tam Phước là  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”  là cội rễ của hết thảy điều lành 

thế gian và xuất thế gian, Bồ Tát đại diện cho  pháp môn này. Vì vậy, chúng ta trông thấy 

tượng Bồ Tát, nghe danh hiệu Bồ Tát, phải nghĩ tới  “hiếu thân, tôn sư”  (hiếu thảo với cha 

mẹ, tôn trọng thầy). Nếu kẻ nào bất hiếu với cha mẹ, bất kính sư trưởng, khỏi cần phải nói 

nữa, dẫu là kẻ tu hành tốt đẹp đến mấy vẫn là giả, chẳng thật, vì sao? Kẻ ấy trái nghịch Tánh 

Đức.  Do  vậy,  tại  Trung  Quốc  vào  thời  cổ,  quốc  gia  tuyển  lựa  nhân  tài,  quá  nửa  là  những 

người ấy sẽ được trao quyền cai trị, điều kiện tiên quyết là phải hiếu thảo. Người ấy có thể 

hiếu thảo với cha mẹ, nhất định sẽ có thể yêu dân, trung với nước nhà, yêu mến, bảo vệ nhân 

dân. Điều kiện thứ hai là liêm khiết. [Gọi gộp chung hai điều ấy là] hiếu liêm, liêm sẽ không 

tham ô. Từ thời Hán Vũ Đế định ra quy chế ấy,  “cử hiếu liêm” ,  “cử”  (舉) là tuyển cử, nơi 

nào có trẻ nhỏ là đứa con hiếu thảo, liêm khiết, quan viên nơi ấy phải chăm sóc nó cẩn thận. 

Thật vậy, quả nhiên là khá lắm, sẽ tuyển lựa nó, quốc gia vun bồi nó. Chế độ ấy vẫn được 

thực hành mãi cho đến khi chánh quyền Mãn Thanh vong quốc. Chỉ sau khi nhà Mãn Thanh 

sụp đổ, Dân Quốc thành lập, chế độ ấy mới chẳng còn nữa! Chế độ ấy hay lắm. Quý vị thấy 

bao nhiêu triều đại thay đổi, nhưng chế độ như vậy vĩnh viễn được gìn giữ, chẳng có triều đại 

nào không coi trọng vấn đề này, không triều đại nào dám phế  bỏ chế độ ấy. Vì vậy, đây là 

một chế độ rất tốt đẹp! 

674  Tập 95 



Hiền Kiếp, một ngàn vị Phật xuất hiện trong thế gian này.  “Bi Hoa Kinh ngũ viết”  (kinh 

Bi Hoa, quyển thứ năm nói),  “ngũ”  là quyển thứ năm, trong quyển ấy có một đoạn như thế 

này:  “Thử Phật thế giới”  (thế giới của vị Phật này), chữ  “Phật”  ở đây chỉ Thích Ca Mâu Ni 

Phật, nay đang trụ trong thế giới này,  “đương danh Sa Bà, thời hữu đại kiếp, danh viết Hiền 

 Thiện. Thị đại kiếp trung, hữu thiên Thế Tôn, thành tựu đại bi, xuất hiện ư thế”  (sẽ có tên là 

Sa Bà, khi ấy có đại kiếp tên là Hiền Thiện. Trong đại kiếp ấy, có một ngàn vị Thế Tôn thành 

tựu đại bi, xuất hiện trong cõi đời), có một đoạn như thế. Nói rõ Thích Ca Mâu Ni Phật, Di 

Lặc Bồ Tát trong tương lai xuất hiện trong thế gian này, thế giới này cũng gọi là Sa Bà, đại 

kiếp ấy gọi là Hiền Kiếp hoặc Hiền Thiện. Sa Bà là tên gọi của thế giới, Thích Ca Mâu Ni 

Phật giáo hóa chúng sanh trong thế gian này, chúng tôi giới thiệu đơn giản danh từ này đôi 

chút65[1].   “Giới danh, hựu tác Sa Ha, Sa Ha Lâu Đà”  (tên của thế giới, còn gọi là Sa Ha, hoặc Sa Ha Lâu Đà), đều là tiếng Phạn, dịch âm khác nhau đôi chút, nhưng âm đọc đại khái 

vẫn là tương tự.  “Tân dịch vi Sách Ha”  (Tân dịch là Sách Ha), ở đây, Tân và Cựu lấy Huyền 

Trang đại sư để phân chia giới tuyến. Phiên dịch trước thời Huyền Trang đại sư là Cựu Dịch, 

những danh xưng nói trong phần trước đều là Cựu Dịch. Huyền Trang đại sư dịch thành Sách 

Ha, tương đối gần âm tiếng Phạn hơn, đó là Tân Dịch. Chúng ta học kinh giáo, do trước kia 

Huyền Trang đại sư phiên dịch kinh không ít, cho nên chúng ta phải nên hiểu đôi chút về ý 

nghĩa  của  Cựu  Dịch  và  Tân  Dịch  để  chẳng  đến  nỗi  nẩy  sanh  hiểu  lầm.  Sa  Bà  nghĩa  là 

gì?  “Kham nhẫn chi nghĩa, nhân nhi dịch viết Nhẫn Độ”  (nghĩa là có thể chịu đựng, do vậy, 

[Sa Bà] còn được dịch là Nhẫn Độ, tức cõi chịu đựng). Kham Nhẫn là quý vị thật sự có thể 

chịu đựng. Thế giới này rất khổ, cư dân ở nơi đây có thể chịu đựng; vì thế, gọi là Sách Ha. 

Do đó, còn dịch là Nhẫn Độ, Độ là cõi đất này. [Nhẫn Độ nghĩa là] chúng sanh trong cõi này 

thật sự có thể chịu đựng nhiều nỗi khổ nạn; khổ nạn do đâu mà có? Chúng ta biết, trong kinh 

Hoa Nghiêm đã giảng rất rõ ràng, khổ nạn là do chúng ta mê hoặc tự tánh, tùy thuận tập tánh, 

tập tánh bất thiện, tạo tác đủ thứ nghiệp bất thiện, nên cảm quả báo. Nhân quả báo ứng rất 

hiện thực, khắp nơi đều là nó, bất cứ lúc nào cũng đều phát sanh, chỉ cần chúng ta lắng lòng 

chú tâm quan sát, sẽ biết chuyện này chẳng tơ hào sai chạy, thiện có thiện quả, ác có ác báo. 

Vì sao nơi A Di Đà Phật trụ được gọi là thế giới Cực Lạc, còn thế giới của chúng ta gọi là 

thế giới Sa Bà? Cực Lạc và Sa Bà có gì khác biệt? Nói thật thà, hai thế giới bình đẳng, chẳng 

có mảy may sai biệt nào. Nhưng trong kinh Vãng Sanh, Thích Ca Mâu Ni Phật đã giới thiệu 

thế giới Cực Lạc, thế giới ấy thật tốt đẹp, chẳng nghe nói thế giới Cực Lạc có kẻ bất thiện, 

chẳng nghe nói thế giới Cực Lạc có ngôn hạnh bất thiện, cũng chẳng nghe nói thế giới Cực 

Lạc có tai nạn gì! Thủy tai, phong tai, động đất, chưa hề nghe nói! Do nguyên nhân gì? Đức 



[1]

65  Ở đây, Hòa Thượng giảng thêm về danh xưng Sa Bà, những câu này trích từ Phật Học Đại Từ Điển của Đinh Phước Bảo, chứ không phải là những câu được viết trong bộ Chú Giải 

của cụ Hoàng Niệm Tổ. 

Tập 95  675 



Phật cũng từ bi nói rõ với chúng ta: Thế giới ấy toàn là các vị thượng thiện nhân sống cùng 

một chỗ. Chúng ta bèn hiểu rõ: Thế giới Cực Lạc là một thế giới mới, giống như một khu vực 

mới trong thế gian này, vừa mới thành lập; thế giới Sa Bà là một khu rất cổ lỗ, đời đời kiếp 

kiếp chất chứa những nghiệp chướng tập khí chưa đoạn. Một khu vực mới được thành lập, 

trong ấy có cư dân hay không? Không có, khu vực mới không có cư dân cũ, [cư dân trong 

Tây  Phương  Cực  Lạc]  đều  do  A  Di  Đà Phật  dùng bổn nguyện  và  oai thần tiếp dẫn  người 

trong mười phương thế giới sanh về thế giới Cực Lạc; bởi lẽ, nó là một khu vực mới. 

Đến chỗ Ngài phải thỏa một điều kiện, điều kiện gì vậy? Điều kiện là Thập Thiện. A Di 

Đà Phật bảo chúng ta [cư dân trong cõi Cực Lạc] đều là thượng thiện nhân ở cùng một chỗ, 

chúng ta muốn đến đó, ắt phải tu thượng phẩm Thập Thiện mới có thể vãng sanh. Mỗi ngày 

niệm Phật, niệm rất khá, mỗi ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, lâm chung có thể vãng sanh 

hay không? Tùy thuộc cái tâm của quý vị là thiện hay bất thiện. Muốn xem lòng của quý vị 

mà thiện bất thiện. Mười vạn câu chẳng sai, có công phu, nếu quý vị tu Thập Thiện, thượng 

phẩm Thập Thiện, ngay lập tức phê chuẩn, có thể di dân sang thế giới Cực Lạc. Mỗi ngày 

mười vạn câu Phật hiệu, tâm địa bất thiện, vẫn còn tham, sân, si, mạn, còn có tự tư tự lợi, kẻ 

ấy chẳng thể vãng sanh. Vì sao? Công phu niệm Phật trọn đủ, đạt tiêu chuẩn, cho năm mươi 

điểm, nhưng các mặt khác không đủ điểm số, chẳng thể vãng sanh! Do vậy, phải ghi nhớ, 

thượng phẩm Thập Thiện! Phải thật sự làm, chẳng thật sự làm sẽ không được! Hiện thời, tu 

thượng phẩm Thập Thiện như thế nào? Mấy năm qua, chúng tôi đặc biệt đề xướng ba căn bản 

của Nho, Thích, Đạo, đó là thượng phẩm Thập Thiện. Do vậy, chớ nên sơ sót! Đệ Tử Quy 

hoàn toàn chẳng thực hiện sẽ không thể về thế giới Cực Lạc, Cảm Ứng Thiên không thực 

hiện chẳng đến thế giới Cực Lạc. Hai thứ Cảm Ứng Thiên và Đệ Tử Quy đều thực hiện sẽ 

chẳng khác thượng phẩm Thập Thiện cho mấy, tôi tin [người ấy] chắc chắn có thể làm được 

[thượng phẩm Thập Thiện]. Chớ nên chẳng chú ý những lời đức Phật đã dạy trong kinh, chớ 

nên coi thường, nhất định phải hiểu rất rõ ràng, rất minh bạch, trong một đời này chúng ta hội 

đủ điều kiện của Tây Phương Cực Lạc thế giới, sẽ ổn thỏa, thích đáng đến được thế giới Cực 

Lạc. Điều này có cùng một đạo lý với việc di dân trong hiện thời, chúng ta hội đủ điều kiện 

sẽ có thể di dân sang thế giới Cực Lạc. 

Tu hành trong thế gian này vô cùng khó khăn, khó khăn lớn nhất là thọ mạng quá ngắn, 

tức là nói thời gian chúng ta tu học không đủ, còn chưa thành công, thọ mạng đã hết rồi. Đời 

sau sanh làm người, được tiếp tục  mang thân người, tối thiểu bị gián đoạn hai mươi năm. 

Trong hai mươi năm chết sống ấy, gần như quên sạch sành sanh những thứ đã tu trong đời 

trước. Đời này tiếp tục tu bèn nhanh hơn một chút, vẫn chẳng bằng thọ mạng lâu dài hòng có 

thể viên mãn thành tựu trong một đời. Đến thế giới Cực Lạc, chuyện ấy sẽ được giải quyết. 

Người sanh về thế giới Cực Lạc sẽ giống như A Di Đà Phật, A Di Đà Phật vô lượng thọ, nên 

ai nấy trong thế giới Cực Lạc đều là vô lượng thọ. Vì vậy, gọi là “thành tựu viên mãn trong 

 một  đời”  vì  họ  có thời  gian.  Dựa  vào điều  này,  chúng ta  thật  sự  hiểu  minh  bạch,  rõ  ràng: 

676  Tập 95 



Chẳng thể không vãng sanh! Đức Phật dạy chúng ta, những gì trong thế gian này chẳng thể 

đem sang thế giới Cực Lạc, hãy buông xuống toàn bộ; những gì có thể đem sang thế giới Cực 

Lạc, hãy khéo học tập, tu hành. Chớ nên không biết những gì có thể mang theo. Những gì sẽ 

mang theo được? Giới, Định, Huệ mang theo được, Thiền Định, Bát Nhã mang theo được, 

đoạn ác tu thiện, tích công lũy đức mang theo được. Tự tư tự lợi, tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ 

dục, lục trần trong thế gian chẳng mang theo được. Chẳng mang theo được thì phải thật sự 

buông xuống, chẳng có tơ hào lưu luyến; đối với những gì mang theo được bèn nghiêm túc 

học tập. 

Học  Phật,  mục  tiêu  chung  cực  là  mong  cầu  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật, 

đúng  là  trở  về  tự  tánh.  Chỉ  cần  chúng  ta đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chắc  chắn  sẽ 

thành tựu viên mãn trong một đời. Vì sao gọi là một đời? Vãng sanh thế giới Cực Lạc là một 

đời. Phải biết: Vãng sanh là vãng sanh ngay trong lúc còn sống, chẳng phải là chết rồi mới 

vãng sanh. Chư vị đồng học nhất định phải hiểu rõ điều này! Vì thế, vãng sanh là bất tử, A Di 

Đà Phật đến tiếp dẫn quý vị, quý vị còn chưa tắt hơi, vẫn là người sống. Quý vị thấy Phật đến 

tiếp dẫn, theo Phật ra đi, giã biệt người nhà, chào từ biệt họ rồi ra đi. Thân thể chẳng cần đến 

nữa, bỏ đi, chẳng mang theo thân thể, đấy là thứ rất bẩn thỉu, thế giới Cực Lạc là thế giới 

thanh tịnh, chẳng có thứ gì bẩn thỉu. Thân là cội nguồn của hết thảy ô nhiễm, cần phải vứt bỏ 

nó. Do vậy, đến thế giới Cực Lạc là ra đi trong khi còn sống, chẳng chết, ra đi trong lúc sống. 

Đến thế giới Cực Lạc, nơi đó là hóa sanh, chẳng phải là thai sanh. Thế giới Cực Lạc là hóa 

sanh,  nên  chẳng  có  nỗi  khổ  sanh,  lão,  bệnh,  tử.  Đã  thế,  đức  Phật  giới  thiệu  thể  chất  [của 

người  trong  cõi  Cực  Lạc]  là  “tử  ma  chân  kim  sắc  thân”  (thân  có  như  vàng  ròng  màu  tía 

được trau giồi sáng bóng), thân Kim Cang bất hoại, đều là từ tự tánh lưu lộ, giống như Phật, 

thân Phật có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo. Nếu quý vị thật sự thấy, thật sự 

hiểu rõ, đã hiểu rõ thì quý vị còn chẳng vãng sanh ư? Quý vị còn có gì để lưu luyến trong thế 

gian  này?  Mảy  may  lưu  luyến  đều  chẳng  có,  nhất  tâm hướng  về.  Trong  Di  Đà  Kinh  Yếu 

Giải, Ngẫu Ích đại sư nói ý niệm “nhất tâm hướng về” chính là phát Vô Thượng Bồ Đề tâm, 

giảng rất tuyệt! Nói cách khác, quý vị đã hoàn toàn hội đủ điều kiện vãng sanh. Do vậy, so 

sánh giữa hai thế giới, chúng ta rất coi trọng điều này. 

 “Pháp Hoa Văn Cú nhị viết”  (Sách Pháp Hoa Văn Cú, quyển hai, chép) Pháp Hoa Văn 

Cú là tác phẩm chú giải [kinh Pháp Hoa] do Trí Giả đại sư soạn. Trong ấy có giải thích chữ 

Sa Bà:  “Sa Bà thử phiên Nhẫn, kỳ độ chúng sanh an ư thập ác, bất khẳng xuất ly”  (Sa Bà, 

cõi này dịch là Nhẫn. Chúng sanh trong cõi ấy an trụ trong Thập Ác, chẳng chịu xuất ly). 

Đây  là  hoàn  cảnh  hiện  tại  của  chúng  ta.  “Tùng  nhân  danh  độ,  cố  xưng  vi  Nhẫn”  (do  con 

người mà đặt tên cõi nước; vì thế gọi là Nhẫn). Thật vậy, người trên thế giới này, đúng là an 

trụ trong Thập Ác, tức mười ác nghiệp: Sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, nói đôi chiều, nói 

thêu  dệt,  ác  khẩu,  tham  lam,  nóng  giận,  ngu  si,  quý  vị  thấy  đó,  mười  điều  ấy  đều  là  tội 

nghiệp. Tạo tác mười loại nghiệp ấy, quả báo là trong tam đồ, tức ngạ quỷ, địa ngục, và súc 

Tập 95  677 



sanh, quả báo ở nơi ấy, chẳng chịu xuất ly, lắm nỗi khổ sở! Vì họ (chúng sanh trong thế giới 

của chúng ta) có thể chịu đựng [những nỗi khổ sở ấy], nên trong tiếng Phạn bèn gọi [thế giới 

này]  là  Sa  Bà.  “Bi  Hoa  kinh  vân:  Vân  hà  danh  Sa  Bà?  Thị  chư  chúng  sanh  nhẫn  thọ  Tam 

 Độc cập chư phiền não, cố danh Nhẫn Độ, diệc danh Tạp Hội, cửu đạo cộng cư cố”  (Kinh 

Bi Hoa nói: “Cớ sao tên là Sa Bà? Các chúng sanh ấy chịu đựng Tam Độc và các phiền não, 

nên gọi là Nhẫn Độ, còn gọi là Tạp Hội, [là chỗ để chúng sanh] thuộc chín đường cùng ở”). 

Trong thế gian này, Tạp Hội là tạp cư (ở lẫn lộn), tố chất của nhân dân rất phức tạp. [Kinh Bi 

Hoa] cũng nói các chúng sanh trong cõi ấy có thể chịu đựng tham, sân, si, mạn; tham, sân, si 

là Tam Độc,  “cập chư phiền não”  (và các phiền não), phiền não nặng nhất là ngạo mạn và 

hoài nghi. Sự hoài nghi ấy chẳng tầm thường, mà là hoài nghi giáo huấn của thánh hiền. Hiện 

thời, chúng ta còn phải thêm một câu, “hoài nghi truyền thống của tổ tiên”, những thứ đó đều 

là phiền não. Vì thế được gọi là Nhẫn Độ. Ý nghĩa Tạp  Hội được câu tiếp theo nói rất rõ 

ràng:  “Cửu đạo cộng cư”  (chín đường cùng ở). Cớ sao có chín đường? Thông thường chúng 

ta  chỉ  nói sáu  đường,  nếu  tách  ra thành  chín  đường  thì  cũng có  thể  nói  thông suốt.  Trong 

thiên đạo có Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên, và Vô Sắc Giới Thiên, đó là ba đường, một 

biến  thành  ba.  Trong  địa  ngục  có  Vô  Gián  địa  ngục,  có  tám  địa  ngục  lạnh,  tám  địa  ngục 

nóng; do vậy, một cũng biến thành ba. Vì lẽ đó, đúng là vô cùng phức tạp, vì sống trong thế 

gian này, trong thế giới này, ai nấy tâm đều bất thiện, tạo nghiệp khác nhau, quả báo cũng 

chẳng giống nhau. Đoạn này nhằm giải thích vì sao thế giới này gọi là Sa Bà 

Tiếp  đó,  trong  “Pháp  Hoa  Huyền  Tán”66[2] nói  “Phạn  vân  Sách  Ha,  thử  vân  Kham Nhẫn, chư Bồ Tát đẳng hành lợi lạc thời, đa chư oán tật chúng khổ bức não, kham nại lao 

 quyện nhi nhẫn thọ cố, nhân dĩ vi danh. Sa Bà giả, ngoa dã”  (tiếng Phạn là Sách Ha, cõi này 

dịch là Kham Nhẫn. Khi các vị như Bồ Tát v.v... hành lợi lạc, bị nhiều sự oán ghét, các thứ 

khổ sở bức bách, não hại, nhưng các Ngài có thể chịu đựng nhọc nhằn, mệt mỏi, kiên nhẫn 

hứng chịu. Vì thế, lấy đó làm tên [của thế giới. Phiên âm thành] Sa Bà là sai). Ý nghĩa này 

khác với phần trước, trong phần trước nói về chúng sanh cư trụ, tức cư dân trong thế giới 

này, họ có thể chịu đựng những khổ nạn trong thế gian, đó gọi là “tự làm, tự chịu”. Trong 

Pháp  Hoa  Huyền  Nghĩa67[3] nói  đến  chư  Phật,  Bồ  Tát,  chúng  sanh  trong  thế  gian  này  tuy 



[2]

66  Pháp Hoa Huyền Tán có tên đầy đủ là Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Huyền Tán, gồm mười quyển, do ngài Khuy Cơ soạn. Trong tác phẩm này, Khuy Cơ đại sư đã dựa trên lập trường 

Pháp Tướng Duy Thức, nhất là lý luận trong Nhiếp Đại Thừa Luận để phán định Nhất Thừa, 

Tam Thừa, phê bình các thuyết của tông Thiên Thai và Hoa Nghiêm. Ngài trích dẫn rất nhiều 

đoạn từ Pháp Hoa Luận của Thế Thân Bồ Tát để nhận định về duyên khởi của kinh Pháp 

Hoa, xiển minh tông chỉ, giải thích tựa đề kinh, cũng như giải thích đại lược nội dung chánh 

kinh. 

[3]

67  Ở đây, tên tác phẩm bị nói lầm, phải là Pháp Hoa Huyền Tán. 

678  Tập 95 



khổ, nhưng họ có cảm, có người mong cầu Phật, Bồ Tát, trong khi chịu khổ, chịu nạn, họ cầu 

Phật, Bồ Tát gia hộ, cầu Phật, Bồ Tát đến cứu chúng con. Chúng sanh dấy lên ý niệm ấy, 

Phật, Bồ Tát lập tức nhận được tin tức ấy, các Ngài có đến hay không? Đến chứ! Các Ngài 

đến giúp đỡ chúng ta, nên dùng thân gì để độ bèn hiện thân ấy. Các Ngài đến nơi đây để độ 

bọn chúng sanh chúng ta, trạng huống như thế nào? [Các Ngài] chịu khổ giống như chúng ta, 

có thể còn chịu khổ nhiều hơn chúng ta, có nghĩa là Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian để 

độ chúng sanh rất khổ, chẳng dễ độ! Nói tới ý nghĩa này. Quý vị thấy [sách Pháp Hoa Huyền 

Tán viết]  “chư Bồ Tát đẳng” , chữ  “đẳng”  ấy nghĩa là gì? Có A La Hán, Bích Chi Phật, còn 

có chư thiên, chư thiên từ bi cũng đến thế gian giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, họ đến  “hành lợi 

 lạc thời”  (khi hành lợi lạc), lợi lạc chúng sanh, đến giúp chúng sanh, đến cứu khổ cứu nạn, 

nhưng như thế nào?  “Đa chư oán tật chúng khổ bức não” , [nghĩa là] Bồ Tát đến đây hảo tâm 

cứu giúp chúng sanh, nhưng vẫn có rất nhiều kẻ oán giận, ganh ghét các Ngài, còn có rất 

nhiều kẻ gây cho các Ngài đủ mọi nỗi phiền não. Hiện thời, hiện tượng này được thấy rất rõ 

rệt: Người tin tưởng cầu Phật, Bồ Tát, kẻ không tin bèn nhục mạ người ấy là mê tín, nghĩ hết 

mọi cách để bài xích, chướng ngại người ấy. Độ chúng sanh rất khổ, nhưng những vị Bồ Tát 

ấy có thể nhẫn nại.  “Kham nại lao quyện”  (chịu đựng mệt mỏi, nhọc nhằn), đó là vất vả, khổ 

sở,  “nhi nhẫn thọ cố”  (kiên nhẫn hứng chịu). Ở đây, Bồ Tát tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, thứ gì 

cũng đều nhẫn nại,  “nhân dĩ vi danh”  (do vậy, bèn lấy đó làm tên). Quý vị thấy đó, cư dân 

khổ sở, Phật, Bồ Tát đến nơi đây độ chúng sanh cũng khổ, nên gọi là thế giới Kham Nhẫn; do 

vậy, lấy đó làm tên.  “Sa Bà giả, ngoa dã”  ([phiên âm thành] Sa Bà là sai): Sa Bà là phiên âm 

thời cổ, phải nên phiên là Sách Ha, âm này (tức Sa Bà) so với nguyên âm khác biệt nhiều 

hơn68[4].   “Tây  Vực  Ký  nhất  viết”  (Tây  Vực  Ký  quyển  một  viết),  Tây  Vực  Ký  do  Huyền Trang đại sư viết, Ngài sang Ấn Độ thỉnh kinh mười mấy năm, có viết một quyển sách ghi lại 

những chuyện thấy nghe trên đường đi, mang tựa đề là Tây Vực Ký.  “Sách Ha thế giới tam 

 thiên đại thiên quốc độ, vi nhất Phật hóa nhiếp dã”  (thế giới Sách Ha là cõi nước tam thiên 

đại thiên, là nơi hóa độ, nhiếp thọ của một vị Phật), đây là nói về Thích Ca Mâu Ni Phật, [nói 

về] khu vực giáo hóa của một vị Phật.  “Cựu viết Sa Bà”  (lối xưa, phiên âm là Sa Bà),  “hựu 

 viết Sa Ha, giai ngoa”  (lại còn dịch là Sa Ha, đều sai). Những âm này đều không chính xác, 

nên Ngài phiên là Sách Ha. Đây là thuyết minh đơn giản câu  “đương danh Sa Bà”  (nên đặt 

tên là Sa Bà). 

 “Thời hữu đại kiếp”  (khi ấy, có đại kiếp),  “thời”  là lúc hiện tại, trong khoảng thời gian 

ấy, đại kiếp có tên là Hiền Kiếp,  “danh viết Hiền Thiện”  (tên là Hiền Thiện); trong đại kiếp 

ấy,  “hữu thiên Thế Tôn, thành tựu đại bi xuất hiện ư thế”  (có một ngàn vị Thế Tôn, thành tựu 



[4]

68  Đây là nói theo cách phát âm đời Đường, chứ nếu căn cứ theo âm đọc Quan Thoại hiện thời (Sa Bà là Suō Pó và Sách Ha là Suǒ Hē), sẽ thấy cả hai âm đều chẳng có âm nào gần với 

âm tiếng Phạn Sahaloka-dhatu 

Tập 95  679 



đại bi, xuất hiện trong cõi đời),  “thành tựu đại bi”  là đặc biệt nói rõ các vị Bồ Tát thị hiện 

thành Phật trong thế giới này nhằm giáo hóa chúng sanh, mang ý nghĩa này.  “Cứ Phật Tổ 

 Thống Ký”  (Theo Phật Tổ Thống Ký), Phật Tổ Thống Ký69[5] là một quyển sách trong Phật môn, có thể nói là sách lịch sử nhà Phật, có chép danh hiệu của mấy vị Phật,  “đệ nhất Phật 

 danh Câu Lưu Tôn Phật, thứ vi Câu Na Hàm Mâu Ni Phật, tam vi Ca Diếp Phật”  (vị Phật 

thứ nhất tên là Câu Lưu Tôn Phật, vị kế đó là Câu Na Hàm Mâu Ni Phật, vị Phật thứ ba là Ca 

Diếp  Phật),  vị  thứ  tư  là  hiện  tại,  “tức  vi  kim  chi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  thử  hậu  hữu  Di 

 Lặc”  (tức là Thích Ca Mâu Ni Phật trong hiện thời, sau đấy có ngài Di Lặc), đây là vị Phật 

thứ  năm.  Sau  đó  là  chữ  “đẳng”  (vân  vân),  sau  đấy  còn  có  “cửu  bách  cửu  thập  lục  Phật 

 tương kế xuất thế”  (chín trăm chín mươi sáu vị Phật kế tiếp nhau xuất thế). Đây là giới thiệu 

giản lược một ngàn vị Phật trong Hiền Kiếp lần lượt xuất hiện trên thế gian trong đại kiếp 

này.  “Kim thử hội trung, Di Lặc dữ kỳ tha Hiền Kiếp trung thành Phật chi cửu bách cửu thập 

 ngũ đại sĩ giai lai tập hội”  (nay trong hội này, Di Lặc và chín trăm chín mươi lăm vị đại sĩ sẽ 

thành Phật trong Hiền Kiếp đều đến nhóm hội). Thích Ca Mâu Ni Phật ngự tại Linh Sơn, 

kinh này được nói tại Linh Sơn, cùng địa điểm với kinh Pháp Hoa, giảng kinh ở nơi ấy. Di 

Lặc Bồ Tát và chín trăm chín mươi lăm vị đại Bồ Tát sẽ thành Phật trong thế gian này vào 

thời tương lai của Hiền Kiếp đều đến tham gia pháp hội này.  “Thính Phật thuyết pháp, cố tri 

 Hiền  Kiếp  trung  vị  lai  nhất  thiết  chư  Phật  giai  tất  đồng  tuyên  thử  kinh”  (nghe  đức  Phật 

thuyết pháp, nên biết hết thảy chư Phật vị lai trong Hiền Kiếp ắt sẽ đều cùng tuyên nói kinh 

này). Cụ Niệm Tổ có cách nhìn như thế, lý giải như thế, chúng ta thấy một ngàn vị Phật trong 

Hiền Kiếp đều đến tham dự pháp hội này, trong tương lai các Ngài thành Phật, lẽ nào chẳng 

giảng kinh này? Lẽ nào chẳng tuyên dương pháp môn này? 

Tiếp theo đó, cụ Niệm Tổ thuyết minh đơn giản:  “Biệt thuyết, Hiền Kiếp cộng nhất thiên 

 linh ngũ Phật”  (Thuyết khác cho rằng trong Hiền Kiếp có một ngàn lẻ năm vị Phật), tức là 

không kể Di Lặc Bồ Tát, đấy là một cách nói khác. Sau Di Lặc Bồ Tát còn có một ngàn vị 

Phật xuất thế, đó là [ý nghĩa của câu]  “Di Lặc dĩ hạ nhất thiên linh nhất nhân”  (từ Di Lặc trở 

đi  là  một  ngàn  lẻ  một  người),  hiện  thời  chưa  thành  Phật,  còn  đang  mang  thân  phận  Bồ 

Tát.  “Phi  sở  thường  kiến,  cố  bất  tường  lục”  (do  chẳng  thường  thấy  nên  chẳng  sao  lục  chi 

tiết),  chẳng  rườm  lời,  tỉnh  lược  [phần  nêu  danh  hiệu  cụ  thể  của  các  vị  Phật  trong  Hiền 



[5]

69  Phật  Tổ  Thống  Ký, đúng  ra phải là  Phật  Tổ  Thống  Kỷ  (佛祖統紀) là  một  tác  phẩm  do ngài Chí Khánh soạn vào đời Tống gồm  năm  mươi bốn quyển, chép về lịch sử Phật giáo. 

Sách bắt  đầu bằng  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật  Bổn  Kỷ,  kế  tiếp là  truyện ký  của lịch đại tổ sư 

Trung Quốc. Theo sách này, đức Phật giáng sanh vào năm thứ hai mươi bốn đời Châu Chiêu 

Vương (1029 trước Công Nguyên). Sách chép các sự kiện Phật giáo từ năm 1027 trước Công 

Nguyên  đến  năm  Hàm  Thuần  thứ  năm  (1259)  đời  Tống  Độ  Tông,  chú  trọng  chủ  yếu  sự 

truyền thừa của tông Thiên Thai, đồng thời nói thêm một số tông phái khác. 

680  Tập 95 



Kiếp].  “Dĩ thượng đệ nhất phẩm, dĩ Tín, Văn, Thời, Chủ, Xứ, Chúng, lục chủng thành tựu, vi 

 bổn kinh chứng tín. Kinh trung đại tỳ-kheo chúng vạn nhị thiên nhân, siêu việt dư kinh, đồng 

 ư Pháp Hoa”  (Trong phẩm thứ nhất, dùng Tín, Văn, Thời, Chủ, Xứ, Chúng, sáu thứ thành 

tựu để chứng tín kinh này. Giống như kinh Pháp Hoa, chúng đại tỳ-kheo trong kinh này là 

một vạn hai ngàn vị, trỗi vượt các kinh khác). Chúng ta đặc biệt lưu ý sự biểu thị pháp này, 

nói rõ tầm quan trọng của kinh này. Quý vị thấy đức Phật nói hết thảy các kinh, thông thường 

số lượng các vị tỳ-kheo đều là một ngàn hai trăm năm mươi người, chỉ riêng kinh Pháp Hoa 

là một vạn hai ngàn người, kinh này cũng là một vạn hai ngàn người, cho thấy pháp hội này 

và Pháp Hoa bình đẳng. Trong quá khứ, tổ sư đại đức bảo: Hết thảy các pháp do đức Thế Tôn 

đã nói trong bốn mươi chín năm có thể chia thành ba loại là Tiểu Thừa, Đại Thừa, và Nhất 

Thừa, chia thành ba loại ấy. Tiểu Thừa giảng về Thanh Văn và Duyên Giác, nói theo cách 

bây giờ là học hành đã đạt được học vị, Đại Thừa là Bồ Tát, Nhất Thừa là thành Phật. Đối 

với  “kinh  thành  Phật”  (kinh  dạy  pháp  môn  tu  thành  Phật),  các  vị  tổ  sư  đại  đức  từ  xưa  đã 

khẳng định kinh thành Phật chỉ có ba bộ, tức là Hoa Nghiêm, Pháp Hoa và Phạm Võng. Kinh 

Phạm Võng chưa được truyền toàn bộ đến Trung Quốc, chỉ có một phẩm được truyền đến 

Trung Quốc, đó là Bồ Tát Giới Phẩm, tức là phẩm Bồ Tát Tâm Địa Giới trong bộ kinh ấy. Bộ 

kinh đó phân lượng cũng rất lớn, nhưng chưa được truyền tới. Tại Trung Quốc chỉ có Hoa 

Nghiêm và Pháp Hoa, nhưng tổ sư đại đức phán định kinh này cao hơn Hoa Nghiêm và Pháp 

Hoa, vì sao? Hoa Nghiêm và Pháp Hoa đến cuối cùng đều là “mười đại nguyện vương dẫn về 

Cực Lạc”. Nói cách này hợp lý, mà nói theo Lý cũng thông suốt. Nói cách khác, Hoa Nghiêm 

và Pháp Hoa là kinh Nhất Thừa, thành Phật trong một đời, [cho nên] kinh này cũng là thành 

Phật trong một đời. 

Sau đó lại nói:  “Hựu Phổ Hiền tối vi thượng thủ, đồng ư Hoa Nghiêm kinh, diệc biểu bổn 

 kinh chi đồng ư thượng chi Viên Giáo nhị kinh dã” (Hơn nữa, giống như kinh Hoa Nghiêm, 

Phổ Hiền Bồ Tát là vị Thượng Thủ đầu tiên của kinh này, điều này cũng biểu thị kinh này 

giống như hai kinh Viên Giáo vừa được nhắc đến trên đây). Đây là hai bộ kinh Nhất Thừa 

trong Viên Giáo, kinh này (kinh Vô Lượng Thọ) ngang hàng với hai kinh đó, chẳng sai biệt! 

Vì vậy, vào đời Thanh trước kia, cư sĩ Bành Tế Thanh đã gọi kinh này là Trung Bổn Hoa 

Nghiêm, kinh A Di Đà là Tiểu Bổn Hoa Nghiêm, quý vị thấy có ý nghĩa như vậy. Chúng ta 

phải đặc biệt lưu ý những đề xướng, chỉ dạy của các  vị tổ sư đại đức. Trong toàn bộ Phật 

giáo, trong bốn mươi chín năm hoằng truyền của Thích Ca Mâu Ni Phật, bộ kinh này chiếm 

địa vị ra sao? Có thể nói bộ kinh này là chí cao vô thượng! Không chỉ ngang hàng với Hoa 

Nghiêm  và  Pháp  Hoa,  trên  thực  tế,  nó  còn  cao  hơn  Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa.  Kinh  Hoa 

Nghiêm đến cuối cùng viên mãn là mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực 

Lạc, thật sự đạt tới viên mãn rốt ráo, chúng ta chớ nên chẳng biết điều này. Nếu chúng ta 

nương theo Pháp Hoa và Hoa Nghiêm để tu hành, hy vọng thành công trong một đời này hết 

sức xa vời, mờ mịt. Các pháp môn ấy phải tu Định, Pháp Hoa tam-muội chẳng dễ thành tựu, 

Tập 95  681 



Pháp Giới Quán như trong kinh Hoa Nghiêm người tầm thường chẳng thể quán thành. Quý vị 

thấy  phương  pháp  trong  bộ  kinh  điển  này,  trong  bốn  mươi  tám  nguyện  có  nói  “khi  lâm 

chung, mười niệm nhất định vãng sanh”. Do vậy, Thiện Đạo đại sư tán thán pháp môn này 

là  “vạn người tu, vạn người đến” , chẳng bỏ sót một ai! Chúng ta đã gặp gỡ, may mắn lắm! 

Dẫu trong đời này, chúng ta học Phật cũng thế, mà không học Phật cũng thế, trong quá khứ 

và đời này đã tạo chẳng ít tội nghiệp, có thể vãng sanh hay không? Có thể! Chỉ cần quý vị 

sau khi nghe pháp môn này, hạ quyết tâm “quay đầu là bờ”, ta chẳng còn làm ác nữa, ta thật 

sự nhất tâm tu học Thập Thiện, thật thà niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ, là được rồi. Quá khứ 

tạo tác tội Thập Ác, Ngũ Nghịch cũng được, vẫn có thể vãng sanh, tuyệt diệu chưa? Đúng là 

quay đầu là bờ! Chúng ta chớ nên không biết điều này, nhất định phải quý trọng duyên phận 

thù thắng khôn sánh này. 

Chúng ta học phẩm thứ nhất tới đây, dưới đây, chúng ta xem phẩm thứ hai là  Đức Tuân 

 Phổ Hiền. Chúng ta thấy trước đó cụ Hoàng Niệm Tổ mào đầu:  “Đệ nhị phẩm thị thượng 

 phẩm thánh chúng chi bổ sung”  (phẩm thứ hai là phần nói chi tiết thêm về thánh chúng trong 

phẩm trước). Chúng Thành Tựu trong sáu thứ thành tựu chỉ nói đến xuất gia Bồ Tát, tại gia 

Bồ  Tát  chưa  nhắc  tới,  phải  nói  bổ  sung  trong  phần  kế  tiếp.  “Bổn  phẩm  chi  thủ,  ư  Bồ  Tát 

 chúng  trung,  niêm  xuất  thượng thủ  chi Hiền  Hộ đẳng  thập lục  Chánh  Sĩ”  (đầu phẩm  này, 

trong hàng Bồ Tát, lại nêu lên mười sáu vị Chánh Sĩ thượng thủ như Hiền Hộ v.v...), mười 

sáu vị đại Bồ Tát ấy đều là Đẳng Giác Bồ Tát, toàn là tại gia Bồ Tát.  “Phẩm mạt”  (phẩm cuối 

cùng), tức cuối phẩm bốn mươi tám,  “phục tiêu dư chi tam chúng cập chư thiên đại chúng, dĩ 

 bổ túc thượng phẩm”  (lại nêu ba chúng kia và chư thiên đại chúng nhằm bổ túc phẩm đầu), 

tức phẩm trước của phẩm này,  “lục thành tựu trung chi Chúng Thành Tựu”  (Chúng Thành 

Tựu trong sáu thứ thành tựu), nói rõ ở đây.  “Vưu ưng trước nhãn”  (càng đáng chú ý nhất), 

tức là phải lưu ý,  “bổn phẩm danh Đức Tuân Phổ Hiền”  (phẩm này có tên là Đức Tuân Phổ 

Hiền), ý nghĩa của tiểu đề này vô cùng trọng yếu,  “cái biểu dự hội chi vô lượng vô biên chư 

 đại Bồ Tát, hàm cộng tuân tu Phổ Hiền chi đức”  (biểu thị vô lượng vô biên chư đại Bồ Tát 

dự hội đều cùng tuân tu đức của Phổ Hiền). Quý vị nói xem kinh này có tuyệt vời hay chăng? 

“Đều cùng tuân tu đức của Phổ Hiền” là ở nơi đâu? Trong kinh Hoa Nghiêm, tức là trong Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, chư Phật, Bồ Tát vị nào cũng đều tu  “Phổ Hiền chi 

 đức” ,  “Phổ  Hiền  chi  đức”  là  mười  đại  nguyện  vương,  thành  tựu  viên  mãn  trong  một  đời. 

Kinh này chẳng ra ngoài lệ ấy.  “Phổ Hiền chi đức, thật diệc vô lượng”  (đức của Phổ Hiền 

thật sự cũng là vô lượng), nói thật với quý vị thì là vô lượng vô biên , “nhi kỳ tâm trung chi 

 tâm, yếu trung chi yếu, tắc vi thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc dã, thị vi bổn phẩm 

 chi cương”  (nhưng điểm cốt lõi, trọng yếu nhất lại chính là “mười đại nguyện vương dẫn dắt 

về Cực Lạc”. Ðó là cương lãnh của phẩm này). Tổng cương lãnh của phẩm kinh này là mười 

đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát, Phổ Hiền nguyện, Phổ Hiền đức thật sự là vô lượng, 

vô biên, vô tận, vô số. Cụ Hoàng nói rất hay,  “tâm yếu” :  “Tâm trung chi tâm, yếu trung chi 

682  Tập 95 



 yếu”  (điều cốt lõi nhất trong các điều cốt lõi, điều trọng yếu trong các điều trọng yếu) chính 

là mười đại nguyện vương. Do vậy, chúng ta phải học mười đại nguyện vương, có thể học 

bao nhiêu bèn học bấy nhiêu, đối với chính mình chắc chắn có lợi ích. 

Đầu tiên là phải học  “lễ kính chư Phật” , đối với bất cứ ai đều phải lễ kính. Vì sao? Hết 

thảy chúng sanh là vị lai Phật, há có thể chẳng lễ kính ư? Chúng ta lạy Phật, phải lạy ba đời 

mười phương chư Phật, ba đời là đời quá khứ, đời hiện tại, trong kinh, Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã giới thiệu, đời vị lai, đức Phật đã nói  “hết thảy chúng sanh đều là vị lai Phật”.  Chúng ta 

chẳng cung kính một người hay chẳng cung kính một động vật nhỏ chính là chẳng cung kính 

vị lai Phật. Từ chỗ này, có thể thấy được đại đức và đại nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát. Không 

chỉ là đối với hết thảy hữu tình chúng sanh, chúng ta phải có ý niệm kính trọng chân thành, 

phải lễ kính viên mãn, trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật còn dạy:  “Tình và vô tình, cùng viên 

 thành  Chủng  Trí”.  Chúng  ta  chỉ  nói  động  vật  là  hữu  tình,  còn  vô  tình  thì  sao?  Thực  vật, 

khoáng vật, núi, sông, đại địa là vô tình. Vô tình chúng sanh cùng viên thành Chủng Trí, câu 

này chẳng thể nghĩ bàn, cũng có nghĩa là vô tình chúng sanh cũng sẽ thành Phật. Nay chúng 

tôi đã hiểu rõ, trước kia chẳng hiểu nổi câu này! Bao nhiêu năm qua, chúng tôi đã bị khốn 

đốn bởi câu kinh văn này, giảng theo cách nào? Tôi thân cận rất nhiều vị đại đức, thưa hỏi họ 

câu này thì họ cũng chẳng giảng câu này rõ ràng cho lắm. Giảng kha khá một chút là hữu tình 

chúng sanh thành Phật thì núi, sông, đại địa cũng đều thành tựu. Cách giảng ấy không sai, 

nhưng chưa thể khiến cho chúng tôi tâm phục, khẩu phục. Mãi cho đến lúc chúng tôi học tập 

Hoa Nghiêm, học bộ Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ 

quốc sư  mới hoảng nhiên đại ngộ. Tác phẩm ấy giảng về nguyên khởi của vũ trụ rõ ràng, 

minh bạch. Trước khi đọc kinh luận ấy, tuy kinh giảng rất rõ ràng, minh bạch, nhưng đối với 

căn tánh của chúng tôi thì vẫn chưa được, thô tâm đại ý, chưa thấu hiểu được! Kinh thường 

nói:  “Nhất niệm bất giác bèn có vô minh” , lại nói:  “Vô minh bất giác sanh tam tế, cảnh giới 

 làm duyên tăng trưởng lục thô” , đối với những điều kinh luận Duy Thức đã nói, chúng ta 

cũng biết nói, nhưng thường là nói chẳng rõ  ràng, đối với những phần kinh văn ấy, từ đầu 

đến cuối là lơ mơ, chẳng hiểu rõ. Từ Hoa Nghiêm, từ Hoàn Nguyên Quán mới hiểu rõ ràng, 

mới hiểu điều gì? Nguyên lai là trong tất cả hiện tượng vật chất đều có hiện tượng tinh thần, 

tâm  và  vật  chẳng thể  tách  rời, vĩnh viễn chẳng  tách  rời.  Trong  một  vi trần  có tin tức viên 

mãn,  đương nhiên hữu  tình và vô tình  cùng viên  mãn  Chủng  Trí.  Hiểu  rõ  chân tướng của 

chuyện này, không chỉ có tâm cung kính đối với con người, mà đối với một tảng đá, một hạt 

cát hay bụi đều trọn đủ tâm cung kính, quý vị mới thực hiện được sự lễ kính chư Phật của 

Phổ Hiền Bồ Tát. Ta cung kính hết thảy  mọi người, cung kính thiên địa, quỷ thần, nhưng 

thiếu tâm cung kính đối với bùn, cát và những hiện tượng tự nhiên thì sự lễ kính chư Phật của 

quý vị vẫn còn thiếu sót to lớn, mà chính mình chẳng biết! Phạm vi của lễ kính to như thế, 

phạm vi của mỗi điều trong chín điều kia đều là khắp pháp giới hư không giới. Chúng ta là 

người tu học Đại Thừa, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, chớ nên không biết điều này. 

Tập 95  683 



Đã biết, hãy thật sự làm, trong tương lai phẩm vị vãng sanh sẽ cao, phẩm vị của chính mình 

được nâng cao với một mức độ lớn. 

Bây  giờ  chúng  ta  xem  kinh  văn,  đoạn  kinh  này  nói  về  mười  sáu  vị  Chánh  Sĩ  nhằm  bổ 

sung phần Bồ Tát Chúng phía trước. 



 (Kinh) Hựu Hiền Hộ đẳng thập lục Chánh Sĩ, sở vị: Thiện Tƣ Duy Bồ Tát, Huệ Biện 

 Tài  Bồ  Tát,  Quán  Vô  Trụ  Bồ  Tát,  Thần  Thông  Hoa  Bồ  Tát,  Quang  Anh  Bồ  Tát,  Bảo 

 Tràng Bồ Tát, Trí Thƣợng Bồ Tát, Tịch Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, Nguyện Huệ Bồ 

 Tát, Hƣơng Tƣợng Bồ Tát, Bảo Anh Bồ Tát, Trung Trụ Bồ Tát, Chế Hạnh Bồ Tát, Giải 

 Thoát Bồ Tát, nhi vi Thƣợng Thủ.  

   (經)又賢護等十六正士。所謂善思惟菩薩。慧辯才菩薩。觀無住菩薩。神通華菩薩。

光英菩薩。寶幢菩薩。智上菩薩。寂根菩薩。信慧菩薩。願慧菩薩。香象菩薩。寶英菩

薩。中住菩薩。制行菩薩。解脫菩薩。而為上首。 

 (Kinh: Lại có nhóm Hiền Hộ mười sáu vị Chánh  Sĩ, tức là: Thiện Tư Duy Bồ Tát, Huệ 

 Biện Tài Bồ Tát, Quán Vô Trụ Bồ Tát, Thần Thông Hoa Bồ Tát, Quang Anh Bồ Tát, Bảo 

 Tràng Bồ Tát, Trí Thượng Bồ Tát, Tịch Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, Nguyện Huệ Bồ Tát, 

 Hương Tượng Bồ Tát, Bảo Anh Bồ Tát, Trung Trụ Bồ Tát, Chế Hạnh Bồ Tát, Giải Thoát Bồ 

 Tát làm Thượng Thủ).  



Đây là giới thiệu đức hiệu của mười sáu vị Thượng Thủ Bồ Tát. Ý nghĩa biểu thị pháp rất 

sâu, bao hàm ý nghĩa đặc biệt. Trong hàng xuất gia Bồ Tát thuộc phần trước, chỉ nêu tên ba 

vị, tại gia Bồ Tát nêu ra mười sáu vị, điều này có ý nghĩa gì? Chúng ta phải hiểu rõ, pháp 

môn này đặc biệt dành cho các đồng học tại gia tu tập, thích hợp nhất đối với sự tu hành tại 

gia. Mười sáu vị Bồ Tát có địa vị bình đẳng với Văn Thù, Phổ Hiền, Di Lặc. Tại gia có thể 

thành tựu Đẳng Giác Bồ Tát, chúng ta chớ nên không hiểu đạo lý này. Chúng ta đọc lời chú 

giải của lão cư sĩ:  “Chánh Sĩ giả” , trước tiên giải thích Chánh Sĩ là gì,  “Độ Thế Kinh viết: 

 Khai  Sĩ,  Đại  Sĩ,  Thánh  Sĩ,  Lực  Sĩ,  Chánh  Sĩ  đẳng,  giai  Bồ  Tát  chi  dị  xưng”  (Kinh  Độ 

Thế70[6] nói: “Khai Sĩ, Đại Sĩ, Thánh Sĩ, Lực Sĩ, Chánh Sĩ v.v... đều là tên gọi khác của Bồ 

Tát”). Trong kinh Phật có nhiều cách xưng hô như thế, quý vị thấy những danh xưng ấy toàn 

là biệt hiệu của Bồ Tát. Trong kinh Độ Thế nói tới Khai Sĩ, thì Khai (開) là khai ngộ, chẳng 



[6]

70  Bản kinh  này  có  tên  gọi đầy  đủ  là  Độ Thế  Phẩm  Kinh, do  ngài  Pháp  Hộ  xứ  Đại  Nhục Chi dịch vào đời Tây Tấn, gồm sáu quyển. Đây là một bản dịch khác của phẩm Ly Thế Gian 

trong kinh Hoa Nghiêm. 

684  Tập 95 



phải là khai ngộ tầm thường, mà là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, người như vậy được 

gọi là Khai Sĩ, Bồ Tát, hoặc Pháp Thân Bồ Tát. Đối với danh xưng Đại Sĩ, quý vị thấy chúng 

ta nói Quán Âm Đại Sĩ, Phổ Hiền Đại Sĩ, đấy cũng chính là Ma Ha Tát trong tiếng Phạn, 

[nghĩa là] Đại Bồ Tát, đều là danh xưng của Pháp Thân Bồ Tát. Thánh Sĩ: Thánh nhân, chẳng 

phải là con người, thánh ở đây là đại thánh, chẳng phải là tiểu thánh. A La Hán, Bích Chi 

Phật, Quyền Giáo Bồ Tát được coi là tiểu thánh, còn những vị này là đại thánh. Lực Sĩ là 

danh  xưng  thường  dùng trong Mật  Tông,  như  Kim  Cang  Lực  Sĩ71[7] thường  được nói tới trong  [các  kinh  sách  của]  Mật  Tông.  Chánh  Sĩ:  Chánh  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác,  Bồ  Tát  là  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  gọi  là  Chánh  Sĩ.  Pháp  Thân  Bồ  Tát  đều  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, chỉ kém một chút là tập khí vô minh vẫn còn, do [tập khí] 

có  dầy  hay  mỏng  khác  nhau,  cho  nên  có  bốn  mươi  mốt  đẳng  cấp.  Đối  với  hết  thảy  cảnh 

duyên, các Ngài thật sự chẳng khởi tâm, không động niệm, chúng ta phải biết điều này. 

Chúng  ta  lại  xem  tiếp:  “Chân  Giải  vân”  (sách  Chân  Giải  nói),  trong  phần  trước  tôi  đã 

giới  thiệu  cùng  quý  vị,  đây  là  tác  phẩm  chú  giải  của  tổ  sư  đại  đức  Nhật  Bản,  “Chánh  vị 

 chánh đạo, Sĩ vị sĩ phu”  (Chánh là chánh đạo, Sĩ là sĩ phu), đấy là bậc sĩ đại phu,  “tại gia chi 

 xưng. Thử đẳng đại sĩ, ngoại hiện phàm hình, nội thâm đạt chánh đạo cố, cư gia danh vi 



[7]

71  Kim Cang Lực Sĩ (Vajrapānibalin): Trong Mật Tông, danh xưng này có hai cách hiểu: 1. Danh xưng của một vị hộ pháp thần, thường là Bồ Tát hoặc cổ Phật thừa nguyện ủng hộ 

Phật pháp, hóa hiện thân tướng dũng mãnh, phẫn nộ, đáng sợ, cầm Kim Cang Xử hộ trì Tam 

Bảo.  Vị  Kim  Cang  Lực  Sĩ  nổi  tiếng  nhất  tên  là  Mật  Dao,  còn  gọi  là  Na  La  Diên  đã  phát 

nguyện hộ trì một ngàn vị Phật trong Hiền Kiếp. Theo hội Kim Cang Lực Sĩ trong kinh Đại 

Bảo  Tích,  vào  thời  quá  khứ,  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  Dũng  Quân  có  một  ngàn  lẻ  hai 

người con trai. Hai người con trai út là Pháp Ý và Pháp Niệm. Pháp Ý phát nguyện khi một 

ngàn vị vương tử thành Phật, sẽ theo hộ trì, làm Kim Cang Lực Sĩ để hộ trì những pháp bí 

yếu của Phật. 

2. Kim Cang Lực Sĩ là từ ngữ gọi gộp chung của Kim Cang và Lực Sĩ. Kim Cang còn gọi là 

Nan Thắng Kim Cang là danh xưng của các vị hộ pháp cầm Kim Cang Xử thủ hộ, ngăn ngừa 

kẻ ác phá hoại. Lực Sĩ cũng là thần thủ hộ tương ứng thường đi chung với Kim Cang, nên 

còn gọi là Đối Diện Kim Cang. Các tự viện thường đắp tượng hai vị này thủ hộ hai bên Đại 

Hùng Bảo Điện. Có thuyết lại nói vị bên trái là Tả Phù Kim Cang (tức Mật Dao Kim Cang), 

vị bên trái là Hữu Bật Kim Cang (tức Na La Diên). Hiểu theo nghĩa này thì Na La Diên khác 

với Mật Dao Kim Cang. 

Như vậy là khi dùng danh xưng Lực Sĩ, đã hạn cuộc trong ý nghĩa các vị Đại Bồ Tát hóa thân 

làm thần hộ pháp. 

Tập 95  685 



 Chánh Sĩ”  (là danh xưng của người tại gia. Các vị Ðại Sĩ này ngoài hiện hình tướng phàm 

phu, bên trong thấu hiểu sâu xa chánh đạo, sống tại gia, gọi là Chánh Sĩ). Đây là tại gia Bồ 

Tát, tại Trung Quốc, người tu hành tại gia được gọi là Cư Sĩ. Cư sĩ là người tại gia tu đạo nên 

gọi là Cư Sĩ. Nói chung, đối với các vị Đại Sĩ, tức hàng Pháp Thân Bồ Tát, có nhiều danh 

xưng, đối với tại gia Bồ Tát [thì các danh xưng] Khai Sĩ và Chánh Sĩ cũng được dùng rất 

nhiều, thường thấy [sử dụng trong giới Phật giáo].  “Ngoại hiện phàm hình” ,  “phàm hình”  là 

thân phận tại gia, trên thực tế là  “thâm đạt chánh đạo” ,  “đạt”  (達) là thông đạt, chẳng phải 

là nông cạn, tầm thường, mà là  “thâm đạt” ,   “thâm”  nghĩa là minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật. Đời Đường, thuở Lục Tổ tại thế, trong hội của Ngài có bốn mươi ba người minh 

tâm kiến tánh, trong đó có tại gia cư sĩ chứng đắc quả vị Pháp Thân Bồ Tát. 

 “Hựu  Hội  Sớ  viết:  Thập  lục  Chánh  Sĩ  giả,  Văn  Thù  Sư  Lợi  Nghiêm  Tịnh  Kinh 

 ngôn”  (sách  Hội  Sớ  lại  nói:  “Mười  sáu  vị  Chánh  Sĩ,  kinh  Văn  Thù  Sư  Lợi  Nghiêm  Tịnh 

nói”), đây là danh xưng của một bộ kinh, tức là Văn Thù Sư Lợi Nghiêm Tịnh Kinh72[8], 

kinh ấy nói:  “Bồ Tát bát vạn tứ thiên cập thập lục Chánh Sĩ”  (Bồ Tát tám vạn bốn ngàn và 

mười sáu vị Chánh Sĩ). Có thể thấy là mười sáu người này thường được đức Thế Tôn nêu lên 

làm thí dụ, gương mẫu, khuôn phép trong khi giảng kinh, giáo học.  “Tắc minh tri Chánh Sĩ 

 chi danh, vân cư gia Bồ Tát”  (cho thấy danh xưng Chánh Sĩ chỉ hàng tại gia Bồ Tát), nói rõ 

mười sáu vị này đều là tại gia đại Bồ Tát, chẳng phải là kẻ tầm thường.  “Chánh vị chánh đạo, 

 Sĩ vị cư sĩ”  (Chánh là chánh đạo, Sĩ là cư sĩ), Hoàng lão cư sĩ nói như vậy, chúng ta càng dễ 

hiểu.  “Thử  đẳng  đại  sĩ,  tuy bảo  quang  hòa  trần”  (các  vị  đại sĩ  ấy,  tuy  sống  lẫn  với  phàm 

nhân), Trung Quốc cũng có một thành ngữ có tánh chất hoàn toàn tương đồng là  “hòa quang 

 đồng trần” , hòa quang đồng trần và câu này (bảo quang hòa trần) có ý nghĩa hoàn toàn giống 

nhau.  “Cửu xuất ư tà đạo, thâm đạt ư chánh pháp, cố vân Chánh Sĩ dã”  (đã thoát khỏi tà đạo 

từ lâu, thông đạt sâu xa chánh pháp, nên gọi là Chánh Sĩ), đây là cổ đại đức giải thích danh từ 

này.  “Chuẩn thượng khả tri, Chánh Sĩ giả, tức tại gia Bồ Tát”  (chuẩn theo những điều trên 

đây có thể biết Chánh Sĩ chính là tại gia Bồ Tát), đây là lời tổng kết, nhằm kết luận mười sáu 

vị trên đây toàn là tại gia Bồ Tát.  “Hựu thập lục giả, Mật Tông dĩ thập lục số, biểu viên mãn 

 vô tận”  (Lại nữa, Mật Tông dùng con số mười sáu để biểu thị sự viên mãn vô tận); do vậy, 

đối với mười sáu vị này, con số mười sáu cũng nhằm biểu thị pháp, dùng các Ngài để đại 

diện viên mãn chúng tại gia.  “Xuất Sanh Nghĩa vân”  (sách Xuất Sanh Nghĩa nói), Xuất Sanh 



[8]

72  Kinh này có tên gọi đầy đủ là Văn Thù Sư Lợi Phật Độ Nghiêm Tịnh Kinh do ngài Trúc Pháp Hộ dịch vào đời Tây Tấn. Đây là một bản dịch khác của hội Văn Thù Sư Lợi Thọ Ký 

trong kinh Đại Bảo Tích. Kinh này trần thuật công đức và sự nghiêm của cõi Tịnh Độ của 

ngài Văn Thù sau khi thành Phật. 

686  Tập 95 



Nghĩa73[9] là tên một quyển sách, là một bộ luận, chúng ta cũng có thể nói trong bài luận văn ấy lại giảng:  “Quyết hữu hà sa trần hải số lượng, cử thập lục vị yên, diệc trần sa chi số 

 bất xuất ư thử hỹ” (Số lượng dẫu nhiều như hằng sa biển các vi trần, cũng chỉ nêu ra mười 

sáu vị mà thôi, số nhiều như trần sa cũng chẳng ra ngoài số này), nói rõ “mười sáu” là biểu 

thị pháp. Chúng ta đừng nên nghĩ nó là một con số, mà phải thấy nó là biểu thị pháp, ý nghĩa 

sẽ càng viên mãn. Vì sao? Trong đại hội này, hàng tại gia học Phật chứng đắc minh tâm kiến 

tánh chắc chắn không chỉ là mười sáu vị, cho nên “mười sáu” biểu thị sự viên mãn. Ý nghĩa 

này hay lắm, gồm trọn hết thảy những người tại gia đã đạt tới trình độ này. 

Tiếp đó là giới thiệu từng vị một, đầu tiên là giới thiệu Hiền Hộ.  “Hiền Hộ đẳng thập lục 

 Chánh Sĩ, thường kiến kinh luận”  (Nhóm Hiền Hộ mười sáu vị Chánh Sĩ thường thấy [nhắc 

tới] trong kinh luận). Trong khi giảng kinh, giáo học, đức Phật thường lấy các vị này làm thí 

dụ.  “Thắng Tư Duy Phạm Thiên Kinh cập Tư Ích Kinh, liệt thập lục danh. Trí Độ Luận tiêu 

 thập lục, đản cẩn liệt lục danh”  (Kinh Thắng Tư Duy Phạm Thiên và kinh Tư Ích có nêu tên 

mười sáu vị này. Trí Ðộ Luận nhắc đến mười sáu vị, nhưng chỉ nêu tên sáu vị đầu), nêu ra 



[9]

73  Tác  phẩm  này  có  tên gọi đầy  đủ  là  Kim  Cang  Đảnh  Du  Già  Tam  Thập  Thất  Tôn  Xuất Sanh Nghĩa, do ngài Bất Không dịch, nội dung giải thích ý nghĩa từ Pháp Thân xuất sanh ba 

mươi bảy tôn thánh trong Kim Cang Giới Mạn Đồ La. Ba mươi bảy tôn thánh chính là: 

- Năm vị Phật ứng với Ngũ Trí của Như Lai (Đại Nhật Như Lai, A Súc Như Lai, Bảo Sanh 

Như Lai, Vô Lượng Thọ Như Lai, và Bất Không Như Lai), mỗi vị Phật có bốn vị Bồ Tát 

chầu hầu. Chẳng hạn như Vô Lượng Thọ Như Lai kết Di Đà Định Ấn, có các vị Bồ Tát Kim 

Cang Pháp, Kim Cang Lợi, Kim Cang Nhân, Kim Cang Ngữ chầu hầu. 

-  Bốn  vị  Ba  La  Mật  Bồ  Tát:  Kim  Cang  Ba  La  Mật,  Bảo  Ba  La  Mật,  Pháp  Ba  La  Mật  và 

Nghiệp Ba La Mật (bốn vị này chầu hầu Đại Nhật Như Lai). 

- Mười sáu vị Đại Bồ Tát (các vị này vây quanh bốn vị Như Lai còn lại): Kim Cang Tát Đỏa, 

Kim  Cang  Vương,  Kim  Cang  Ái,  Kim  Cang  Hỷ,  Kim  Cang  Bảo,  Kim  Cang  Quang,  Kim 

Cang Tràng, Kim Cang Tiếu, Kim Cang Pháp, Kim Cang Lợi, Kim Cang Nhân, Kim Cang 

Ngữ, Kim Cang Nghiệp, Kim Cang Hộ, Kim Cang Nha, Kim Cang Quyền. 

- Tám vị cúng dường Bồ Tát: Kim Cang Hy Hý, Kim Cang Hoa Man, Kim Cang Ca Vịnh, 

Kim Cang Pháp Vũ, Kim Cang Phần Hương, Kim Cang Giác Hoa, Kim Cang Đăng Minh, 

Kim Cang Đồ Hương. Bốn vị đầu gọi là Nội Cúng Dường do Đại Nhật Như Lai lưu xuất để 

cúng dường bốn vị Như Lai kia, bốn vị sau là Ngoại Cúng Dường, do bốn vị Phật kia lần lượt 

lưu xuất để cúng dường Đại Nhật Như Lai. 

- Tứ Nhiếp Bồ Tát: Kim Cang Câu, Kim Cang Tác, Kim Cang Tỏa, Kim Cang Linh. 

Tập 95  687 



mười sáu vị, nhưng [Trí Độ Luận] chỉ kể tên sáu vị.  “Luận viết”  (Luận chép), Luận ở đây là 

Đại Trí Độ Luận,  “Thiện Thủ” , Thiện Thủ chính là Hiền Hộ, tức là sự thủ hộ hiền thiện, có ý 

nghĩa này.  “Đẳng  thập lục Bồ Tát thị cư gia Bồ Tát. Hạ liệt ngũ danh, tư bất cụ dẫn”  (mười 

sáu vị  Bồ  Tát là  tại gia  Bồ  Tát,  kế  đó  nêu  tên  năm  vị,  ở  đây  không nêu  tên  đầy  đủ),  tỉnh 

lược, chứng tỏ những vị này đều là đại Bồ Tát tại gia học Phật, minh tâm kiến tánh, đại triệt 

đại ngộ được đức Thế Tôn nhắc đến.  “Tư Ích Kinh vân: Nhược hữu chúng sanh văn danh giả, 

 tất cánh đắc Tam Bồ Đề, cố vân Thiện Thủ”  (Kinh Tư Ích nói: “Nếu có chúng sanh nghe tới 

tên Ngài sẽ rốt ráo đắc Tam Bồ Ðề. Vì vậy, gọi Ngài là Thiện Thủ”). Tam Bồ Đề (Sambodhi) 

là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Có  thể  thấy  những  vị  Bồ  Tát  này,  trí  huệ,  thần 

thông, đạo lực có thể làm cho hết thảy chúng sanh nghe danh hiệu các Ngài cũng đạt được 

Tam Bồ Đề. Vì thế, danh hiệu, pháp danh đức hiệu của Ngài là Hiền Hộ, Thiện Thủ có nghĩa 

là  Hiền  Hộ.  “Hựu  Đại  Phương  Đẳng  Đại  Tập  Hiền  Hộ  Kinh”  (lại  nữa,  kinh  Đại  Phương 

Đẳng Đại Tập Hiền Hộ), đức Thế Tôn đặc biệt giới thiệu Hiền Hộ Chánh Sĩ với mọi người, 

giảng về Ngài trong buổi giảng ấy, trong kinh ấy có nói:  “Vương Xá đại thành hữu ưu-bà-

 tắc, danh viết Hiền Hộ, vi chúng thượng thủ”  (Đại thành Vương Xá có ưu-bà-tắc tên là Hiền 

Hộ, là thượng thủ của đại chúng), Ngài là thượng thủ của hàng cư sĩ.  “Hựu Đại Bảo Tích 

 Kinh Hiền Hộ Trưởng Giả hội”  (lại nữa trong hội Hiền Hộ Trưởng Giả của kinh Đại Bảo 

Tích), Bảo Tích là một trong hơn ba trăm hội của đức Thế Tôn; hội này có quy mô rất lớn, 

trong hội này, đức Phật nói rất nhiều kinh điển, nói mấy chục bộ. Đây là một đại pháp hội, 

thời  gian  cũng  rất  dài,  trong  hội  này,  tức  là  trong  hội  Đại  Bảo  Tích  cũng  có  nói  kinh  Vô 

Lượng Thọ.  “Phật thuyết Hiền Hộ trưởng giả chúng lạc sự”  (đức Phật nói về các điều vui 

sướng của trưởng giả Hiền Hộ),  “lạc”  là yêu chuộng, chuyện vui sướng.  “Kỳ thọ ư khoái lạc 

 quả  báo,  tuy  phục  Đao  Lợi  Đế  Thích  Thiên  Vương  do  bất  năng  cập,  huống  phục  nhân 

 gian”  (hưởng quả báo vui sướng, dẫu là Đao Lợi Đế Thích Thiên Vương còn chưa thể sánh 

bằng, huống hồ nhân gian). Có nhân ắt có quả, Phật pháp đã thật sự đem lại sự thọ dụng chân 

thật cho con người. 

Thuở tôi học Phật, vì lúc tuổi trẻ học hành trong trường, chịu ảnh hưởng của giáo viên, 

thầy đôi khi cũng bàn tới tôn giáo, luôn bảo tôn giáo là mê tín. Vì thế, đối với tôn giáo, chúng 

tôi cũng hiểu lầm rất sâu, chẳng muốn tiếp xúc tôn giáo, luôn nghĩ tôn giáo là mê tín. Nhân 

duyên khiến tôi học Phật là do học Triết Học với tiên sinh Phương Đông Mỹ, thầy Phương 

giảng một bộ Triết Học Khái Luận, phần cuối cùng là Triết Học Trong Kinh Phật. Tôi rất 

hiếu kỳ, hỏi thầy: “Tôn giáo là mê tín, Phật giáo là phiếm thần giáo, đa thần giáo, là mê tín 

nhất trong các thứ mê tín, làm sao có triết học cho được?” Thầy bảo tôi: “Anh còn trẻ, không 

biết, Thích Ca Mâu Ni Phật là triết gia vĩ đại nhất trên thế giới”. Tôi học Triết Học, chưa hề 

nghe nói Thích Ca Mâu Ni Phật là triết gia. Thầy lại bảo tôi:  “Triết học trong kinh Phật là 

đỉnh  cao  nhất  của  triết  học  trong  toàn  thế  giới,  học  Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  trong  đời 

người”. Kinh nói tới điều này, Hiền Hộ Bồ Tát học Phật tới mức pháp hỷ sung mãn; nói cách 

688  Tập 95 



khác, đạt tới sự hưởng thụ cao nhất trong thế gian. Câu này có cùng một ý nghĩa với câu nói 

của thầy Phương bảo tôi thuở ấy. Tôi đọc câu này có cảm xúc cũng rất sâu, có đạt được sự 

hưởng thụ tối cao ấy hay không? Tôi đã học Phật năm mươi chín năm, sang năm là đúng một 

giáp, đã sáu mươi năm rồi, thật sự đạt được, hằng ngày đều đạt được, hoan hỷ khôn sánh, 

chứng thực lời cổ đức đã bảo:  “Ý vị thế gian há nồng đậm bằng pháp vị?”  Nếu đem ý vị của 

nhân gian thiên thượng sánh với pháp vị, chẳng có cách nào sánh bằng! 

Nhân gian thiên thượng là gì? Nói tới sự phú quý trong nhân gian; người Trung Quốc nói 

tới Ngũ Phước, Phú là có của cải, Quý là địa vị cao cả, vào thời cổ là tước vị, đế, vương, 

công, hầu, những tước vị ấy sang quý. Còn có ba điều nữa là  “đa nam nữ” , tức là đông con 

lắm cháu,  “đa tử đa tôn”. “Hiếu đức hiếu thiện”  (ham đức, chuộng lành), chẳng thể thiếu 

một  điều  nào.  Hễ  thiếu  một  điều,  dẫu  trong  quá  khứ  tu  đại  phú  đại  quý,  sẽ  hưởng  hết  rất 

nhanh, khi hưởng hết sẽ lụn bại, phú quý đã hưởng hết rồi! Nếu người ấy ham thiện, chuộng 

đức, quý vị thấy vừa hưởng phú quý vừa tu phú quý thì phước báo mới chẳng hưởng hết, đời 

đời  kiếp  kiếp  dằng  dặc  không  dứt.  Điều  cuối  cùng,  lúc  mất  tốt  lành,  tức  “thiện 

 chung”.  Người Hoa nói là  “thiện chung” , [tức là] lúc mất, đầu óc tỉnh táo, sáng suốt, chẳng 

đau khổ. Người như vậy rời khỏi thế gian, đời sau chẳng vào nhân gian hưởng thụ phú quý, 

mà sẽ cao hơn đời này, sẽ sanh lên trời để hưởng phước trời. Đó là Ngũ Phước. Trong Ngũ 

Phước, quan trọng nhất là điều cuối cùng, vì lẽ nào? Nó quyết định quả báo của quý vị trong 

đời sau. Nếu chết chẳng tốt lành, hiện thời chúng ta thường thấy người già lú lẫn, chuyện này 

rất phiền phức, chẳng phải là chuyện tốt đẹp. Người già bị lú lẫn, dẫu chúng ta niệm Phật trợ 

niệm cho họ, họ cũng chẳng được hưởng gì, chẳng đạt được lợi ích ấy, chắc chắn sẽ phải lưu 

chuyển theo nghiệp. Nếu người ấy suốt đời tích đức, hành thiện, chúng ta tin tưởng người ấy 

tuổi già chẳng thể nào mắc phải chứng bệnh ấy, vì sao? Người ấy có phước báo, có các thiện 

hạnh và thiện đức bảo vệ. Chúng ta học Phật càng phải chú ý điều này, học Phật mà lúc mất 

bị lú lẫn thì cũng là theo nghiệp chịu báo. Đừng nói là quý vị tu học, tu Thiền hay tu Mật, cho 

tới lúc ấy hoàn toàn chẳng dùng được, mà niệm Phật cũng chẳng có cách gì! 

Chúng ta liễu giải sự thật này, biết chân tướng này, chỉ biết nay chúng ta đang lúc khỏe 

mạnh,  phải  nên tu gì,  cách tu như thế  nào.  Đây  là  những điều  chúng tôi thường nói  trong 

những năm qua, chớ nên sơ sót ba căn bản của Nho, Thích, Đạo, chớ nên không nghiêm túc 

học tập. Quý vị thật sự muốn tích lũy công đức, công đức và phước đức khác nhau, chớ nên 

coi phước đức là công đức. Quý vị làm chuyện tốt, giúp đỡ người khác, đó là phước đức. 

Quý vị thấy thuở ấy, Đạt Ma tổ sư đến Trung Quốc, Lương Vũ Đế tiếp kiến Ngài. Có thể nói 

Lương Vũ Đế là một vị hộ pháp lớn nhất trong Phật giáo sử Trung Quốc, thật sự tận tâm tận 

lực hộ trì Phật pháp. Ông ta dùng thân phận đế vương, lập cho Phật giáo bốn trăm tám mươi 

tòa đạo tràng, tự viện, am, đường, hộ trì mấy chục vạn người  xuất gia, chiếu cố họ, chính 

mình rất đắc ý. Đạt Ma tổ sư đến Trung Quốc, hai người gặp mặt, Lương Vũ Đế khoe khoang 

chính mình đã thay Phật môn làm những chuyện tốt đẹp như thế, hướng về Tổ thỉnh giáo, 

Tập 95  689 



trên thực tế là khoe khoang: “Trong Phật môn, trẫm đã làm chuyện tốt đẹp nhiều ngần ấy, 

công đức có lớn hay không?” Đạt Ma tổ sư trả lời bằng một câu: “Trọn chẳng có công đức”. 

Lương Vũ Đế nghe câu ấy chẳng chịu nổi, rất bực mình, đuổi Tổ đi, chẳng biếu tặng gì. Đạt 

Ma tổ sư nói chẳng sai, Ngài là người thật thà. Nếu tán thán nhà vua vài câu: “Rất lớn, rất 

lớn”, vua sẽ khoái chí, hộ trì Tổ, [do Tổ không làm như vậy] nên nhà vua hậm hực. Đây là 

[Tổ Đạt Ma] nói rõ Lương Vũ Đế làm chuyện gì? Phước đức, chẳng phải là công đức. Công 

đức là gì? Công đức là tu hành. Trì giới có công, có công phu sẽ đạt được gì? Đắc Định, đắc 

Định là đức; có công phu tu Định sẽ khai trí huệ, do Định khai huệ, khai trí huệ là đức. Vì 

thế, những thứ ấy là thật, chẳng giả, chẳng dính dáng gì đến chuyện quý vị tu bố thí, cúng 

dường. Bố thí, cúng dường là tu phước, nhất định phải biết điều này. Nếu khi ấy Lương Vũ 

Đế hỏi: “Trẫm có phước đức hay không”? Nhất định tổ Đạt Ma sẽ giơ ngón cái lên: “Rất ư là 

lớn, phước đức của bệ hạ rất lớn!” 

Phước  đức  và  công đức  khác  nhau, quả  báo  của phước  đức  là  trong  ba thiện đạo, công 

đức chẳng phải vậy, công đức là vượt thoát lục đạo luân hồi, thành Phật, làm Tổ, đó là công 

đức. Công đức và phước đức nhất định phải phân biệt rõ ràng, phải hiểu rõ ràng. Chúng ta 

thường thấy trong chùa miếu ghi cái rương đựng tiền để người ta bỏ tiền vào là Công Đức 

Sương (rương công đức), lầm rồi, há phải là công đức? Người hiểu biết sẽ ghi là Phước Điền 

Sương (rương ruộng phước). Đó là đúng, quý vị đến gieo phước, [đó là] phước điền, chẳng 

có  công  đức.  Dẫu  quý  vị  bố  thí  chùa  miếu  nhiều  đến  mấy  vẫn  chẳng  có  công  đức,  mà  là 

phước  đức.  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  điều  này,  đừng  nên  lầm  lẫn. Chúng  ta  học  Phật,  phải 

phước huệ song tu, công đức và phước đức đều phải nên tu; quý vị chỉ tu công đức, không tu 

phước đức, sẽ thiếu phước! Trong kinh Phật có câu chuyện : “Tu huệ, bất tu phước, La Hán 

 thác không bát” (Tu huệ, chẳng tu phước, La Hán đi khất thực, bát rỗng tuếch), A La Hán 

chứng  đắc  A  La  Hán  quả,  đó  là  công  đức,  nhưng  thiếu  phước  báo,  đi  ra  ngoài  khất  thực, 

chẳng được ai cúng dường, thiếu phước mà! Ngược lại,  “tu phước, bất tu huệ, đại tượng quải 

 anh lạc”  (tu phước, chẳng tu huệ, voi to đeo chuỗi báu). Thời cổ, công cụ giao thông chưa có 

xe cộ. Tại Ấn Độ và Nam Dương đều dùng voi để thay thế, quốc vương ra ngoài ngồi trên 

lưng voi. Voi ấy là người tu hành trong quá khứ, tu phước, chẳng tu huệ, đời này đầu thai đọa 

trong súc sanh đạo, là vật cưỡi của quốc vương, khắp mình đeo các chuỗi báu, đó gọi là  “đại 

 tượng quải anh lạc”.  Trong kinh, đức Phật thường nêu lên tỷ dụ này, dụng ý rất sâu. Nếu 

chúng ta thấu hiểu, hãy phước huệ song tu. 

Đức Phật trọn chẳng cấm chúng ta tu phước, nhưng tu Huệ trọng yếu hơn tu phước, phải 

lấy tu Huệ làm chánh yếu, phải tu công đức. Trợ tu là phụ trợ thì tu phước kèm theo, phước 

huệ song tu. Bất luận tại gia hay xuất gia đều phải hiểu đạo lý này, vì sao? Đã gặp gỡ Phật 

pháp, Phật pháp thù thắng ở chỗ nó tạo cơ hội cho quý vị, ngay trong một đời này có thể viên 

thành Phật đạo, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, chuyện này rất hiếm có. Chẳng dễ thoát khỏi 

luân hồi! Đã sa vào hầm sâu này, chỉ có gặp gỡ Phật pháp thì quý vị mới có cơ hội vượt thoát 

690  Tập 95 



luân hồi. Nhất là gặp gỡ Tịnh Độ, gặp gỡ Tịnh Độ mà nếu thật sự chịu tu tập, không ai chẳng 

thành công, thật sự giải thoát! Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì có thể nói thân thể 

này của chúng ta là thân cuối cùng trong lục đạo luân hồi, đời sau chẳng còn luân hồi nữa, 

điều này trọng yếu lắm! Quý vị nghĩ xem còn có chuyện gì quan trọng hơn chuyện này? Đời 

này chẳng thể vãng sanh, chắc chắn đời sau lại phải tiếp tục luân hồi. Chúng ta chẳng biết nỗi 

khổ luân hồi, nếu biết sẽ kinh sợ. Chắc chắn là luân hồi trong lục đạo thì thời gian trong tam 

ác đạo lâu dài, thời gian trong ba thiện đạo ngắn ngủi, tạm bợ; quý vị chẳng thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, chắc chắn thời gian trong ác đạo sẽ dài lâu. Điều này chẳng khó hiểu, quý vị 

nhìn vào hoàn cảnh sống, trong cuộc sống hằng ngày, từ sáng đến tối, quý vị khởi lên mấy ý 

niệm là Giới, Định, Huệ? Khởi mấy ý niệm là tham, sân, si? Quý vị so sánh một chút sẽ hiểu 

ngay. Nếu thời gian khởi tham, sân, si dài hơn thời gian Giới, Định, Huệ, sẽ đi vào tam ác 

đạo, tâm tham là ngạ quỷ đạo, sân khuể là địa ngục đạo, ngu si là súc sanh đạo. Do vậy, nếu 

lắng lòng phản tỉnh một phen, [sẽ thấy] rất đáng sợ! Trong một ngày, từ sáng đến tối, xử sự, 

đãi người, tiếp vật, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, dấy lên niệm nào, nói câu nào, làm 

chuyện gì, quý vị hoàn toàn hiểu rõ, chẳng cần hỏi ai khác, còn chẳng biết đời sau bản thân 

mình sẽ sanh vào đâu ư? Vì vậy, muốn vãng sanh thì phải nắm vững câu Phật hiệu, đọc kinh 

mỗi ngày, tối thiểu là niệm một bộ kinh Vô Lượng Thọ, niệm một bộ kinh, niệm Phật hiệu 

càng nhiều càng tốt. Chắc chắn thời gian niệm Phật hiệu phải dài hơn thời gian suy nghĩ lung 

tung, quý vị mới có thể nắm chắc. Nếu không chống lại được, vãng sanh còn phải đánh dấu 

hỏi, chưa xác định. Tụng kinh, niệm Phật là công đức chân thật, tu thiện tích đức là chuyện 

tốt đẹp, phước huệ song tu, như vậy là đúng. Hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng ta học tới 

đây. 



---------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 96        

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 

   

   

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm mười, dòng thứ hai từ dưới đếm lên, xem từ câu thứ hai: 

Tập 96  691 



 “Hựu Danh Nghĩa Tập viết: “Bạt Đà Bà La”  (Lại nữa, sách Danh Nghĩa Tập74[10] nói: 

“Bạt Đà Bà La”), đây là tiếng Phạn,  “phiên vi Hiền Hộ, tự hộ hiền đức, phục hộ chúng sanh 

 cố. Hoặc vân Hiền Thủ, dĩ vị cư Đẳng Giác, vi chúng hiền chi thủ cố”  (dịch là Hiền Hộ, tự 

gìn giữ hiền đức, lại hộ trì chúng sanh. Hoặc dịch là Hiền Thủ, do Ngài ở địa vị Ðẳng Giác, 

là Thượng Thủ của các bậc hiền nhân). Đoạn này giải thích ý nghĩa biểu pháp trong danh 

hiệu. Tiếng Phạn Bạt Đà Bà La (Bhadrapāla), dịch sang nghĩa tiếng Hán là Hiền Hộ. Hiền là 

gì?  Hộ  là  gì?  “Tự  hộ  hiền  đức”  (tự  gìn  giữ  hiền  đức)  là  ý  nghĩa  của  chữ  Hiền,  “phục  hộ 

 chúng sanh”  (lại hộ trì chúng sanh) là ý nghĩa của chữ Hộ. Do vậy, Hiền là đối với chính 

mình mà nói, Hộ là đối với đại chúng mà nói. Hiền đức vô lượng vô biên, cũng giống như 

người Hoa dạy trẻ nhỏ, quý vị thấy họ dạy trẻ con, lúc mới nhập học, nói chung là sáu bảy 

tuổi, học Tam Tự Kinh. Tam Tự Kinh là khái luận của văn hóa truyền thống Trung Quốc, 

quý vị thấy vừa nhập môn sẽ dạy tác phẩm này, vun đắp khái niệm này trước hết. Phương 

pháp dạy học như thế thật sự là trí huệ lỗi lạc, chẳng giống như người ngoại quốc. Người 

ngoại  quốc  dạy  trẻ  nhỏ,  họ  nói  rất  thực  tế,  cho  là  trẻ  nhỏ  chẳng  hiểu  lý  luận  lớn  lao 

như  “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”  (con người thoạt đầu, tánh vốn lành), làm sao chúng nó có 

thể hiểu được? Chúng nó có thể hiểu điều gì? Con cún sủa, con mèo bé nhảy nhót, chúng 

hiểu những điều này, bèn dạy cho chúng những điều ấy. Tuy [nhìn bề ngoài] trẻ chẳng hiểu, 

quý vị chẳng thể nói chúng nó không hiểu, chớ nên coi thường chúng. Trẻ nhỏ có trí huệ vô 

cùng cao. Các bác sĩ tâm lý học của Tây phương trong thời cận đại đã dùng thuật thôi miên 

để  chứng thực  điều này.  Không  chỉ  là trẻ  thơ sau khi được sanh  ra,  mà  ngay  cả trước  khi 

sanh, ở trong thai mẹ, chúng cũng rất thông minh, hoàn toàn hiểu rõ tâm tình của mẹ, mẹ ăn 

uống gì, chúng nó đều có thể cảm nhận được. Làm sao quý vị có thể nói là chúng không biết? 

Những người ấy sau khi phát hiện [sự thật trên đây], mới thật sự nghĩ cổ nhân Trung Quốc 

nói “thai giáo” rất hữu lý! 

Hiền đức là như trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật đã dạy:  “Hết thảy chúng sanh đều có 

 trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai” .  Trí  huệ  là  đức,  trí  huệ  chính  là  đức  được  nói  tới 

trong  “hiền đức”  ở đây. Ở chỗ này, đức năng và tướng hảo được gọi là Hiền, chúng vốn sẵn 

có trong tự tánh. Trong câu nói này, đức Phật hoàn toàn nói tới cương lãnh của nó (tánh đức). 

Trong khi dạy học, đức Phật bảo chúng ta, Thập Thiện là hiền đức, chính mình vốn sẵn có. 

Tam Quy, Ngũ Giới, Lục Hòa, Lục  Độ, mười nguyện Phổ Hiền đều là nói tới cương mục, 

cũng chẳng nhiều. Chúng tôi khẳng định tổ tông đều là Phật, Bồ Tát tái lai, lời họ nói hoàn 



[10]

74

 Sách Danh Nghĩa Tập có tên gọi đầy đủ là Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập, gồm bảy quyển do ngài Pháp Vân biên soạn, hoàn thành vào năm Thiệu Hưng 13 (1143) đời Nam Tống. 

Sách được chia thành 44 thiên, gồm 2.000 từ ngữ nhằm giải thích các danh từ thường dùng 

trong kinh Phật. Đối với mỗi từ gồm có phần nêu các cách phiên âm khác nhau của cùng một 

từ ngữ, phân biệt cách dịch nào là dịch theo ý, cách dịch nào là dịch sát nghĩa, đồng thời dẫn 

chứng các kinh luận tương quan. 

692  Tập 96 



toàn tương tự với kinh Phật. Nếu quan sát kỹ lưỡng, có đến bảy tám phần trong mười phần 

giống như những điều do các vị sáng lập các đại tôn giáo trên toàn thể thế giới đã nói trong 

kinh điển, chỉ sai khác một hai phần trong mười phần. Chỗ không giống nhau là gì? Tập quán 

sinh hoạt. Trên thế giới này, chúng sanh đông dường ấy, hoàn cảnh cư trụ khác nhau, bối 

cảnh văn hóa khác nhau, cho nên có những thói quen khác nhau, Phật, Bồ Tát hằng thuận 

chúng sanh, hoàn cảnh ấy, phong tục tập quán ấy sẽ có lợi cho họ. Tập quán của người thuộc 

hàn đới là sống trong cảnh trời băng đất tuyết, họ đến vùng nhiệt đới chẳng thể chịu được, 

không thể chịu đựng khí hậu nơi đó. Cũng giống như vậy, người vùng nhiệt đới đến vùng 

băng giá cũng sống chẳng quen. Hiện thời, giao thông thuận tiện, trước kia giao thông bất 

tiện, đúng là có những trường hợp cho đến khi chết già vẫn chẳng qua lại với nhau, hoạt động 

cả đời chỉ là mấy thôn trang thân cận, có bao giờ tới huyện thành hay không? Cả đời cũng 

chẳng đi đến. Vì thế, thánh nhân giáo hóa tùy thuận tánh đức. 

Thánh nhân Trung Quốc dạy chúng ta điều gì? Cũng rất đơn giản, mấy ngàn năm chẳng 

thay đổi, tổng cương lãnh gồm mấy hạng mục là Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức. 

Trung Quốc ngàn vạn năm truyền thừa những thứ ấy. Tứ Thư, Ngũ Kinh, mười ba kinh của 

Nho gia, thậm chí mở rộng đến Tứ Khố Toàn Thư, trong ấy nói những gì? Há chẳng phải là 

những điều ấy? Tuyệt đối chẳng rời khỏi bốn khoa mục ấy. Bốn khoa mục là Ngũ Luân, Ngũ 

Thường, Tứ Duy, Bát Đức. Chúng ta quy nạp chúng lại, nói thật sự là mười hai chữ,  “hiếu, 

 đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, nhân ái, hòa bình” , mười hai chữ ấy và bốn khoa mục, khi 

quý vị đọc kỹ, bốn khoa mục ấy sẽ quy nạp thành mười hai chữ. Mấy ngàn năm giáo học của 

Trung Quốc, tổ tông các đời truyền thừa đều là những thứ ấy, chưa hề biến đổi. Chỉ sau khi 

nhà Mãn Thanh vong quốc, Dân Quốc thành lập, những điều ấy mới bị coi nhẹ, bỏ sót. Thời 

Dân  Quốc  vẫn  chẳng  thay  đổi  những  điều  ấy,  nhưng  không  coi  trọng  và  nghiêm  túc  như 

trong thời đại đế vương xưa kia. Vua chúa xưa kia nghiêm túc coi trọng điều này, khiến cho 

xã hội an tường, hòa hợp, hóa giải khá nhiều tai nạn. Hiện thời chúng ta đã hiểu rõ những 

nguyên  lý  ấy;  đúng  là  kinh  Phật  đã  dạy  chẳng  sai  chút  nào:  “Tướng  do  tâm  sanh,  cảnh 

 chuyển theo tâm”.  Tâm thái của chúng ta tốt đẹp, niệm niệm chẳng rời khỏi mười hai chữ 

này.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ,  tạo  tác  đều  chẳng  vi  phạm  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ, 

 nghĩa, liêm, sỉ, nhân ái, hòa bình” , quý vị chẳng vi phạm chúng. Mười hai chữ này được nói 

trong kinh điển nhà Phật, so với các điển tịch của nhiều nhà tôn giáo trên thế giới, quý vị thấy 

hoàn toàn giống nhau. 

Cốt lõi của mười hai chữ là Ái, tức là Ái trong “nhân ái, hòa bình”. Nhà Phật chẳng nói 

Ái, mà nói từ bi, từ bi chính là Ái. Vì sao đức Phật không nói Ái, mà phải nói từ bi? Vì người 

thế gian thấy chữ Ái này, trong Ái có tình, nên gọi là ái tình. Ái rất tốt, nhưng tình là bất hảo! 

Do vậy, đức Phật không nói Ái, mà nói từ bi. Từ bi là Ái, trong đó có lý trí, điều này tốt lắm! 

Trong Ái phải có lý tánh, phải có trí huệ, chớ nên dùng cảm tình. Ái bằng cảm tình chẳng 

phải là thật, mà là giả ái, là hư tình giả ý, nhất định phải biết điều này. Vì sao? Nó bị biến đổi. 

Tập 96  693 



Từ bi là Chân Ái, vĩnh hằng chẳng thay đổi, chân thật! Vì lẽ đó, Phật giáo dùng từ bi, không 

dùng Ái; nhưng trong các sách vở của nhiều tôn giáo trên thế giới chúng ta thấy nói “thần 

yêu thương con người”, hoặc “Thượng Đế yêu thương con người”. Chúng ta biết lòng yêu 

thương ấy chính là từ bi như trong nhà Phật đã nói, chẳng phải là xử sự bằng cảm tình, chúng 

ta nhất định phải hiểu điều này. Chúng ta thấy trong kinh Cổ Lan (Koran), mấy câu trọng yếu 

trong phần trước đều được nhắc đến,  “Chân Chúa quả thật nhân từ”.  Nhân từ tốt lắm, nhân 

từ và từ bi như trong nhà Phật đã nói hoàn toàn giống nhau. Phía sau nhân từ là trí huệ, là lý 

tánh, chẳng phải là cảm tình, đấy là cốt lõi của tánh đức, là trung tâm điểm của tánh đức. Tất 

cả hết thảy hiền đức đều phát xuất và được phát huy rạng rỡ từ nơi đây. Người có thể hộ trì 

hiền đức của chính mình sẽ gọi là “biết yêu thương chính mình”. 

Vì vậy, người nào thật sự yêu thương chính mình? Nói theo Phật pháp, nói nghiêm  ngặt 

thì là Pháp Thân Bồ Tát thực hiện trăm phần trăm sự “yêu thương chính mình”. Ở đây, nhóm 

Hiền Hộ gồm mười sáu vị tôn giả thật sự là Pháp Thân Bồ Tát. Không chỉ là Pháp Thân Bồ 

Tát, mà còn là Đẳng Giác Bồ Tát trong các vị Pháp Thân Bồ Tát, địa vị cao cả. Trong năm 

mươi mốt địa vị Bồ Tát của Phật giáo, các Ngài đã đạt tới địa vị cao nhất. Lên cao hơn nữa sẽ 

là Phật quả viên mãn rốt ráo, được gọi là địa vị Diệu Giác. Đẳng Giác đạt đến tối cao, Pháp 

Thân Bồ Tát có bốn mươi mốt địa vị, địa vị [Đẳng Giác] này cao nhất. Chúng ta có thể nói 

theo kinh Hoa Nghiêm, Sơ Trụ Bồ Tát, trong kinh Hoa Nghiêm, Sơ Trụ Bồ Tát thực hiện 

được sự “yêu thương chính mình”, thật sự yêu thương chính mình. Biết thân là giả, chẳng 

thật, chẳng còn vì thân thể này tạo nghiệp, ý niệm tự tư tự lợi chẳng còn, ý niệm tiếng tăm, 

lợi dưỡng chẳng có, chẳng còn đuổi theo tiếng tăm, lợi dưỡng, chúng là giả, chẳng còn tham 

cầu hưởng thụ ngũ dục, lục trần trong thế gian; tham, sân, si, mạn sẽ giảm bớt trên một mức 

độ lớn. Muốn đoạn chúng rất khó, thật sự đoạn được sẽ thành A La Hán; vì thế, đoạn những 

phiền não ấy rất khó khăn! Trong giai đoạn tu học của chúng ta, chúng đã được giảm nhẹ, 

chẳng nghiêm trọng như trong quá khứ, đó gọi là Hiền Hộ. Đấy là điều chúng ta hãy nên làm, 

có thể hộ trì tánh đức của chính mình; ở đây [sách Danh Nghĩa Tập] nói là  “tự hộ hiền đức” . 

Người ấy đúng như tiên sinh Phương Đông Mỹ đã nói: Đã đạt được sự hưởng thụ cao nhất 

trong đời người. 

Quý vị phải biết sự hưởng thụ cao nhất trong đời người chẳng liên quan gì đến của cải và 

địa vị. Điển hình và khuôn phép tốt nhất là Thích Ca Mâu Ni Phật. Chẳng phải là Ngài không 

có [của cải, địa vị], Ngài sanh ra trong gia đình phú quý, phú quý từ lúc mới lọt lòng. Nếu 

Ngài chẳng xuất gia, sẽ nối ngôi vua, người Hoa nói:  “Quý vi thiên tử, phú hữu tứ hải”  (thiên 

tử  sang quý, giàu có khắp bốn biển), Ngài có thân phận như thế. Đức Phật thông minh, giác 

ngộ từ nhỏ, hiểu rõ, mười chín tuổi bèn lìa bỏ cuộc sống trong cung vua, rời khỏi gia đình đi 

học đạo; nay chúng ta gọi là “du học”, thuở ấy gọi là “tham học”, tức là đi học hỏi những bậc 

cao nhân trong giới tôn giáo và giới học thuật. Cổ nhân Trung Quốc thường nói:  “Nhân đồng 

 thử tâm, tâm đồng thử lý”  (người có cùng cái tâm này, tâm có cùng lý này). Chúng ta có thể 

694  Tập 96 



hiểu, Ngài có thân phận là vương tử, lại vừa thông minh, hiếu học, tuổi trẻ như thế,  mười 

mấy hai mươi tuổi. Ai không ưa thích hạng học trò như thế? Trong thời đại ấy, Ấn Độ đích 

xác là nước tôn giáo [phát triển nhất] trên toàn cầu, bất luận tôn giáo hay học thuật đều đạt 

tới cảnh giới rất cao. Họ sử dụng phương pháp, tuy chẳng giống như khoa học kỹ thuật hiện 

đại, họ sử  dụng  Thiền  Định.  Thiền  Định có thể  đột  phá các  chiều không  gian, người bình 

phàm chúng ta gọi điều đó là “thần thông”. Những thứ chúng ta không thể thấy bằng mắt thịt, 

khi nhập Định, trong Định họ có thể trông thấy. Trong Định có thể thấy quá khứ, tương lai. 

Do vậy từ cổ đến nay đều có những dự ngôn (lời tiên đoán), thuở chúng tôi còn trẻ, đối với 

những thứ ấy cũng hiếu kỳ. 

Tôi thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, thỉnh giáo lão nhân gia: Có thể tin tưởng những dự 

ngôn hay không? Có nên dựa theo đó hay không? Lão nhân gia bảo tôi: Dự ngôn chẳng rời 

khỏi Lý Số, đó là cơ sở của chúng. Tại Trung Quốc, dự ngôn chẳng rời khỏi kinh Dịch. Nếu 

tính toán rất chuẩn xác, quả thật có thể tin tưởng, nhưng loại tính toán này đúng là  “sai chỉ 

 hào ly, lầm lạc ngàn dặm”.  Vì sao có dự ngôn rất chuẩn xác, có dự ngôn không chuẩn xác, 

những điều đã nói chẳng hề xảy ra? Đó là vì trong ấy có đôi chút sai lầm sẽ chẳng chuẩn xác. 

Vì thế, nhà Phật nói họ dùng Tỷ Lượng, suy lường, nhưng thầy nói: Nếu là những điều thấy 

trong Định sẽ hết sức chuẩn xác. Vì thế, thầy bảo tôi: Thiền sư Hoàng Bá có mấy bài thơ dự 

ngôn chuẩn xác, nhưng những bài thơ ấy rất khó hiểu, giống như câu đố, rất khó suy luận 

thấu triệt. Đó là cảnh giới trong Định, là cảnh giới Hiện Lượng. Phàm là những loại dự ngôn 

giống như vậy đều rất đáng tin. 

Trong  xã  hội  hiện  thời,  sợ  chẳng  thể  thấy  người  nào  có  thể  nhập  Định,  chẳng  còn  có 

người như vậy nữa. Trong thế kỷ trước, còn có người tu hành đắc Định như lão hòa thượng 

Hư Vân, trong thế kỷ này tìm không ra! Phiền não tập khí trong tâm rất nặng, quý vị chẳng 

có cách nào nhập định. Ngoài xã hội thì như người ngoại quốc nói “từ trường hết sức bất 

hảo”. Chẳng nói chi khác, sóng vô tuyến điện quấy nhiễu quý vị đắc Định. Quý vị thấy hiện 

thời sóng vô tuyến điện là bao nhiêu? Đừng nói chi khác, cell phone của mỗi cá nhân phát ra 

sóng điện đã ghê gớm lắm rồi. Chúng ta mắt thịt nhìn không thấy. Nếu chúng ta thấy thì cả 

địa cầu bị những sóng điện từ bao phủ kín mít. Trong hoàn cảnh ấy, người ta chẳng có cách 

nào khiến tâm chẳng dao động, bộp chộp được? Tâm dao động, tính tình bộp chộp là gì? Do 

sóng điện từ quấy nhiễu, rất phức tạp. Trong quá khứ, khi chưa có những kỹ thuật ấy phát 

minh, không có hiện tượng này, hiện thời phiền phức ngày càng nghiêm trọng. Khoa học đổi 

mới khác lạ mỗi tháng, mỗi ngày, tạo ra những ảnh hưởng tiêu cực quá lớn. Đúng là “được 

không bù nổi mất”. Nhiễu loạn tâm tình, chướng ngại cuộc sống bình thường, tâm thái bình 

thường, tư duy bình thường của chúng ta. Ngày nay chúng ta tự bảo vệ chính mình ra sao? 

Tận hết sức giảm bớt những thứ này. Trước kia không có điện thoại, chẳng phải là cũng sống 

được hay sao? Hiện thời chẳng lẽ không có thứ ấy liền chẳng thể sống hay sao? Đâu có đạo 

lý  ấy!  Họ  cứ  phát  minh,  ta  có quyền  cự  tuyệt,  chẳng dùng  đến  nó.  Trong  cuộc  sống hằng 

Tập 96  695 



ngày, chỉ có người khác gọi điện thoại cho tôi, trước nay, tôi chẳng gọi điện thoại cho ai. Vì 

sao? Tôi chẳng muốn tạo tội nghiệp ấy: Dùng loại sóng điện này nhiễu loạn người khác, phải 

hiểu điều này. Người khác gọi tôi, tôi không có cách nào, chẳng thể không tiếp nhận. Nay thì 

khá hơn, có người khác nhận giùm tôi, tôi chẳng cần phải nghe nữa. Vì thế, nói chung phải 

nghĩ tới phương pháp bảo vệ chính mình. Tổ tiên đã ban cho người Trung Quốc ân huệ quá 

lớn. Ân huệ lớn nhất là phát minh ra văn tự. Văn tự là một phương tiện chuyển  tải truyền 

thông. Văn tự Trung Quốc là phù hiệu trí huệ, quý vị không biết đọc cũng không sao. Trông 

thấy hình dạng của chữ, sẽ hiểu được ý nghĩa của nó. Đó là trí huệ. Trong văn tự ngoại quốc 

không có hiệu quả như thế. Phù hiệu trí huệ thì quý vị nhìn lâu sẽ khai ngộ. Chẳng thể sửa 

đổi văn tự ấy, chúng ta thiếu trí huệ như tổ tông thì làm sao có thể sửa đổi văn tự ấy? 

Do vậy, phải luôn nghĩ  “bổn tánh bổn thiện”  (bản tánh vốn lành), bổn thiện là hiếu, đễ, 

trung, tín, chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, trước hết có nghĩ sẽ xứng với tổ 

tông hay không? Có xứng với cha mẹ hay không? Tâm hạnh ta chẳng lành, cha mẹ chẳng 

hoan hỷ, tổ tông chẳng thể tiếp nhận, vậy thì không thể làm như thế được! Chúng ta hành 

hiếu, hành đễ, “đễ” là tôn kính bề trên, tôn kính những người cùng hàng. Phải tôn kính những 

người cùng vai vế hoặc bậc trưởng bối, đó là đễ đạo, thực hiện từ “anh em yêu thương, hòa 

thuận”, cho đến yêu thương, nhường nhịn hết thảy những người có cùng độ tuổi, vai vế với 

ta. Trung với nước nhà, trung với dân tộc, trung với xã hội, trung với lãnh đạo. Trung là gì? 

Chịu trách nhiệm. Con người nói năng phải giữ chữ tín, làm người nhất định phải giữ sự tín 

nhiệm, không nói dối, không nói đôi chiều, chẳng nói thêu dệt, chẳng ác khẩu, đều thuộc về 

chữ Tín này. Lễ, nghĩa, liêm, sỉ, xử sự, đãi người, tiếp vật, chớ nên coi thường, thiếu sót lễ. 

Nghĩa là hợp tình, hợp lý, hợp pháp; liêm là liêm khiết, biết tiết kiệm là mỹ đức, quyết định 

chẳng lãng phí. Phải thường nghĩ thế gian này còn có rất nhiều kẻ khổ nạn, kẻ chẳng có cái 

ăn, cái mặc, chẳng có nhà cửa để ở rất nhiều. Dẫu họ không ở trước mặt, nhưng thường nghĩ 

tới họ, hễ có duyên phận bèn tận tâm tận lực giúp đỡ họ, thường nghĩ đến người khác, phải 

mở rộng tâm lượng. 

Xưa kia, tôi ở Tân Gia Ba, tôi và chín tôn giáo tại Tân Gia Ba đối xử với nhau hết sức 

hòa thuận. Bất luận tôn giáo nào cần giúp đỡ, chúng tôi cũng tự động ra tay giúp đỡ. Có một 

lần, có một nữ tu cho tôi biết: Người bên Phi Châu rất đáng thương, Thiên Chúa Giáo cử 

sang đó một đoàn chữa bệnh, hình như có ba bác sĩ, mấy người y tá sang đó giúp đỡ họ, bà ta 

kể với tôi tin ấy. Khi đó, tôi tặng năm vạn Mỹ Kim để họ thay tôi dùng làm phí tổn y tế, bố 

thí thuốc men. Một tuần sau, bà ta lại gọi điện thoại cho tôi, cho biết bên đó giao  thông vô 

cùng lạc hậu, rất khó khăn, có thể tặng một cái xe cứu thương hay không? Tôi nói được, tôi 

sẽ tặng cho bà một xe cứu thương. Các tín đồ Phật môn biết chuyện ấy đến chất vấn tôi, họ 

nói: “Thưa pháp sư! Tiền của tín đồ chúng tôi kiếm chẳng dễ, cớ sao thầy lại lấy đem cho 

ngoại  đạo?”  Tôi  hỏi:  “Cái  gì  mà  ngoại  đạo?”  [Họ  đáp]:  “Thầy  cho  tiền  Thiên  Chúa  Giáo, 

chẳng phải là ngoại đạo ư?” Tôi hỏi ngược lại họ: “Chúng ta có muốn lập viện dưỡng lão hay 

696  Tập 96 



không?” Muốn! “Có muốn lập cô nhi viện hay không?” Muốn! “Chúng ta có nên mở bệnh 

viện hay  không?” Muốn!  Người  ta  có bệnh  khổ  có  cần  phải cứu kẻ  ấy  hay  không?” Phải! 

“Người ta đã phái một đội y tế đi cứu giúp, chúng ta đầu tư một chút, tặng một ít tiền cho họ, 

chúng ta đã có quyền cổ đông (shareholder) trong ấy, có sai lầm gì chăng?” Họ mới thôi bắt 

bẻ, bỏ đi. Do vậy, bất luận kẻ nào làm một chuyện tốt, lợi ích xã hội, chính là chúng ta làm. 

Bản thân chúng ta không có sức, bèn sanh tâm hoan hỷ, khen ngợi kẻ ấy, hễ có sức thì tận 

tâm  tận  sức  giúp  đỡ  họ,  chuyện  tốt  mà!  Cần  gì  cứ  nhất  định  phải  chính  mình  làm  mới  là 

chuyện tốt, người khác làm thì không phải, [có cách nghĩ như vậy tức là] tâm lượng quá nhỏ, 

đã trái phạm Tánh Đức. Bất luận kẻ nào làm chuyện tốt, đúng là chuyện tốt, ích lợi xã hội, có 

lợi cho chúng sanh khổ nạn, chúng ta phải nên giúp đỡ, chẳng bàn ra tán vào. Không có sức 

bèn hoan hỷ, tán thán, tuyên dương người ta.  “Tự hộ hiền đức”  [là như vậy đó]. 

Bốn chữ cuối trong mười hai chữ ấy là  “nhân ái, hòa bình” , đó là đạt tới chỗ cùng cực. 

Mười hai chữ ấy giống như một tòa cao ốc có mười hai tầng, quý vị phải biết cội rễ ở chỗ 

nào? Cội rễ là hiếu, hiếu là tầng thứ nhất, đễ là tầng thứ hai, hòa bình là cao nhất. Nó có cội 

rễ, có cơ sở. Quý vị đọc kinh Vô Lượng Thọ và kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật của Tịnh 

Tông,  câu  đầu  tiên  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước  là  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu” ,  câu  thứ  hai 

là  “phụng sự sư trưởng” , hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy là căn cơ học Phật. Không có hai 

câu này, dẫu học Phật tốt đẹp cách mấy, [vẫn là] thiếu cội rễ, làm sao có thành tựu cho được? 

Người Trung Quốc lập quốc đã năm ngàn năm trên mặt đất, cội rễ sâu chắc, đó là gì? Hiếu 

đễ. Mười hai chữ ấy đã được cày cấy trên đất báu Trung Quốc năm ngàn năm, tuy hiện thời 

bị coi nhẹ, bỏ sót, căn bản có bị lay động hay không? Không có. Thí nghiệm của chúng tôi tại 

Thang Trì đã chứng thực. Chúng tôi vốn cho rằng phải mất từ hai đến ba năm thí nghiệm mới 

có thể thấy hiệu quả; không ngờ từ ba đến bốn tháng đã có hiệu quả rõ rệt, cho thấy căn bản 

vẫn còn. Đúng là thâm căn cố đế, con người hết sức dễ dạy. Một dải Mã Lai và Nam Dương 

tiếp xúc Trung Quốc, được văn hóa truyền thống của Trung Quốc hun đúc, tôi nghĩ ít nhất là 

một ngàn năm. Vì thế, nơi ấy cũng là phước địa, cũng là đất báu. Đề ra mười hai hạng mục 

đức hạnh ấy, mọi người hoan nghênh, đấy là Tánh Đức. 

Do  vậy  Hiền  Hộ,  phải  hộ  trì  đức  của  chính  mình  là  điều  trọng  yếu,  những  điều  khác 

chẳng trọng yếu. Có thể hộ trì chính mình, sẽ có thể hộ trì người khác, đó là  “phục hộ chúng 

 sanh”  (lại hộ trì chúng sanh) .  Thế nào là “hộ chúng sanh”? Giáo hóa chúng sanh. Giáo hóa 

nhất định phải bằng thân hành, ngôn giáo, chính mình không làm được, mà bảo người khác 

làm, người ta sẽ không tin. Ắt phải chính mình làm được, quý vị mới có thể cảm hóa người 

khác, đó là “tự hành, hóa tha”, là ý nghĩa của hai chữ Hiền Hộ. Danh hiệu này bao quát hết 

thảy những đồng tu tại gia học Phật. Đây là tên của một người, đại diện cho hết thảy các vị 

tại gia học Phật, có ý nghĩa rất sâu. Ngài là đại diện chung, mười lăm vị kia đại diện [cho 

những đức] riêng biệt, còn vị này là tổng đại biểu. Tại gia còn phải khéo hộ trì tánh đức của 

chính mình, huống hồ xuất gia thì càng chẳng cần phải nói nữa. Chúng ta thấy chư Phật Như 

Tập 96  697 



Lai, chư đại Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, có ai chẳng học tập như vậy? Ai nấy đều có thể 

thành tựu chính mình, lợi ích chúng sanh. 

Tiếp đó, sách viết:  “Hoặc vân Hiền Thủ”  (Hoặc còn gọi là Hiền Thủ). Ý nghĩa này xuất 

phát từ tiếng Phạn, Bạt Đà Bà La còn có nghĩa là Hiền Thủ. Hiền Thủ là  “chúng hiền chi 

 thủ”  (đứng đầu trong các bậc hiền nhân), là gương mẫu, khuôn phép trong các vị Bồ Tát, có 

địa vị cao nhất trong đại chúng, nên gọi là Hiền Thủ.  “Dĩ vị cư Đẳng Giác” (do Ngài thuộc 

địa vị Đẳng Giác), ở đây nói rõ ràng, minh bạch, thân phận gì vậy? Đẳng Giác Bồ Tát. Có 

cùng địa vị với Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, Văn Thù, Phổ Hiền, Di Lặc Bồ 

Tát, các Ngài đều là Đẳng Giác Bồ Tát. Trong bốn mươi mốt đẳng cấp, Ngài thuộc đẳng cấp 

thứ bốn mươi mốt cao nhất. Vì thế, so với bốn mươi địa vị Pháp Thân Bồ Tát trước đó, địa vị 

của các Ngài cao nhất, Đẳng Giác cao nhất, nên là thủ tọa của họ, mang ý nghĩa này.  “Khả 

 kiến Hiền Hộ Chánh Sĩ, nãi thị sanh ư Vương Xá thành, vị đăng Đẳng Giác chi tại gia Bồ 

 Tát”  (Có thể thấy Hiền Hộ Chánh Sĩ thị hiện sanh trong thành Vương Xá, là vị tại gia Bồ Tát 

thuộc địa vị Ðẳng Giác). Thật sự có vị này, thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, hàng tại gia 

học Phật cũng chứng đắc địa vị Đẳng Giác. Đầu thời Dân Quốc, người sáng lập Chi Na Nội 

Học Viện là Âu Dương Cánh Vô đại sư, người đời sau tông xưng ông ta là “đại sư”, chứ ông 

ta là tại gia cư sĩ. Tuy thời gian hoạt động của Chi Na Nội Học Viện không dài, chỉ có hai 

năm, nhưng hai năm ấy thật sự có công đức, kéo dài huệ mạng của Phật pháp. Đầu thời Dân 

Quốc, những đại cư sĩ tại gia, như cư sĩ Giang Vị Nông và hàng xuất gia, ngay cả pháp sư 

Thái  Hư,  pháp  sư  Thái  Hư  là  học  sinh  dự  thính  trong  Nội  Học  Viện,  cư  sĩ  Vương  Ân 

Tường75[11], những  vị  đại  đức  trứ  danh  ấy  đều  xuất  thân  từ  Phật  Học  Viện.  Ông  ta  (Âu Dương Cánh Vô) nói rất rõ ràng, Phật pháp là sư đạo, sư đạo là giáo dục. Ông ta có lần giảng 

diễn, phát biểu vào năm Dân Quốc thứ mười hai (1923) tại Đệ Tứ Trung Sơn Đại Học, lần 

giảng diễn ấy đã chấn động toàn quốc vào thời đó. Đề tài giảng diễn là  “Phật pháp không 

 phải là tôn giáo hay triết học, mà là nhu cầu tất yếu cho hiện thời” , đề tài giảng diễn như 

vậy. Đệ Tứ Trung Sơn Đại Học nay là đại học sư phạm Nam Kinh, ở ngay thành phố Nam 

Kinh. Đã là sư đạo thì trong giáo học thầy lớn nhất, tôn sư, trọng đạo, hiếu dưỡng cha mẹ, 

phụng sự sư trưởng. Học trò chẳng có tâm tôn kính thầy, sẽ chẳng học được gì. Đúng như Ấn 

Quang đại sư đã nói:  “Một phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính 

 được mười phần lợi ích” . Thầy dạy quý vị, quý vị có thể đạt được bao nhiêu chẳng do thầy, 



[11]

75

 Cư sĩ Vương Ân Tường (1897-1964) là người huyện Nam Sung, Tứ Xuyên, có tên tự là Hóa Trung. Ông học Duy Thức với Âu Dương Cánh Vô và được coi là đệ tử nhập thất. Năm 

1925, đảm nhiệm dạy Duy Thức tại Chi Na Nội Học Viện. Năm 1942 sáng lập Đông Phương 

Văn Giáo Nghiên Cứu Viện, kể từ năm 1957 ông dạy học tại Phật Học Viện Trung Quốc. 

Ông sở trường về Duy Thức, các tác phẩm Nhiếp Đại Thừa Luận Sớ, Duy Thức Thông Luận, 

Tâm Kinh Thông Giải, Phật Học Thông Luận, Nhân Sinh Học, Khởi Tín Luận Liệu Giản của 

ông được đánh giá rất cao. 

698  Tập 96 



mà do tâm cung kính của chính mình. Quý vị có thể đạt được bao nhiêu sẽ tỷ lệ thuận với tâm 

cung kính của chính mình, đạo lý như thế đó! 

Đặc biệt nói rõ, quý vị học Phật, thầy là lớn nhất. Tôi là người xuất gia, thầy tôi là tại gia, 

hãy nhớ, thầy là người lớn nhất, thấy thầy phải đảnh lễ ba lạy giống như thấy Phật. Thầy là 

cư sĩ, xác thực như thế. Trong thời đại này, chừng hơn tám mươi năm trước, ông ta đã nói ra 

câu ấy. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế đã biểu diễn cho chúng ta thấy. Chúng ta chỉ biết 

Thích Ca Mâu Ni Phật, còn có một vị Phật tại gia, nhưng mọi người quên khuấy. Thân phận 

[của vị thầy] tại gia ấy và địa vị của Thích Ca Mâu Ni Phật giống nhau, tại gia Phật là cư sĩ 

Duy Ma Cật, cùng thời đại với Thích Ca Mâu Ni Phật. Hai vị Phật đồng thời, một tại gia, một 

xuất gia. Quý vị thấy học trò của Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta xem kinh thấy  gần như 

mỗi bộ kinh đều có hai vị là Xá Lợi Phất và Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất tượng trưng trí huệ 

đệ nhất, Mục Kiền Liên tượng trưng thần thông đệ nhất. Cư sĩ Duy Ma giảng kinh, Thích Ca 

Mâu Ni Phật sai hai người học trò ấy đi nghe kinh. Họ trông thấy cư sĩ Duy Ma, vừa đảnh lễ 

ba lạy, vừa đi nhiễu ba vòng theo chiều phải, lễ tiết hoàn toàn giống như gặp A Di Đà Phật. 

Đức Phật từ bi, vào lúc ấy diễn xuất cho chúng ta thấy, dạy người đời sau chúng ta biết tôn sư 

trọng đạo, đặc biệt dạy người xuất gia: Tại gia có người tu hành khai ngộ, minh tâm kiến 

tánh, đắc đạo, chứng quả! Họ đạt tới địa vị ấy, chính là Phật, chính là thầy. Chúng ta đối với 

người ấy cung kính giống như đối với Phật, chớ nên hạ thấp, khinh dễ người ấy; nếu làm như 

vậy thì đã hoàn toàn sai mất rồi! 

Trong lần diễn giảng ấy, Âu Dương đại sư đã nói rất rõ ràng, minh bạch. Tuy vậy, chúng 

tôi  là  hàng  hậu  sanh,  lần  diễn  giảng  phát  biểu  ấy,  tôi  còn  chưa  ra  đời.  Tôi  sanh  năm  Dân 

Quốc 16  (1927), ông  ta  giảng diễn  vào năm  Dân  Quốc 12  (1923).  Chúng  tôi  đọc bài diễn 

thuyết, hiểu dụng ý của ông ta: Người xuất gia phải học khiêm hư. Tại gia cư sĩ có đức năng, 

tu hành tốt đẹp hơn ta thì ta phải nên trống lòng học tập người ấy, coi người ấy là thầy thì 

mới có thể thành tựu chính mình. Do vậy, trong bộ kinh này, càng hiển thị thâm ý ấy. Quý vị 

thấy đối với hàng xuất gia Bồ Tát chỉ nêu ra ba vị, tại gia Bồ Tát nêu lên mười sáu vị. Mười 

sáu vị này hoàn toàn bình đẳng với ba vị trước, đều là Đẳng Giác Bồ Tát. Bởi lẽ, thuở Phật 

tại thế, quả thật có Hiền Hộ Chánh Sĩ sanh tại thành Vương Xá, là tại gia Bồ Tát đã chứng 

địa vị Đẳng Giác, trên thực tế đều là tại gia Phật. Ngài Duy Ma đại diện cho tại gia Phật, 

thuộc địa vị Diệu Giác. Vì thế, tại gia có thể tu hành thành Bồ Tát, thành Phật. Đó chính là 

như Quán Thế Âm Phổ Môn Phẩm đã nói:  “Nên dùng thân gì để độ được bèn hiện thân ấy” . 

Đặc biệt là trong thời đại hiện tại, hiện thân làm người tại gia giáo hóa chúng sanh dễ dàng, 

so với người xuất gia dễ dàng hơn nhiều. Tại gia có thể kinh doanh các thứ sự nghiệp khác 

nhau, có thể khởi tác dụng xướng suất trong các nghề nghiệp khác nhau, đó chính là ý nghĩa 

của Hiền Thủ. 

Tập 96  699 



Chúng  ta  lại  xem  lời  khai  thị  của  cụ  Hoàng  Niệm  Tổ  kế  đó:  “Nhược  án  kim  kinh  biệt 

 ý”  (Nếu xét theo ý riêng trong kinh này), kinh này là kinh Vô Lượng Thọ, chuyên giảng pháp 

môn Tịnh Tông, dạy chúng ta niệm Phật đới nghiệp vãng sanh. Dựa theo bộ kinh này để thấy 

ý nghĩa của giảng tòa lần này.  “Cứ Ban Châu Tam Muội Kinh”  (theo kinh Ban Châu Tam 

Muội), trong kinh Ban Châu Tam Muội có một đoạn như thế này:  “Thử Bạt Đà Hòa”  (ông 

Bạt Đà Hòa này), có cùng ý nghĩa với âm tiếng Phạn Bạt Đà Bà La trong phần trước, chỉ là 

phiên dịch khác nhau, âm đọc cũng không sai biệt cho lắm. Bạt Đà Bà La và Bạt Đà Hòa 

chẳng khác nhau lắm, đều có nghĩa là Hiền Hộ. Bạt Đà Hòa Bồ Tát,  “thị Niệm Phật tam-

 muội  phát  khởi  nhân”  (là  người  phát  khởi  Niệm  Phật  tam-muội),  quý  vị  thấy  Ngài  tu  gì? 

Ngài  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  là  người  khởi  đầu  Niệm  Phật  tam-muội,  thuở  đức  Phật  tại 

thế,  “thân kiến Di Đà”  (đích thân thấy Phật Di Đà), Ngài đã thấy A Di Đà Phật. Kinh chẳng 

nói rõ sự đích thân trông thấy ấy là thấy trong Định, hay thấy trong mộng, có lúc quả thật 

đang trong lúc hoàn toàn tỉnh táo mà thấy, đích thân thấy Phật Di Đà.  “Kim cố lai thử thắng 

 hội, trợ hiển Niệm Phật tam-muội vô thượng pháp môn”  (nay đến hội thù thắng này để giúp 

hiển thị pháp môn Niệm Phật tam-muội vô thượng). Ngài hiện diện trong hội này,  lại còn 

được kể tên đầu tiên, chúng ta biết hội này giảng điều gì? Giảng niệm Phật bậc nhất. Ngài là 

người phát khởi Niệm Phật tam-muội, biểu thị niệm Phật bậc nhất. Ngài được kể tên đầu tiên 

trong đại hội, pháp hội lần này nhằm giảng niệm Phật là bậc nhất, biểu thị ý nghĩa này. 

Vị Bồ Tát thứ hai, tức vị tại gia Bồ Tát thứ hai,  “Thiện Tư Duy Bồ Tát, Đường dịch vi 

 Thiện Tư Duy Nghĩa Bồ Tát”  (Thiện Tư Duy Bồ Tát, bản dịch đời Đường ghi là Thiện Tư 

Duy Nghĩa Bồ Tát), bản dịch đời Đường nằm trong kinh Đại Bảo Tích. Trong Vô Lượng Thọ 

Như Lai Hội của kinh Đại Bảo Tích, danh xưng của Ngài được phiên dịch là Thiện Tư Duy 

Nghĩa Bồ Tát.  “Ngụy dịch” , bản dịch đời Ngụy là bản được lưu hành phổ biến nhất tại Nhật 

Bản. Các đại đức Nhật Bản vào thời cổ đọc kinh Vô Lượng Thọ quá nửa dùng bản này, tức 

bản  dịch  của  ngài  Khang  Tăng  Khải.  “Ngụy”  ở  đây  là  nhà  Tào  Ngụy  trong  thời  đại  Tam 

Quốc.  “Án Tứ Đồng Tử Kinh Hiện Sanh Phẩm”  (xét theo phẩm Hiện Sanh trong Tứ Đồng 

Tử Kinh76[12]), trong kinh ấy có giới thiệu,  “Thiện Tư Duy đẳng Chánh Sĩ, thị tha phương thế giới lai thử thị hiện chi tại gia Bồ Tát”  (các vị Chánh Sĩ như Thiện Tư Duy v.v... từ thế 

giới phương khác đến cõi này thị hiện làm hàng tại gia Bồ Tát), vị Bồ Tát này không thuộc 

thế giới Sa Bà, mà là khách, từ thế giới phương khác đến, cũng đến tham gia pháp hội lần 

này,  hiển  thị  sự  thù  thắng  của  pháp  hội  lần  này,  cảm  động  các  Bồ  Tát  ở  những  thế  giới 

phương khác đến tham dự. 



[12]

76

 Bản kinh này có tên gọi đầy đủ là Tứ Đồng Tử Tam Muội Kinh do ngài Xà Na Quật Đa dịch vào đời Tùy, ba quyển, chính là một bản dịch khác của sáu phẩm đầu kinh Phương Đẳng 

Bát Nê Hoàn Kinh. Trong kinh này, đức Phật sắp nhập diệt tại thành Câu Thi Na, đã giảng 

đạo Niết Bàn cho A Nan, A Nậu Lâu Đà và bốn vị đại Bồ Tát tại gia. 

700  Tập 96 



 “Kinh  vân:  Đông  phương  khứ  thử  Phật  sát  thập  thiên  câu-chi,  hữu  nhất  thế  giới  danh 

 Bảo Minh”  (kinh dạy: “Từ phương Đông của cõi Phật này đi qua mười ngàn câu chi cõi Phật, 

có một thế giới tên là Bảo Minh”). Thế giới này của chúng ta gọi là Sa Bà, mỗi thế giới có 

một vị Phật giáo hóa trong ấy. Mỗi thế giới là khu vực giáo hóa của một vị Phật.  “Phật danh 


 Sư  Tử  Minh  Thanh  Như  Lai.  Hữu  nhất  Bồ  Tát  danh  Thiện  Tư  Nghị”  (Phật  hiệu  là  Sư  Tử 

Minh Thanh Như Lai, có một Bồ Tát tên là Thiện Tư Nghị), đấy chính là ngài Thiện Tư Duy 

đang  được  nói  đến  ở  đây.  “Ứng  thác  lai  đáo  thử  độ,  hóa  sanh  A  Xà  Thế  vương  cung 

 nội”  (thác sanh đến cõi này, hóa sanh trong cung vua A Xà Thế), Ngài đến thế giới này để 

đầu thai, sanh trong cung vua A Xà Thế. Đây gọi là Ứng Thân, chẳng phải là Hóa Thân, ứng 

hóa trong thế gian này, là Bồ Tát từ phương khác đến. Danh hiệu Thiện Tư Nghị và Thiện Tư 

Duy có ý nghĩa giống nhau, nói rõ ý niệm và tâm thái của Bồ Tát thuần tịnh, thuần thiện. 

Thiện ở đây chẳng phải là thiện trong “thiện - ác”, mà có ý nghĩa giống như câu  “nhân tánh 

 bổn thiện”  trong Tam Tự Kinh, thiện là như vậy đó. Thiện trong “thiện - ác” có trình độ rất 

thấp, trong lục đạo có thiện - ác; ra khỏi lục đạo, thiện - ác chẳng còn, thiện - ác không có thì 

mới gọi là Tịnh Độ. Vì vậy, họ (những người đã thoát khỏi lục đạo) có nhiễm và tịnh, chẳng 

có thiện và ác. So với lục đạo để nói, [cảnh giới] họ [an trụ] là Tịnh Độ, lục đạo là nhiễm ô. 

Thiện ở đây còn cao hơn [so với Thiện trong] Tịnh Độ, trong Phật pháp gọi cảnh giới ấy là 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai, đấy mới là chân thiện. Do các Ngài (các 

vị Bồ Tát thuộc nhóm Hiền Hộ Bồ Tát) là Đẳng Giác Bồ Tát, nhất định thuộc vào tầng bậc 

cao nhất, nên chúng ta không thể dùng định nghĩa [về Thiện] trong lục đạo phàm phu để giải 

thích, [nếu hiểu theo ý nghĩa so sánh với lục đạo phàm phu] sẽ là sai lầm! 

Tiếp đó nói:  “Nam phương khứ thử ngũ bách ức thế giới, hữu nhất thế giới, Phật danh 

 Bảo Tích Thiện Hiện Như Lai, hữu nhất Bồ Tát danh Tịch Tĩnh Chuyển” (Nơi phương Nam 

cách đây năm trăm ức thế giới có một thế giới, Phật hiệu Bảo Tích Thiện Hiện Như Lai, có 

một vị Bồ Tát tên là Tịch Tĩnh Chuyển), đây chính là ngài Huệ Biện Tài được nhắc đến trong 

kinh này, Huệ Biện Tài được gọi là Tịch Tĩnh Chuyển [trong kinh Tứ Đồng Tử].  “Ư thử Xá 

 Vệ thành nội, sanh đại cư sĩ Tự Sư Tử gia. Tây Phương khứ thử quá bát ức bách thiên Phật 

 sát, Lạc Âm Như Lai sở, hữu nhất Bồ Tát danh Vô Phan Duyên”  (trong thành Xá Vệ này, 

sanh trong nhà cư sĩ Tự Sư Tử. Ở phương Tây, cách khỏi đây tám ức trăm ngàn cõi Phật, ở 

chỗ đức Lạc Âm Như Lai có một vị Bồ Tát tên Vô Phan Duyên), [Vô Phan Duyên] chính là 

ngài  Quán  Vô  Trụ  đang  được  nói  đến  ở  đây.  “Ư  thử  Ba  La  Nại quốc,  hóa sanh  đại  cư sĩ 

 Thiện  Quỷ  gia.  Bắc  phương  khứ  thử  lục  vạn  tứ  bách  thiên  ức  Phật  độ,  trụ  Bồ  Đề  Phần 

 Chuyển Như Lai sở, hữu nhất Bồ Tát danh Khai Phu Thần Đức”  (hóa sanh vào nhà đại cư sĩ 

Thiện Quỷ trong nước Ba La Nại này. Về phương Bắc, cách đây sáu vạn bốn trăm ngàn ức 

cõi Phật, ở chỗ đức Trụ Bồ Ðề Phần Chuyển Như Lai có một vị Bồ Tát tên là Khai Phu Thần 

Ðức), [Khai Phu Thần Đức] chính là ngài Thần Thông Hoa đang được nói đến ở đây.  “Sanh 

 thử Tỳ Da Ly thành đại tướng Sư Tử gia. Thử tứ đồng tử dữ vô lượng đại chúng, cộng lai Sa 

Tập 96  701 



 La Song Thụ sở, cung kính cúng dường”  (sanh trong nhà đại tướng Sư Tử của thành Tỳ Gia 

Ly này. Bốn đồng tử này cùng với vô lượng đại chúng đến rừng Sa La Song Thọ cung kính 

cúng dường). Đây là ghi chép về các vị Bồ Tát ở phương khác, các Ngài là Đẳng Giác Bồ Tát 

nơi phương khác, có duyên rất sâu với Thích Ca Mâu Ni Phật, hiển thị điều thường được nói 

trong kinh:  “Một vị Phật xuất thế, ngàn vị Phật ủng hộ” . Mọi người thấy Thích Ca Mâu Ni 

Phật đến quả địa cầu này thị hiện thành Phật độ chúng sanh, chư Phật Như Lai, Đẳng Giác 

Bồ Tát có duyên phận sâu đậm với Thích Ca Mâu Ni Phật thảy đều theo đến. Thích Ca Mâu 

Ni Phật giáng sanh tại nước Ca Tỳ La Vệ, trong vương cung của đại vương Tịnh Phạn, những 

vị ấy mỗi vị tìm một chỗ, đều cùng giáng sanh, dùng đủ thứ thân phận bất đồng, có vị là thân 

phận Bồ Tát, có vị là thân phận Thanh Văn, có vị là thân phận Duyên Giác, có vị mang thân 

phận xuất gia, có vị mang thân phận tại gia, cũng có vị mang thân phận quốc vương, đại thần, 

đủ mọi thân phận khác biệt đến hộ trì Thích Ca Mâu Ni Phật. Mọi người đến diễn một vở 

tuồng,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật đóng  vai chánh,  các  vị  kia đều  đóng vai phụ, khiến  cho vở 

tuồng được diễn viên mãn, biểu diễn sống động, hoạt bát, vì sao? Để giáo hóa chúng sanh. Ở 

đây,  chúng  ta  thấy  điều  gì?  Hòa  hài,  chẳng  ghen  ghét,  chẳng  tranh  danh  đoạt  lợi.  Ai  làm 

người cầm đầu, lãnh đạo cũng được, cũng hoan hỷ, chúng ta phải học điều này. Mục tiêu và 

phương hướng chung chỉ có một, mong mỏi giúp cho những chúng sanh mê hoặc, còn chưa 

giác  ngộ  phá  mê  khai  ngộ,  lìa khổ được vui,  nhắm  tới  mục  tiêu này.  Mục  tiêu  và phương 

hướng giống nhau, nên mọi người đều cùng đến. Mấy vị này thường được đức Phật nhắc tới 

trong kinh điển, lại còn là những vị cư sĩ tu hành chứng quả, cũng rất nổi tiếng tại Ấn Độ 

thuở ấy, hễ nhắc tới mọi người đều biết. 

Lại xem tiếp:  “Hựu thử hạ Quang Anh Bồ Tát đẳng tứ Chánh Sĩ, như Phật Danh Kinh đệ 

 thất thuyết, Quang Anh, Huệ Thượng”  (Thêm nữa, bốn vị Chánh Sĩ như Quang Anh Bồ Tát 

v.v... tiếp theo đó như quyển bảy kinh Phật Danh77[13] có nói: Quang Anh, Huệ Thượng), Huệ Thượng ở đây là Trí Thượng.  “Tịch Căn, Nguyện Huệ tứ Bồ Tát, tùng tứ phương Phật 

 độ  lai  tập  thử  giới  chi  tướng”  (Tịch  Căn,  Nguyện  Huệ,  bốn  vị  Bồ  Tát,  từ  cõi  Phật  ở  bốn 

phương nhóm đến cõi này), hóa thân đến! Trong phần trước, ta thấy Ứng Thân, đến thế gian 

này đầu thai, gọi là Ứng Thân, hoặc là Hóa Thân.  “Hựu Văn Thù Sư Lợi Nghiêm Tịnh Kinh 

 diệc thuyết, thử tứ Chánh Sĩ tùng tứ phương lai, đồng thượng sở thuyết”  (Hơn nữa, kinh Văn 

Thù Sư Lợi Nghiêm Tịnh cũng nói bốn vị Chánh Sĩ này từ bốn phương đến, giống như trong 

kinh Tứ Ðồng Tử đã nói). Cũng có thể nói là trong kinh, đức Phật cũng đã nhiều lần giới 

thiệu các vị này.  “Hựu Nguyệt Đăng Tam Muội Kinh đệ tam thuyết: - Hương Tượng Bồ Tát 



[13]

77

 Kinh Phật Danh có tên đầy đủ là Phật Thuyết Phật Danh Kinh, gồm mười hai quyển, do ngài Bồ Đề Lưu Chi dịch vào thời Nguyên Ngụy. Do trong kinh liệt kê hơn một vạn vị Phật 

(khoảng chừng 11.093 vị Phật), đồng thời liệt kê thêm danh hiệu của vài trăm vị Bích Chi 

Phật và Bồ Tát, nên bản dịch tiếng Việt ghi là kinh Vạn Phật. 

702  Tập 96 



 tùng  Đông  phương  A  Súc  Phật,  dữ  na-do-đa  Bồ  Tát,  cộng  lai  vấn  tấn  Thích  Ca  Mâu  Ni 

 Phật”  (Kinh Nguyệt Đăng Tam Muội, quyển thứ ba lại nói: “Hương Tượng Bồ Tát từ cõi của 

A Súc Phật ở phương Đông cùng với na-do-đa (na-do-tha) Bồ Tát cùng đến chào hỏi Thích 

Ca Mâu Ni Phật”). Trong mười sáu vị trên đây, ngài Hương Tượng xếp thứ mười hai. Ngài từ 

cõi của Đông phương A Súc Phật, là đệ tử của A Súc Phật, dẫn theo rất nhiều người. Chúng 

ta thường dịch Na-do-đa (Nayuta) là Vô Số, số lượng nhiều lắm. Ngài dẫn theo Bồ Tát nhiều 

dường ấy, cùng nhau thưa hỏi Thích Ca Mâu Ni Phật, sau khi chào Thích Ca Mâu Ni Phật, 

bèn  thỉnh  an  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  “Dĩ  thượng  Hiền  Hộ  đẳng  nhất  trực  đáo  Hương 

 Tượng”  (Trên đây, từ Hiền Hộ cho đến Hương Tượng Bồ Tát), tổng cộng là mười vị.  “Kỳ dư 

 lục nhân như Chân Giải vân”  (còn sáu vị kia thì như sách Chân Giải nói), Chân Giải là chú 

giải kinh Vô Lượng Thọ của pháp sư Đạo Ẩn người Nhật, bản chú giải ấy có tên là Chân 

Giải. Trong Tịnh Tông Nhật Bản, Sư hết sức nổi tiếng, bản chú giải của Sư cũng được truyền 

đến Trung Quốc. Do vậy, tổ sư đại đức của Tịnh Tông Trung Quốc cũng tham khảo bản chú 

giải  của  Sư,  đây  là  bản  chú  giải  kinh  Vô  Lượng  Thọ  hay  khéo,  rất  nổi  tiếng.  “Kỳ  dư  Trí 

 Tràng”  (ngoài ra, Trí Tràng), tức là Bảo Tràng.  “Bảo Anh, Trung Trụ, Chế Hạnh, Giải Thoát 

 đẳng”  (Bảo  Anh,  Trung  Trụ,  Chế  Hạnh,  Giải  Thoát  v.v...),  mấy  vị  này,  “tuy  vị  kiến  kinh 

 chứng”  (tuy chưa thấy kinh văn khác để làm chứng), khi đức Phật nói kinh, chẳng nhắc đến 

tên  các  Ngài,  nhưng  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  này,  đức  Phật  đã  nói  đến.  “Chuẩn  tiền  tư 

 chi”  (chuẩn theo những điều trên đây để suy luận), chúng ta dùng tiêu chuẩn phía trước cũng 

có  thể  biết,  “tất  ưng  thị  tha  phương  lai đại  sĩ  dã” (nhất  định  là  các  đại  sĩ  từ  phương  khác 

đến),  nhất  định  phải  là  từ  thế  giới  phương  khác  đến  đây,  tham  gia  một  lần  hoạt  động  của 

Thích Ca Mâu Ni, tức đại hội kinh Vô Lượng Thọ.  “Án Chân Giải sở chú thị Ngụy dịch”  (Xét 

ra, sách Chân Giải dùng bản dịch đời Ngụy để chú giải), tức bản của ngài Khang Tăng Khải, 

bản dịch của ngài Khang Tăng Khải rất nổi tiếng tại Nhật Bản.  “Ngụy dịch cẩn liệt thập ngũ 

 Chánh Sĩ chi danh” (bản Ngụy dịch chỉ kể tên mười lăm vị Chánh Sĩ), ở đây là mười sáu vị, 

bản Ngụy dịch chỉ có mười lăm, kể tên mười lăm vị.  “Kỳ trung khuyết Huệ Biện Tài Bồ Tát, 

 thử Bồ Tát kiến ư Đường dịch. Chân Giải dĩ vi Tín Huệ tức Huệ Biện Tài”  (trong ấy, thiếu 

Huệ Biện Tài Bồ Tát, vị Bồ Tát này thấy ghi trong bản dịch đời Đường. Sách Chân Giải cho 

rằng Tín Huệ chính là Huệ Biện Tài). Hiện thời, Tín Huệ và Huệ Biện Tài tách thành hai 

người, chia ra làm hai người, nên mới  “hợp thập lục chi số”  (gộp thành con số mười sáu). Vì 

mười sáu nhằm biểu thị pháp trong Mật Tông, mười sáu tượng trưng cho sự viên mãn, chẳng 

phải là con số thật sự,  mà nhằm biểu thị pháp.  “Cố  tri  Tín  Huệ  Bồ  Tát  diệc  ưng như  Bảo 

 Tràng đẳng Chánh Sĩ, diệc thị tha phương lai giả”  (Nên biết Tín Huệ Bồ Tát cũng giống các 

vị Chánh Sĩ như Bảo Tràng v.v... cũng từ phương khác đến). Ngài chẳng phải là Bồ Tát trong 

thế giới Sa Bà, mà thuộc vào số những vị Bồ Tát ở phương khác đến  tham dự pháp hội lần 

này. 

Tập 96  703 



 “Chân  Giải  ư thử,  cánh  hữu  xiển  minh”  (Đối với  điều này, sách  Chân  Giải  càng giảng 

rõ). Ở đây, có trích lục đoạn văn trong sách Chân Giải:  “Văn viết: Sơ liệt Hiền Hộ đẳng thập 

 lục Chánh Sĩ giả, chương thử pháp bất dĩ xuất gia phát tâm vi bổn”  (Nguyên văn: “Đầu tiên 

nêu lên nhóm Hiền Hộ mười sáu vị Chánh Sĩ để chỉ rõ pháp này chẳng lấy phát tâm xuất gia 

làm gốc”). Chương (彰) là hiển thị (nêu rõ, chỉ rõ), chương minh (tỏ bày rõ ràng) pháp môn 

này chẳng lấy phát tâm xuất gia làm căn bản, mà cũng chẳng phải chủ yếu vì họ (người xuất 

gia) mà nói.  “Thứ liệt tha phương lai giả, chương thập phương Phật độ trung, tất dĩ thử pháp 

 vi xuất thế đại sự cố, cộng lai tinh tấn cầu thử pháp. Thử nghị thậm đắc kinh chỉ”  (Kế đến, 

nêu ra các vị đến từ phương khác, ngụ ý: Trong các cõi Phật khắp mười phương đều dùng 

pháp này làm đại sự xuất thế, cùng tinh tấn đến cầu pháp này. Lời bàn định ấy rất phù hợp 

với tông chỉ của kinh). Không lấy xuất gia thì lấy gì làm gốc? Lấy tại gia làm gốc. Đặc biệt 

trong chín ngàn năm về sau trong thời Mạt Pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật, có thể là người 

xuất gia càng ngày càng ít, kẻ tại gia tu hành ngày càng đông. Người tại gia tu hành tu pháp 

môn nào đạt thành tựu? Pháp môn này! Chắc chắn thành tựu. Những vị tại gia Bồ Tát này thị 

hiện, chứng minh tại gia có thể thành Phật, có thể thành Đẳng Giác, các Ngài đến làm mẫu, 

khiến cho quý vị sanh khởi tín tâm. Sách Chân Giải nói kiểu này rất tương ứng với tông chỉ 

của kinh. Tiếp theo là  “cái tại gia tu hành, tối nghi trì danh niệm Phật dã”  (vì tu hành tại gia 

thì  trì danh niệm  Phật  là  thích hợp  nhất).  Đầu  tiên  là ngài  Hiền  Hộ nêu  gương  cho  chúng 

ta.  “Thập phương đại sĩ tất lai thính pháp, biểu thử pháp thù thắng, thật vi đại sự nhân duyên 

 cố” (mười phương đại sĩ ắt đều đến nghe pháp, biểu thị pháp này thù thắng, thật sự là đại sự 

nhân duyên). Đại sự là liễu sanh tử, thoát tam giới, chứng Bồ Đề, đắc đại quả; đấy là đại sự 

nhân duyên. 

Kế  đó,  Hoàng  lão  cư  sĩ  nghị  luận:  “Hựu  Hiền  Hộ  biểu  Như  Lai  thiện  hộ  niệm  chư  Bồ 

 Tát” (lại nữa, Hiền Hộ biểu thị Như Lai khéo hộ niệm các Bồ Tát). Quả thật danh hiệu có ý 

nghĩa này. Như Lai có hai ý nghĩa, nói theo Lý là tự tánh. Tư tưởng và ngôn hạnh của con 

người tương ứng với tánh đức, thì trí huệ và đức tướng trong tự tánh sẽ thường hiện tiền; vì 

sao? Tâm tâm tương ấn, hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng; kinh Hoa Nghiêm nói “tâm 

hiện, thức biến”. Tự tánh có thể nâng cao năng lượng, nó là căn cứ lý luận để nâng cao cảnh 

giới của chúng ta, đấy là ý nghĩa thứ nhất. Thứ hai, Như Lai là Thích Ca Mâu Ni Phật, là A 

Di Đà Phật, là những vị đã tu hành chứng đắc địa vị Diệu Giác. Ý thức của chúng ta chính là 

“niệm đầu” (ý niệm), ý niệm chẳng thể nghĩ bàn. Từ Hoàn Nguyên Quán, chúng ta thấy: Bất 

luận hữu tâm hay vô tâm, ý niệm là dao động. Dao động hết sức yếu ớt, nhưng tốc độ của nó 

quá nhanh, chẳng khởi dao động thì thôi, hễ dao động dấy lên, lập tức trọn khắp pháp giới. 

Chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng chuyện này, không ngờ các nhà khoa học Lượng 

Tử hiện thời đã phát hiện, họ nói hết sức gần gũi với cách giảng của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

họ nói sự dao động ấy cũng trọn khắp pháp giới. Đã là trọn khắp pháp giới, chư Phật Như Lai 

trong mười phương pháp giới đều nhận được tin tức ấy. Đã nhận được, há lẽ nào chẳng gia 

704  Tập 96 



trì? Như vậy thì tin tức phát ra là Cảm, chư Phật, Bồ Tát hồi đáp là Ứng; cảm ứng đạo giao 

chẳng thể nghĩ bàn. Tôi tin tưởng chắc chắn là trong vòng năm năm, Lượng Tử Lực Học sẽ 

rất phổ biến, đây là chuyện tốt, sẽ khiến cho người bình phàm chúng ta sanh khởi tín tâm 

khôn sánh. Trên địa cầu có lắm tai nạn như vậy, có thể hóa giải những tai nạn ấy hay không? 

Có thể! Lượng Tử Học đã trao cho chúng ta lý luận, lý luận ấy ở ngay trong kinh Đại Thừa, 

từ ba ngàn năm trước Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói tới rồi. Xưa nay đều nói như vậy, có thể 

thấy điều ấy là thật, chẳng giả. Vì thế, chỉ cần thay đổi ý niệm, vấn đề bèn được giải quyết. 

Bởi lẽ, vào nửa sau năm ngoái, tôi xem đĩa CD của bà Lưu Tố Vân. Đó là [một đĩa ghi 

lại] cuộc săn tin của một ký giả báo chí, chẳng nhằm điều tra bà ta. Người ấy đi săn một tin 

khác ở miền Đông Bắc, nghe có chuyện lạ lùng như thế này: Một người mắc chứng Hồng 

Ban Lang Sang nghiêm trọng ngần ấy, nghiễm nhiên không cần thuốc men, cũng chẳng tiêm 

thuốc, do niệm Phật mà lành bệnh. Cảm thấy lạ lùng, bèn đến phỏng vấn bà ta. Tôi xem cuộc 

phỏng vấn được ghi hình nửa giờ, đó là gì? Ý niệm, hoàn toàn tương ứng với cách nói của 

Phật và của các nhà Lượng Tử Lực Học. Bệnh tật nặng nề ngần ấy, bà ta chẳng bận tâm. Chư 

vị phải biết, nếu nhiễm bệnh, thường bận tâm về căn bệnh, sẽ rất khó lành, cuối cùng là một 

con đường chết mà thôi! Người chẳng có bệnh tật, cơ thể rất khỏe mạnh, thường nghĩ chỗ 

này đau, chỗ kia nhức, chắc chắn sẽ sanh bệnh! Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, quý vị 

nghĩ đến bệnh tật mỗi ngày, làm sao chẳng thể không ngã bệnh? Trong quá khứ, tôi có một 

người bạn, là bạn xuất gia. Thầy ấy xuất gia từ nhỏ, bị quân đội bắt làm lính, không có cách 

nào khác! Do vậy, theo quân đội đến Đài Loan, thầy ấy mong thoát khỏi quân ngũ để tiếp tục 

cuộc sống xuất gia. Làm cách nào đây? Tuổi quá trẻ, mỗi ngày bèn nghĩ mình bị bệnh tim 

nặng. Thầy ấy nghĩ như thế chưa đầy một năm, quả thật, khám sức khỏe thấy bị bệnh tim. Do 

vậy, [quân đội] cho giải ngũ, thoát khỏi quân đội, nhưng bệnh tim cả đời chẳng lành, hại thầy 

ấy suốt đời, từ tâm tưởng sanh đấy mà! Khi ấy, chúng tôi tuổi trẻ, chẳng biết đạo lý này trong 

Phật  pháp.  Nếu  biết  đạo  lý  này,  khuyên  bảo  thầy  ấy,  hãy  khôi  phục  ý  niệm  bình  thường, 

chẳng còn nghĩ bị bệnh tim nữa, hằng ngày nghĩ đến A Di Đà Phật, bệnh tim sẽ chẳng còn, 

bệnh sẽ chẳng đeo theo nữa! Tâm tưởng sự thành! Mỗi ngày nghĩ tới A Di Đà Phật, trong 

tương lai quý vị sẽ làm Phật! Mỗi ngày nghĩ tới bệnh tật, chắc chắn quý vị sẽ bị bệnh nặng. 

Phải hiểu đạo lý này! 

Thuở trước, tôi ở Mỹ, rất ít bị bệnh, có một lần bị cảm, đi bác sĩ, bác sĩ là người Hoa, nói 

chuyện với tôi cũng rất hợp ý. Có một ngày tôi bảo ông ta: “Bệnh lành không phải do thầy 

thuốc chữa lành”. Ông ta rất kinh ngạc, hỏi vì sao? Tôi nói: “Niềm tin chiếm tới bảy mươi 

phần trăm, bác sĩ [chữa trị] chiếm ba mươi phần trăm. Người bệnh tin tưởng bác sĩ, bác sĩ tin 

tưởng người bệnh, bệnh ấy rất dễ chữa lành, tín tâm mà! Nếu bác sĩ hoài nghi người bệnh, 

người bệnh cũng nghi ngờ bác sĩ, nghi ngờ thuốc thang, bệnh ấy chỉ có nặng thêm, chẳng thể 

bình phục tốt đẹp được!” Ông ta nghe xong, cảm thấy rất có lý. Đúng là như vậy, chẳng sai 

chút nào! Tín tâm làm chủ tể hết thảy, giống như hiện thời các nhà Lượng Tử Lực Học rất 

Tập 96  705 



khẳng  định  bảo  chúng  ta:  Ý  niệm,  năng  lượng  chẳng  thể nghĩ  bàn,  ý  niệm  làm  chủ  tể  hết 

thảy. Thậm chí ý niệm có thể thay đổi quỹ đạo của tinh cầu trong vũ trụ, có năng lượng to lớn 

như thế. Bản thân mỗi cá nhân đều có ý niệm, nhưng vấn đề là phải tập trung, sức mạnh mới 

lớn. Ý niệm của chúng ta phân tán, suốt ngày suy nghĩ loạn xạ, nên sức mạnh của nó cũng rất 

yếu  ớt;  do  vậy,  tu  Định,  Định  là gì?  Định  là  tập  trung  ý  niệm.  Quý  vị  thấy  trong  kinh  Di 

Giáo, đức Phật đã nói:  “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”  (chế tâm một chỗ, không chuyện gì 

chẳng làm được). Câu này rất quan trọng. Quý vị có thể tập trung ý niệm, tập trung tại một 

chỗ, không chuyện gì chẳng làm được. Chúng ta muốn hóa giải hết thảy những tai nạn trên 

địa cầu, tập trung ý niệm sẽ làm được. Vì thế, kỳ đảo có hiệu quả, chẳng phải là không có 

hiệu quả. Lúc kỳ đảo, ý niệm phải tập trung thì mới có  thể nẩy sanh tác dụng. Nếu ý niệm 

không tập trung, kỳ đảo sẽ chẳng thể sanh ra hiệu quả. Đều có đạo lý, chẳng phải là mê tín. 

Do  vậy,  Hiền  Hộ  biểu  thị  Như  Lai  khéo  hộ  niệm  chư  Bồ  Tát,  dùng  gì  để  khéo  hộ  niệm? 

Thiện là tốt nhất, hộ niệm tốt nhất, đối với các vị Bồ Tát này,  “Nhất Thừa nguyện hải, lục tự 

 hồng danh, tam căn phổ bị, vạn loại tề thâu”  (biển nguyện Nhất Thừa, sáu chữ hồng danh, 

thích hợp khắp ba căn, gồm thâu muôn loài), [dùng] bốn câu này [để “thiện hộ niệm”]. 

Thuở  tôi  còn  trẻ,  tôi  nhớ  đã  giảng  kinh  điển  Tịnh  Độ  là  bộ  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh, tôi tham khảo bản chú giải của pháp sư Quán Đảnh thuộc thời đại Càn Long nhà Thanh 

trước kia. Trong chú giải, Ngài có nói một câu: Chúng ta gặp khó khăn, cầu Phật, Bồ Tát gia 

trì, dùng những phương pháp trong Phật giáo để hóa giải tai nạn. Ngài nói: Nghiệp chướng 

của  quý  vị  rất  nặng,  hết  thảy  kinh  giáo sám  pháp  cũng  chẳng  có  cách  nào  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng của quý vị được, phương pháp gì cũng đã dùng hết cả rồi, vẫn chẳng thể tiêu trừ, cuối 

cùng còn có một phương pháp, khẳng định có thể tiêu trừ, phương pháp gì vậy? Một câu A 

Di Đà Phật, nhất tâm chuyên niệm. Khi ấy, chúng tôi đọc chú giải thấy Ngài viết như vậy, 

không tin, tuy không phản đối, cũng giới thiệu lời Ngài nói, nhưng chẳng tin tưởng điều ấy, 

[vì] không liễu giải đạo lý. Sau này, chúng tôi học kinh Hoa Nghiêm, học tập Hoàn Nguyên 

Quán của Hiền Thủ quốc sư mới hoảng nhiên đại ngộ. Lại thấy Lượng Tử Lực Học hiện đại 

cũng nói như  vậy,  ý  niệm  tập  trung, sức  mạnh  ấy  rất  lớn, tập  trung ở  chỗ nào?  Tập  trung 

trong một câu A Di Đà Phật, sáu chữ hồng danh, hoặc bốn chữ đều được. Vì sao? Càng đơn 

giản, hiệu quả càng lớn. Một câu Phật hiệu thật sự hữu dụng. Dùng một câu Phật hiệu để gia 

trì hết thảy chư Bồ Tát, từ Sơ Phát Tâm cho đến Đẳng Giác. Tâm quý vị một niềm thanh tịnh 

niệm câu Phật hiệu này, sức mạnh chẳng thể nghĩ bàn. Trong câu Phật hiệu ấy, A Di Đà Phật 

là gì? Là danh xưng của tự tánh. Đem dịch ra, đấy là tiếng Ấn Độ, tức tiếng Phạn, dịch là Vô 

Lượng,  Phật  là  Giác  Ngộ,  [A  Di  Đà  Phật]  là  Vô  Lượng  Giác  Ngộ,  Vô  Lượng  Giác,  Vô 

Lượng Trí Huệ, Vô Lượng Giác Ngộ. Đó là bản năng trong tự tánh, tự tánh vốn là vô lượng 

giác. Dùng câu danh hiệu này để khai phát vô lượng trí huệ, vô lượng giác ngộ trong tự tánh 

của chính mình, tác dụng ấy quá lớn! Thuở đầu chúng tôi học tập kinh giáo, những danh từ 

thuật ngữ ấy đều rất quen thuộc, vì sao không thể sanh khởi tín tâm? Chúng tôi chẳng tham 

706  Tập 96 



cứu thấu triệt kinh giáo, mà cũng chẳng có ai giảng rõ ràng, minh bạch cho chúng tôi. Chúng 

tôi dùi mài kinh giáo chẳng bỏ, tốn ngần ấy năm công phu, dần dần thông hiểu, từ từ giác 

ngộ, bèn khẳng định, chẳng còn hoài nghi, phương pháp này khởi tác dụng. 

Trong  Phật  môn,  chúng ta  niệm  A  Di  Đà  Phật, Cơ  Đốc  giáo niệm  Thượng  Đế có được 

hay  không?  Được!  Y  Tư  Lan  giáo  (Islam)  niệm  Chân  Chúa,  có  được  hay  không?  Được! 

Cùng  một  đạo  lý!  Chỉ  cần  quý  vị  tập  trung  ý  niệm  vào  một  niệm,  sẽ  sanh  ra  năng  lượng 

chẳng thể nghĩ bàn, năng lượng ấy có thể giải quyết hết thảy vấn đề. Do đó, phải hiểu rõ đạo 

lý, phương pháp chính xác, nhất định chẳng hoài nghi, chẳng mê tín. Hiện tại, rất nhiều người 

nói tôn giáo là mê tín, chúng ta nghe xong cảm khái ngàn muôn, ai mê tín? Kẻ ấy mê tín. Vì 

sao nói kẻ ấy mê tín? Quý vị nói tôn giáo là mê tín, tôn giáo là gì, quý vị có biết hay không? 

Kẻ ấy không biết. Không biết thì xét theo thái độ, quý vị không có tư cách để nói chuyện! 

Quý vị thiếu tư cách để so sánh, thiếu tư cách để phê bình! Quý vị hiểu rõ ràng, nói nó là 

đúng hoặc chẳng đúng, quý vị có thể nói được. Quý vị chẳng hiểu rõ ràng, sẽ đúng là mê tín. 

Tự lầm, lầm người, tội lỗi ấy rất ư là nặng. Định luật nhân quả thuộc vào mười pháp giới; 

chưa vượt khỏi mười pháp giới, quyết định có nhân quả, không có cách nào vi phạm định luật 

nhân quả. Sau khi vượt thoát mười pháp giới, quý vị giác ngộ toàn bộ, hiểu rõ hoàn toàn, 

chính mình mới thật sự làm chủ tể, bốn chữ Thường, Lạc, Ngã, Tịnh thật sự làm được, cho 

nên có Chân Ngã. Thân thể này là Giả Ngã, chẳng phải là Chân Ngã. Sau khi minh tâm kiến 

tánh, đã tìm được Chân Ngã. Định nghĩa của Ngã là tự tại, là chủ tể. Quý vị thật sự có thể 

làm chủ. Hiện tại, chúng ta chưa thể làm chủ. Nếu có thể làm chủ, mỗi năm ta đều là mười 

tám tuổi, đấy mới thật sự là làm chủ! Mỗi năm một già yếu hơn, tức là chưa làm chủ được. 

“Tôi mỗi ngày vui sướng lắm”, quý vị chẳng làm được! Ngã có nghĩa là chủ tể. Kiến tánh, 

chủ tể hiện tiền, quý vị thật sự có thể làm chủ. Vì thế, cuối cùng nói:  “Chánh thị Hiền Hộ chi 

 nghĩa”  (Chính là ý nghĩa của Hiền Hộ). Biển nguyện Nhất Thừa, sáu chữ hồng danh, thích 

hợp khắp ba căn, gồm thâu vạn loại, mười sáu chữ ấy đã bao gồm toàn bộ nội dung kinh Vô 

Lượng Thọ. Thích Ca Mâu Ni Phật triệu tập pháp hội này, giảng khóa học này, giảng những 

điều gì? Chính là giảng  mười sáu chữ ấy. Đặc biệt là Nhất Thừa rất lỗi lạc. Nhất Thừa là 

thành Phật, đạt đến viên mãn rốt ráo. 

Chúng ta lại xem tiếp:  “Hựu Thiện Tư Duy, biểu chánh trí minh liễu, thâm tín Phật huệ, 

 tịnh biểu Pháp Tạng nhân địa ngũ kiếp tư duy, kết đắc đại nguyện chi thắng nhân”  (Thêm 

nữa, Thiện Tư Duy biểu thị chánh trí minh liễu (hiểu trọn vẹn rõ ràng), tin sâu Phật huệ, lại 

còn biểu thị: Ngài Pháp Tạng lúc còn tu nhân, tư duy trong năm kiếp, kết thành thắng nhân 

đại nguyện). Do vậy, danh hiệu đều nhằm biểu thị pháp, tượng trưng cho chánh trí sáng tỏ. 

Chánh trí không do bên ngoài mà có, mà chính mình vốn sẵn có, như đức Phật đã nói:  “Hết 

 thảy chúng sanh đều có trí huệ của Như Lai” , đấy là chánh trí. Trí huệ của chúng ta không 

sáng tỏ, có chướng ngại, thứ gì chướng ngại? Vọng tưởng là tầng chướng ngại thứ nhất, phân 

biệt là tầng chướng ngại thứ hai, chấp trước là tầng chướng ngại thứ ba. Do ba tầng chướng 

Tập 96  707 



ngại, trí huệ của chúng ta chẳng thể thấu lộ, trí huệ chẳng có. Thật ra, đó là thật, chẳng giả, vì 

sao trí huệ chẳng thể thấu lộ? Sau khi trí huệ xuyên qua ba thứ chướng ngại ấy, nó cũng tỏ lộ, 

nhưng tỏ  lộ  thành gì?  Đã bị biến  chất,  biến  thành  gì?  Biến thành  phiền não.  Vì  thế,  trong 

kinh, đức Phật đã nói rất hay:  “Phiền não tức Bồ Đề, sanh tử tức Niết Bàn” , lời này rất vi 

diệu. Phiền não và trí huệ là một chuyện, khi không mê, nó được gọi là trí huệ; khi đã mê bèn 

gọi là phiền não. Do vậy, có thể đoạn phiền não hay không? Chẳng thể đoạn. Phiền não đã 

đoạn, trí huệ chẳng còn! Chúng là hai mặt của một Thể. Do vậy, lời chánh thuyết trong kinh 

Phật là:  “Chuyển phiền não thành Bồ Đề” , phải chuyển biến nó, chẳng thể đoạn nó. Vì nó là 

Tánh Đức trong tự tánh, quý vị chẳng thể đoạn được, nó vĩnh viễn tồn tại, chẳng sanh, chẳng 

diệt, nhưng nó có mê và ngộ, mê là phiền não, ngộ là trí huệ. 

Chỉ có chánh trí sáng tỏ, quý vị mới tin sâu Phật huệ. Phật là người chứng đắc minh tâm 

kiến tánh, vì sao? Ngài chẳng có phiền não, hoàn toàn chuyển biến thành trí huệ, quý vị tin 

tưởng Ngài. Chúng ta chưa chuyển được, vẫn là phiền não, chẳng chuyển thành Bồ Đề. Sau 

khi chúng ta đã chuyển được, sẽ giống như các Ngài, Phật Phật đạo đồng, không tăng, không 

giảm. Vì vậy, Phật pháp vĩnh viễn là pháp bình đẳng. Trí huệ của Phật là trí huệ của chính 

chúng ta, đã hiểu rõ, chẳng còn chướng ngại nữa! Nói theo phía Phật, phiền não của chúng ta 

chính là trí huệ của Phật, do trong ấy có chướng ngại, nên trí huệ bị biến chất, chuyện là như 

thế đó! Biến chất là nhất thời, là tạm thời, chẳng phải là vĩnh hằng, rất dễ khôi phục bình 

thường.  Khôi  phục  bình  thường  sẽ  chẳng  hai,  chẳng  khác  với  Phật;  vì  thế,  Phật  tôn  trọng 

phàm phu, chẳng có mảy may tâm lý khinh mạn. Trong mắt Phật, hết thảy chúng sanh đều 

giống như Ngài, chẳng hai, chẳng khác. Chỉ cần quý vị giác ngộ, chỉ cần quý vị chịu buông 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, quý vị sẽ giống như Ngài. Vì thế, tin sâu Phật huệ 

rất khó khăn, chúng tôi huân tập kinh giáo một thời gian lâu như thế mới dần dần thông hiểu, 

chẳng còn có mảy may hoài nghi! 

Về phương diện biểu pháp thì sao? Ngài cũng hiển thị  “Pháp Tạng nhân địa” , Pháp Tạng 

Bồ Tát là kiếp xưa của A Di Đà Phật. Trước khi Ngài thành Phật, trong quá trình tu hành, 

Ngài có pháp hiệu là Pháp Tạng, tức tỳ-kheo Pháp Tạng, hoặc Pháp Tạng Bồ Tát. Trong khi 

tu nhân, Ngài đã tu bao lâu? Năm kiếp,  “ngũ kiếp tư duy” , hai chữ [tư duy] trọng yếu, Ngài 

nghĩ tới gì? Nghĩ tới thế giới Cực Lạc, tư duy năm kiếp, suy nghĩ thành công, thế giới Cực 

Lạc hiện tiền. Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, chẳng phải là đạo lý như vậy ư? Nay 

chúng ta hiểu rõ, chúng ta có nhiều đồng học ngần ấy, nếu quý vị hiểu được thâm ý hàm tàng 

trong câu này, A Di Đà Phật lại còn chứng minh cho quý vị, thế giới Cực Lạc thật sự do Ngài 

tưởng ra, từ trong Không sanh ra Có. Nếu chúng ta có thể sử dụng thời gian năm mươi năm, 

dùng  thời  gian  một  trăm  năm  để  suy  tưởng,  suy  tưởng  khiến  cho  địa  cầu  khôi  phục  bình 

thường giống như thế giới Cực Lạc; có thể thành công hay không? Chắc chắn có thể thành 

công. Chỉ có một niệm, chẳng thể có niệm thứ hai. Niệm thứ hai là xen tạp, phá hoại niệm 

này. Cùng một đạo lý giống như vậy, chúng ta chỉ có một niệm thanh tịnh, nghĩ thân tâm của 

708  Tập 96 



chính mình mạnh khỏe, có thể đạt được thân tâm khỏe mạnh hay không? Có thể! Thế gian có 

pháp hay không? Không có pháp, pháp gì cũng không có. Hễ có thì là gì? Có thì là tâm thái, 

là ý niệm. Vì thế, các nhà khoa học ngày nay bảo: Tất cả các hiện tượng vật chất  trong thế 

gian đều do ý niệm tích lũy liên tục phát sanh huyễn tướng, được gọi là vật chất. Trên thực tế, 

không có vật chất, bất cứ vật chất gì cũng có thể trở về năng lượng, các khoa học gia đã đưa 

ra [luận điểm] này rất sớm. Vật chất và năng lượng có thể chuyển biến thành lẫn nhau, họ 

đưa ra một học thuyết như vậy. Hiện thời, Lượng Tử giảng rõ ràng hơn, hết thảy vật chất đều 

là ý niệm tích lũy. Một ý niệm tốt, một ý niệm thuần tịnh, thuần thiện, khi hiển lộ sẽ là thế 

giới Cực Lạc. 

Hiện thời, xã hội rối ren ngần ấy, tai nạn trên địa cầu nhiều ngần ấy, do gì? Do ý niệm bất 

thiện, tự tư tự lợi, tham, sân, si, mạn, tổn người, lợi mình, đều do những ý niệm ấy. Người 

trên cả thế giới đều có những ý niệm như thế, đó là ý thức của tập thể, sức mạnh to lớn, sức 

mạnh ấy có thể hủy diệt địa cầu. Chúng ta đã hiểu rõ đạo lý này, muốn cứu vớt địa cầu này 

thì phải chuyển biến ý niệm. Một số ít người chuyển được thì cũng có thể sanh ra hiệu quả 

chẳng nghĩ bàn. Khoa học gia đã cung cấp một vài con số, đối với số lượng con người trên 

toàn  thế  giới,  lấy  căn  bậc  hai  của  một  phần  trăm  con  số  ấy,  sẽ  chưa  tới  tám  ngàn  người, 

không phải là tám ngàn vạn, mà là tám ngàn người. Cũng có nghĩa là trên thế giới này, nếu 

có tám ngàn người tập trung ý niệm, chuyển biến tâm thái thành tốt đẹp nhất, thiện nhất, sẽ 

có thể hóa giải tai nạn trên thế giới này. Chúng ta có thể tin tưởng [điều ấy] hay không? Hiện 

thời, cư dân trên địa cầu là sáu mươi ức, [thế mà] tám ngàn người có thể cứu [toàn thể cư dân 

trên địa cầu], quý vị có tin hay không? Người đông như thế làm chuyện xấu, tám ngàn người 

tốt có thể cứu! Tôi tin tưởng, dựa vào đâu để tin tưởng? Tổ tông chúng ta có nói:  “Tà chẳng 

 thắng chánh” , con người đa số là tà tri tà kiến, tám ngàn người ấy chánh tri chánh kiến, tôi 

tin tưởng câu ấy, tà chẳng thắng chánh. Phải phát chân tâm, chẳng có chính mình, hễ thêm 

một chút tâm tự lợi mình vào đó là không được, sẽ là vọng tâm. Chúng ta dùng chân tâm, làm 

thế nào để biến vọng tâm thành chân tâm? Bốn câu ấy hay lắm:  “Nhất Thừa nguyện hải, lục 

 tự hồng danh, tam căn phổ bị, vạn loại tề thâu” , mười sáu chữ ấy quá hay! Trọng yếu nhất là 

học theo A Di Đà Phật, Nhất Thừa nguyện hải trong khi tu nhân, Nhất Thừa là thành Phật, 

đạt đến rốt ráo viên mãn. Thế giới Cực Lạc do mười sáu chữ ấy tu thành, thiện tư duy đấy! 

Dùng  thời  gian  năm  kiếp  [để  tư  duy],  rốt  cuộc  xuất  hiện  thế  giới  Cực  Lạc.  “Kết  đắc  đại 

 nguyện chi thắng nhân” , cái nhân thù thắng khôn sánh! Do vậy, thế giới Cực Lạc là quả báo 

thù thắng khôn sánh! 

 “Huệ Biện Tài”  Bồ Tát,  “biểu minh tín Phật huệ, biện tài vô ngại, tức kinh trung”  (Huệ 

Biện Tài biểu thị tin hiểu Phật huệ, biện tài vô ngại như trong kinh) đã nói:  “Diễn từ biện, thọ 

 pháp nhãn, thường dĩ pháp âm giác chư thế gian chi nghĩa”  (các ý nghĩa “diễn nói từ vô ngại 

biện tài, trao truyền pháp nhãn, thường dùng pháp âm giác ngộ các thế gian”). Mấy câu kinh 

văn này, trong phần sau sẽ được nói đến. Sở dĩ, trong xã hội hiện thời, chúng ta trong hết 

Tập 96  709 



thảy thời, hết thảy chốn, chẳng bị cảm nhiễm, còn có thể gìn giữ cái tâm thanh tịnh của chính 

mình, hiểu rõ trí huệ, là do cậy vào đâu? Cậy vào kinh giáo. Tôi tin tưởng các đồng học có 

cùng cảm nghĩ với tôi, sự vui sướng nhất trong một ngày của chúng ta là gì? Khi cùng nhau 

học tập kinh giáo, vui sướng khôn sánh! Thầy Phương bảo tôi:  “[Học Phật là] sự hưởng thụ 

 cao nhất trong đời người” , chúng tôi mới hiểu Thích Ca Mâu Ni Phật suốt ngày giáo học, vui 

sướng khôn sánh. Thật vậy, chẳng giả! Ngài giáo học chưa hề chẳng gián đoạn, một người 

Ngài cũng dạy, hai người Ngài cũng dạy, không câu nệ số người bao nhiêu, chẳng có thời 

gian nhất định, chẳng có nơi chốn nhất định, thấy người [tìm đến học] Ngài bèn dạy, chẳng 

bỏ sót một ai. Đó là bậc thầy khuôn mẫu, là giáo viên điển hình, một vị thầy tốt đẹp! Toàn 

tâm toàn ý dạy quý vị, chẳng có mảy may tự tư tự lợi, chẳng có! Giúp quý vị khai ngộ, minh 

tâm kiến tánh, trở về tánh đức. Quý vị thấy sung sướng lắm chứ! Trong giáo lý Đại Thừa, 

đức Phật thường nói: “Bồ Tát ở chỗ nào đều khiến cho hết thảy chúng sanh sanh tâm hoan 

hỷ”, pháp hỷ sung mãn. Thật đấy, chẳng giả tí nào! 

Tiếp đó:  “Quán Vô Trụ, kiến Đường dịch, Ngụy dịch tác Không Vô”  ([Danh xưng] Quán 

Vô Trụ thấy ghi trong bản dịch đời Đường, bản dịch đời Ngụy ghi là Không Vô). Bản Khang 

Tăng Khải và trong kinh Đại Bảo Tích đều dịch là Không Vô, có cùng ý nghĩa với Quán Vô 

Trụ.  “Biểu kinh trung: Thí thiện huyễn sư, hiện chúng dị tướng, ư bỉ tướng trung, thật vô khả 

 đắc”  (Biểu thị ý nghĩa sau đây trong kinh: “Ví như người khéo làm huyễn thuật, hiện các 

tướng lạ, nhưng các tướng ấy thật sự chẳng thể có được”). Đây là kinh văn trong phần sau, 

chúng tôi cũng dành lại để giảng sau. Đoạn kinh văn ấy ý vị vô cùng.  “Diệc biểu Pháp Tạng 

 vĩnh  kiếp  nhân  hạnh,  thuyết  Không,  Vô  Tướng,  Vô  Nguyện  chi  pháp”  (cũng  biểu  thị  ngài 

Pháp Tạng bao kiếp tu nhân hạnh, nói các pháp Không, Vô Tướng, Vô Nguyện). Trong danh 

hiệu này, cũng biểu thị A Di Đà Phật trong khi tu nhân, năm kiếp tu hành, đó là nhân hạnh 

(hạnh  được  tu  tập  trong  khi  tu  nhân);  nói  Không,  Vô  Tướng,  Vô  Nguyện,  đây  cũng  là  ba 

pháp ấn trong Đại Thừa Phật pháp, chúng ta dành lại để học tập trong phần sau. 

 “Thần  Thông  Hoa,  biểu  tùng  thần  thông  lực,  tập  vạn  hạnh  chi  đức  hoa,  dĩ  tự  trang 

 nghiêm, cụ túc phương tiện, thành tựu chúng sanh. Như kinh vân: Du bộ thập phương, hành 

 quyền phương tiện”  (Thần Thông Hoa biểu thị sức thần thông, muôn hạnh kết thành đức hoa 

để  tự  trang  nghiêm,  đầy  đủ  phương  tiện  thành  tựu  chúng  sanh  như  kinh  chép: “Dạo  chơi 

mười phương, hành phương tiện quyền biến”), Ngài đại biểu ý nghĩa này. Tự mình thành tựu 

và giúp đỡ chúng sanh, chẳng thể không có sức thần thông. Sức thần thông có phạm vi rộng 

lớn vô hạn. Quý vị nhìn chữ Thần (神) này, chúng tôi thường nói văn tự Trung Quốc là phù 

hiệu trí huệ. Chúng ta thấy bên trái chữ Thần là chữ Thị (示), quý vị xem chữ này viết theo 

lối chữ Triện sẽ thấy rất rõ ràng. Phía trên là một vạch ngắn nằm ngang, phía dưới là một 

vạch dài nằm ngang, đó chữ là Thượng viết theo lối chữ Triện thời cổ. Chữ Hạ thì phía trên 

dài, phía dưới ngắn, đó là chữ Hạ. Phía dưới chữ Thượng có ba vạch sổ xuống, mang ý nghĩa 

biểu  thị  các  hình  tượng  trên  bầu  trời.  Nói  theo  cách  bây  giờ,  tức  là  hiện  tượng  tự  nhiên. 

710  Tập 96 



Chữ  “Thị”  tượng trưng hiện tượng tự nhiên, quý vị thấy hiện tượng tự nhiên. Bên phải là chữ 

Thân (申), chữ Thân viết theo lối chữ Triện sẽ giống như ba cái ải. Ba cửa ải ấy quý vị đều 

có thể vượt qua, đấy chính là ý nghĩa của chữ Thân. Gộp các ý nghĩa ấy lại, quý vị có thể 

thông đạt hiện tượng tự nhiên bèn gọi là Thần. Do vậy, đối với hiện tượng tự nhiên trong vũ 

trụ, quý vị đều biết, đều hiểu rõ, bèn gọi là Thần, mang ý nghĩa ấy.  “Thần”  và  “Thông” , sự 

thông đạt ấy mang ý nghĩa tương thông, nên thường cùng nhau khởi tác dụng, vì thế gọi là 

Thần Thông. Quý vị có thể thông đạt hết thảy các pháp, quý vị có năng lực ấy. Đấy là gì? Đó 

là trí huệ, chỉ có trí huệ  mới có thể thông đạt, tri thức  không được. Tác dụng của tri thức 

chẳng lớn, nó có hạn cuộc, mà còn để lại hậu quả; trí huệ không có [những rắc rối ấy], trí huệ 

xử lý vấn đề chẳng hạn cuộc, lại còn chẳng để lại hậu quả. Trong thế giới hiện thời, dùng tri 

thức, chẳng dùng trí huệ. Phàm là người dùng trí huệ, tâm thanh tịnh, tâm Định. Vì thế, trong 

Phật pháp dùng “long tượng” để biểu tượng [điều ấy]:  “Na Già78[14]  thường tại Định, vô hữu  bất  định  thời”  (đức  Phật  thường  trong  Định,  không  lúc  nào  chẳng  định),  dùng  long 

tượng để biểu thị. Chúng ta chưa thấy rồng, nhưng đã thấy voi. Chúng ta thấy voi to giống 

như nhập Định. Nó đứng, bốn phương tám hướng bình ổn; bước đi, chậm rãi, từng bước một, 

luôn ở trong Định. Đi, đứng, nằm, ngồi, quý vị thấy nó tâm luôn Định, Bồ Tát phải lấy điều 

đó làm khuôn mẫu, phải thường học theo. Thời thời khắc khắc tâm thanh tịnh, tâm bèn Định. 

Định  sanh  Huệ, sáu căn tiếp xúc  cảnh giới  sáu trần,  phản  ứng  là trí  huệ,  chẳng phải là tri 

thức. 

Vì thế, con người chớ nên tâm tư lao chao, bộp chộp. Kẻ tâm trí lao chao, bộp chộp, thầy 

chẳng muốn nhận, vị thầy thật sự truyền đạo chẳng muốn nhận quý vị. Vì sao? Quý vị chẳng 

học được! Thầy thấy quý vị trầm tĩnh, ổn trọng, ổn định, người này là nhân tài, là pháp khí, 

thầy sẽ thật sự giúp quý vị. Quý vị không muốn học, thầy cũng tìm cách khiến cho quý vị 

học. Vì sao? Thầy vì truyền đạo, chẳng phải vì một ai! Quan trọng là chánh pháp đại đạo phải 

có người tiếp nhận, truyền thừa, điều này là quan trọng! Gặp người như thế, thầy chắc chắn 

chẳng vứt bỏ, phải thành tựu kẻ ấy, tuy kẻ ấy chẳng có liên quan gì đến ta, vẫn phải truyền 

đạo. Đó là đại từ đại bi, chịu trách nhiệm đối với chánh pháp, chịu trách nhiệm đối với hết 

thảy chúng sanh. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. Ngày mai chúng ta học 

từ Quang Anh Bồ Tát. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 



[14]

78

 Na Già có nghĩa gốc là rồng (phiên âm của chữ Nāga). Kinh Phật thường gọi Phật hoặc A La Hán là Ma Ha Na Già, nhằm sánh ví bậc đại lực dụng, giống như rồng có thể ẩn hiển 

khôn lường. Huyền Ứng Âm Nghĩa quyển 3 giảng:  “Na Già có ba nghĩa, một là rồng, hai là 

 voi, ba là Bất Lai, Khổng Tước Kinh gọi Phật là Na Già, do Phật chẳng còn sanh tử” . Đại 

Nhật Kinh Sớ, quyển 5, giảng:  “Ma Ha Na Già là biệt hiệu của Như Lai, do Ngài có đại 

 dụng không ngằn mé, chẳng thể nghĩ bàn”  

Tập 96  711 



 

Tập 97 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm mười hai, dòng cuối cùng, xin xem từ chỗ đó. 

 “Quang  Anh,  biểu  quang  minh  anh  phát.  Hựu  kinh  trung  Vô  Lượng  Quang,  Vô  Biên 

 Quang, Vô Ngại Quang đẳng, quang trung cực tôn, thị Quang Anh nghĩa” (Quang Anh biểu 

thị  quang  minh  chiếu  rực.    Lại  nữa,  các  câu  “Vô  Lượng  Quang,  Vô  Biên  Quang,  Vô  Ngại 

Quang v.v... tôn quý nhất trong các quang minh” trong kinh là ý nghĩa của chữ Quang Anh). 

Trong mười sáu vị tại gia Bồ Tát, Quang Anh là vị thứ sáu. Vị Bồ Tát thứ sáu là Quang Anh 

biểu thị quang minh chiếu rực. Trong kinh này, xưng tán A Di Đà Phật là  “Vô Lượng Quang, 

 Vô  Biên  Quang,  Vô  Ngại  Quang” ,  cuối  cùng  nói  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương”  (quang minh tôn quý nhất, là vua trong các vị Phật), đây là lời chư Phật Như Lai tán 

thán A Di Đà Phật, tán thán đến tột bậc. Quang cũng tượng trưng cho trí huệ, biểu thị Tánh 

Đức trong tự tánh của chúng ta. 

Vị  kế  tiếp là  “Bảo  Tràng  (kiến  Đường  dịch, Ngụy dịch  tác  Trí  Tràng), biểu  trí  huệ  thù 

 thắng do như bảo tràng”  (Bảo Tràng (danh xưng này thấy trong bản Đường dịch, bản Ngụy 

dịch ghi là Trí Tràng), biểu thị trí huệ thù thắng giống như tràng báu), quá nửa đều là tán thán 

trí huệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh, mà cũng là tán thán đức năng và tướng hảo. Tánh Đức 

vô lượng, vô biên, khi đức Phật giới thiệu [các Tánh Đức] bèn quy nạp chúng thành ba loại 

lớn.  Vô  lượng  đức  năng  nói  chung  chẳng  ngoài  trí  huệ  và  đức  tướng  (đức  năng  và  tướng 

hảo). 

 “Trí Thượng, kiến Đường dịch, Ngụy dịch”  (Danh xưng Trí Thượng thấy ghi trong bản 

Đường dịch, [nhưng trong] bản Ngụy dịch), danh hiệu Bồ Tát được dịch là Huệ Thượng, biểu 

thị  “vô đẳng, vô luân, tối thượng thắng trí, oai đức quảng đại bất tư nghị trí”  (trí không gì 

sánh bằng, trí thù thắng tối thượng, trí oai đức rộng lớn chẳng thể nghĩ bàn), đây  là lời tán 

thán năm thứ trí huệ của Vô Lượng Thọ Phật trong kinh. Nói tóm lại,  “như thị vô thượng 

 diệu trí, siêu xuất nhất thiết, cố danh Trí Thượng” (diệu trí vô thượng vượt trỗi hết thảy như 

thế, nên gọi là Trí Thượng). Trong năm thứ trí, trí cuối cùng là  “oai đức quảng đại bất tư 

712  Tập 97 



 nghị trí” , tán thán đến tột bậc. Qua những lời tán thán A Di Đà Phật trong kinh, chúng ta bèn 

hiểu [những câu tán thán ấy chính là] tán thán Tánh Đức trong tự tánh. Mỗi chữ, mỗi câu 

trong bộ kinh Vô Lượng Thọ hoặc Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh đều nhằm tán 

thán Tánh Đức chẳng thể nghĩ bàn, có thể tán thán trọn hết hay không? Tán thán chẳng cùng 

tận,  đây  là  lời  thật!  Dẫu  cho  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  dùng  thời  gian  vô 

lượng kiếp cùng nhau tán thán vẫn chẳng thể nói trọn hết; bởi lẽ, công đức trong tự tánh thật 

sự chẳng thể nghĩ bàn. Trong kinh, đức Phật thường dạy chúng ta, chuyện này chỉ có chứng 

mới  biết,  chúng  ta  thật  sự  chứng  đắc  sẽ  hiểu.  Chưa  chứng  đắc,  không  có  cách  nào  tưởng 

tượng, nghĩ chẳng ra, mà cũng chẳng nói được! Nói thật ra, người chứng đắc cũng chẳng có 

cách nào nghĩ bàn. Giúp  đỡ hết  thảy  chúng sanh là hoằng  pháp  lợi sanh,  để  giúp hết thảy 

chúng sanh thì cũng có thể nói chút phần, hy vọng là từ chút phần ấy, người đó sẽ tự có thể 

tu, có thể chứng, khi chứng đắc sẽ hiểu viên mãn. 

Vị tiếp theo là Tịch Căn, sách Hội Sớ giải thích: “Tịch diệt cảnh trí, chư căn thanh tịnh, 

 cố danh Tịch Căn”  (cảnh trí tịch diệt, các căn thanh tịnh, nên gọi là Tịch Căn). Tịch là nói tới 

Định, tự tánh vốn định. Lục Tổ Huệ Năng đại sư khi kiến tánh đã nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn 

 chẳng lay động” , câu này là nói tự tánh vốn định, có lay động hay không? Chẳng có! Lay 

động thì chẳng phải là tự tánh.  “Một niệm bất giác bèn có vô minh” , đã bị lay động rồi! Vì 

sao  có  một  niệm  bất  giác?  Một niệm  bất  giác  ấy  phát sanh  khi nào?  Trong giáo pháp  Đại 

Thừa,  câu  hỏi  này  được  gọi  là  “căn  bản  đại  vấn”  (câu  hỏi  to  lớn  căn  bản).  Đức  Phật  dạy 

chúng ta: Chuyện này chẳng có nguyên nhân, mà cũng chẳng có thời gian, và cũng chẳng có 

không gian. Nếu quý vị hỏi khi nào thì có, đức Phật [trả lời bằng cách] dùng một danh từ hết 

sức xảo diệu, “hễ hơi động một chút bèn là vô minh”, đức Phật gọi hiện tượng ấy là  “vô thỉ 

 vô minh” , hai chữ Vô Thỉ hay khéo đến tột bậc! Khi chúng tôi mới học Phật, ngỡ đức  Phật 

nói hai chữ ấy thì đại khái [có nghĩa là] thời gian đã quá lâu chẳng thể nói được, dù chúng ta 

nói ngàn vạn năm, ức vạn năm, ức triệu vạn năm, nói chung là vẫn chẳng thể diễn tả được, 

nên mới nói là “vô thỉ”. Chúng tôi đã hiểu sai ý nghĩa, “vô thỉ” chẳng mang ý nghĩa ấy. Dẫu 

thời gian dài đến mấy đi nữa, đức Phật vẫn có thể nói được; nếu nói không được, làm sao có 

thể gọi Phật là Nhất Thiết Trí? Vô thỉ có ý nghĩa rất đơn giản: Không có khởi đầu nên gọi là 

vô thỉ, khéo quá, tuyệt khéo! Cớ sao không có khởi đầu? Rõ ràng là có khởi đầu! Y báo và 

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, lục đạo luân hồi do đâu mà có? Chẳng phải là 

từ vô thỉ biến hiện ư? Tuy biến hiện, vì nó chẳng phải là thật, nên giống như chúng ta nằm 

mộng, mỗi cá nhân chúng ta đều có kinh nghiệm nằm mộng, trong mộng có vô lượng vô biên 

cảnh giới. Quý vị thường nằm mộng, có hai giấc mộng giống hệt nhau hay không? Không có, 

chưa từng có hai giấc mộng giống hệt nhau. Cũng có khi có hai giấc mộng khá giống, đó là 

giấc mộng thuộc loại cảm ứng, có thể mộng thấy cùng một chuyện, đó là do cảm ứng. Chứ 

đối với những giấc mộng thông thường, chẳng thể nào có hiện tượng giống nhau. Vậy thì tôi 

hỏi quý vị, giấc mộng của quý vị nẩy sanh lúc mấy giờ, mấy phút? Quý vị cũng chẳng nói 

Tập 97  713 



được! Nếu quý vị hỏi Phật, Phật dạy đó là nằm mộng vô thỉ, vì sao? Nó là giả, chẳng thật, 

nên đức Phật gọi nó là vô thỉ vô minh. Vì sao có hiện tượng này? Đã mê! Hễ giác sẽ chẳng có 

hiện tượng này, khi mê bèn có hiện tượng ấy. Giống như một người làm việc đã lâu, rất mệt, 

khi rất  mệt  mỏi, mắt sẽ thấy những thứ chẳng bình thường; đó là “hoa mắt”, chẳng phải là 

quý vị thật sự thấy. Quý vị ngỡ là thấy, nhưng thật ra là do hoa mắt, mệt mỏi. Bất quá, trong 

khi có hiện tượng như vậy, phàm nhân rất dễ để cho đồng cốt [thỉnh quỷ thần] dựa vào thân 

mình. Người tinh thần sung mãn, chúng sẽ chẳng dám [léo hánh]. Người đang lúc mệt mỏi 

tột bậc, chúng rất dễ xâm nhập, mượn thân thể quý vị để dựa xác, sẽ xuất hiện những chuyện 

đó. Chúng ta hiểu hai chữ “vô thỉ” là không thật, về căn bản, chẳng có chuyện này. 

Vì thế, đức Phật thường dùng mộng cảnh để tỷ dụ lục đạo. Kinh Kim Cang đã nói  “hết 

 thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” , hình dung các hiện tượng. “Như sương, cũng 

 như chớp”  hình dung thời gian tồn tại của những tướng được hiện ấy hết sức ngắn ngủi, tạm 

bợ. Ngắn ngủi, tạm bợ đến mức nào? Ngắn ngủi, tạm bợ đến mức sanh diệt đồng thời. Sách 

Hoàn Nguyên Quán đã giảng rõ ràng về sự thật của hiện tượng này. Chúng ta nói “sanh diệt 

trong từng sát-na”, nhưng thời gian một sát-na đã là quá dài! Kinh Nhân Vương nói một cái 

khảy ngón tay có sáu mươi sát-na, đó là đức Phật nói phương tiện, trong một sát-na có chín 

trăm lần sanh diệt, [nói sanh diệt trong từng] sát-na chẳng phải là quá dài ư? Trong một sát-

na có tới chín trăm lần sanh diệt. Nếu chúng ta nghĩ tới cuộc đối thoại giữa Di Lặc Bồ Tát và 

đức  Thế  Tôn,  Di  Lặc  Bồ  Tát  nói:  “Một  cái  khảy  ngón  tay  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn 

 niệm” . Hiện thời chúng ta dùng giây làm đơn vị thời gian, nói chung, trong một giây chúng 

ta có thể khảy từ bốn đến năm lần. Nếu khảy năm lần, tính theo tốc độ ấy, trong một giây có 

bao nhiêu lần sanh diệt? Một ngàn sáu trăm triệu. Trong một giây có một ngàn sáu trăm triệu 

lần sanh diệt, quý vị lý giải hiện tượng sanh diệt này như thế nào? Quá nhanh! Vì vậy, trong 

giáo pháp Đại Thừa, nói đến rốt ráo, bảo là  “hoạt tại đương hạ” (sống ngay trong khi ấy). 

Câu này là thật, chẳng giả tí nào; nó cho thấy thời gian chẳng thật, không gian cũng chẳng 

thật. Lúc mê, dường như có hiện tượng thời gian và không gian, khi giác ngộ bèn chẳng có! 

Không có thời gian, nên chẳng có trước, sau, quý vị thấy được toàn bộ quá khứ, hiện tại, vị 

lai. Chẳng có không gian, nên chẳng có khoảng cách, thế giới Cực Lạc cách chúng ta mười 

vạn  ức  cõi  Phật,  ở  nơi  đâu?  Ở  ngay  nơi  đây.  Trong  Tam  Thời  Hệ  Niệm,  thiền  sư  Trung 

Phong đã nói rất ý vị:  “Phương này chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ chính là phương này” , Tịnh 

Độ là thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc ở nơi đâu? Ở ngay nơi chúng ta đây! Nơi này chính 

thế giới Cực Lạc. Câu này có ý nghĩa nhằm nói với quý vị: Không có thời gian và không 

gian! Trong Nhất Chân pháp giới, không có thời gian và không gian. Do vậy, Tịch là tự tánh 

vốn định. Diệt là diệt điều gì? Trong Phật pháp nói tới ba loại phiền não lớn, tức là Vô Minh 

phiền não, Trần Sa phiền não, và Kiến Tư phiền não, chúng đều bị tiêu diệt, đều chẳng còn 

nữa. Đó là cảnh giới gì? Tối thiểu phải là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. 

Đại chúng trong ấy, ai nấy đều đoạn sạch ba loại đại phiền não, cũng giống như kinh Hoa 

714  Tập 97 



Nghiêm  thường  nói  “chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  không  chấp 

 trước” , đều đạt tới cảnh giới ấy, đó là  “tịch diệt cảnh trí” , tâm thanh tịnh tịch diệt, trí huệ 

hiện  tiền.  Tâm  thanh  tịnh giống  như  một  tấm  gương,  có  thể chiếu trọn  khắp  pháp  giới hư 

không giới, dẫu vi tế đến mấy, chẳng hạn như “lượng tử” đang được nói đến trong hiện thời, 

người  ấy  đều  thấy  rõ  ràng,  rành  rẽ.  Bản  năng  và  trí  huệ  trong  tự  tánh  được  diễn  tả  bằng 

câu  “pháp nhĩ như thị”  (pháp vốn là như vậy đó). Các căn thanh tịnh, nên gọi là Tịch Căn, 

biểu thị ý nghĩa này. 

 “Chân Giải vân: Cảnh trí tịch diệt, căn bản nghiêm tịnh, vân Tịch Căn”  (sách Chân Giải 

giảng: “Cảnh trí tịch diệt, căn bản nghiêm tịnh, gọi là Tịch Căn”), cũng chẳng giải thích khác 

với ý nghĩa trong phần trước cho mấy. Về căn bản đều là nói tới tự tánh. Nghiêm là trang 

nghiêm, Tịnh là thanh tịnh, [nghiêm tịnh là] trang nghiêm thanh tịnh, nên có đức hiệu là Tịch 

Căn. Nhìn vào đức hiệu này, [mười sáu vị tại gia Bồ Tát] toàn là Pháp Thân Bồ Tát, Đẳng 

Giác Bồ Tát.  “Kim cứ bổn kinh trung Chân Thật Công Đức phẩm vân: Cứu cánh Bồ Tát chư 

 Ba La Mật, nhi thường an trụ bất sanh bất diệt chư tam-ma-địa. Chánh biểu Tịch vi căn bản, 

 chiếu dụng vô cùng, Chiếu nhi thường Tịch, cố biểu thọ mạng vô lượng” (nay căn cứ theo 

phẩm  Chân  Thật  Công  Đức  trong  kinh  này  có  nói:  “Rốt  ráo  các  Ba  La  Mật  của  Bồ  Tát, 

thường  an  trụ  trong  các  Chánh  Định  bất  sanh  bất  diệt”.  Điều  ấy  biểu  thị  Tịch  là  căn  bản, 

chiếu có tác dụng vô cùng. Chiếu nhưng thường Tịch, nên thọ mạng vô lượng). Phần trước 

(tức cách giải thích của sách Hội Sớ) biểu thị trí huệ vô lượng, phần này (tức lời giải thích 

của  sách  Chân  Giải)  biểu  thị  thọ  mạng  vô  lượng.  Đây  là  nói  theo  đức,  [tức  là]  nói  theo 

phương diện Tánh Đức. Trong vô lượng vô biên đức năng, thọ mạng là đệ nhất. Nếu không 

có thọ mạng, hết thảy đều như không. Có thọ mạng, quý vị mới có thể hưởng thụ, Tánh Đức 

mới có thể khởi tác dụng. Không có thọ mạng, sẽ chẳng khởi tác dụng. Nói đến thọ dụng thì 

ai đang thọ dụng? Ngã! Chẳng phải là thân này, mà là Chân Ngã xuất hiện. Chân Ngã là gì? 

Linh tánh là tự tánh, tự tánh mới là Chân Ngã. Tự tánh có thể sanh ra vạn pháp, tự tánh trọn 

đủ vô lượng trí huệ và đức năng. Chúng ta học Phật thì mục tiêu cuối cùng của học Phật là 

gì? Là tìm lại Ngã, tìm lại Chân Ngã! Đừng chấp trước Giả Ngã nữa, chúng ta phải tìm lại 

Chân Ngã. Giả Ngã ở trong Chân Ngã, giống như Chân Ngã là toàn bộ thân thể, còn Giả Ngã 

là gì? Giả Ngã là một sợi lông trên thân, hoặc một tế bào nơi thân. Nay chúng ta quên khuấy, 

quên bẵng Chân Ngã, coi một sợi lông là Ngã, coi một tế bào là Ngã, chuyện là như thế đó! 

Trong hội Lăng Nghiêm, Thích Ca Mâu Ni Phật đã lấy biển cả làm tỷ dụ, sánh ví biển cả như 

tự tánh, lũ chúng sanh ta đông đảo chúng là gì? Là trong biển cả nổi lên một bọt nước, sóng 

vừa cuộn sẽ có rất nhiều bọt. Chấp trước một bọt nước là ta. Khi nào bọt nước vỡ tan, mới 

biết biển cả là Ngã, bọt nước là Giả Ngã, biển cả là Chân Ngã, mới biết tự tánh là Chân Ngã. 

Từ tự tánh dấy lên hiện tượng, giống như biển cả dấy lên bọt nước. Đã nhận ra biển cả, mới 

biết vạn sự vạn pháp trong khắp pháp giới hư không giới đều là ta, chẳng còn phân biệt nữa, 

Tập 97  715 



đó mới là thật sự giác ngộ. Cây cối, hoa, cỏ, núi, sông, đại địa có quan hệ gì với chính mình? 

Ngã! Chân Ngã! 

Cũng giống như nằm mộng, trong giấc mộng, mộng thấy chính mình, cũng mộng thấy rất 

nhiều người, cũng mộng thấy cây cối, hoa, cỏ, cũng mộng thấy núi, sông, đại địa, do đâu mà 

có? Toàn là do ý thức biến hiện. Lìa khỏi ý thức, quý vị chẳng có mộng, lấy đâu ra mộng? 

Khi ngủ, ý thức khởi tác dụng. Khi ngủ, thân thể vật chất giống như được nghỉ ngơi, nhưng 

tinh thần chẳng nghỉ ngơi, nó vẫn khởi tác dụng. Khi nào tinh thần được nghỉ ngơi? Nhập 

Định. Vì thế, nhập Định là tinh thần được nghỉ ngơi. Tinh thần được nghỉ ngơi thì thân thể 

cũng nghỉ ngơi trong trạng thái nhập định, chẳng phải là nhập định thì không được nghỉ ngơi. 

Do vậy, nếu chúng ta  muốn giữ gìn sức khỏe, muốn thân thể khỏe mạnh, điều quan trọng 

nhất là tinh thần được nghỉ ngơi. Từ xưa tới nay, người hiểu đạo dưỡng sinh đã biết tĩnh tọa 

vào lúc sáng tối, chẳng cần một thời gian dài, từ năm phút đến mười lăm phút là đủ rồi, ngồi 

ở nơi đó. Thức dậy bèn ngồi trên giường, điều gì cũng chẳng nghĩ tới, khiến cho thân lẫn tâm 

đều được nghỉ ngơi, điều này có ích rất lớn khiến cho thân thể khỏe mạnh. Ngồi xếp bằng 

hay không chẳng sao, cứ ngồi theo lối thông thường là được rồi, chỉ cần buông ý niệm xuống, 

chuyện khẩn yếu nào cũng đều chẳng nghĩ tới. Đấy là một phương pháp hết sức tốt theo đạo 

lý dưỡng sinh, tương thông với ý nghĩa Tịch Căn trong kinh Phật đã nói. Chớ thấy thời gian 

rất ngắn [mà coi thường], rất hữu dụng, vì từ trước đến nay quý vị chưa hề nghỉ ngơi. Có thể 

nghỉ ngơi trong mấy phút, sẽ cảm thấy rất thù thắng. 

Tiếp theo là  “Tín Huệ, Hội Sớ vân: Tín tâm trí huệ, vĩnh đoạn nghi võng”  (Tín Huệ, sách 

Hội Sớ viết: “Tín tâm trí huệ, vĩnh viễn dứt lưới nghi”). Nói theo thế gian hay xuất thế gian, 

hai câu này đều vô cùng trọng yếu, đạo của thánh hiền thế gian, hay đại đạo xuất thế gian của 

Phật, Bồ Tát. Trong kinh luận thường nói:  “Phật pháp đại hải, tín vi năng nhập”  (Biển cả 

Phật  pháp,  do  lòng  tin  mà  có  thể  vào).  Chúng  ta  học  Phật  đã  ngần  ấy  năm,  có  nhập  hay 

không? Chẳng nhập! Vì sao chẳng nhập? Chúng ta tự nghĩ chính mình có tín tâm, ta đã tin 

Phật, ta là đệ tử chánh tín của Phật. Thật ra, chưa hiểu rõ ràng đạo lý chân thật trong Phật 

pháp! Chẳng thể nói là không tin, nhưng chẳng thể nói là đã hoàn toàn tin! Trong lòng tin ấy, 

vẫn  còn  cả  đống  dấu  hỏi  chưa  thể  giải  quyết,  chúng  ta  thường  nói  là  “bán  tín  bán  nghi”. 

Chúng ta ở trong tình trạng như vậy, cho nên học Phật nhiều năm, chẳng thể thọ dụng! Đối 

với chuyện này, có phương pháp nào để có thể giúp chúng ta hay không? Chẳng thể, chẳng 

có cách nào! Phật có đến cũng chẳng có cách nào! Trong không có biện pháp, Phật vẫn có 

biện  pháp,  Phật  có  pháp  phương  tiện.  Pháp  phương  tiện  là  giảng  kinh,  quý  vị  phải  nghe 

nhiều, nghe thường xuyên, nghe chẳng gián đoạn, nói chung sẽ có ngày quý vị hoảng nhiên 

đại ngộ, vĩnh viễn cắt đứt lưới nghi, tín tâm xuất hiện. Nếu không trải một thời gian rất dài, 

tín tâm chẳng dễ gì thành tựu. Có những người học Phật chưa bao lâu, tín tâm đã thành tựu, 

là do trong đời quá khứ, người ấy có thiện căn sâu dầy, chúng ta chẳng sánh bằng, thiện căn 

trong đời quá khứ mà! Học Phật trọn chẳng phải là một đời này, trong quá khứ tín tâm chưa 

716  Tập 97 



sâu dường ấy, nửa tin, nửa ngờ, đời này gặp gỡ [Phật pháp] vẫn là bán tín bán nghi. Nhưng 

nếu có cơ hội như thế, nghe kinh mỗi ngày, học tập mỗi ngày, thâm nhập một môn, huân tu 

lâu dài, khi nào quý vị sẽ vĩnh viễn cắt đứt lưới nghi? Duyên phận mỗi người mỗi khác! Có 

người thiện căn dầy, hai ba năm, tín tâm đã thành tựu. Có kẻ mười năm, tám năm, hai mươi 

năm, ba mươi năm không chừng! Cũng có người suốt đời vĩnh viễn vẫn thuộc giai đoạn bán 

tín bán nghi, rất nhiều! Chúng ta tiếp xúc các đồng tu, quý vị hãy lắng lòng quan sát, sẽ có 

thể nhìn ra. Chúng ta cũng có thể nói  “một phần tín tâm bèn có một phần thành tựu, mười 

 phần  tín  tâm  bèn  có  mười  phần  thành  tựu”.  Do  vậy,  “tín  vi  đạo  nguyên,  công  đức  mẫu, 

 trưởng dưỡng nhất thiết chư thiện căn”  (tín là nguồn đạo, mẹ công đức, nuôi lớn hết thảy các 

thiện căn), lời ấy có lý lắm! Tín Huệ Bồ Tát biểu thị pháp này, đối với pháp thế gian và xuất 

thế gian mà có thể thành tựu trong một đời thì điều thứ nhất là tín tâm! 

Tôi học Phật, nói thật ra, chẳng phải là kẻ có tín tâm rất mạnh mẽ, tôi cũng là kẻ bán tín 

bán nghi. Tôi tin thầy, thật sự đắc lực là nhờ vào đó. Từ thuở bé, cha mẹ đã dạy tôn sư trọng 

đạo. Thuở ấy, đâu biết trọng đạo là gì, chỉ là tôn sư, phải tôn trọng thầy, phải nghe lời, thầy 

dạy làm sao bèn làm như vậy, chẳng dám chống trái, từ nhỏ đã học điều này. Sau này học 

Phật, điều ấy khởi tác dụng rất lớn. Tôi gặp gỡ ba vị thiện tri thức, họ đồng ý dạy tôi là nhờ 

vào đâu? Nhờ tôi có chút lòng cung kính thầy nên thầy chịu dạy! Hiện thời, nói thật ra, người 

học Phật rất nhiều, đặc biệt là những kẻ trẻ tuổi chẳng có lòng cung kính thầy! Vì sao? Đối 

với cha mẹ, họ đều chẳng cung kính, làm sao có thể cung kính thầy? Thành tựu trong học tập 

đúng  là  đời  sau  kém  đời  trước!  Quý  vị  phải  truy  cứu  vì  sao?  Nguyên  nhân  ở  chỗ  nào? 

Nguyên nhân là đối với đạo, đối với thầy, đối với nghiệp (tức học nghiệp của quý vị), tâm 

cung kính chẳng bằng đời trước! Hiện thời, tâm cung kính mỗi đời một kém hơn! Nói cách 

khác, chắc chắn là sự thành tựu của mỗi đời một kém hơn; nhưng chúng ta chớ nên nản chí, 

nếu nghiệp chướng của chúng sanh tiêu tan kha khá, chư Phật, Bồ Tát sẽ đến, sẽ đến thị hiện. 

Giống như Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trên thế gian, chư Phật, Bồ Tát nhiều ngần ấy 

cũng đều thị hiện. Các Ngài thông hiểu, biết hiếu thuận với cha mẹ, biết tôn sư trọng đạo, sẽ 

có thể nêu gương cho mọi người thấy. Đó là gì? Nghiệp chướng của chúng sanh đã tiêu tan 

kha khá, các Ngài sẽ đến. Nghiệp chướng rất nặng, các Ngài chẳng đến, vì sao? Đến chẳng 

có ích gì; có đến, những kẻ ấy cũng chẳng tin. Nhà Phật thường gọi điều này là  “thời tiết 

 nhân duyên” , nhân duyên đến thời, các Ngài đều thị hiện. 

Tiếp theo,  “Chân Giải vân: Minh tín Phật trí, vô thượng trí huệ. Hựu bổn kinh trung: Dĩ 

 tằng cúng dường chư Như Lai, tắc năng hoan hỷ tín thử sự; nhân thân nan đắc, Phật nan trị, 

 tín huệ văn pháp nan trung nan”  (Sách Chân Giải viết: “Tin rõ Phật trí là vô thượng trí huệ”. 

Kinh này lại nói: “Do từng cúng dường các Như Lai nên có thể hoan hỷ tin được sự này” và 

“thân người khó được, Phật khó gặp, tín huệ nghe Phật pháp là điều khó nhất trong các điều 

khó”). Trong kinh, đức Phật nói mấy câu này, nói rõ trong thời kỳ Mạt Pháp mà gặp gỡ pháp 

môn này, có thể tin tưởng, có thể hoan hỷ, sẽ là hạng người nào? Trong đời quá khứ, quý vị 

Tập 97  717 



đã  từng  cúng  dường  Như  Lai.  “Chư  Như  Lai”  ở  đây  bao  gồm  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp 

Thân đại sĩ. Trong đời quá khứ, quý vị đã từng gặp gỡ, từng tiếp nhận giáo huấn của các vị 

Phật, Bồ Tát ấy, nhưng tu hành chưa thành công, nên vẫn phải luân hồi trong lục đạo. Trong 

đời này, thiện căn trong đời quá khứ chín muồi, duyên ấy lại tiếp tục, lại tiếp nối duyên ấy. 

Vì thế, nhà Phật thường nói: “Phật chẳng độ kẻ vô duyên” , hữu duyên là gì? Trong đời quá 

khứ  từng  cúng  dường  chư  Như  Lai,  đấy  là  kẻ  hữu  duyên.  Quý  vị  tiếp  nhận,  hoan  hỷ  tiếp 

nhận, ắt có thể hoan hỷ tin tưởng chuyện này. Nếu tiếp xúc nhưng chẳng sanh tâm hoan hỷ, 

tiếp xúc bèn có lắm nỗi hoài nghi, tức là chẳng có duyên với Phật! 

Hai câu kế tiếp đã được lịch đại tổ sư trích dẫn rất nhiều:  “Nhân thân nan đắc, Phật nan 

 trị” , [có nghĩa là] khó được làm thân người, khó nghe Phật pháp, mang ý nghĩa này. Được 

làm thân người, chưa chắc trong đời này quý vị đã có thể nghe Phật pháp. Chỉ cần chúng ta 

lắng lòng quan sát cặn kẽ, sẽ thấy chuyện này ở ngay trước mắt. Trên thế giới hiện thời, dân 

cư cả thế giới thường được phỏng đoán là trên dưới sáu mươi lăm ức79[1], trong sáu mươi lăm ức người như thế, được mấy phần có dịp nghe Phật pháp? Nói thông thường, trên thế 

gian hiện thời, trong những người có tín ngưỡng tôn giáo, do Cơ Đốc giáo và Thiên Chúa 

giáo tuyên truyền rộng rãi nhất, số lượng tín đồ thường được nói đại khái là từ hai mươi ức 

người trở lên, là tôn giáo lớn nhất trên thế giới này. Kế đó là đạo Y Tư Lan (đạo Hồi), tôi tiếp 

xúc với họ rất nhiều, có người bảo tôi, đại khái trên cả thế giới tín đồ đạo Hồi có chừng mười 

lăm ức. Theo cách nhìn của tôi, dẫu chưa đến mười lăm ức thì chắc chắn cũng không ít hơn 

mười ba ức, đây là một tôn giáo lớn trên thế giới. Thứ ba phải là Phật giáo, người theo tín 

ngưỡng Phật giáo chưa được một nửa của họ, tôi tin người có tín ngưỡng Phật giáo trên cả 

thế giới chẳng vượt quá sáu ức. Hiện thời, trên toàn cầu, người có tín ngưỡng tôn giáo mỗi 

năm một ít hơn. Thống kê [số lượng tín đồ] Phật giáo vô cùng khó khăn, vì mọi người trong 

Phật giáo không coi trọng chuyện này. Con số thống kê của Cơ Đốc giáo và Thiên Chúa giáo 

tương đối đáng tin, vì họ có người chuyên môn  làm công việc này, [thống kê] mỗi năm có 

bao nhiêu người chịu phép rửa tội. Năm nay chịu rửa tội ít hơn năm ngoái rất nhiều, mỗi năm 

một ít hơn, họ nói rất chính xác. Do nguyên nhân nào? Khoa học phát triển, tinh thần khoa 

học chẳng có chi khác, chẳng đưa  ra được chứng cứ, người ta sẽ không tin. Họ nói: “Các 

ngươi lý tưởng, chẳng phải là sự thật”, họ đòi hỏi chứng cứ! 

Khéo sao mấy năm nay, khoa học tiên phong, tiên phong tức là chưa chín muồi, vừa mới 

đề ra khái niệm khoa học mới, chẳng hạn như đối với nguyên khởi của vũ trụ, đối với nguyên 

khởi của sanh mạng có cách nhìn mới mẻ, lập luận khác với những nhà khoa học trước kia. 

Cách nhìn mới mẻ ấy ngày càng gần với cách nói trong tôn giáo, nhưng vẫn cần phải thông 

qua thí nghiệm để chứng minh thì mọi người mới tin tưởng, chẳng còn hoài nghi. Chúng tôi 



[1]

79  Hiện thời, Ức là một trăm triệu (khác với cách hiểu thông thường Ức là một trăm ngàn của Việt Nam). 

718  Tập 97 



nghĩ  tối  thiểu  vẫn  phải  mất  năm  năm  hay  mười  năm  nữa,  hiện  thời  loại  khoa  học  ấy  mới 

manh nha, đến khi ấy sẽ chín muồi! Đây là một chuyện tốt đẹp, những chuyện đã nói trong 

kinh điển nhà Phật đều được chứng minh, dùng khoa học để chứng minh, khiến cho chúng tôi 

nghĩ tới người trong thời cổ, đối với những lời kinh điển dạy, họ vừa nghe liền tin tưởng, 

chẳng hoài nghi, chúng ta chỉ có thể tán thán họ có thiện căn sâu dầy nên có thể tin tưởng. 

Chúng  ta  hoài  nghi,  phải  trải  qua  vài  chục  năm  học  tập  mới  thật  sự  tin  tưởng,  chẳng  hoài 

nghi; người ta vừa tiếp xúc bèn tin tưởng, chẳng hoài nghi. So giữa chúng ta và họ, họ đỡ tốn 

thời gian mười mấy năm hay hai mươi năm. Nếu họ có thể thật sự thâm nhập một môn, huân 

tu dài lâu, thành tựu của họ nhất định cao hơn chúng ta, chúng ta chẳng thể đuổi kịp họ. Tiếp 

đó, [sách Chú Giải] viết:  “Thử Tịnh Độ Tông, thị nan tín pháp. Nhược năng tín nhập, giai 

 nhân túc cụ huệ căn”  (Tịnh Độ Tông là pháp khó tín. Nếu có thể tin nhập đều là do đã có huệ 

căn từ đời trước). Trong đời đời kiếp kiếp quá khứ, người ấy đã trọn đủ huệ căn nên mới có 

thể tin tưởng và khế nhập. Những điều này đều nói về tín tâm, tín tâm rất quan trọng. 

Có tín còn phải có nguyện thì đời này mới có thể thành tựu viên mãn. Vì thế, kế tiếp là 

Nguyện Huệ Bồ Tát.  “Nguyện Huệ, biểu A Di Đà Phật đại nguyện chi vương, trí huệ quảng 

 đại. Hựu khả dữ Tín Huệ Chánh Sĩ hợp tham, chánh biểu Tịnh Độ dĩ tín nguyện trì danh vi 

 Tông” (Nguyện Huệ biểu thị A Di Đà Phật là bậc đại nguyện vương, trí huệ rộng lớn; lại có 

thể phối hợp với Tín Huệ Chánh Sĩ, biểu thị Tịnh Ðộ dùng “tín, nguyện, trì danh” làm Tông). 

Thật sự tin tưởng Tịnh Tông, thật sự chẳng hoài nghi, nhất định phải phát nguyện, nguyện 

sanh về Tịnh Độ, muốn thân cận A Di Đà Phật, đến thế giới Cực Lạc làm học trò của A Di 

Đà Phật. Thế giới Cực Lạc tốt đẹp, do Thích Ca Mâu Ni Phật đã giới thiệu cho chúng ta. 

Ngài  giảng  kinh,  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  tuyên  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nhiều 

lượt, cũng có thể nói là đã nhiều lần giới thiệu thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc tốt đẹp, tốt 

đẹp ở chỗ nào? Trong thế giới này, hết thảy chúng sanh tạp cư, các nghề nghiệp, thế giới Cực 

Lạc đơn thuần, chẳng phức tạp tí nào! Trong thế giới này, nam, nữ, già, trẻ, các nghề nghiệp 

là bao nhiêu? Hiện thời có mấy trăm loại; thế giới Cực Lạc chỉ có hai loại người, quý vị thấy 

đơn thuần, đơn giản lắm, hai loại người là gì? Một là thầy, hai là trò. Chẳng nghe nói thế giới 

Cực Lạc có chánh phủ hay có quốc vương, thiên vương, chưa hề nghe nói tới, cũng chẳng 

nghe nói thế giới Cực Lạc có đại thần, quý vị biết [thế giới ấy] quá đặc thù. Chúng ta đến thế 

giới Cực Lạc là học trò, A Di Đà Phật là thầy. [Chúng sanh trong] mười phương thế giới cầu 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, đều là học trò của A Di Đà Phật. Nói theo cách bây giờ, thế giới 

Cực Lạc là gì? Là trường học. Ở bên đó, A Di Đà Phật lập ra một trường học. Trường gì vậy? 

Trường học dạy phàm phu thành Phật. Phàm phu trong mười phương thế giới chỉ cần thật sự 

tin tưởng, chịu phát tâm đến nơi đó, ai nấy đều thành Phật, tốt nghiệp bèn thành Phật, [nơi 

đó] là trường học để thành Phật viên mãn trong một đời. Vì thế, chúng ta học Phật, mong 

thành Phật, đến thế giới Cực Lạc thành Phật nhanh nhất, thời gian ngắn nhất, thành tựu nhanh 

nhất, lại còn thành tựu [địa vị] Phật rốt ráo viên mãn. Chẳng giống như thế giới này, thành 

Tập 97  719 



Phật còn phải trải qua Phật pháp giới trong mười pháp giới, ngôi vị Phật ấy vẫn chưa phải là 

chân Phật. Quý vị nói xem nơi ấy (cõi Cực Lạc) có thù thắng lắm hay không? Gặp cơ hội này 

chẳng dễ dàng, dẫu được làm thân người, nghe Phật pháp, trong những người được nghe Phật 

pháp, được mấy phần có cơ hội nghe pháp Tịnh Độ này? Quý vị phải xét như vậy, mới nhận 

thấy đúng là chẳng nhiều nhõi gì! Người thật sự hiểu Tịnh Độ, khăng khăng một mực tu học 

Tịnh Độ chẳng có mấy! Vì thế, hai vị Bồ Tát này (Tín Huệ và Nguyện Huệ) biểu thị “tín 

nguyện trì danh”, đó là tông chỉ tu học của Tịnh Tông. 

Vị tiếp theo,  “Hương Tượng Bồ Tát nãi Đông phương A Súc Phật quốc Bồ Tát”  (Hương 

Tượng Bồ Tát là Bồ Tát trong nước A Súc Phật ở phương Đông), đây là Bồ Tát từ thế giới 

phương  khác  đến  tham  gia  pháp  hội  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  đến  làm  Ảnh  Hưởng 

Chúng.  “Tằng  ư  Duy  Ma  hội  thượng,  tác  đồng  văn  chúng.  Hương  tượng  thân  xuất  hương 

 phong, thử Bồ Tát thân hương diệc như chi. Hương tượng lực đại, biểu Di Đà nguyện lực vô 

 biên”  (Từng ở trong hội Duy Ma làm đại chúng cùng nghe pháp. Thân hương tượng toát ra 

mùi thơm, mùi hương nơi thân của vị Bồ Tát này cũng giống như vậy. Hương tượng80[2] có sức mạnh to lớn, biểu thị Di Đà nguyện lực vô biên). Chư Phật, Bồ Tát giảng kinh, giáo học, 

những người có công phu định lực sẽ trông thấy các vị Bồ Tát từ các thế giới phương khác 

đến  tham  dự  pháp  hội  ấy,  ngồi  trên  không  trung  để  nghe  giảng.  Nhục  nhãn  của  chúng  ta 

không trông thấy, nhưng họ (người có công phu định lực sâu) có thể thấy thiên long bát bộ, 

chư thiên Sắc Giới, chư thiên Dục Giới, chư thiên thuộc mười tám tầng trời trong Sắc Giới và 

sáu tầng trời trong Dục Giới đều đến nghe kinh, thần hộ pháp đến trang nghiêm đạo tràng. Vị 

Bồ Tát này đến từ cõi A Súc Phật ở phương Đông, đức Phật từng giới thiệu Ngài trong hội 

Duy Ma. Cư sĩ Duy Ma giảng kinh, Duy Ma là tại gia Phật, thuộc địa vị Diệu Giác, Bồ Tát 

cũng  đến  làm  Đồng  Văn  Chúng  (đại  chúng  cùng  nghe).  Đồng  Văn  Chúng  là  Ảnh  Hưởng 

Chúng, vì sao? Vị Bồ Tát này là Đẳng Giác Bồ Tát, chẳng phải là Bồ Tát thông thường, Ngài 

đến làm Ảnh Hưởng Chúng, khiến cho mọi người nhìn vào, quý vị thấy Đẳng Giác Bồ Tát từ 

thế giới phương khác đều đến tham gia pháp hội này, nghe cư sĩ Duy Ma giảng kinh, nhất 

định là cư sĩ Duy Ma rất lỗi lạc. Nếu không, lẽ nào Đẳng Giác Bồ Tát đến nghe giảng? Khiến 

cho tín tâm của thính chúng hiện tiền trong đại hội kiên định, khiến cho đại chúng sanh khởi 

tâm cung kính đối với vị đại đức giảng kinh, chắc chắn sẽ khiến cho đại chúng đang nghe 

kinh sanh tâm tôn trọng pháp bổn, kinh điển, tôn trọng pháp môn [đang được giảng], sẽ đạt 

được lợi ích. Vì thế, gọi là Ảnh Hưởng Chúng. Thân hương tượng tỏa ra hơi thơm, thân Bồ 

Tát cũng có mùi thơm, có mùi thơm lạ. Ngài có đại lực, biểu thị A Di Đà Phật nguyện lực to 

lớn. A Di Đà Phật muốn độ hết thảy chúng sanh trong khắp pháp giới hư không giới thành 



[2]

80  Hương  tượng  (Gandha-hastin)  là  một  loài  voi  có  thể tiết  ra  mùi  thơm, có  sức  mạnh  rất lớn.  Theo  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận  quyển  ba mươi,  voi  ấy  rất  mạnh,  mạnh  bằng  mười  con voi 

thường. 

720  Tập 97 



Phật viên mãn trong một đời. Đại nguyện lực như vậy cảm vời hết thảy chư Phật Như Lai, 

Pháp Thân đại sĩ trong mười phương ba đời tán thán. 

 “Bảo Anh, biểu Di Đà nguyện hải, nãi vô lượng công đức diệu bảo chi sở trang nghiêm, 

 năng linh phàm phu vô công đức giả kính đăng Bất Thoái, chứng nhập Niết Bàn. Thị nãi bảo 

 trung  chi  anh,  cố  viết  Bảo  Anh”  (Bảo  Anh  biểu  thị  Di  Đà nguyện  hải,  được  trang  nghiêm 

bằng chất báu mầu nhiệm vô lượng công đức, có thể khiến cho phàm phu chẳng có công đức 

mau chóng đạt lên địa vị Bất Thoái, chứng nhập Niết Bàn, là thứ quý báu nhất trong các chất 

báu, nên gọi là Bảo Anh).  “Bảo”  (寶) là tỷ dụ, nhằm sánh ví Di Đà nguyện hải, tức là bốn 

mươi tám nguyện của A Di Đà Phật. Bốn mươi tám nguyện của Phật Di Đà là diệu bảo của 

hết thảy chúng sanh trong khắp pháp giới hư không giới, không ai gặp gỡ mà chẳng đắc độ. 

Vì vậy, Tịnh Tông Học Hội thành lập, nguồn gốc của Tịnh Tông Học Hội là do lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư hội tập kinh Vô Lượng Thọ, đã hội tập kinh xong xuôi, lão nhân gia đề xướng hưng 

khởi Tịnh Tông Học Hội. Vào thời cổ, gọi là Liên Xã; đạo tràng, Niệm Phật Đường của Tịnh 

Độ Tông là Liên Xã. Nhằm phù hợp nhu cầu của thời đại và quan niệm con người hiện đại, 

lão cư sĩ dùng chữ Học Hội hoặc Học Viện, như vậy thì sẽ khiến cho mọi người nhìn vào 

danh xưng, nghĩ tới ý nghĩa, trông thấy danh xưng ấy chẳng đến nỗi nẩy sanh hiểu lầm. Vì 

trước kia gọi là Liên Xã, khiến người ta nghĩ tới tôn giáo, cho là mê tín, nên cụ sửa lại danh 

xưng. Chúng ta tụ hội với nhau để cùng nhau tu tập (cộng tu) nên gọi là Học Hội, cùng nhau 

tụ tập để học tập kinh giáo nên gọi là Học Viện, cũng là đưa Phật giáo trở lại giáo dục, thực 

hiện như vậy đó. Khi ấy, cụ đề xướng nhưng hoàn toàn chưa thành lập, chỉ đề ra các danh 

hiệu ấy, chẳng thành lập. Tôi diện kiến lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, lão cư sĩ đem chuyện này 

ủy thác cho tôi, hy vọng tôi giảng kinh, giáo học ở ngoại quốc sẽ cổ vũ, khích lệ mọi người 

thành lập Tịnh Tông Học Hội. Vì vậy, Tịnh Tông Học Hội đầu tiên được thành lập tại Ôn Ca 

Hoa (Vancouver), Gia Nã Đại, nghe nói hiện thời hội ấy vẫn còn. Thuở ấy, hội trưởng đầu 

tiên là cư sĩ Trần Đại Xuyên, tôi giảng kinh tại Vancouver, thành lập Gia Nã Đại Tịnh Tông 

Học Hội. Học hội thứ hai tại Thánh Hà Tây (San Jose) nước Mỹ, thuộc vùng phụ cận thành 

phố Tam Phiên (San Francisco), thành phố Tam Phiên ở phía Tây San Jose, thành lập Mỹ 

Quốc Tịnh Tông Học Hội. Hội trưởng của học hội thứ hai là cư sĩ Dương Nhất Hoa, hiện thời 

vẫn là ông ta. Lần ấy, chúng tôi học tập Lục Hòa Kính tại Hương Cảng, ông ta đến tham gia, 

đó là học hội thứ hai. Tôi nhớ tôi ở Mỹ mười mấy năm, tại Mỹ và Gia Nã Đại nói chung có 

tất cả ba mươi mấy học hội, có những hội mấy năm gần đây đã mất liên lạc, thật sự có liên 

lạc với chúng tôi dường như chưa đến mười hội, nhưng Tịnh Tông Học Hội tại Mã Lai nhiều 

nhất, nghe nói chánh thức thành lập hơn năm mươi cơ sở, những cơ sở chưa đăng ký đại khái 

cũng tới hơn năm mươi hội, gộp chung, Mã Lai có hơn một trăm Tịnh Tông Học Hội, đứng 

đầu thế giới, pháp duyên ở đó thù thắng khôn sánh! 

Lão  cư  sĩ  đặc  biệt  bảo  chúng  ta:  “Năng  linh  phàm  phu  vô  công  đức  giả  kính  đăng  Bất 

 Thoái, chứng nhập Niết Bàn” (Có thể làm cho phàm phu không có công đức mau chóng đạt 

Tập 97  721 



tới địa vị Bất Thoái, chứng nhập Niết Bàn), mấy câu này tuyệt diệu! Chúng ta đúng là phàm 

phu sát đất, lấy đâu ra công đức? Nhưng gặp gỡ kinh Vô Lượng Thọ, mỗi ngày có thể niệm 

kinh Vô Lượng Thọ một lần, dùng làm công khóa sáng tối để niệm một lần, mỗi ngày quý vị 

tích lũy, tích lũy chẳng ít công đức, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, chẳng còn luân hồi nữa, 

luân hồi rất khổ sở, chớ nên mê hoặc nữa! Nếu mong tái lai, rất đơn giản, quý vị tới thế giới 

Cực Lạc, gặp A Di Đà Phật, quý vị nói trên quả địa cầu này, tức địa cầu thuộc thế giới Sa Bà, 

thân bằng hảo hữu rất nhiều, con muốn giúp họ, tiếp dẫn họ về thế giới Cực Lạc, A Di Đà 

Phật gật đầu. Trí huệ, thần thông, và đạo lực của Ngài sẽ gia trì quý vị, quý vị là Bồ Tát tái 

lai, trở lại [thế giới Sa Bà]. Khi trở lại, quý vị chẳng mê hoặc, chẳng đọa lạc, quý vị có thể 

dẫn một nhóm người sang thế giới Cực Lạc, đó là một chủ ý hay, là một biện pháp tốt. Đến 

thế giới Cực Lạc mới thật sự biết chỗ hay đẹp của thế giới Cực Lạc, quay về khuyên dạy đại 

chúng cùng sanh Cực Lạc quốc. Bảo Anh biểu thị ý nghĩa này. 

Trung Trụ Bồ Tát,  “Trung Trụ, an trụ Trung Đạo, bất lạc nhị biên, đương tướng tức đạo, 

 tức Sự nhi Chân, tịnh niệm tương kế, tức niệm ly niệm, thị Trung Trụ nghĩa” (Trung Trụ: An 

trụ trong Trung Ðạo, chẳng rơi vào hai bên (chấp Có, chấp Không), từ ngay nơi tướng chính 

là đạo, ngay nơi Sự tức là Chân, tịnh niệm nối tiếp, từ ngay nơi niệm lìa được niệm là ý nghĩa 

của Trung Trụ). Mấy câu này giải thích hết sức hay, chữ  “an trụ”  nói về tâm, tâm trụ nơi 

đâu? Tâm đã được an trụ, thân sẽ chẳng có vấn đề. Thân như thế nào? Thân lìa khổ và vui, 

hai bên khổ và vui đều lìa cả rồi, Trung Đạo đấy! Tà - chánh là nhị biên (hai bên), thiện - ác 

là nhị biên, an - nguy là nhị biên, nhị biên đều tách rời, đó là Trung Trụ. Nói rốt ráo, Không - 

Có là nhị biên, chân - vọng là nhị biên. Giáo pháp Đại Thừa dạy chúng ta:  “Nhị biên bất trụ, 

 Trung Đạo bất tồn” (chẳng trụ vào nhị biên thì Trung Đạo cũng chẳng còn). Nếu quý vị trụ 

nơi Trung Đạo, Trung Đạo đối lập với nhị biên, vẫn là một bên, vẫn là trật. Vì thế, đối với 

Trung Trụ, Trung Đạo cũng chẳng có, chẳng rơi vào nhị biên. Câu này giảng hết sức hay, 

chẳng rơi vào nhị biên, ai chẳng rơi vào nhị biên? Pháp Thân Bồ Tát. Không chỉ người trong 

lục đạo chẳng làm được, mà bốn thánh pháp giới cũng chẳng làm được, ai làm được? Người 

minh tâm kiến tánh làm được, người đại triệt đại ngộ thật sự vĩnh viễn an trụ trong Trung 

Đạo. An trụ Trung Đạo, có ý niệm “ta đang an trụ trong Trung Đạo” hay không? Chẳng có ý 

niệm ấy. Hễ có ý niệm ấy, tức là lại “có trụ”. Trung Đạo là một bên, nhị biên là bên kia, 

người ấy vẫn chẳng có cách nào trụ trong Trung Đạo! Không rơi vào nhị biên sẽ là Trung 

Đạo thật sự. Bốn câu tiếp đó nhằm hiển lộ ý nghĩa của Trung Đạo:  “Đương tướng tức đạo” , 

Đương  (當)  là  ngay  lập  tức,  Tướng  là  hiện  tượng;  nói  cách  khác,  hiện  tiền  là  Trung  Đạo. 

Cách trụ như thế nào? Trong hoàn cảnh hiện tiền, chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng 

phân biệt, không chấp trước, đó là Trung Đạo. Khởi tâm động niệm là lệch lạc; phân biệt, 

chấp trước là tà, sai mất rồi! 

Chư Phật, Bồ Tát thị hiện trong thế gian này, thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, Pháp 

Thân Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ Tát từ cõi này hay phương khác nhiều ngần ấy đều đến thế gian. 

722  Tập 97 



Có không ít vị đến nơi đây đầu thai để thị hiện, các Ngài chẳng mê hoặc. Tuy chẳng mê hoặc, 

giả vờ mê hoặc, lên sân khấu biểu diễn một vai nhằm giúp Thích Ca Mâu Ni Phật giáo hóa 

chúng sanh. Trên thực tế, các Ngài quả thật là  “đương tướng tức đạo”  (từ ngay nơi tướng 

chính là đạo), từ ngay nơi Sự chính là Chân, chỉ những ai có công phu thật sự mới thấy được 

các Ngài đang biểu diễn, đang diễn tuồng, đang dạy người khác, mới thấy được trí huệ của 

Bồ Tát và phương tiện thiện xảo của Phật, Bồ Tát. Áp dụng vào Tịnh Tông, tịnh niệm nối 

tiếp, từ ngay nơi niệm mà lìa niệm, đó là Trung Đạo, đấy chính là thật sự hiểu  “đương tướng 

 tức đạo, tức Sự nhi chân”  như đã nói trong phần trước. Bậc Tông môn đại đức trong Thiền 

Tông  khảo  nghiệm  học  trò:  “Ngươi  hiểu  chưa?”  Hiểu  thì  quý  vị  là  Bồ  Tát,  chẳng  phải  là 

phàm phu; không hiểu thì là phàm phu, chẳng phải là Bồ Tát. “Hiểu không” là gì vậy? Thật 

sự hiểu, buông phân biệt, chấp trước xuống mới là thật sự hiểu. Quý vị còn có phân biệt, chấp 

trước,  tức là  chẳng hiểu, quý vị là phàm  phu.  A  La  Hán  buông  chấp trước xuống, Bồ  Tát 

buông phân biệt xuống, Pháp Thân đại sĩ, Đẳng Giác Bồ Tát khởi tâm động niệm cũng không 

có, chẳng khác chư Phật Như Lai, an trụ trong Trung Đạo. Tiêu chuẩn an trụ trong Trung 

Đạo là Pháp Thân Bồ Tát, theo kinh Hoa Nghiêm, trong Viên Giáo, từ Sơ Trụ trở lên thuộc 

về cảnh giới này, thật sự an trụ trong Trung Đạo. Ngày nay, trên địa cầu tai nạn rất nhiều, các 

Ngài có bị tai nạn hay không? Các Ngài chẳng bị. Vì sao chẳng bị? Các Ngài chẳng khởi tâm 

động niệm. Tai biến biến hóa như thế nào, các Ngài hiểu rõ ràng, minh bạch, biết gì là nhân, 

biết gì là quả, chẳng có mảy may gì liên quan đến các Ngài, giống như các Ngài đang xem 

diễn tuồng, hoặc xem biểu diễn ảo thuật vậy. Trụ trong Trung Đạo mới được, tối thiểu cũng 

phải trụ trong bốn thánh pháp giới, đừng trụ trong lục đạo. Nếu trụ trong bốn thánh pháp giới, 

quyết định chẳng chấp trước, hễ có chấp trước nhất định là lục đạo phàm phu, chắc chắn phải 

chịu khổ. Muốn hưởng vui, quý vị làm lành sẽ hưởng vui; quý vị tạo ác phải chịu khổ, chẳng 

có cách nào, trong lục đạo có nhân quả báo ứng. 

 “Chế  Hạnh,  biểu  nghiêm  trì  tịnh  giới,  chế  ác  hành  thiện”  (Chế  Hạnh  biểu  thị  trì  giới 

thanh tịnh nghiêm ngặt, ngăn ác, làm lành), Chế (制) là ngăn dứt. [Chế Hạnh] là dứt ác làm 

lành, nghiêm trì giới luật.  “Hựu niệm Phật tức thị trì giới”  (lại nữa, niệm Phật chính là trì 

giới), chúng ta có phải học giới luật hay không? Người niệm Phật chẳng cần. Giới luật có ba 

loại lớn, thứ nhất là Luật Nghi Giới, nhất định phải tuân thủ từng điều một, đặc biệt là đối với 

kẻ sơ học, giới luật cũng rất trọng yếu. Người thật sự niệm Phật, suốt ngày từ sáng đến tối là 

mười vạn câu Phật hiệu, sự niệm Phật ấy chính là trì giới, đó là gì? Đạo cộng giới. Niệm Phật 

là tu đạo, tu đạo Tây Phương, tu đạo Di Đà, từng bước hướng gần đến thế giới Cực Lạc, điều 

này thuộc về Đạo Cộng Giới. Phật hiệu là giới luật, trong tâm là Phật, nơi miệng là Phật, thân 

chính là Phật, lấy đâu ra chuyện xấu để làm! Đó là trì giới. Loại thứ hai là gì? Định Cộng 

Giới, người ấy đã nhập định, nhập Định sẽ chẳng làm chuyện xấu xa, chẳng có ác niệm, cũng 

chẳng có ác hạnh; vì vậy, Định Cộng Giới, tức là trong Định có giới, trong Đạo có giới. Nếu 

chẳng tu Đạo, chẳng tu Định mà muốn trì giới, sẽ chẳng có giới, mà Phật pháp cũng chẳng có 

Tập 97  723 



luôn! Chư vị đồng tu chớ nên không biết điều này: Không có giới luật, Phật pháp sẽ tiêu diệt! 

Bởi  thế,  ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật  vẫn  phải  nhấn  mạnh  trì  giới,  vì  sao?  Niệm  Phật  là 

chúng ta thành tựu chính mình, trên địa cầu còn có nhiều chúng sanh phải chịu khổ, trì giới sẽ 

có thể lìa khổ, được vui. Giới là thiện pháp, đoạn ác, tu thiện; thiện có thiện quả, tức quả báo 

[tốt  lành],  ác  có  ác  báo.  Đức  Phật  giảng  cho  chúng  ta  mười  tiêu  chuẩn,  tức  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo. Quý vị tu Thập Thiện, quả báo là trong tam thiện đạo, thật sự thiện. Hiện thời, 

loài người bất thiện, quý vị thấy làm người khổ quá! Xã hội hỗn loạn dường ấy, trên địa cầu 

tai nạn nhiều ngần ấy, do nguyên nhân gì? Chuyện này ngay các nhà khoa học cũng biết, các 

thứ tai biến trên địa cầu cho thấy tâm thái của cư dân trên địa cầu có vấn đề. Phản ứng đối 

với tâm thái bất thiện xuất hiện thành hiện tượng. Cảnh chuyển theo tâm, nếu cư dân trên địa 

cầu ai nấy tuân thủ nhân, nghĩa, đạo đức, hiếu, đễ, trung, tín, xã hội hòa hài, tai nạn chẳng 

dấy lên, thật đấy, chẳng giả đâu! Chúng ta là người học Phật, có tin tưởng những gì đức Phật 

đã giảng trong kinh hay không? Nói đến Tín Huệ Bồ Tát, quý vị có tin hay không? Quý vị 

không tin thì vẫn phải hứng chịu quả báo. Hưởng hết mọi nỗi khổ, đến cuối cùng quý vị tin 

tưởng. Khi nào quý vị tin tưởng, khi ấy tai nạn sẽ đình chỉ, ác báo của quý vị chấm dứt. Quý 

vị chẳng tin thì ác báo vẫn kéo dài, vẫn tiếp tục không ngừng, đạo lý là như vậy đó! 

Chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức đã giảng những điều này suốt mấy ngàn năm, cổ nhân tin 

tưởng, người hiện thời chẳng tin. Vì sao? Thời cổ không có khoa học, lòng người thuần hậu, 

tử tế, nên đều có thể tiếp nhận, tin tưởng. Người thông minh, do người có trí huệ dìu dắt, 

người thật sự có trí huệ sẽ tin tưởng. Kẻ có kiến thức nhưng thiếu trí huệ sẽ chẳng tin. Gần ba 

trăm  năm  qua,  khoa  học  phát  triển  mạnh  mẽ,  mọi  người  tin  theo  khoa  học,  chẳng  còn  tin 

tưởng giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, chẳng còn tin tưởng luân lý đạo đức nên mới biến 

thành nông nỗi hiện thời, chúng ta chớ nên không biết. Nếu chúng ta muốn giúp đỡ xã hội 

này, giúp họ lìa khổ được vui, phải bắt đầu thực hiện từ bản thân, phải nêu gương tốt cho 

người khác nhìn vào. Họ nhìn quý vị dăm ba năm chẳng tin, nhìn vào quý vị mười năm hay 

tám  năm  chẳng  tin,  nhưng nhìn quý  vị  hai  chục,  ba  chục năm  sẽ  tin.  Giúp  đỡ  người  khác 

chẳng dễ dàng, lúc đầu hứng chịu hết mọi nỗi cực nhọc, người ta không tin, hủy báng, khinh 

nhục, thậm chí hãm hại, quý vị đều phải chấp nhận, luôn nêu gương tốt. Gây cho ta khó khăn 

gì đi nữa, vẫn chẳng oán hận mảy may, mỗi ngày vẫn vui sướng. Vì sao? Quý vị tiếp xúc 

Phật, pháp hỷ sung mãn. Họ nhìn lâu ngày, khổ sở cũng chịu đựng chán chê rồi, vẫn phải tiếp 

tục chịu khổ, chúng ta tin tưởng rồi sẽ có ngày họ quay đầu, giác ngộ, biết lỗi, sám hối, cuối 

cùng hiểu rõ, người ấy được gọi là “đắc độ”. Do vậy, hiện thời độ hết thảy chúng sanh nhất 

định gặp khó khăn, tùy thuộc các Bồ Tát có thể chịu đựng hay không? Bồ Tát có thể chịu 

được; vì sao? Ngài vĩnh viễn trụ trong Trung Đạo, nên chẳng bị cảnh giới bên ngoài quấy 

nhiễu, nhất tâm niệm Phật hòng nâng cao cảnh giới của chính mình, nói theo người thế gian 

là  tích  tập  vô  lượng  vô  biên  công  đức.  Bồ  Tát  không  hưởng  những  công  đức  ấy,  mà  hồi 

hướng những công đức ấy cho hết thảy chúng sanh khổ nạn, giúp họ sớm có ngày giác ngộ, 

724  Tập 97 



sớm có ngày quay đầu. Vì vậy, trì giới cũng có nghĩa là Chế Hạnh. Hạnh là hành vi, Chế là 

khống chế, [Chế Hạnh là] khống chế những tư tưởng và hành vi sai lầm của chúng ta. Đấy là 

ý nghĩa trì giới. 

Cuối  cùng  là  vị  thứ  mười  sáu:  “Giải  Thoát,  biểu  diệt  trừ  kết  phược,  cố  danh  Giải 

 Thoát”  (Giải Thoát biểu thị trừ diệt kết phược, nên gọi là Giải Thoát). Kết (結) và Phược (縛

) đều là những danh xưng khác của phiền não. Quý vị tạo tác nghiệp, bất luận thiện nghiệp 

hay  ác  nghiệp,  những  nghiệp  ấy  chưa  gặp  duyên,  sẽ  chẳng  thể  dấy  lên  hiện  hành,  nhưng 

chúng tồn tại, giống như thắt nút, chưa tháo ra. Vì thế, chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật 

này, cả đời phải giữ sao cho chẳng kết oán với bất cứ ai, điều này rất quan trọng. Kẻ khác kết 

oán với ta, ta chẳng kết oán với họ, sẽ chẳng có chuyện gì.  “Kết”  là phải cả hai phía thì mới 

kết  được,  một  phía  đã  buông  bỏ,  sẽ  chẳng  thể  thắt  chặt.  Đối  phương  kết,  ta  không 

kết!  “Phược”  cũng là danh xưng khác của phiền não, giống như dùng thừng trói chặt quý vị 

ở một chỗ, chẳng cựa quậy được. Trong ấy có thiện, có ác, nhưng thật ra đều là ác, lấy đâu ra 

thiện? Nhưng chúng sanh ngỡ đó là thiện, đấy là gì? Tình chấp. Người thế gian nói tới ái 

tình, đó chính là một sợi thừng trói thít chặt quý vị nơi đó, chẳng cựa quậy được, đó là ái 

tình. Vì thế, phải thấy thấu suốt. Thấy thấu suốt sẽ giải thoát. Tháo nút buộc, cởi trói xong, 

quý vị được đại tự tại; do vậy, gọi là Giải Thoát Bồ Tát. 

Tiếp  đó,  sách  viết:  “Như  kinh  vân:  Thân  độc  độ  thoát,  hoạch  kỳ  phước  đức,  khả  đắc 

 trường thọ Nê Hoàn chi đạo. Hựu, trị tư kinh giả, tùy ý sở nguyện, giai khả đắc độ” (Như 

kinh  nói: “Riêng  thân  mình  độ  thoát, đạt  được  phước  đức,  có  thể  đắc  đạo  Nê  Hoàn  trường 

thọ”, và “kẻ gặp được kinh này, tùy ý mong muốn, đều được đắc độ”). Trong kinh này có hai 

câu như vậy, biểu thị ý nghĩa này. Kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn.  “Trị”  (值) là 

gặp gỡ. Chúng ta gặp bộ kinh Vô Lượng Thọ này, mỗi ngày tụng niệm, lại còn phải lý giải. 

Biết niệm nhưng không lý giải, hiệu quả chẳng lớn. Vừa biết niệm, vừa có thể hiểu, sẽ khởi 

tác dụng. Biến sự lý giải thành tư tưởng và kiến giải, biến các giáo huấn trong kinh thành 

hành vi trong cuộc sống của chúng ta, quý vị thật sự nhập kinh Vô Lượng Thọ, thật sự nhập 

cảnh giới Di Đà. Trong kinh này nói đến cảnh giới của A Di Đà Phật, nhập cảnh giới Tây 

Phương Cực Lạc thế giới từ chỗ nào? Từ hiện tại mà nhập, ngay trong giây phút này chính là 

nó, tự và tha chẳng hai. “Tự” là hoàn cảnh cư trụ của chúng ta, Tha là Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, là một, chẳng hai! 

Vì thế, gặp gỡ kinh này, quả thật là tùy theo ý nguyện đều có thể đắc độ, nương theo lý 

luận, phương pháp, và cảnh giới trong kinh điển để tu hành, giữ lấy Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, muốn khi nào đi bèn đi. Có người nóng lòng muốn đi, có thể thành công trong vài ngày 

hay không? Kinh Di Đà dạy  “nhược nhất nhật” , một ngày bèn có thể thành tựu;  “nhược nhị 

 nhật, nhược tam nhật” , cuối cùng nói bảy ngày, “bảy” chẳng phải là [chỉ vỏn vẹn] bảy ngày, 

mà “bảy” có ý nghĩa biểu thị pháp, tượng trưng cho viên mãn, có nghĩa là tùy ý, quý vị thích 

Tập 97  725 



đi ngày nào bèn đi trong ngày ấy. “Bảy” mang ý nghĩa tùy ý, viên mãn, thích khi nào đi bèn 

đi khi ấy, muốn ở lại thế gian này thêm mấy năm nữa chẳng trở ngại gì! Vì sao? Ở lại thế 

gian này chẳng có chuyện gì khác, chỉ vì còn có những kẻ hữu duyên, ta trụ thêm vài ngày để 

dẫn bọn họ cùng đi, do chuyện này! Nếu không dẫn theo ai thì phải đi trong hiện tại, ở lại nơi 

đây để làm gì? Chẳng có mảy may ý nghĩa gì! Do vậy, hiểu đạo lý này, từ xưa tới nay, tai nạn 

là cộng nghiệp, mấy ngàn người hoặc mấy trăm người cùng chết sạch trong một trận tai nạn. 

Chúng  ta không  có Thiên  Nhãn,  chẳng  có  Túc  Mạng  Thông, không biết  chuyện  là  như  thế 

nào, dường như tai nạn từ trên trời giáng xuống, và cũng thấy có những kẻ nào đáng chết, 

người nào chẳng đáng chết, thật sự có người tốt [bị chết bất ngờ trong tai nạn ấy]! Người tốt 

lẫn người xấu đều có, vì sao đều cùng nhau gặp nạn? Người có Thiên Nhãn Thông và Túc 

Mạng Thông có thể thấy người tốt do [chết vì] tai nạn ấy bèn sanh lên trời. Trời già rất công 

bằng, kẻ ấy sanh lên thiên đường hưởng phước. Kẻ tạo tác ác nghiệp bèn đọa xuống, ngạ quỷ, 

địa ngục, súc sanh. Cùng chết như nhau, nhưng sanh vào các chỗ khác nhau. Do vậy, người 

niệm Phật thời thời khắc khắc ghi nhớ A Di Đà Phật trong tâm, dẫu là do cộng nghiệp phải tử 

vong lần này, người ấy sanh về thế giới Cực Lạc, quý vị mới thật sự nhìn thấy chân tướng sự 

thật. 

 “Thân  độc  độ  thoát,  hoạch  kỳ  phước  đức”  (thân  riêng  độ  thoát,  đạt  được  phước  đức), 

phước đức ấy là phước đức trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng phải là phước đức 

trong nhân gian hay cõi trời. Vì thế, chúng ta tu phước, tốt nhất là chớ nên hưởng phước. Vì 

sao? Phước ấy có thể mang đi được. Chúng ta có tâm hưởng phước, sẽ chẳng thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, vì sao? Phước báo trong nhân thiên. Hiện thời, phước báo trong nhân gian đã 

suy, tôi nghe nói phước báo cõi trời cũng chẳng bằng quá khứ. Chúng ta có thể tin tưởng điều 

này, vì sao? Cảnh chuyển theo tâm, cùng một đạo lý như vậy. Vì thế, có phước phải để cho 

người  khác  hưởng,  chúng  ta  biết  trong  thế  gian  này  còn  có  rất  nhiều  người  có  phước  báo 

chẳng bằng chúng ta. Tuy chúng ta thiếu phước, vẫn đỡ hơn họ rất nhiều, phải nghĩ cách giúp 

họ, chiếu cố họ nhiều hơn một chút, đó là chuyện tốt đẹp. Nói chung, con người chịu khổ nạn 

một chút sẽ có lợi, tâm cảnh giác sẽ cao, chẳng còn lưu luyến thế gian này, quý vị nói có phải 

là trọng yếu lắm hay không? Nếu hưởng phước trong thế gian này, sẽ quên bẵng thế giới Cực 

Lạc, “ở đây khá lắm!” Lưu luyến thế gian này, sẽ là chuyện hỏng bét. Vì thế, thà chịu khổ 

một tí, có tâm cảnh giác cao độ, quyết định cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

Câu  cuối  cùng:  “Nhi  vi  thượng  thủ,  biểu  dĩ  thượng  thập  lục  Chánh  Sĩ  vi  hội  trung  vô 

 lượng vô biên, nhất thời lai tập chi tại gia Bồ Tát trung chi thượng thủ”  (Câu “nhi vi Thượng 

Thủ” (làm Thượng Thủ) biểu thị mười sáu vị Ðại Sĩ là Thượng Thủ của vô lượng vô biên Bồ 

Tát tại gia cùng một lúc đến dự hội). Lão cư sĩ nói câu này hay lắm, “trong hội, vô lượng vô 

biên tại gia Bồ Tát cùng một lúc đến nhóm họp” là thật, chẳng giả. Do vậy, đức Phật mở 

pháp hội này, nói bộ kinh này, chúng ta mắt thịt chỉ thấy loài người, ở đây nói là hơn một vạn 

hai ngàn người, đại hội mà! Chúng ta chẳng nhìn thấy các vị Bồ Tát từ mười phương thế giới 

726  Tập 97 



vân tập, chư thiên đại chúng thuộc Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên trong tam thiên đại thiên 

thế giới đều tới, đúng là vô lượng vô biên. Quý vị nói pháp hội này thù thắng lắm không? 

Trong nơi nhóm hội ấy, người tại gia đông đảo, hàng xuất gia cũng chẳng ít, nhưng tại gia 

đông hơn. Hơn nữa, ở đây tại gia học Phật và tại gia thành tựu là chủ yếu.  “Cứ Hội Sớ cập 

 Chân Giải nghĩa”  (xét theo ý nghĩa được trình bày trong Hội Sớ và Chân Giải), ở đây nói 

đến vị thứ nhất,  “Phổ Hiền, Văn Thù chánh thị Thích Ca hội trung chi thượng thủ. Cố cử 

 lưỡng đại sĩ tổng nhiếp hội trung nhất thiết Bồ Tát”  (Phổ Hiền và Văn Thù đúng là thượng 

thủ trong hội của Phật Thích Ca. Vì thế, lấy hai vị đại sĩ để gồm trọn hết thảy các vị Bồ Tát 

trong hội). Vì Văn Thù và Phổ Hiền là trợ thủ của Thích Ca Mâu Ni Phật, tượng trưng trí 

huệ, Văn Thù tượng trưng trí huệ đệ nhất, Phổ Hiền tượng trưng tận lực thực hiện bậc nhất, 

người hiện thời nói là  “chân cán” (thật sự làm), dùng hai chữ này cho mọi người dễ hiểu. Phổ 

Hiền tượng trưng cho  “chân cán”.  Hai vị Bồ Tát này đại diện thế giới Sa Bà, là thượng thủ 

trong pháp hội của Thích Ca Mâu Ni Phật, đại diện hết thảy Phật, Bồ Tát. Thứ hai,  “Di Lặc 

 thị đương lai Hiền Kiếp thành Phật chư Bồ Tát chi thượng thủ”  (Di Lặc Bồ Tát là thượng thủ 

của các vị Bồ Tát sẽ thành Phật trong tương lai của Hiền Kiếp). Thích Ca Mâu Ni Phật là vị 

Phật thứ tư trong một ngàn vị Phật thuộc Hiền Kiếp, Di Lặc là thứ năm, từ nay về sau còn có 

chín trăm chín mươi lăm vị Phật, Di Lặc Bồ Tát đại diện cho những vị ấy, các vị ấy thảy đều 

tham dự pháp hội này. Điều này có dụng ý rất sâu, nói rõ một ngàn vị Phật xuất thế trong 

Hiền Kiếp, mỗi vị Phật cũng sẽ giảng kinh Vô Lượng Thọ, mỗi vị Phật đều đề xướng pháp 

môn Tịnh Độ, khuyên mọi người cầu sanh thế giới Cực Lạc hòng chứng đắc quả vị viên mãn 

rốt ráo trong một đời. 

 “Hiền Hộ đẳng thập lục Chánh Sĩ thị hội trung cư gia Bồ Tát chi thượng thủ. Thử thuyết 

 ổn thỏa”  (Mười sáu vị Chánh Sĩ thuộc nhóm Hiền Hộ là thượng thủ của các vị tại gia Bồ Tát 

trong hội, thuyết này ổn thỏa). Đây là hai vị đại đức trong quá khứ của Nhật Bản đã tổng kết 

đoạn kinh văn này. Cụ Hoàng Niệm Tổ khẳng định thuyết ấy rất thỏa đáng, nói rất viên mãn. 

Quý vị thấy trong phần tổng kết, cụ chọn thuyết của hai vị pháp sư Nhật Bản trong Hội Sớ và 

Chân  Giải.  “Cố  bất  thải  Tịnh  Ảnh  chi  thuyết”  (nên  chẳng  lấy  thuyết  của  ngài  Tịnh  Ảnh), 

Tịnh Ảnh Sớ là chú giải [kinh Vô Lượng Thọ] của người Trung Quốc. Chú giải của Trung 

Quốc chỉ có hai loại. Trong ấy nói như thế nào?  “Bỉ tương Văn Thù, Phổ Hiền diệc tịnh ư 

 Hiền Kiếp thành Phật chi Bồ Tát trung”  (Tịnh Ảnh Sớ xếp Văn Thù và Phổ Hiền vào số các 

vị Bồ Tát sẽ thành Phật trong Hiền Kiếp), sai mất rồi! Quý vị thấy đại đức Nhật Bản đã tách 

rời Văn Thù và Phổ Hiền ra [khỏi các vị Bồ Tát sẽ thành Phật trong Hiền Kiếp], họ là đại 

biểu của đức Thế Tôn trong hội này. Khi đem so [thuyết của Tịnh Ảnh Sớ] với [cách nói của] 

hai vị pháp sư Nhật Bản, thuyết của hai vị pháp sư Nhật Bản rất hay, hay hơn thuyết của Tịnh 

Ảnh Sớ. Chúng ta xem chú sớ của cổ đại đức phải rất thận trọng, phải lắng lòng, dùng trí huệ 

chân thật để lý giải, thấu hiểu. Sau khi hiểu ý nghĩa rõ ràng, sẽ biết chúng ta nên làm như thế 

nào,  thực hiện trong cuộc sống  hằng ngày,  công việc, xử  sự, đãi người,  tiếp vật.  Kinh  Vô 

Tập 97  727 



Lượng Thọ là sống động, người hiện thời gọi [cách vận dụng này] là vận dụng sống động, 

chẳng phải là mê tín. Đức hiệu của mỗi vị Bồ Tát biểu thị điều gì? Tu đức. Danh hiệu Phật 

biểu thị quả đức, chẳng lìa rời tự tánh. Trong giáo pháp Đại Thừa, tổ sư đại đức thường dạy 

chúng ta xứng tánh khởi tu, danh hiệu Bồ Tát là xứng tánh. Trong Phật giáo Trung Quốc, 

Phật giáo Trung Quốc là Đại Thừa, lấy tứ đại Bồ Tát làm tổng đại biểu, chớ nên không biết 

điều này! 

Vị thứ nhất, Cửu Hoa Sơn Địa Tạng Bồ Tát đại biểu sự hiếu thân tôn sư. Vị thứ hai là 

Phổ Đà Sơn Quán Thế Âm Bồ Tát, đại biểu đại từ đại bi, mắt đến tận tay81[3], cứu độ hết thảy chúng sanh khổ nạn, từ bi cứu giúp thế giới. Vị thứ ba, Ngũ Đài Sơn Văn Thù Bồ Tát, 

đại biểu trí huệ. Hiếu thân tôn sư, đại từ đại bi, phổ độ chúng sanh đều phải cậy vào trí huệ. 

Không  có  trí  huệ,  sẽ  bị  biến  chất.  Nhà  Phật  thường  nói:  “Từ  bi  lắm  họa  hại,  phương  tiện 

 thành hạ lưu” . Vốn sẵn từ bi, phương tiện là độ chúng sanh,  “từ bi là gốc, phương tiện làm 

 cửa” , vì sao từ bi trở thành họa hại, phương tiện trở thành hạ lưu? Thiếu trí huệ! Phải nhờ 

vào trí huệ [mới tránh khỏi những khuyết điểm ấy]. Phổ Hiền, Nga Mi Sơn Phổ Hiền đại biểu 

“thật sự làm”, nói kiểu này mọi người sẽ thấy dễ hiểu! Chẳng giả, thật sự, thật sự thực hiện 

“hiếu thân tôn sư, từ bi cứu vớt thế giới”, đó là Phổ Hiền, dùng bốn vị đại Bồ Tát này để biểu 

pháp.  “Triều sơn”  (lên núi chiêm bái) là triều (hướng về, chầu hầu về) điều gì? Hiểu bốn ý 

nghĩa này, thật sự làm được, tức là đã triều toàn bộ [bốn ngọn danh sơn]. Nếu chẳng hiểu, 

quý vị đến bốn quả núi lễ bái Bồ Tát nứt toác cả đầu vẫn uổng công, điều gì cũng chẳng đạt 

được! Phải hiểu rõ ràng, minh bạch lý này, tứ đại Bồ Tát tượng trưng cho Tu Đức, Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  tượng  trưng  cho  Tánh  Đức.  Thích  Ca  Mâu  Ni,  năng  nhân,  tịch  mặc  là  Tánh 

Đức, năng nhân là nhân từ, tịch mặc là thanh tịnh, tâm địa thanh tịnh, tiếp độ chúng sanh 

nhân từ, còn Bồ Tát tượng trưng cho phương pháp cụ thể [để thực hiện những điều đó], mê 

tín ở chỗ nào? Nhà Phật bài trừ mê tín, lấy đâu ra mê tín? Các đồng học chúng ta cùng nhau 

học tập, đúng là phải lý giải, phải hiểu rõ, phải thật sự làm, đưa Phật giáo trở về giáo học. 

Chúng ta thật sự làm chuyện tốt đẹp, chẳng khiến cho Thích Ca Mâu Ni Phật thất vọng, xứng 

đáng sự truyền thừa của lịch đại tổ sư. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ 

này. 



 



[3]

81  Hình tượng Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm có ngàn cánh tay, giữa mỗi bàn tay có một con mắt. 

728  Tập 97 



Tập 98 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm mười bốn, đọc từ phần kinh văn, in chữ to, xem từ phần kinh văn. 



 Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức. Cụ túc vô lƣợng hạnh nguyện. An trụ nhất 

 thiết công đức pháp trung. Du bộ thập phƣơng, hành quyền phƣơng tiện. Nhập Phật pháp 

 tạng, cứu cánh bỉ ngạn.  

咸共遵修普賢大士之德。具足無量行願。安住一切功德法中。遊步十方。行權方便。

入佛法藏。究竟彼岸。 

 (Ðều cùng tuân tu đức của Ðại Sĩ Phổ Hiền, đầy đủ vô lượng hạnh nguyện, an trụ trong 

 hết  thảy  các  pháp  công  đức,  dạo  chơi  mười  phương,  hành  phương  tiện  quyền  biến,  nhập 

 pháp tạng của Phật, rốt ráo đạt đến bờ kia).  

   

Đây là tổng cương lãnh của cả phẩm, tán thán công đức của Phổ Hiền Bồ Tát. Chúng ta 

đọc lời chú giải của cụ Niệm Tổ:  “Bổn phẩm tùng hàm cộng tuân tu”  (phẩm này từ câu “đều 

cùng tuân tu”) cho đến cuối phẩm này  “bất khả tư nghị”  (chẳng thể nghĩ bàn). Trong bản này 

là trang một trăm bốn mươi bảy, nếu chúng ta lật ra xem, [sẽ thấy] kinh văn phẩm này đến 

câu  cuối  cùng  là  lời  tổng  kết,  hoàn  toàn  là  tán  thán  đức  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Lão  cư  sĩ 

nói:  “Giai  thị tán  thán  Phổ  Hiền  đại sĩ  kỵ  hội  trung  nhất  thiết  Bồ  Tát  chi  đức”  (đều  là tán 

thán đức của Phổ Hiền đại sĩ và hết thảy các vị Bồ Tát trong hội). Trên thực tế, đức của hết 

thảy Bồ Tát trong hội đều là đức của Phổ Hiền đại sĩ. Kinh văn phẩm này khá dài, có thể nói 

là mỗi chữ, mỗi câu chúng ta đều nên học tập, vận dụng vào cuộc sống, công việc, đãi người, 

tiếp vật, đó là chúng ta tu đức của Phổ Hiền đại sĩ. 

Chúng  ta  xem  lời  chú  giải  kế  tiếp:  “Đại  sĩ  giả  tức  Bồ  Tát,  tức  Đại  Đạo  Tâm  Hữu 

 Tình”  (Đại sĩ là Bồ Tát, tức Đại Đạo Tâm Hữu Tình). Cổ nhân dịch là Đại Đạo Tâm Chúng 

Sanh, Huyền Trang đại sư dịch là Giác Hữu Tình. Đại Đạo Tâm Hữu Tình thì nói cách khác, 

vị ấy vẫn chưa đoạn sạch tình, nên là Bồ Tát. Nếu sau Đại Đạo Tâm không có hai chữ ấy 

(Hữu  Tình)  sẽ  là  Phật  Đà,  sai  biệt  ở  chỗ  này.  “Sĩ  vị  sĩ  phu”  (sĩ  là  sĩ  phu),  người  Hoa  gọi 

Tập 98  729 



người đọc sách dạy học là  “sĩ đại phu”.  Vào thời cổ, đó là người dạy học, hiện thời gọi là 

thầy giáo. Thời cổ không gọi là thầy mà gọi là “phu tử”, Khổng phu tử tức là thầy Khổng, 

nay gọi là “thầy”, cổ nhân gọi là Phu Tử. Vì thế, gọi là  “sĩ phu”  tức là người đọc sách, dạy 

học.  “Đại giả, tức tiền thích Đại Đạo Tâm chi Đại”  (Đại chính là chữ Đại trong phần giải 

thích về Đại Đạo Tâm ở phần trước), chẳng lập lại điều này, chẳng nhắc lại.  “Bổn kinh hội 

 trung, dĩ Phổ Hiền Bồ Tát vi nhất thiết Bồ Tát chi Thượng Thủ”  (pháp hội kinh này lấy Phổ 

Hiền Bồ Tát làm Thượng Thủ của hết thảy các vị Bồ Tát), dùng Phổ Hiền Bồ Tát làm đại 

diện cho vô lượng vô biên Bồ Tát tham gia pháp hội, lấy Ngài làm đại biểu.  “Dư Văn Thù, Di 

 Lặc, Hiền Hộ đẳng xuất gia, tại gia Bồ Tát”  (các vị khác như Văn Thù, Di Lặc, Hiền Hộ, các 

vị tại gia hay xuất gia Bồ Tát), đều bao gồm hết,  “kỵ thập phương lai hội vô lượng vô biên 

 chi chư đại Bồ Tát, giai tất tuân hành Phổ Hiền đại sĩ chi đức”  (và vô lượng vô biên các vị 

đại Bồ Tát đến từ mười phương, ắt đều tuân hành đức của Phổ Hiền đại sĩ). Từ mấy câu kinh 

văn ngắn ngủi này, chúng ta có thể thấu hiểu rõ ràng, hội Vô Lượng Thọ này và hội Hoa 

Nghiêm chẳng hai, chẳng khác! Để biểu thị pháp, trong kinh Hoa Nghiêm cũng lấy Phổ Hiền 

Bồ  Tát  làm  con  trưởng,  tức  là  ý  nghĩa  Thượng  Thủ  đang  nói  ở  đây.  Trong  phần  sau,  cụ 

Hoàng cũng nói:  “Phổ Hiền đại sĩ nãi Hoa Nghiêm trưởng tử, kỳ chí đức tức thập đại nguyện 

 vương, đạo quy Cực Lạc dã”  (Phổ Hiền đại sĩ chính là trưởng tử trong hội Hoa Nghiêm, đức 

tột cùng của Ngài là mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc). Nói đến cùng tột, đức của Phổ 

Hiền Bồ Tát chính là một câu  “mười đại nguyện dẫn về Cực Lạc” . Do đây, ta có thể biết tầm 

quan trọng của mười đại nguyện vương. Kinh luận và cổ đại đức cũng thường nói, Bồ Tát 

chẳng tu mười nguyện Phổ Hiền (tức là Phổ Hiền hạnh), sẽ chẳng thể viên thành Phật đạo. 

Do điều này ta có thể biết Phổ Hiền hạnh nguyện là khoa mục ắt phải tu học của tất cả các vị 

Bồ Tát. Tuy cương lãnh chỉ có mười điều, tức mười câu, nhưng tế hạnh vô lượng vô biên. Từ 

kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, chúng ta có thể thấu hiểu, Thập Thiện chỉ có mười điều, Đại 

Thừa Bồ Tát đã triển khai mười điều ấy thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Quý vị thấy mười 

điều có thể biến thành tám vạn bốn ngàn điều, Bồ Tát đấy! Mười nguyện Phổ Hiền chẳng 

phải chỉ có chừng đó chữ, mà là vô lượng vô biên, vô số vô tận hạnh nguyện, nhưng chẳng 

vượt ngoài mười cương lãnh ấy, ta mới biết mười cương lãnh đó trọng yếu ngần ấy! Tám vạn 

bốn ngàn nhớ không xuể, mười điều này dễ nhớ. Nhớ mười điều, thực hiện được thì tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh bèn viên mãn. 

Ở chỗ này, [cụ Hoàng] nêu lên danh xưng của mười nguyện.  “Vị đại sĩ thập chủng quảng 

 đại hạnh nguyện. Nhất giả, lễ kính chư Phật”  (tức là mười đại nguyện rộng lớn của Ðại Sĩ. 

Một là lễ kính chư Phật), chúng tôi giới thiệu đơn giản mỗi điều một chút. Chư vị phải biết 

đối với điều thứ nhất này, mười điều giống như một tòa cao ốc mười tầng, điều thứ nhất là 

tầng đầu tiên. Chư vị phải biết, chẳng có tầng thứ nhất sẽ không thể có tầng thứ hai, không có 

tầng thứ hai sẽ không thể có tầng thứ ba. Nói cách khác, tầng sau chắc chắn bao gồm tầng 

trước, tầng trước chẳng nhất định bao gồm tấng sau. Có lễ kính không nhất định có xưng tán, 

730  Tập 98 



có xưng tán chắc chắn có lễ kính. Do vậy, chúng ta hiểu rõ: Tu hành phải có thứ tự, không 

thể nhảy cóc được, ta chẳng cần mấy điều trước, chỉ cần một điều sau, có được hay không? 

Chắc chắn là chẳng thể được! Lễ kính xếp đầu tiên. Lễ là lễ tiết, đó là nhìn từ biểu hiện bên 

ngoài; Kính là thành kính, là Tánh Đức trong nội tâm. Tánh Đức lưu lộ ra ngoài sẽ tự nhiên 

là lễ. Lễ có cần phải học hay không? Có tâm chân thành cung kính, không cần học mà tự 

nhiên đúng lễ, thật đấy, chẳng giả tí nào! Nếu bên trong chẳng có tâm thành kính, bên ngoài 

học lễ thì lễ ấy là hư ngụy, chẳng thật, người sáng mắt vừa nhìn đã thấy thấu suốt, giả trất! 

Cố ý tạo tác! Chúng ta hiểu thực chất của lễ là kính, hết thảy cung kính. Tâm cung kính là 

Tánh Đức, có sẵn trong tự tánh, không do học được. Nay chúng ta phải học lễ, vì sao? Đã mê 

mất tự tánh, thời gian mê quá dài, mê quá lâu, nên chẳng còn thấy tâm thành kính nữa, dùng 

tâm gì? Tâm hư ngụy, tương phản của thành kính là hư ngụy. Ai trong chúng ta chịu thừa 

nhận chính mình dụng tâm hư ngụy? Đều chẳng thừa nhận, toàn là nghĩ tâm của chính mình 

là chân tâm; nhưng Phật, Bồ Tát thấy chúng ta dụng tâm hư ngụy, chẳng phải là chân tâm. 

Hư ngụy là gì? A Lại Da, là vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. Giới hạn giữa chân và vọng là 

gì? Nói theo cách định nghĩa của người hiện thời, dùng điều gì để vạch ranh giới? Chân tâm 

vĩnh hằng chẳng thay đổi, vọng tâm biến hóa trong từng sát-na. Dùng đạo lý này để hoạch 

định ranh giới, chúng ta cũng đành chịu phục, đích xác là tâm chúng ta chẳng chân thành, 

niệm  trước  diệt,  niệm  sau  sanh,  sanh  diệt  chẳng  trụ,  chẳng  ngừng.  Tốc  độ  nhanh  chóng, 

chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng. Hiện thời, các nhà khoa học Lượng Tử đã phát hiện 

tốc độ của nó quá nhanh. Phật, Pháp Thân Bồ Tát trong cảnh giới Thiền Định rất sâu đã thấy, 

[những điều được các Ngài] thấy trong Thiền Định là cảnh giới Hiện Lượng. Thiền Định cực 

sâu, tốc độ vô cùng nhanh, dẫu dao động tột bậc yếu ớt, các Ngài vẫn có thể thấy rõ ràng. 

Khoa học hiện thời dùng các máy móc tinh vi để quan sát, còn Phật, Bồ Tát thấy trong Định. 

Chúng ta chẳng thể không bội phục những nhà khoa học ấy, từ các dụng cụ tinh vi, họ cũng 

thấy được ba thứ tế tướng của A Lại Da. 

Nói thật ra, những máy móc ấy vẫn chẳng sánh bằng công phu định lực. Máy móc thấy 

những điều đương nhiên, chẳng biết nguyên do. Trong Thiền Định, Phật, Bồ Tát trông thấy 

các hiện tượng, [hiểu rõ] căn nguyên vì sao có những hiện tượng ấy, đều thấy thấu suốt. Điều 

này cho thấy: Nếu so sánh giữa công phu Thiền Định và máy móc khoa học, công phu định 

lực  vượt  trội,  chẳng có gì sánh bằng được!  Nếu  chúng  ta  chọn  lựa giữa hai  phương pháp, 

chắc chắn mọi người sẽ chọn Thiền Định. Nếu chúng ta hỏi, khoa học có thể phát hiện căn 

nguyên hay không? Dựa theo lời đức Thế Tôn đã dạy trong kinh điển, chuyện ấy chẳng thể 

được. Vì sao? Họ chẳng đoạn tập khí phiền não, sẽ chẳng thấy chân tướng. Tập khí phiền não 

chướng ngại tự tánh, [nên chỉ] có thể thấy ba tế tướng của A Lại Da. Trong kinh, đức Phật đã 

giảng, Ngài nói tám thức, công năng của tám thức khác nhau, công năng lớn nhất là thức thứ 

sáu, tức ý thức. Nay chúng ta gọi thức thứ sáu, tức ý thức, là tư tưởng. Triết gia Tây phương 

có  nói:  “Tôi  tư  duy,  nên  tôi  tồn  tại”  (Ergo  cogito,  ergo  sum). Đức  Phật  nói:  Đối  với  bên 

Tập 98  731 



ngoài, tư tưởng có thể duyên đến hư không pháp giới, các nhà Vật Lý Học hiện tại gọi [hư 

không pháp giới] là “vũ trụ vĩ mô”, thức thứ sáu có thể duyên tới, ắt cần dùng các dụng cụ 

khoa học tinh vi [để phụ trợ], nó sẽ duyên tới. Đối nội, nó có thể duyên tới A Lại Da. Đức 

Phật đã nói những lời này từ ba ngàn năm trước, hiện nay đã được chứng thực.  Phàm phu 

chúng ta duyên chẳng tới, các nhà khoa học thông minh sử dụng máy móc, dùng Toán Học, 

có thể duyên tới, nhưng chẳng duyên được tự tánh, nên vẫn không thể giải quyết vấn đề. Các 

phát hiện này, nói theo cách bây giờ thì là tri thức (kiến thức), tri thức uyên bác, nhưng chẳng 

phải là trí huệ. Trong Thiền Định, đức Phật thấy bằng trí huệ. Trí huệ khác với tri thức ở chỗ: 

Một đằng là đoạn sạch phiền não, một đằng là phiền não vẫn còn. Khoa học gia chưa đoạn 

phiền não, giống hệt như chúng ta, có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; nhưng chư Phật 

Như Lai, Pháp Thân đại sĩ đã đoạn sạch phiền não, chẳng còn. Không chỉ là phân biệt, chấp 

trước chẳng còn, mà ngay cả khởi tâm động niệm đều không có. Vĩnh viễn chẳng khởi tâm, 

không  động  niệm,  đó  là  cảnh  giới  gì?  Nói  theo  Tịnh  Tông  sẽ  là  cảnh  giới  Thường  Tịch 

Quang.  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  nó  có  thể  khởi  tác  dụng  hay  không?  Có  thể, 

chúng sanh có cảm, tự nhiên sẽ có ứng, cảm ứng đạo giao, pháp vốn là như vậy. Sống động, 

chẳng chết cứng, có thể nào chẳng khởi tác dụng? Vì khắp pháp giới hư không giới là một tự 

thể, Nhất Chân, chỉ có một tự thể này! 

Ngày hôm qua, tôi xem một bản tin do một đồng học hạ tải (download) từ Internet. Hạ tải 

xong, kể với tôi tin tức ấy, hiện thời các nhà khoa học lại phát hiện điều gì? Trong lỗ đen có 

vũ  trụ,  trong  vũ  trụ  chẳng  biết  có  bao  nhiêu  lỗ  đen,  trong  mỗi  lỗ  đen  đều  có  một  vũ  trụ. 

Chuyện vừa được phát hiện như thế, trong kinh Phật có [đề cập] hay không? Có! Ở đâu vậy? 

Trong các phẩm Hoa Tạng Thế Giới và Thế Giới Thành Tựu của Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh, những điều ấy vẫn thuộc trong phạm vi của thức thứ sáu (ý thức). Quý vị 

thấy nó (ý thức) có thể duyên tới vũ trụ vĩ mô, và duyên tới A Lại Da là duyên theo vũ trụ vi 

mô. Vũ trụ vĩ mô và vũ trụ vi mô [ý thức đều duyên được]. Đối với chúng ta mà nói, những 

điều này đều là chuyện tốt, vì sao? Giúp chúng ta tăng thêm tín tâm đối với Đại Thừa Phật 

pháp, nhưng để thật sự giải quyết vấn đề, vẫn cần đến Đại Thừa Phật pháp. Khoa học đã giúp 

đỡ Đại Thừa Phật pháp chẳng ít, giúp gì vậy? Giúp chúng ta kiến lập tín tâm kiên định, chẳng 

còn hoài nghi, tin vào Giới, Định, Huệ của chính mình, tin tưởng lời đức Phật đã dạy trong 

kinh:  “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”  (Chế tâm một chỗ, không chuyện gì chẳng thực hiện 

được). Lợi ích thân thiết nhất là giúp cho thân tâm của chúng ta khỏe mạnh, rất có lợi! Bản 

thân chúng ta dùng ý niệm để điều chỉnh cho thân tâm khỏe mạnh, dụng ý niệm để biến đổi 

dung mạo đẹp đẽ hơn, chẳng có khuyết điểm gì! Quý vị nói tới thẩm mỹ viện bên ngoài, đó 

là hại người, phá hoại sinh thái tự nhiên. Dùng ý niệm để sáng tạo sinh thái tự nhiên, đó là 

chính đáng, thường hằng. Nếu mở rộng ra, gia đình hòa thuận, sự nghiệp thuận lợi, xã hội 

hòa hài, thiên hạ thái bình, mở rộng đến hoàn cảnh cư trụ của chúng ta, núi, sông, đại địa sẽ 

732  Tập 98 



vĩnh viễn không có tai biến, do ý niệm đấy! Khoa học phát triển đến cảnh giới này, đối với 

nhân sinh mới có lợi ích chân thật. 

Chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật, Tánh Đức trong tự tánh tự nhiên lưu lộ ra ngoài. Cốt 

lõi của Tánh Đức là ái. Cổ nhân Trung Quốc đã nói:  “Phụ tử có thân”  (cha con có tình thân 

thiết), ở đây, sự thân ái được Phổ Hiền Bồ Tát gọi là “lễ kính”. Lễ kính là ái, là biểu hiện của 

ái. Chư Phật, [nói tới] chư Phật [tức là] bao gồm hết thảy chúng sanh. Trong kinh, đức Phật 

thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật” , há có thể chẳng cung kính? Hoàn Nguyên 

Quán nêu thí dụ, lấy một vi trần [làm thí dụ], quý vị nghĩ xem, đối với một hạt vi trần, chúng 

ta đều phải lễ kính, huống hồ những thứ khác? Vi trần là cơ bản của vật chất, tất cả hết thảy 

vật chất đều do vi trần tụ tập; vì thế, danh xưng khoa học của nó là “hạt cơ bản” (elementary 

particles), trong Phật pháp gọi là một vi trần. Khoa học nói nó là cơ sở của tất cả vật chất, 

hiện thời cơ sở của mọi vật chất được gọi là lượng tử (quantum), còn nhỏ hơn hạt cơ bản, 

nhục nhãn chẳng thể thấy lượng tử. Liễu giải chân tướng sự thật, tâm lễ kính tự nhiên sanh 

khởi, cung kính hết thảy. Người có tâm thành kính, chắc chắn chẳng hại kẻ khác, quyết định 

sẽ chẳng hại hết thảy vạn vật, kể cả cây cối, hoa, cỏ, núi, sông, đại địa, yêu thương, che chở 

chúng giống như yêu thương thân nhân chúng ta. Các động thực vật, núi, sông, đại địa như 

thế sẽ đáp tạ [lòng yêu thương ấy] bằng sự viên mãn, tận thiện, tận mỹ. 

Có thế giới ấy hay không? Có! Kinh Hoa Nghiêm nói đến thế giới Hoa Tạng, trong kinh 

luận Tịnh Độ nói tới thế giới Cực Lạc, [những thế giới ấy] đều có tình hình như thế. Cư dân 

bên ấy, ai nấy đều thực hiện mười đại nguyện vương, quý vị thấy đó  “hàm cộng tuân tu Phổ 

 Hiền đại sĩ chi đức”  (đều cùng tuân tu đức của Phổ Hiền đại sĩ), nói rõ điều gì? Nói rõ Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là thế giới của  “Phổ Hiền đại sĩ chi đức”.  Hễ người nào vãng sanh 

thế giới Tây Phương, người ấy đã tu viên mãn đức của Phổ Hiền đại sĩ. Chẳng tu viên mãn, 

làm sao đến được? Vì thế, nay chúng ta rất muốn đến, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, quý vị 

đọc  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  [cho  tới  hiện  thời]  vẫn  còn  thuộc  phẩm  Tự,  kinh  văn  của  phần 

Chứng Tín dài lắm, phải chia làm hai đoạn lớn, dài ở phần nào? Dài ở chỗ [nói về] đức của 

Phổ  Hiền  đại  sĩ.  Bởi  lẽ,  một  phẩm  kinh  này  hoàn  toàn  giảng  về  đức  của  Phổ  Hiền  đại  sĩ, 

người trong Tây Phương Cực Lạc thế giới ai cũng tu viên mãn những điều đã được nói trong 

một phẩm này. Chúng ta thật sự muốn vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng thể 

không làm! Không làm, sẽ chẳng đến được, làm một ít phần cũng được! Coi toàn phần đức 

của Phổ Hiền đại sĩ là một trăm phần, chúng ta có được một phần sẽ có thể vãng sanh, phẩm 

vị bên kia cao hay thấp khác nhau, chúng ta chỉ có một phần, vãng sanh thế giới Cực Lạc 

phẩm vị sẽ thấp một chút. Nếu thật sự làm viên mãn, vãng sanh sẽ là thượng thượng phẩm 

vãng sanh trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của Tây Phương Cực Lạc thế giới. Chúng ta chỉ 

có một phần, hoặc hai phần, hạ hạ phẩm vãng sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, được rồi! 

Có thể vãng sanh là giỏi rồi! Do vậy, phải tu đức của Phổ Hiền đại sĩ, tận tâm tận lực tu, 

chẳng thể không tu. Đầu tiên là phải học lễ kính, đối với bất cứ ai đều phải có tâm cung kính, 

Tập 98  733 



đều phải lễ phép. Người khác đối với ta chẳng có, nhưng ta đối với người khác bèn có, đấy là 

đúng! Nhất định phải thật sự làm thì mới được, niệm A Di Đà Phật suông, chẳng tu đức, sẽ 

không được! Giải và Hành tương ứng với A Di Đà Phật. Chỉ niệm không tu, chẳng có cách 

nào! Niệm và thật tu mới thành tựu vô lượng công đức, chớ nên không biết điều này. Trước 

hết là học lễ kính. 

 “Nhị giả, xưng tán Như Lai”  (hai là khen ngợi Như Lai). Quý vị thấy ở đây Ngài chẳng 

nói khen ngợi chư Phật, mà ngay lập tức thay đổi, chúng ta phải hiểu rõ dụng ý thay đổi danh 

xưng. Trong kinh, hễ nói “chư Phật” là nói theo Tướng, nói Như Lai là nói theo Tánh. Nói 

“chư Phật” là nói theo Sự, nói Như Lai là nói theo Lý, quý vị càng thấy rõ ràng hơn! Xưng 

tán là gì? Xưng tán thì chẳng thể tùy tiện ca ngợi! Kẻ khác chẳng có đức hạnh thật sự, chớ 

nên khen ngợi; người ta có đức hạnh thì nhất định phải khen ngợi. Cũng có thể nói, người ấy 

làm lành thì phải khen ngợi; kẻ ấy làm ác, chớ nên khen ngợi. Kẻ làm chuyện tham, sân, si, 

mạn, há nên khen ngợi? Nếu người ấy tu Giới, Định, Huệ, đáng nên khen ngợi. Bỏ mình vì 

người, đáng nên khen ngợi. Tự tư tự lợi, chớ nên khen ngợi, phải hiểu những điều này. Qua 

năm mươi ba lần tham học, Thiện Tài đồng tử đã biểu diễn cho chúng ta thấy, quý vị thấy: 

Đối với lễ kính chư Phật, Ngài tham phỏng thiện tri thức, xuất gia hay tại gia, nam, nữ, già, 

trẻ, chẳng bất kính một ai. Trong xã hội, bậc thiện nhân làm lành, cung kính người ấy. Kẻ ác 

làm  ác,  gặp  gỡ  cũng  cung  kính,  chẳng  phân  biệt.  Nói  theo  Tướng  là  chẳng  có  phân  biệt; 

nhưng  khen  ngợi  thì  có  những  trường  hợp  chẳng  khen  ngợi.  Có  lễ  kính,  có  cúng  dường, 

nhưng chẳng khen ngợi. Rõ rệt nhất là ba vị thiện tri thức, chẳng hạn như Thắng Nhiệt Bà La 

Môn. Thiện Tài đến tham phỏng, có lễ kính, có cúng dường, nhưng chẳng khen ngợi, vì sao? 

Vị Bà La Môn này [đại diện] cho ngu si, trong tham, sân, si, vị ấy đại diện cho si, nên chẳng 

khen ngợi vị ấy. Chẳng khen ngợi Cam Lộ Hỏa Vương vì nhà vua đại diện cho sân hận, hết 

sức nóng nảy. Thiện Tài đồng tử tham phỏng cô Phạt Tô Mật Đa chẳng khen ngợi, vì sao? Cô 

ta là kỹ nữ, tượng trưng cho tham ái. Quý vị thấy ba vị ấy đại diện tham, sân, si, Thiện Tài 

đồng tử lễ kính, cúng dường họ, nhưng không khen ngợi, chúng ta phải hiểu điều này. Người 

nào tâm hạnh phù hợp, nói theo kiểu Trung Quốc là  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ” , 

chúng ta khen ngợi. Nếu kẻ ấy bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa, chúng ta lễ kính, cúng 

dường kẻ ấy, nhưng không khen ngợi. Thiện Tài dạy chúng ta [như vậy]. Danh từ được sử 

dụng ở đây, chư Phật và Như Lai khác nhau. Trong Phật pháp, người có tâm hạnh tương ứng 

với Thập Thiện Nghiệp Đạo phải khen ngợi. Kẻ tương ứng với Thập Ác, chẳng khen! Thập 

Ác là giết, trộm, dâm, dối, tham, sân, si, mạn, đối với kẻ ấy chẳng khen ngợi, nhưng nhất 

định phải lễ kính, nhất định phải cúng dường, chúng ta phải học điều này! 

Thứ ba,  “quảng tu cúng dường” , điều này trọng yếu! Quý vị xem nó được đặt thành điều 

thứ ba, vô cùng trọng yếu! Người trong thế gian bất luận thuộc quốc gia nào, chủng tộc nào, 

tuy văn hóa khác nhau, tín ngưỡng khác nhau, nhưng tâm cầu của cải giống nhau, tâm cầu trí 

huệ  giống  nhau,  cầu  khỏe  mạnh,  sống  lâu  giống  nhau,  quý  vị  thấy  tối  thiểu  là  ba  thứ  này 

734  Tập 98 



giống nhau. Bất luận đi tới đâu, quý vị hỏi người ta có muốn ba thứ ấy hay không? Muốn! 

Năm xưa tôi ở Mỹ, gần như các thành phố lớn đều đã đi qua, tôi gặp kẻ khác đều hỏi, tôn 

giáo bất đồng, những người hàng xóm của chúng tôi cũng rất thân thiết, tôi đều hỏi họ có 

muốn ba thứ ấy hay không? Muốn. Họ cũng chẳng phải là Phật giáo đồ, nhưng hỏi họ, họ 

muốn! Bất luận tin theo đạo nào, họ đều muốn. Ba thứ ấy do đâu mà có? Đều do rộng tu cúng 

dường mà có, nhưng họ không biết. Mười năm trước, năm 1999, tôi ở Tân Gia Ba, có duyên 

phận  thường  qua  lại  với  chín  đại  tôn  giáo  ở  Tân  Gia  Ba82[4], về  sau,  chúng  tôi  rất  thân thuộc, đều biến thành bạn thân thiết, rồi chuyện gì cũng đều bàn luận. Có rất nhiều người hỏi 

tôi: “Thầy rất có tiền, tiền do đâu mà có?” Thật đấy! Trong các tôn giáo, Phật giáo xác thực 

là có tiền nhất, tiền do đâu mà có? Do bố thí, càng thí càng đưa tới nhiều hơn. Đừng nên hỏi 

xin tiền người khác, cứ tận hết sức tu bố thí, nó sẽ đưa tới. Dân gian Trung Quốc thờ thần 

Tài,  thần  Tài  là  ai?  Chính  là  đại  phu83[5] Phạm  Lãi  của  nước  Việt  thời Xuân  Thu,  có  lẽ 

người bình thường biết đến Phạm Lãi chẳng nhiều lắm, nhưng người biết Tây Thi rất nhiều. 

Tây Thi là vợ của Phạm Lãi. Thuở trẻ, [Tây Thi] bị quốc vương là Câu Tiễn phái sang nước 

Ngô, làm gián điệp trước mặt Ngô vương Phù Sai, sưu tập tình báo. Do vậy, nước Ngô lẽ đâu 

chẳng vong quốc? Nước Ngô đã mất rồi, cô ta trở về ôm lấy chồng, cùng nhau rời khỏi Câu 

Tiễn, đi buôn bán. Người này thông minh, có trí huệ, yêu nước, thực hiện hy sinh, hiến dâng. 

Buôn bán được mấy năm bèn phát tài, sau khi phát tài bèn đem của cải cứu giúp nhân dân đói 

nghèo, tức là tán tài, đi khắp nơi kết duyên, bố thí, cúng dường. Bố thí hết rồi, từ món vốn 

nhỏ nhoi lại buôn bán, sau hai ba năm lại phát tài, quý vị thấy lịch sử ghi là ông ta  “tam tụ, 

 tam tán”  (ba lần đại phát tài, ba lần phân chia hết tài sản). Trong mạng ông ta có tiền của. Bố 

thí hết rồi, mấy năm sau lại phát đạt, lại còn phát tài nhiều hơn trước, phát tài rồi lại tán tài, 

tam  tụ,  tam  tán.  Đây  là  điển  hình,  khuôn  mẫu  cho  giới  thương  nhân.  Vì  thế,  người  Trung 



[4]

82  Chín đại tôn giáo ở Tân Gia Ba là Ấn Độ giáo, Phật giáo, Do Thái giáo (Judaism), Bái Hỏa giáo (Zoroastrianism), Đạo giáo, Cơ Đốc giáo (Công giáo và Tin Lành), Hồi giáo, Tích 

Khắc giáo (Sikh) và Ba Cáp Y giáo (Bahá'í) 

[5]

83  Đại phu là một chức quan rất cổ tại Trung Quốc, đã có từ thời kỳ Xuân Thu Chiến Quốc, có vai trò chủ yếu là cố vấn của nhà vua, không quy định chức vụ cố định, tùy cơ cấu cai trị 

của từng nước mà đại phu có quyền hạn khác nhau, nhưng thấp hơn chức Khanh. Lại còn 

chia ra nhiều bậc khác nhau như Trưởng Đại Phu, Thượng Đại Phu, Trung Đại Phu v.v... Lạn 

Tương Như từng làm Thượng Đại Phu nước Triệu, Khuất Nguyên làm Tam Lư đại phu nước 

Sở (chức vị Tam Lư chưởng quản vương tộc nước Sở. Vương tộc nước Sở gồm ba chi phái là 

là Chiêu, Khuất và Cảnh. Tam Lư đại phu cai quản cả ba dòng này). Sau khi Tần Thủy 

Hoàng thống nhất Trung Hoa, đại phu là cận thần của hoàng đế, cũng chia ra nhiều bậc. 

Chẳng hạn, Trung Đại Phu trực thuộc Lang Trung Lệnh. Đời Hán, đặt thêm các chức Ngự Sử 

Đại Phu, Thái Trung Đại Phu, Gián Đại Phu. Trung Đại Phu về sau đổi thành Quang Lộc Đại 

Phu, nhiệm vụ chủ yếu là nghị luận chính sự. Phạm Lãi giữ chức Thượng Đại Phu nước Việt, 

kiêm nhiệm Thượng Tướng Quân trong công cuộc bình Ngô. 

Tập 98  735 



Quốc coi ông ta là Tài Thần, trong quá khứ thờ Tài Thần là thờ Phạm Lãi. Tôi thấy ở Đài 

Loan cũng thờ thần tài, nhưng xem ra là ai? Quan Công! Quan Công chẳng dính dáng gì đến 

phát tài. Quan Công tượng trưng cho nghĩa khí, trong mười hai đức mục, Quan Công đại diện 

cho lễ nghĩa liêm sỉ, trọn chẳng tượng trưng cho của cải. Thờ Phạm Lãi làm Tài Thần thì có 

lý, phải học tập ông ta quý vị mới có thể phát tài. Do vậy, bố thí hết sức trọng yếu. Kẻ muốn 

phát tài, hãy tu tài bố thí. Của cải chẳng dành cho chính mình, của cải phải vì quảng đại quần 

chúng, quý vị mới thật sự phát tài. 

Chúng ta muốn thông minh, trí huệ, hãy nên tu pháp bố thí, quả báo của pháp bố thí là 

thông minh trí huệ. Quả báo của vô úy bố thí là được khỏe mạnh, sống lâu. Vô úy là gì? Khi 

người khác gặp khó khăn, hoặc lúc họ kinh hoảng, sợ hãi, quý vị có thể giúp người ấy hóa 

giải, khiến cho người ấy thân tâm bình an, đó là vô úy bố thí, quả báo là được khỏe mạnh, 

sống lâu. Tu vô úy bố thí thuận tiện nhất, đơn giản nhất là ăn chay, đừng ăn thịt chúng sanh. 

Quý vị thấy chúng sanh khi bị giết đáng thương lắm, chúng chẳng có năng lực chống cự, bị 

quý vị giết, ăn, nỗi oán hận của chúng vĩnh viễn chẳng hóa giải! Do vậy, trong kinh, đức Phật 

có dạy chúng ta hai câu danh ngôn:  “Dục tri thế gian đao binh kiếp”  (muốn biết kiếp nạn đao 

binh trên thế gian), đao binh kiếp là chiến tranh. Nếu quý vị thật sự muốn biết chiến tranh 

trên thế gian này do đâu mà có, vì sao có chiến tranh? Nếu mong cho thế gian này vĩnh viễn 

không có chiến tranh, đức Phật có dạy một câu:  “Trừ phi chúng sanh bất ngật nhục”  (trừ phi 

chúng sanh chẳng ăn thịt). Nếu chúng sanh chẳng ăn thịt nữa, chiến tranh trên thế gian này 

chẳng còn nữa. Nói cách khác, chiến tranh là do chúng ta ăn thịt, đó thật sự là nhân tố thứ 

nhất, oan oan tương báo, chẳng xong, chẳng kết thúc. Vì thế, không sát sanh, không ăn thịt là 

vô úy bố thí. Tích cực hơn nữa, khi chúng ta thấy chúng sanh bị bắt, bị giết, có thể cứu một 

mạng cho chúng, bèn dùng tiền chuộc để phóng sanh, đó là chuyện tốt. Cứu cho chúng một 

mạng, chúng sẽ cảm ân đội đức quý vị, đó là vô úy bố thí. Phạm vi của vô úy bố thí cũng vô 

cùng rộng lớn, chúng ta phải biết tu công đức ấy như thế nào, đó cũng là tu công đức khỏe 

mạnh, sống lâu. Phải yêu thương, che chở tiểu động vật, cây cối, hoa, cỏ, vì sao? Chúng nó 

đều có linh tánh. Trong Phật môn, giới luật của người xuất gia có câu:  “Thanh tịnh tỳ-kheo 

 bất đạp sanh thảo” (tỳ-kheo thanh tịnh chẳng giẫm lên cỏ tươi). Cỏ mọc rất tươi tốt, quý vị 

đạp lên nó để đi, nó có vui lòng hay chăng? Chẳng phải là nó không có tri giác, nó có thể 

thấy, nghe, hiểu ý nghĩ con người. Không chỉ cây cối, hoa, cỏ có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, 

kể cả núi, sông, đại địa, bùn, cát, đá đều có thể thấy, nghe, hiểu ý nghĩ của con người. Vì thế, 

phải cung kính hết thảy, do đạo lý này, chúng nó chẳng phải là vô tri, chết cứng. Do vậy, 

chúng ta đối với hết thảy mọi vật đều phải cung kính, vì vật chất và tinh thần vĩnh viễn nối 

liền, vĩnh viễn không thể tách rời! Trong kinh, đức Phật dạy, trong một hạt trần sa, hiện thời 

các nhà Lượng Tử Lực Học cũng phát hiện, trong một hạt vi trần có thông tin viên mãn của 

toàn thể vũ trụ. Do đó, Hiền Thủ đại sư bảo một vi trần trọn khắp pháp giới, xuất sanh vô tận. 

Vi trần còn như thế, hà huống cây cối, hoa, cỏ, hết thảy các động vật? Vì thế, chúng ta hiểu 

736  Tập 98 



đạo  lý này,  quảng tu  cúng  dường  mới  là thật sự  cúng dường chính  mình, khiến cho  chính 

mình có của cải vô tận, trí huệ, tướng hảo đều từ chỗ này mà có. Chư Phật, Bồ Tát thật sự 

làm. 

Thứ tư,  “sám hối nghiệp chướng” . Ba thứ trước đều là Tu Đức, tích công lũy đức. Nếu 

chẳng sám trừ nghiệp chướng, công đức do quý vị tu tập, tích lũy sẽ bị rò rỉ, giống như chúng 

ta cầm một cái chén đựng nước, phía trên rót nước vào, nhưng dưới đáy bị nứt, bị rò, sẽ rỉ 

mất, quý vị chẳng chứa đựng công đức được. Ắt phải vá lỗ rò ấy, nghiệp chướng là lỗ rò, nó 

tổn hao công đức, phải vá kỹ nó. Dùng phương pháp gì để vá? Sám hối. Dùng phương pháp 

gì để sám hối? Phàm phu chúng ta luân hồi trong lục đạo, mê mất tự tánh, chẳng biết chỗ tốt 

đẹp do tu điều lành, cứ tạo tác cả đống ác nghiệp, giết, trộm, dâm, dối, tham, sân, si, mạn, có 

ai chẳng tạo? Chính mình cũng không phải là ngoại lệ. Sau khi học Phật mới hiểu rõ, làm sai 

rồi! Trật rồi, đã sai lầm mất rồi! Không sao! Hy vọng từ nay trở đi chẳng làm sai nữa, đó là 


đúng. Chương Gia đại sư dạy tôi phương pháp sám hối, “sau này chẳng tạo nữa”, đó là chân 

sám hối. Sám trừ nghiệp chướng, theo như Khổng môn, Khổng phu tử có một học trò tu sám 

trừ nghiệp chướng tốt đẹp nhất, người ấy cũng là học trò đắc ý nhất của Ngài, tức Nhan Hồi. 

Quý vị thấy phu tử tán thán Nhan Hồi  “bất nhị quá” , tức là chỉ phạm khuyết điểm một lần, 

sau khi đã biết rồi, tuyệt đối chẳng phạm sai lầm đã phạm trước đây. Đó là chân sám hối. 

Trong  Phật  pháp  dạy  chúng  ta  “phát  lộ  sám  hối” ,  [tức  là]  chính  mình  đã  làm  chuyện  sai 

quấy, chớ nên bưng bít, phải có dũng khí bày tỏ khuyết điểm của chính mình khiến cho mọi 

người đều biết. Dụng ý ấy rất sâu! Quý vị hướng về mọi người công bố rồi, vẫn chẳng biết 

xấu hổ mà tái phạm ư? Nếu tái phạm, người ta sẽ nói: “Vài hôm trước, ngươi đã phạm, cớ 

sao ngươi lại phạm?” Do vậy, đối với chính mình sanh ra sức ước thúc có tác dụng rất lớn, 

lợi ích thật sự của phát lộ sám hối chính là ở chỗ này, vừa cổ vũ, khích lệ người khác, vừa 

bày tỏ khuyết điểm của chính mình, quyết định sau này chẳng tạo nữa, đó là chân sám hối. 

Dẫu sám hối phát lộ, sau đấy vẫn tạo thì chẳng phải là chân sám hối. Trong danh từ này, Sám 

là tiếng Phạn, dịch âm tiếng Ấn Độ là Sám Ma (ksama), người Hoa tỉnh lược âm cuối, dùng 

một chữ Sám. Hối là tiếng Hán, [chữ Sám] có ý nghĩa rất gần với chữ Hối, nên kết hợp hai 

chữ Phạn và Hán, như thế gọi là  “Phạn Hoa hợp dịch” , gộp chung lại để phiên dịch. Vì thế, 

Sám Hối có ý nghĩa thật sự là “về sau chẳng tạo nữa, chẳng phạm lần thứ hai”, đó là chân 

sám hối. Chớ nên che giấu, bưng bít tội nghiệp. Giấu diếm thì tội nhỏ biến thành tội lớn, tội 

lớn biến thành trọng tội, phiền phức to. Thật sự hối lỗi, sửa lỗi, đổi mới, về sau chẳng tạo 

nữa, nghiệp chướng tiêu trừ. Nghiệp chướng đã tiêu trừ, công đức của quý vị mới có thể tích 

lũy. Nghiệp chướng chẳng tiêu trừ, giấu diếm tội nghiệp do chính mình đã tạo, chẳng muốn 

nói với người khác, sợ kẻ khác biết, dẫu quý vị làm nhiều chuyện tốt đến mấy, vẫn chẳng có 

cách nào bù đắp tội nghiệt (mầm mống tội lỗi) của chính mình. Nói theo Phật pháp, sau khi 

chết, vẫn phải đọa địa ngục, đáng sợ ngần ấy! Nhất định phải giải quyết vấn đề trong một đời 

này; nếu đời này chẳng thể giải quyết, nói “sau khi chết sẽ giải quyết”, đâu có đơn giản như 

Tập 98  737 



vậy! Vì sao? Con người sau khi đã chết, so với hiện tại càng hồ đồ hơn, thần trí chẳng có 

cách nào nhạy bén như trong hiện tại! Ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục thua kém nhân đạo quá 

xa! Do vậy, chúng ta được làm thân người thì điều tốt đẹp là có thể sám hối nghiệp chướng, 

đoạn ác, tu thiện, tích công lũy đức, đều được thành tựu trong một đời này, chớ nên đợi đến 

đời sau. Trong đời này, gặp gỡ pháp môn Tịnh Độ, được nghe mười đại nguyện vương, mười 

đại nguyện vương được xếp trong Chứng Tín Tự của bộ kinh này, quý vị nói xem ý nghĩa sâu 

chừng nào? Đấy là trí huệ chân thật, thiện xảo phương tiện của Phật, Bồ Tát nhằm nhắc nhở 

chúng ta. Sám hối thông với hết thảy Phật pháp, Đại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển Giáo, Mật Giáo, 

Tông Môn, Giáo Hạ, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, môn nào cũng đều là 

pháp môn sám hối. 

Thứ  năm,  “tùy  hỷ  công  đức” .  Tùy  hỷ  công  đức  là  phá  trừ  ganh  ghét,  ngạo  mạn.  Ganh 

ghét, ngạo mạn là đại phiền não, vì sao con người tạo nghiệp? Chủ yếu đều là ở chỗ này, thấy 

người khác có chuyện tốt đẹp, chính mình chẳng bằng kẻ ấy, lòng ganh ghét, ngạo mạn dấy 

lên, nghĩ hết mọi phương cách để gây chướng ngại, phá hoại kẻ ấy. Nếu chúng ta hỏi, người 

tu tùy hỷ công đức, tu Phổ Hiền hạnh nguyện, có thật sự bị kẻ ấy chướng ngại, phá hoại hay 

không? Chẳng có! Bất luận dùng thủ đoạn gì, hủy báng người ấy cũng thế, lăng nhục người 

ấy cũng thế, hãm hại người ấy cũng thế, người ấy thật sự chẳng bị hại. Không chỉ chẳng bị 

hại,  mà  còn được thành  tựu.  Các bằng hữu  đọc kinh  Kim  Cang rất nhiều, trong kinh  Kim 

Cang có một câu chuyện, Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca Lợi  cắt chặt thân thể, rất nhiều 

người biết chuyện ấy. Nhẫn Nhục tiên nhân là tiền thân của Thích Ca Mâu Ni Phật, vua Ca 

Lợi có tổn hại được Ngài hay không? Chúng ta thấy là tổn hại, nhà vua lăng trì xử tử Nhẫn 

Nhục tiên nhân, thủ đoạn rất tàn khốc để giết chết Nhẫn Nhục tiên nhân; nhưng nhìn về phía 

Nhẫn Nhục tiên nhân, [những hành động ấy] thành tựu ông ta, viên mãn Nhẫn Nhục Ba La 

Mật! Chịu tai nạn như vậy, chẳng có chút tâm oán hận nào, điều này chẳng dễ dàng! Một 

chút tâm oán hận cũng chẳng có. Không chỉ chẳng có tâm oán hận tâm, mà còn sanh khởi 

tâm báo ân. Báo ân gì vậy? Thành tựu viên mãn Nhẫn Nhục Ba La Mật cho Ngài, giống như 

khảo thí, vượt được cái ải ấy, vừa vượt qua bèn thành Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật đã thành 

Phật! Khi ấy, vua Ca Lợi hỏi Ngài: “Ngươi có oán hận hay không?” “Chẳng có! Trong tương 

lai, ta thành Phật, người sẽ độ thứ nhất là bệ hạ”. Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật, người 

thứ nhất đắc độ là tôn giả Kiều Trần Như, Kiều Trần Như là vua Ca Lợi thuở ấy. Làm sao 

quý vị có thể hại nổi người thật sự tu đạo? Chẳng thể nào! Nhưng quý vị hại người ấy có tội 

hay không? Có tội. Tội kết ở chỗ nào? Chẳng phải là kết từ chỗ Nhẫn Nhục tiên nhân. Nhẫn 

Nhục tiên nhân tu sáu Ba La Mật, Nhẫn Nhục là chủ tu, năm thứ kia là trợ tu, một chủ, năm 

bạn.  Ngài  trụ  trong  thế  gian  giáo  hóa  rất  nhiều  chúng  sanh,  quý  vị  giết  chết  Ngài,  những 

người  tiếp nhận  sự  giáo hóa  của  Ngài  chẳng  có  thầy,  do  công  phu  chẳng  đủ,  bèn  bị  thoái 

chuyển! Quý vị phải lãnh cái tội ấy, vua Ca Lợi phải gánh cái tội ấy. Vua Ca Lợi giết Nhẫn 

Nhục tiên nhân, mắc tội, hủy hoại duyên phận đắc độ của hết thảy chúng sanh, tội lỗi ấy là 

738  Tập 98 



địa ngục A Tỳ, cho nên vua Ca Lợi đọa địa ngục A Tỳ. Chỉ có Phật pháp giảng rõ ràng, rành 

rẽ nghiệp nhân quả báo này! 

Mở đầu kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo cũng có một câu chuyện giống như 

vậy. Có hai người xuất gia giảng kinh, thuyết pháp, giảng rất hay, người tin tưởng rất đông, 

nay chúng ta nói là quy y nhiều, cúng dường cũng nhiều, sanh tâm cung kính thầy. Có người 

xuất gia khác thấy vậy, dấy tâm ganh ghét, trong lòng khó chịu, tung tin đồn trong giới tín 

đồ: “Vị pháp sư này tuy giảng kinh khá lắm, nhưng thiếu đức hạnh”, ác ý hủy báng. Sau khi 

thính chúng nghe lời đồn đại, tín tâm đối với pháp sư dấy lên hoài nghi, thoái chuyển cũng 

rất nhiều, đã phá hoại pháp hội đạo tràng giảng kinh của pháp sư rồi! Có năm người xuất gia 

đọa địa ngục. Thật ra, kết tội ở chỗ nào? Đoạn dứt thiện tâm và duyên nghe pháp của thính 

chúng, kết tội ở chỗ này. Hai vị pháp sư giảng kinh ấy chẳng oán hận kẻ phá hoại, hai vị cũng 

thành tựu Nhẫn Nhục Ba La Mật. Vì thế, hại người, người chẳng bị hại, cuối cùng hại đến ai? 

Hại chính mình. Đối tượng bị quý vị làm hại chẳng bị hại, nhưng do duyên phận nghe pháp 

của cả đống người bị quý vị đoạn dứt, quý vị hãm hại những người ấy, gây hại cho thính 

chúng ấy, chứ chẳng hại được vị pháp sư ấy, quý vị nói có oan uổng hay không? Trong tâm 

muốn hại người nhưng chẳng hại được, đối với những kẻ chẳng mong hãm hại, quý vị lại hại 

nhóm người đó, đấy là gì? Ngu si, thiếu trí huệ! 

Nếu kẻ ấy thông minh, thấy rõ ràng, sẽ chẳng làm chuyện này, mà sẽ làm như thế nào? 

Tùy hỷ công đức. Vị pháp sư ấy nhọc nhằn giáo hóa đồ chúng, người nhiều ngần ấy được lợi 

ích, thành tựu do pháp sư dạy dỗ. Nếu kẻ ấy thông minh, sẽ nắm được toàn bộ công đức của 

pháp sư, có thể hay không? Có thể chứ! Tán thán, cung kính vị pháp sư đó, làm cho nhiều tín 

đồ đều đến tiếp nhận giáo huấn của pháp sư ấy, pháp sư dạy họ thành công, do công lao của 

ai? Công lao của người giới thiệu. Quý vị thấy: Đều do tôi đưa quý vị đến. Nếu tôi không đưa 

đến, do đâu mà quý vị biết? Công đức tùy hỷ và công đức của pháp sư to như nhau, có khi 

còn trội hơn. Nếu quý vị ảnh hưởng nhiều người, sẽ vượt trội nhiều lắm. Lợi ích người khác 

là lợi ích chính mình thật sự, hại người khác thật ra là hại chính mình, chúng ta nhất định 

phải hiểu đạo lý này. Người hiểu rõ đạo lý này, trong quá khứ, khi chúng tôi còn trẻ, chưa 

học mười nguyện Phổ Hiền, chẳng biết, đến khi gặp phải tình hình như vậy, trong tâm rất khó 

chịu. Học mười nguyện Phổ Hiền rồi mới biết, hoảng nhiên đại ngộ, nguyên lai chính mình 

quả thật chẳng bị chướng ngại, bị chướng ngại là kẻ khác, là quần chúng. Nhưng trong xã hội 

hiện thời, khoa học kỹ thuật phát triển, chúng ta lợi dụng công cụ khoa học kỹ thuật cao, tốt 

lắm! Đưa Phật pháp đến gia đình của mỗi cá nhân, đó là gì? Giảm bớt ganh ghét, chướng 

ngại xung đột. Thính chúng đến đây chẳng nhiều lắm, mấy người, kẻ khác thấy quý vị thính 

chúng chẳng nhiều, cũng coi như chẳng đáng kể! Thính chúng của quý vị càng đông, trong 

tâm họ càng khó chịu, sức ganh ghét, chướng ngại càng mạnh. Họ thấy quý vị chẳng được 

mấy người, cũng là chẳng đáng kể gì [nên không quấy rối]! Vì thế, khoa học kỹ thuật, công 

Tập 98  739 



nghệ cao cũng giúp nhiều đồng tu nghe pháp, giác ngộ, y giáo phụng hành hơn, đạt được lợi 

ích chân thật. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, phải biết tu tùy hỷ công đức. Tu tùy hỷ đạt được công đức 

chiếm tiện nghi rất nhiều, vì sao? Bỏ công sức rất ít, thâu được hiệu quả quá lớn. Thí dụ như 

giảng kinh, pháp sư giảng kinh còn phải chuẩn bị bài giảng, còn  phải nhọc nhằn giảng trên 

giảng đài, kẻ khác ở bên cạnh khuyên mấy người đến nghe, công đức bình đẳng với pháp sư, 

quý vị nói xem người nào được lợi hơn? Hiểu rõ chuyện này, nhãn quang của chúng ta phải 

nhìn xa hơn một chút, nhìn to hơn một chút, Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật 

nhọc nhằn! Năm kiếp tu hành kiến lập thế giới Cực Lạc, vất vả ngần ấy; quý vị thấy mười 

phương  chư  Phật,  Bồ  Tát đều  khuyên  dạy  người  khác đến  thế  giới  Cực  Lạc,  tu  hành,  tiếp 

nhận giáo huấn. Phật Di Đà ở nơi ấy nhọc nhằn răn dạy, các Ngài chỉ là khuyên lơn, hướng 

dẫn người khác, công đức trỗi vượt A Di Đà Phật. Quý vị thấy người sang Tây Phương Cực 

Lạc thế giới đông ngần ấy, vì sao? Do hết thảy chư Phật khuyên lơn, hướng dẫn. Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  khuyên  lơn  bọn  đệ  tử  chúng  ta  trong  thế  giới  Sa  Bà  hãy  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

Thích Ca Mâu Ni Phật rất thoải mái, rất đỡ tốn công. Quý vị nghiệp chướng quá nặng, tiêu 

tan nghiệp chướng chẳng dễ dàng, hãy đến thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật sẽ giúp quý vị 

tiêu tan. Mê quá sâu, thời gian mê quá dài, phá mê khai ngộ chẳng dễ dàng, hãy đến thế giới 

Cực Lạc, đều tìm A Di Đà Phật, Ngài có cách giúp đỡ quý vị. Quý vị thấy Thích Ca Phật chỉ 

cần nói mấy câu ấy, người ta đến Tây Phương Cực Lạc thế giới làm Phật, cảm ơn ai? Cảm ơn 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Không có Thích Ca Mâu Ni Phật, làm sao biết thế giới Cực Lạc, làm 

sao biết đến chỗ nào? Vì thế, thành tựu của Thích Ca Thế Tôn và thành tựu của A Di Đà Phật 

chẳng hai, chẳng khác, tùy hỷ công đức mà! Đây là người thông minh bậc nhất, phải hiểu đạo 

lý này, tùy hỷ sẽ đạt được công đức chân thật. 

Thứ sáu,  “thỉnh chuyển pháp luân” . Điều này đòi hỏi phải có phước báo kha khá, phải có 

trí huệ. Tùy hỷ dễ dàng, người thiếu phước báo cũng có thể thành tựu đại phước báo. Thỉnh 

chuyển pháp luân chẳng dễ dàng, thỉnh pháp sư đến nơi này giảng một bộ kinh [chẳng dễ 

dàng]. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, trưởng giả Cấp Cô Độc nhận biết Phật giáo, biết 

Phật pháp tốt đẹp, hy vọng lễ thỉnh đức Thế Tôn đến đại thành Xá Vệ giảng kinh, giáo học. 

Tìm không được địa điểm thích đáng vì mọi người đều biết Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng đến 

một  mình.  Nếu  Ngài  đến,  cũng  phải  tiếp đãi đệ tử  Thường  Tùy  Chúng gồm  một  ngàn  hai 

trăm năm mươi lăm người. Tìm được hoa viên và biệt thự của Thái Tử Kỳ Đà, cơ sở ấy rất 

thích hợp. Ông ta có tiền, trưởng giả Cấp Cô Độc giàu có, là bậc đại phú trưởng giả, tính mua 

hoa viên của Thái Tử, tìm Thái Tử thương lượng. Thái Tử Kỳ Đà nói giỡn: “Ông muốn mua 

hoa viên của ta? Được! Ông đem vàng ròng lót đi, lót được bao nhiêu, ta bán cho ông bấy 

nhiêu”. Ông ta thật sự dùng vàng ròng lót. Thái Tử Kỳ Đà cảm động: “Thích Ca Mâu Ni Phật 

là người như thế nào mà ông bỏ [tiền của] như vậy?” Ông ta giới thiệu Thích Ca Mâu Ni Phật 

với Thái Tử Kỳ Đà, Thái Tử Kỳ Đà nói: “Không được! Công đức này ông chẳng thể làm một 

740  Tập 98 



mình, ta phải có một nửa”. Trưởng giả Cấp Cô Độc nói: “Không được! Ngài đã hứa bán, tôi 

đã mua hoàn toàn, tôi đã dùng vàng ròng lót hết rồi!” Rốt cuộc, thái tử Kỳ Đà cũng rất thông 

minh: “Được! Ông có thể lót vàng ròng, nhưng hoa, cỏ, cây cối trong hoa viên này của ta rất 

nhiều, ông chẳng phủ vàng lên hoa, cỏ, cây cối, nên hoa, cỏ, cây cối là của ta, ta chặt trụi hết, 

biến thành một bãi đất hoang!” Cuối cùng thỏa thuận, được rồi! Đất là của trưởng giả Cấp Cô 

Độc, hoa, cỏ, cây cối là của Thái Tử Kỳ Đà, nên gọi là Kỳ Thụ Cấp Cô Độc Viên (cây của 

thái tử Kỳ Đà, vườn của ông Cấp Cô Độc). Quý vị thấy quý vị không có cơ sở, làm sao có thể 

thỉnh Ngài? Đó là “thỉnh chuyển pháp luân”, ắt phải là đại phú đại quý mới có sức ảnh hưởng 

như thế được! 

Thỉnh  Phật chuyển pháp luân  là giảng  kinh, dạy  học, công  đức  ấy  to lớn.  Nói  theo  mặt 

Sự, công đức và phước đức giống nhau, nhưng dụng tâm khác nhau. Hoàn toàn nhằm lợi ích 

người khác, thỉnh Phật đến đây giảng kinh, làm cho nhiều người tiếp nhận giáo huấn của đức 

Phật, không vì chính mình, chính mình chẳng có mảy may tham cầu nào! Đó là công đức. 

Nếu khi thỉnh Phật đến giảng kinh, thuyết pháp, hồi hướng công đức ấy cho ta, phù hộ ta 

bình  an,  phù  hộ  gia  đình  ta  sự  nghiệp  phát  đạt,  sẽ  biến  thành  phước  đức,  do  ý  niệm  khác 

nhau! Làm sao chúng ta biết chuyện họ làm là công đức? Thái Tử Kỳ Đà và trưởng giả Cấp 

Cô Độc đều là Bồ Tát hóa thân, một vị Phật xuất thế, ngàn vị Phật ủng hộ, các Ngài chẳng 

phải là phàm phu, biểu diễn cho chúng ta xem, nhằm bảo cho chúng ta biết đây là chuyện tốt 

đẹp. Nếu quý vị muốn tu phước, phước báo lớn nhất, phước lớn nhất là gì? Giúp người khác 

phá mê khai ngộ. Ta chẳng có năng lực, Phật có trí huệ, Phật thông minh, thỉnh Ngài đến 

giáo học, đến thành tựu công đức ấy. Dụng ý ở chỗ này, chúng ta chớ nên không biết điều 

này. 

Ngày nay, chúng ta hiểu, một vị pháp sư hoặc cư sĩ thật sự tu hành đúng như lời dạy, vị 

ấy có thể thành tựu. Sau khi thành tựu, ở trong thế gian này giảng kinh, thuyết pháp độ bao 

nhiêu chúng sanh! Do vậy, chúng ta biết rõ: Có thể bồi dưỡng một, hai pháp sư, thành tựu họ, 

trong tương lai, vị ấy thành tựu trong một đời; đó là thành tựu người hộ pháp. Công đức ấy 

thù thắng, hoặc phước đức ấy lợi ích vô biên. Nhất là trong thời đại hiện tại, giáo huấn của cổ 

thánh tiên hiền đang ở ranh giới tồn tại hay mất đi, tiếp tục hay tuyệt diệt. Nếu chẳng có ai 

cứu vãn, thế hệ sau không có ai kế tục, giáo huấn của thánh hiền sẽ bị gián đoạn nơi đây, 

chẳng còn nữa! Nhận biết có mấy người thật sự phát tâm, thật sự muốn học, hãy toàn tâm 

toàn  lực  bồi dưỡng họ, giúp  đỡ họ, đó là  gì?  Cứu  vãn  Phật  pháp,  cứu vãn  đại  đạo  của  cổ 

thánh tiên hiền. Chúng ta không bàn đến công đức, mà bàn đến chuyện người thế gian mong 

cầu phước, phước báo của quý vị ở chỗ nào? Thưa thật cùng quý vị, chẳng khoa trương mảy 

may, đời sau quý vị sẽ làm thiên vương trên cõi trời, chẳng phải là đế vương trong nhân gian. 

Đế vương trong nhân gian chẳng có phước báo lớn như thế, phải hiểu điều này! 

Tập 98  741 



Hiện thời, phước bậc nhất là gì? Bồi dưỡng nhân tài, thầy trò tốt đẹp, toàn tâm toàn lực 

thực hiện, khuynh gia bại sản, vứt bỏ tánh mạng cũng phải làm. Quả báo của quý vị là trên 

cõi trời, trên trời có sáu tầng, mỗi tầng sau thù thắng hơn tầng trước. Người có trí huệ chân 

thật,  người  có  phước  báo  chân  thật  mới  có  thể  đến  đó.  Do  vậy,  quý  vị  có  thể  biết:  Nếu 

chướng ngại vị pháp sư hoặc những người có thể thành tựu ấy, chướng ngại họ, hủy báng họ, 

hãm hại họ, chẳng phải là quý vị hại một mình người ấy, mà là đoạn dứt toàn bộ Phật pháp, 

chướng ngại toàn bộ giáo huấn của thánh hiền, tội lỗi ấy [có quả báo] là địa ngục A Tỳ. Quý 

vị giết một ức người, tội vẫn còn nhỏ, chướng ngại sự giáo huấn của thánh hiền, tội lỗi ấy 

không chỉ là giết một ức người. Đối với công đức, họa - phước, cát - hung, hãy chú tâm quan 

sát và tư duy, quý vị sẽ liễu giải. Thời cổ có người làm như vậy, như trưởng giả Cấp Cô Độc 

thỉnh Thích Ca Mâu Ni Phật đến giảng kinh, ông ta cũng chưa giảng một bộ kinh nào, mà 

dùng vàng ròng lót đất, bỏ sạch tài sản cũng phải làm. Vì sao? Ông ta hiểu rõ, thông hiểu, 

chẳng ngu xuẩn! Ông ta thật sự học Phật, tâm thanh tịnh, đã thành Phật, vẫn mong hưởng thụ 

phước báo trong nhân gian, cõi trời, bèn sanh lên trời! 

Thứ bảy,  “thỉnh Phật trụ thế” . Đây là thời đức Phật tại thế, thỉnh Ngài trụ thế lâu dài để 

giáo hóa chúng sanh nhiều hơn. Chư Phật Như Lai, Pháp Thân đại sĩ ngự trong thế gian này 

do  duyên  phận.  Thuở  ấy,  khi  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật  thành đạo,  không  ai biết, người  bình 

thường chỉ thấy Thích Ca Mâu Ni Phật ngồi dưới cội Bồ Đề, ai biết Ngài đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh? Không ai biết. Do không ai biết, không có ai thỉnh pháp, Phật sẽ ra đi, 

diệt độ. Coi như là xong! Chư thiên thuộc Ngũ Bất Hoàn Thiên trong Tứ Thiền Thiên trông 

thấy. Từ cõi trời họ thấy Thích Ca Mâu Ni Phật khai ngộ dưới cội Bồ Đề, đã thành Phật, 

không có ai khải thỉnh, họ từ trời xuống, huyễn hóa thành hình dạng con người, cùng nhau 

khải thỉnh, thỉnh Phật trụ thế, thỉnh Phật giảng kinh, giáo hóa chúng sanh. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  nhận  lời,  chẳng  nhập  diệt.  Lúc  ấy,  Ngài  mới  từ gốc  Bồ  Đề  đứng  lên,  đi  đến  Lộc  Dã 

Uyển gần đó không xa. Trong Lộc Dã Uyển có năm người, đều là họ hàng của Ngài. Khi 

Ngài rời khỏi gia đình, năm vị ấy đi theo, chăm sóc cuộc sống hằng ngày của Ngài. Ngài tìm 

năm người ấy thuyết pháp cho họ. Trong năm người ấy có Kiều Trần Như. Kiều Trần Như 

nghe đức Thế Tôn thuyết pháp cũng giác ngộ, chứng quả A La Hán, cũng là buông Kiến Tư 

phiền não xuống. Đó là thỉnh Phật trụ thế. 

Phật ở trong thế gian, độ kẻ hữu duyên, kinh nói rất hay:  “Phật chẳng độ kẻ vô duyên” . 

Vô duyên là gì? Không tin, không hiểu, chẳng thể lý giải, quý vị giảng kinh cho kẻ ấy, kẻ ấy 

chẳng hiểu, chẳng thể tiếp nhận, đương nhiên càng không thể y giáo phụng hành, người như 

vậy gọi là kẻ vô duyên. Ta nghe xong tin tưởng, tuy không hiểu, ta cũng không làm được, 

vẫn  là  có  duyên  với  Phật,  duyên  ấy  là  gì?  Duyên  cạn,  chẳng  sâu!  Có  thể  tin,  có  thể  hiểu, 

duyên sâu hơn một chút. Có thể hành, càng sâu hơn. Có thể chứng, vãng sanh là chứng, đó là 

căn đã chín muồi! Do vậy, Phật đến thế gian, ưu tiên bậc nhất là độ chúng sanh [căn cơ] đã 

chín muồi, họ chắc chắn có thể thành Phật. Khi đức Phật tại thế, người căn tánh nhạy bén rất 

742  Tập 98 



nhiều, nghe đức Phật thuyết pháp, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, có hạng người này! 

Đại triệt đại ngộ nhưng vẫn còn có chỗ chưa làm được thì gọi là giải ngộ, đức Phật ở trong 

thế gian nhằm giúp người ấy thăng tiến. Có người trong hai ba năm từ giải ngộ đạt đến chứng 

ngộ, có những người bảy, tám năm, có những người mười mấy năm, hai mươi mấy năm đều 

có, căn tánh mỗi người khác nhau. Vì thế, đức Phật dạy mọi người, căn tánh khá cạn, có thể 

tin, nhưng vẫn chưa thể lý giải, quý vị thấy trước hết đức Phật nói A Hàm mười hai năm, 

giúp họ tăng tấn. Mười hai năm ấy là giáo dục cơ sở, là Tiểu Thừa. Tiếp theo đó là Phương 

Đẳng tám năm, tiến nhập Đại Thừa, là lớp dự bị của Đại Thừa. Lại Bát Nhã hai mươi hai 

năm, thuần là Đại Thừa, cũng có thể nói là trong suốt cuộc đời giáo học của đức Thế Tôn, 

khoa mục này là khoa mục chủ yếu, khoa mục cốt lõi. Trong bốn mươi chín năm, khoa mục 

này  giảng  hết  hai  mươi  hai  năm.  Cuối  cùng,  Pháp  Hoa  tám  năm,  giống  như  chương  trình 

nghiên cứu sinh. Pháp Hoa là quy về pháp Nhất Thừa, thành Phật. Bát Nhã là Bồ Tát. Từng 

tầng một nâng người ta cao lên, những người này đều là kẻ hữu duyên. 

Chưa  thể  đại  triệt  đại  ngộ,  chưa  thể  minh  tâm  kiến  tánh,  nhưng  cũng  có  cơ  sở  khá  tốt, 

những người này dành lại cho ai? Kinh giảng rất rõ ràng, dành cho Di Lặc Bồ Tát đến độ. Vì 

thế, trong tương lai Di Lặc Bồ Tát thành Phật, [những người đắc độ trong] Long Hoa tam hội, 

là những người chưa minh tâm kiến tánh,  chưa chứng quả trong hội của Thích Ca Mâu Ni 

Phật, trong tương lai đều sẽ thành tựu trong hội ấy. Trong một thời gian lâu dài như thế, Địa 

Tạng Bồ Tát thay Phật giáo hóa chúng sanh, duy trì cho chúng sanh cục diện ấy, cũng là từ từ 

nâng họ  cao  lên hòng  chẳng đến  nỗi thoái  chuyển.  Địa  Tạng  Bồ  Tát lấy  gì làm  trung tâm 

trong giáo học? Thưa quý vị, “hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy”, phải biết điều này! Những 

điều ấy là hiếu và kính. Hiếu kính là pháp căn bản của pháp thế gian và xuất thế gian, hết 

thảy thiện pháp đều sanh từ hiếu kính. Hiếu kính không có thì thiện pháp đều không có! Hết 

thảy các pháp nếu đặt vững căn cội trên hiếu kính thì chúng ta biết pháp ấy là chánh pháp. Vì 

sao? [Hiếu kính là] đức bậc nhất trong Tánh Đức. Đã nắm được cốt lõi của Tánh Đức, lẽ đâu 

chẳng thành tựu? 

Trong mười nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát, nếu nói về nguyện chỉ có bảy điều ấy, bảy điều 

ấy là nguyện, cổ đại đức bảo ba điều sau là hồi hướng.  “Thường tùy Phật học”  là hồi hướng 

Bồ  Đề,  “hằng  thuận  chúng  sanh”  là  hồi  hướng  chúng  sanh,  “phổ  giai  hồi  hướng”  là  hồi 

hướng  pháp  giới,  cũng  là  hồi  hướng  Tánh  Đức.  Câu  “thường  tùy  Phật  học”  vô  cùng  trọng 

yếu,  “thường”  là vĩnh viễn chẳng gián đoạn, chúng ta học theo ai? Học theo Phật, chẳng sai, 

vì sao? Phật là bậc đại triệt đại ngộ, phước huệ viên mãn. Nói theo Lý, phước huệ trong tự 

tánh của chúng ta và phước huệ của Như Lai không hai, không khác, nhưng chúng ta đã mê, 

mê mất rồi, Phật giác ngộ, chẳng mê. Chúng ta mong mỏi phước huệ trong tự tánh của chính 

chúng ta hiện tiền, chúng ta đi theo Ngài sẽ chẳng sai. Ngài thị hiện, nói rõ với chúng ta: 

Toàn là phước huệ sẵn có trong tự tánh, làm sao có thể sai lầm được? Vì thế, chỉ bảo chúng ta 

phải học theo Phật. Hiện thời, Phật chẳng tại thế, nhưng kinh bổn vẫn còn trên cõi đời. Kinh 

Tập 98  743 



bổn tuy nhiều, tám vạn bốn ngàn pháp môn,  “pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp” . Đối 

với căn tánh của chúng ta trong hiện thời quá ít thì không được, quá nhiều bèn tiêu hóa không 

nổi, tìm một [bộ kinh] chẳng dài, chẳng ngắn, thích hợp với căn tánh của chúng ta là kinh Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ. Được! Suốt đời này, chúng ta học một bộ kinh này, thật sự học bộ kinh 

này, thưa quý vị, mười năm, quý vị dẫu chẳng đại triệt đại ngộ, cũng sẽ đại ngộ, thấp hơn đại 

triệt đại ngộ một bậc. Quý vị đại ngộ, khẳng định là có, chỉ cần  quý vị thực hiện được chữ 

Thường này! Thường là chớ nên gián đoạn, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. 

Chúng ta thấy từ xưa đến nay, quả thật có nhiều người chẳng biết chữ, chưa hề học hành, 

thứ gì cũng chẳng biết. Có người bảo kẻ ấy, A Di Đà Phật hay lắm, quý vị hãy niệm câu Phật 

hiệu này, tương lai nhất định được lợi ích. Người ấy có thiện căn, chẳng hoài nghi, tiếp nhận, 

từ hôm ấy trở đi, thật sự suốt ngày từ sáng đến tối luôn là A Di Đà Phật, niệm ba năm, biết 

trước lúc mất, chẳng ngã bệnh, rất tiêu sái đứng vãng sanh, hoặc ngồi vãng sanh, chẳng ngã 

bệnh, ra đi, đến thế giới Cực Lạc, thời gian ba năm thôi! Nếu chúng ta dụng công nơi kinh 

giáo mười năm, lẽ đâu chẳng khai ngộ? Trong kinh Di Giáo, đức Thế Tôn đã nói:  “Chế tâm 

 một chỗ, không gì chẳng thành tựu” . Ta muốn đến thế giới Cực Lạc, muốn thân cận A Di Đà 

Phật, làm chuyện này, quý vị hãy tập trung tâm vào một chỗ, một bộ kinh này, một câu Phật 

hiệu, quý vị sẽ làm được, chẳng khó! Trên thế gian, làm chuyện khác khó khăn, chứ chuyện 

này chẳng phải cầu cạnh ai khác, chỉ cần chính mình hạ quyết tâm là có thể làm được! Bí 

quyết thành công ở ngay trong câu này! 

Nguyện kế tiếp trọng yếu, vì thân người chúng ta vẫn ở trong thế gian này, sống như thế 

nào? Hằng thuận chúng sanh, tùy thuận. Thế nào cũng được, tôi muốn tới thế giới Cực Lạc, 

thế giới này chẳng ăn nhằm gì đến tôi, có gì là không chịu được? Còn có gì để ham hố, tranh 

giành? Thật sự làm được  “không tranh với người, không cầu nơi đời”.  Nhất là hiện thời địa 

cầu lắm tai nạn ngần ấy, chỗ nào an toàn? Chẳng có chỗ nào! Nếu tâm đã định, chỗ nào cũng 

an toàn. Nếu tâm chẳng định, nơi đâu cũng chẳng an toàn. Tâm định bèn ở trong thế giới Cực 

Lạc, mỗi ngày niệm tại đâu, nghĩ tại đó, chẳng có tai nạn, tốt lắm; có tai nạn cũng tốt lắm, có 

tai nạn sẽ sớm ra đi. Bất luận thuận cảnh hay nghịch cảnh, chẳng hoan hỷ mà cũng chẳng bi 

ai,  đối  đãi  [mọi  vật]  bằng  cái  tâm  bình  thường,  kết  thiện  duyên  với  hết  thảy  chúng  sanh. 

Chúng sanh làm chuyện sai quấy, quý vị trông thấy, kẻ ấy có tập khí ngạo mạn, ganh ghét, 

chẳng khuyên hắn, chẳng phê bình, cũng chẳng ghim chuyện đó trong lòng, trong tâm chỉ có 

A Di Đà Phật. Đối với người có thiện căn bèn khuyên kẻ ấy niệm Phật. Đối với kẻ chẳng có 

thiện căn, hãy để mặc kẻ ấy. 

Cuối  cùng  là  “phổ  giai  hồi  hướng” ,  câu  này  [có  cùng  ý  nghĩa]  với  một  câu  nói  trong 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sư, tức là câu nói về ba thứ châu biến, 

trong đó, loại thứ ba là “bao hàm Không và Có”, tâm lượng của quý vị đã mở rộng.  “Tâm 

 bao thái hư, lượng châu sa giới” , có tâm lượng to như thế, quý vị mới có thể thành Phật. 

744  Tập 98 



Không có tâm lượng to như thế, chẳng thể thành Phật, tối đa là thuộc địa vị Bồ Tát. Thành 

Phật là phải giúp đỡ hết thảy chúng sanh khắp pháp giới hư không giới đều có thể chứng đắc 

rốt ráo viên mãn, đó là cái tâm thành Phật. Chẳng còn phân biệt nữa, giống như trong tựa đề 

kinh này, tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm bình đẳng hiện tiền, tâm đại giác hiện tiền. “Thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  giác”  là  tâm  vô  thượng  Bồ  Đề,  đó  là  chân  tâm  của  chúng  ta.  Niệm  niệm 

chẳng vì chính mình, niệm niệm vì toàn thể của cả vũ trụ, phổ giai hồi hướng. Hồi hướng cho 

hết thảy hữu tình chúng sanh, cây cối, hoa, cỏ, núi, sông, đại địa, hết thảy hiện tượng tự nhiên 

trong khắp pháp giới hư không giới. Vì sao? Những hiện tượng ấy đều là  “duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến” , toàn là tự tánh, có cùng một Thể với chính mình, chẳng có mảy may sai 

biệt. Chúng ta có tâm phân biệt là trật rồi, có tâm chấp trước càng trật hơn. Những lầm lỗi 

thảy đều buông xuống, trở về Nhất Chân. Trong Nhất Chân, mười đức hạnh to lớn này đều 

trọn đủ viên mãn. [Ở đây, tôi chỉ] giới thiệu đơn giản mười điều này, giới thiệu tỉ mỉ [xin hãy 

nghe hay đọc trong bài giảng] kinh Hoa Nghiêm. Nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập 

tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

--------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 99 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm mười lăm, dòng thứ năm, xem từ câu thứ hai. 

 “Như  thượng  thập  nguyện,  nguyện  nguyện  giai  viết:  Ngã  thử  đại  nguyện,  vô  hữu  cùng 

 tận,  niệm  niệm  tương  tục,  vô  hữu  gián  đoạn,  thân,  ngữ,  ý  nghiệp,  vô  hữu  bì  yếm” (Mười 

nguyện  như  trên,  nguyện  nào  cũng  đều  nói:  “Ðại  nguyện  này  của  tôi  chẳng  có  cùng  tận. 

Niệm niệm nối tiếp chẳng có gián đoạn. Thân, ngữ, ý nghiệp chẳng có nhọc mỏi”). Trong 

đoạn kinh văn này, lúc Phổ Hiền Bồ Tát phát nguyện, đối với mỗi nguyện đều dùng mấy câu 

này để tổng kết. Ở đây nói  “ngã thử đại nguyện”  (đại nguyện này của tôi), nguyện thứ nhất 

là  “lễ  kính  chư  Phật” ,  nguyện  thứ  hai  là  “xưng  tán  Như  Lai” ,  cho  đến  nguyện  thứ  mười 

là  “phổ  giai  hồi  hướng” ,  mỗi  nguyện  chẳng  có  cùng  tận,  tương  ứng  với  khắp  pháp  giới. 

Tập 99  745 



Đúng như  “tam chủng châu biến”  (ba thứ trọn khắp) trong Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ 

quốc  sư,  thứ  nhất  là  “trọn  khắp  pháp  giới” .  Trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  Ngài  nói  là  “dao 

động”. Dao động ấy hết sức vi tế, rất nhanh, mỗi dao động đều lập tức trọn khắp pháp giới. 

Tốc độ ấy chẳng có cách nào tưởng tượng được, chắc chắn không phải là tốc độ ánh sáng hay 

tốc độ sóng điện từ như đã nói trong hiện tại, chẳng có cách nào sánh bằng. Ánh sáng mặt 

trời từ mặt trời chiếu đến địa cầu phải mất hơn tám phút, nhưng dao động trong tự tánh vừa 

động liền trọn khắp pháp giới. Đó là loại thứ nhất trong ba thứ trọn khắp. Nguyện của Phổ 

Hiền  Bồ  Tát  cũng  là  một  thứ  dao  động,  bất  luận  là  hữu  ý  hoặc  vô  tình,  bất  luận  là  thiện 

nguyện hay là ác niệm, đều là cùng một đạo lý. Vì thế, chuyện này chẳng phải là giả, mà là 

thật! 

Đối với mấy câu tổng kết này của Phổ Hiền Bồ Tát, hết thảy các pháp thế gian và xuất 

thế gian không gì chẳng phải là như vậy. Hữu tình có ý niệm, ý niệm ấy động, tức là hiện 

tượng dao động; vô tình chúng sanh thuộc về vật chất, vật chất có dao động hay không? Có. 

Hiện thời, coi như chúng ta đã hiểu rõ, chẳng dao động nó sẽ không tồn tại, nhất định phải 

dao động nó mới tồn tại. Giống như chúng ta xem phim ảnh, phim ảnh là từng tấm phim một 

chiếu rất nhanh qua ống kính [của máy chiếu], khiến cho chúng ta thấy huyễn tướng trên màn 

bạc, ngỡ chúng đang cử động. Trên thực tế, chẳng phải là như vậy, mỗi tấm phim đều độc 

lập.  Nếu  chúng  chẳng  cử  động  (tức  là  từng  tấm  phim  không  được  kéo  qua  ống  kính),  sự 

chuyển động [của hình ảnh trên màn bạc] bèn ngưng dứt. Nếu chúng chẳng còn được liên 

tiếp chiếu qua ống kính nữa, màn bạc trống rỗng, hiện tượng là như vậy đó. Hiện thời, sáu 

căn của chúng ta tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài, đó là tướng dao động liên tục. Các 

nhà khoa học còn thêm vào một câu, [hiện tượng vật chất] là hiện tượng tích lũy liên tục của 

ý niệm, do ý niệm tích lũy thành. Ý niệm tích lũy thành vật chất, nên vật chất có hiện tượng 

dao động. Nếu “sóng” [ý niệm] chẳng động, vật chất sẽ chẳng còn nữa, chẳng tồn  tại. Các 

hiện tượng dao động ấy đều trọn khắp pháp giới, lập tức trọn khắp pháp giới. Khoa học hiện 

thời vẫn chưa thể ứng dụng hiện tượng dao dộng ấy để truyền đạt thông tin. Sự truyền đạt ấy 

quá nhanh, ánh sáng và sóng điện từ đều chẳng thể sánh bằng. Do vậy, câu này là thật, chẳng 

phải là nói tỷ dụ, mà tương ứng với pháp giới! 

Câu thứ hai,  “niệm niệm tương tục”  (niệm niệm tiếp nối), nói theo cách bây giờ là “tương 

ứng với thời gian”. Thời gian có tồn tại hay không? Niệm niệm liên tục, thời gian tồn tại dưới 

hình thái này. Nếu niệm niệm chẳng liên tục, thời gian chẳng có, đã đoạn rồi. Vì thế, thời 

gian cũng là huyễn tướng do niệm niệm liên tục sanh ra.  “Vô hữu gián đoạn” (chẳng có gián 

đoạn), đấy là tương ứng với tự tánh, tự tánh bất sanh bất diệt, chẳng gián đoạn. Bất quá, ở 

đây, hai câu trước nói đến trạng thái dao động của tự tánh. Thật ra, tự tánh bất động, trạng 

thái dao động ấy chẳng thật, nó khiến cho tự tánh sanh ra ảnh hưởng, nhưng tự tánh quả thật 

chẳng gián đoạn, tự tánh chẳng biến đổi. Tiếp đó là  “thân, ngữ, ý nghiệp” , tức là tương ứng 

với tam nghiệp. Mỗi nguyện đều tương ứng với pháp giới, tương ứng với thời gian, tương 

746  Tập 99 



ứng với tự tánh, tương ứng với ba nghiệp thân  - ngữ - ý.  “Vô hữu bì yếm”  (chẳng có nhọc 

mỏi), tự tánh vốn là như thế. Đây là Phổ Hiền Bồ Tát đã nêu khuôn phép, gương mẫu tu hành 

cho chúng ta, nêu gương cho ai? Đều là nêu gương cho Pháp Thân Bồ Tát. Phẩm cuối cùng 

của kinh Hoa Nghiêm là Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, phẩm này có tựa đề đầy đủ là 

Nhập Bất Tư Nghị Giải Thoát Cảnh Giới Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm. Bất Tư Nghị Cảnh 

Giới là sở nhập (cái được chứng nhập), tức là trở về tự tánh; Phổ Hiền Hạnh Nguyện là năng 

nhập (cái có thể nhập, phương tiện hoặc chủ thể thực hiện sự chứng nhập ấy). Chỉ có tu Phổ 

Hiền hạnh nguyện mới có thể nhập cảnh giới ấy. Tịnh Tông gọi cảnh giới ấy là Thường Tịch 

Quang  Tịnh  Độ.  Bốn  câu  này,  kể  thêm  câu  cuối  là  “vô  hữu  bì  yếm”  (chẳng  có  nhọc  mỏi) 

thành  năm  câu,  chính  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  vì  chúng  ta  hình  dung  Thường  Tịch  Quang. 

Thường  Tịch  Quang  có  tác  dụng,  chẳng phải là  vô tác  dụng; chúng  sanh  có  cảm,  Thường 

Tịch Quang bèn hiện tướng, thuận theo tâm của chúng sanh để ứng với khả năng nhận lãnh 

của họ. 

Đoạn  tiếp  theo,  “Hạnh  Nguyện  Phẩm”  (trong  phẩm  Hạnh  Nguyện),  có  mấy  câu  như 

sau,  “Hạnh Nguyện Phẩm phục vân”  (Hạnh Nguyện Phẩm lại nói), tức là nói thêm,  “nhược 

 nhân tụng thử nguyện giả”  (nếu ai tụng nguyện này), tỉnh lược những câu kế đó, [chỉ sao lục 

đoạn  này],  “thị  nhân  lâm  mạng  chung  thời,  tối  hậu  sát-na,  nhất  thiết  chư  căn  tất  giai  tán 

 hoại”  (người ấy lúc lâm chung, trong sát-na cuối cùng, hết thảy các căn thảy đều hư hoại); 

đây  là  nói  về  người  thường  đọc  tụng  phẩm  Hạnh  Nguyện.  Kinh  văn  của  cả  phẩm  Hạnh 

Nguyện rất dài, gồm có tất cả bốn mươi quyển, cổ đại đức nhằm tạo thuận tiện cho hành nhân 

tu học,  “hành nhân”  là đệ tử Phật môn, tức là người y theo kinh giáo để tu hành, đặc biệt lấy 

ra một quyển để lưu thông đơn độc, hòng làm cho người bình phàm học tập dễ dàng. Thanh 

Lương đại sư làm chuyện này, lão nhân gia lấy ra quyển cuối cùng [của bộ Tứ  Thập Hoa 

Nghiêm]. Thông thường chúng ta nói đến Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm thì quá nửa 

là nói tới quyển cuối cùng này. Tông Mật đại sư đã chú giải quyển ấy tỉ mỉ, đó chính là tác 

phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Biệt Hành Sớ Sao, [gọi tên như vậy] do nó chẳng phải là 

toàn bộ kinh, chỉ là quyển cuối cùng của cả bộ kinh, tức quyển cuối cùng trong bốn mươi 

quyển. Quyển này đặc biệt trọng yếu, quyển này chính là  “mười đại nguyện vương dẫn về 

 Cực Lạc”  như trong kinh điển thường nói. Quyển này dẫn dắt về Cực Lạc, mà cũng là trong 

năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử, đến cuối cùng, đồng tử tham phỏng Phổ 

Hiền Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát đưa Thiện Tài về thế giới Cực Lạc, vô cùng thù thắng! 

Nói theo người tu hành pháp môn này, ở đây [kinh Hoa Nghiêm] nói là  “độc tụng” , đối 

trước kinh bổn để niệm thì là  “độc”  (讀: đọc), chẳng đối trước kinh bổn [mà đọc thuộc lòng] 

thì gọi là  “tụng”.  Tụng (誦) là niệm thuộc lòng, niệm rất thuần thục, có thể niệm thuộc lòng 

một quyển kinh văn này. Đọc cũng thế, mà tụng cũng vậy, chẳng thể không hiểu ý nghĩa của 

kinh. Kinh có bốn loại,  “giáo, lý, hành, quả” , văn tự, ngôn thuyết là Giáo, trong Giáo có Lý, 

tức là có đạo lý. Chẳng thể không hiểu rõ Lý, hiểu rõ là Giải. Quý vị đã hiểu rõ đạo lý ấy, sau 

Tập 99  747 



khi liễu giải phải hành. Mười đại nguyện vương này đều được áp dụng trong cuộc sống hằng 

ngày, sẽ thay đổi hết thảy tâm thái sai lầm của chúng ta. Điều thứ nhất, quý vị có thể nói ai 

chẳng  ngạo  mạn  hay  không?  Ngạo  mạn  là  phiền  não  bẩm  sanh,  chẳng  cần  phải  học!  Một 

niệm bất giác, A Lại Da liền xuất hiện, tám thức, năm mươi mốt Tâm Sở là hiện tượng tinh 

thần. Thức thứ tám, tức A Lại Da, là căn bản của mê hoặc, ba tế tướng từ A Lại Da biến hiện 

thành Mạt Na, Mạt Na là thức thứ bảy. Từ thức thứ bảy lại biến hiện thức thứ sáu, thức thứ 

sáu là ý thức. Thức thứ bảy có tên tiếng Phạn là Mạt Na (Manas-vijñāna), dịch sang nghĩa 

tiếng Hán là Nhiễm Ô Thức, [hàm ý] nó chẳng sạch sẽ, chấp trước. Bốn đại phiền não thường 

đi theo Mạt Na, chúng có từ lúc mới sanh ra. Bốn đại phiền não, thứ nhất là Ngã Kiến, chính 

là chấp trước có Ngã, còn chưa có thân, chưa phải là chấp trước thân, mà là chấp trước có 

Ngã. Do có Ngã nên mới đi tìm thân thể, tìm thân thể để đầu thai, tìm thân thể trong lục đạo. 

Ngoài Ngã Kiến có Ngã Ái, Ngã Ái là là tham, Ngã Mạn, quý vị thấy [Ngã Mạn] là ngạo 

mạn, Ngã Mạn là sân khuể, Ngã Si. Tham, sân, si là Tam Độc phiền não. Khi nào sẽ có? Một 

niệm bất giác bèn có. Tuy có, chẳng nghiêm trọng như hiện thời. Hiện nay, chúng ta tham, 

sân,  si  quá  nghiêm  trọng,  cảm  vời  khá  nhiều  tai  nạn  xuất  hiện.  Do  vì  chẳng  chuyển  thức 

thành trí, vẫn dùng tám thức, chúng ta biết Phật, Bồ Tát trong bốn thánh pháp giới vẫn dùng 

tám thức. Đã dùng tám thức thì chúng ta biết Ngã Kiến, Ngã Ái, Ngã Mạn, Ngã Si đương 

nhiên vẫn còn, nhưng rất nhẹ nhàng, rất vi  tế. Trong bốn thánh pháp giới hãy còn [bốn đại 

phiền  não  ấy];  trong  lục  đạo  thì  thô  tháp,  nặng  nề,  chúng  biến  thành  Kiến  Tư  phiền  não. 

Trong kinh Phật đã nói rất cặn kẽ, trong tam giới có tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc và tám 

mươi  mốt phẩm Tư  Hoặc, chúng do những thứ ấy (Ngã Kiến, Ngã Ái, Ngã Mạn, Ngã Si) 

biến hiện ra. 

Do  vậy, chúng  ta  phải thừa  nhận, chưa  thể  chuyển tám  thức  thành bốn trí  thì  Ngã  Mạn 

hãy còn, chẳng dễ đoạn. Pháp Thân Bồ Tát đã đoạn, tuy đã đoạn nhưng vẫn còn có tập khí, 

khi học kinh Hoa Nghiêm, chúng ta đã thảo luận chuyện này rất nhiều. Kinh điển cho biết, 

muốn đoạn hoàn toàn tập khí, phải trải qua ba A-tăng-kỳ kiếp. A-tăng-kỳ (Asamkhya) là đại 

kiếp, ba A-tăng-kỳ, A-tăng-kỳ là con số rất lớn, phải trải qua thời gian dài ngần ấy, tập khí 

mới chẳng còn. Tập khí chẳng có, chúng ta biết cõi Thật Báo sẽ chẳng có. Cõi Thật Báo do 

tập khí biến ra. Thật vậy, chưa đoạn vô minh, hễ còn có một phẩm vô minh chưa đoạn thì vẫn 

ở trong mười pháp giới, chẳng ở trong cõi Thật Báo. Phải đoạn hết một phẩm  vô minh ấy, 

thật sự đoạn thì mới có thể vượt thoát mười pháp giới, trụ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Cõi Thật Báo của chư Phật Như Lai cũng là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chính mình. 

Trong cảnh giới ấy, tự - tha bất nhị, khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước đều chẳng có, 

ở đây, chúng ta cũng gọi nó là Nhất Chân pháp giới, nó là thật, mười pháp giới là giả, lục đạo 

lại càng chẳng cần phải nói nữa! Chúng ta phải thường huân tập những kinh giáo ấy, phải đọc 

tụng, phải nghe giảng, phải hiểu nghĩa, phải thường tư duy. Tư duy là tác quán, biến nó thành 

một thứ vũ trụ quan và nhân sinh quan của chúng ta. Đó là vũ trụ quan và nhân sinh quan 

748  Tập 99 



chánh xác nhất, chẳng có mảy may sai lầm. Đối với vũ trụ quan và nhân sinh quan của chư 

Phật Như Lai, chúng ta cũng có thể nhập cảnh giới ấy, đó là “thật sự tu hành”. Thường tác 

quán như thế, nói thật ra, phép quán ấy chính là sáu hạng mục trong Hoàn Nguyên Quán của 

Hiền Thủ đại sư, tức là  “hiển nhất thể, khởi nhị dụng, thị tam biến”  (hiển lộ một thể, khởi hai 

tác dụng, phô bày ba thứ trọn khắp), sau đó là  “tứ đức, ngũ chỉ, lục quán”.      

Người  ấy  “lâm  mạng  chung  thời,  tối  hậu  sát-na”  (lúc  lâm  chung,  trong  sát-na  cuối 

cùng),  “tối hậu”  là lúc tắt hơi, đã hết thở, thần thức ly khai thân thể, khi ấy  “nhất thiết chư 

 căn tất giai tán hoại”  (hết thảy các căn thảy đều hư hoại), đó là gì? Nơi thân thể, sáu căn 

chẳng khởi tác dụng, mắt không thể thấy, tai chẳng thể nghe.  “Nhất thiết chư căn”  là sáu căn, 

sáu căn mất tác dụng. Vì sao? Thức đã rời khỏi, trong tâm quý vị, A Lại Da đã rời khỏi, Mạt 

Na đã rời khỏi, ý thức đã rời khỏi, năm thức trước cũng đã rời khỏi thân thể này! Thức có tồn 

tại hay không? Tồn tại, nó rời khỏi [thân thể], nhưng nó tồn tại, thế tục chúng ta gọi nó là 

“linh hồn”, linh hồn rời khỏi thân thể. Khi con người chưa chết, linh hồn có thể rời khỏi thân 

thể hay không? Đôi khi cũng có, [hiện tượng ấy được] gọi là  “linh hồn xuất khiếu” . Thân thể 

người ấy chưa hoại, còn hít thở, nhưng linh hồn tạm thời rời khỏi thân thể trong một khoảng 

thời gian ngắn, sẽ khởi lên tác dụng có năng lực lớn hơn bình thường. Lìa khỏi thân thể giống 

như lơ lửng trong không trung, người ấy có thể trông thấy thân thể của chính mình, và cũng 

có thể thấy động tác của hết thảy mọi người chung quanh. Như vậy là linh hồn có thể rời khỏi 

thân thể. Chúng ta nằm mộng, mộng là linh hồn đang khởi tác dụng, chẳng phải là thân thể, 

mà là linh hồn đang khởi tác dụng. 

Nói tới linh hồn thì cũng có sự hiểu lầm, hồn có, nhưng nó quyết định chẳng linh! Nói là 

hồn  thì  được,  chứ  nó  chẳng  linh.  Vì  vậy,  Khổng  Tử  chẳng  nói  linh  hồn,  mà  gọi  là  “du 

 hồn”.  Quý vị đọc kinh Dịch:  “Tinh khí vi vật, du hồn vi biến”84[1], dùng  “du hồn”  để nói rất hay, chẳng phải Khổng lão phu tử không biết. Vì tốc độ hoạt động của hồn rất nhanh, nó 

hết sức không ổn định, giống như ý niệm của chúng ta, niệm trước diệt, niệm sau sanh, niệm 

này tiếp nối niệm kia, ở trong trạng thái ấy, nên gọi  “du hồn”  là chánh xác. Nó chẳng thông 

minh, nếu thật sự linh thì làm sao có thể vào trong ba ác đạo đầu thai? Chẳng có đạo lý ấy! 

Vào trong ba ác đạo đầu thai, vẫn chưa phải là mê hoặc, điên đảo mà vào, lầm tưởng là cảnh 

giới tốt đẹp, sau khi đến đó bèn bị lừa, chẳng thoát ra được, tình hình nói chung là như vậy. 



[1]

84  Có rất nhiều cách giải thích câu này, nói chung khó hiểu và không rõ ràng, nên chúng tôi chọn cách giải thích đơn giản của giáo sư Từ Tỉnh Dân trong tác phẩm Độc Dịch Giản 

Thuyết. Theo đó, sanh mạng của chúng ta do Âm Dương của cha mẹ kết hợp, trước đó, du 

hồn của chúng ta nhập vào thai, nhờ vào tinh khí của cha mẹ để thành thân hình, đó là  “tinh 

 khí vi vật” , hoặc gọi là Sanh. Khi thân thể chúng ta suy lão, âm dương phân ly, do vậy, hồn 

mất nơi nương tựa, đó là chết. Hồn mất nơi nương tựa, phiêu đãng nên gọi là Du Hồn. Cho 

đến khi âm dương giao hội, do khí phận tương cảm, lại nương gá vào để chuyển thế lần nữa, 

nên gọi là  “du hồn vi biến”  

Tập 99  749 



Chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi, lục đạo là giới hạn. Tu hành tốt đẹp, có thể sanh lên thiên 

đạo, có thể đạt đến Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên, Vô Sắc Giới Thiên, nhưng chẳng thoát 

lìa lục đạo. Tu hành đến một mức công phu nhất định, thật sự có một chút giác ngộ, chưa 

phải là đại triệt đại ngộ, thật sự có giác ngộ trong Phật pháp, bèn thoát ly lục đạo. Đã thoát ly 

lục đạo thì chúng ta sẽ không gọi nó là linh hồn nữa, mà thường gọi là “linh tánh”. Cách gọi 

này cũng chánh xác, vì linh tánh là chính mình chân thật. Linh tánh như chúng ta thường nói 

ấy thuộc về bốn pháp giới, chẳng thuộc trong lục đạo. Ở đây, [sách Chú Giải] cho biết, người 

sắp mất, trong một sát-na, sát-na ấy là lúc vô cùng mấu chốt, nên lâm chung trợ niệm hết sức 

có lý! 

Sáu căn đã hư hoại, chẳng khởi tác dụng,  “nhất thiết thân thuộc tất giai xả  ly”  (hết thảy 

thân thuộc thảy đều lìa bỏ). Người nhà quyến thuộc chia tay quý vị, cũng là duyên phận cùng 

nhau tụ hợp của quý vị đã hết, sau này còn có thể tiếp tục hay không? Điều ấy phụ thuộc 

duyên phận, có lúc duyên phận vào lúc ấy đã hết. Do vậy, con người phải giác ngộ, đức Phật 

đã giảng rất hay về mối quan hệ giữa con người với nhau, gồm bốn thứ duyên: Báo ân, báo 

oán, đòi nợ, trả nợ, đều có lúc kết thúc. Duyên ấy chẳng còn, dẫu gặp gỡ cũng chẳng nhận ra. 

Do vậy, nó chẳng thật, là giả. Chúng ta đến thế gian này, quan hệ với mọi người là bốn thứ 

duyên phận ấy. Sau khi học Phật, đã hiểu rõ, giác ngộ, phải chuyển biến bốn thứ duyên ấy 

thành pháp duyên, sẽ là tốt đẹp. Chuyển biến thành pháp duyên, đó là tự độ, độ người. Trong 

tương lai, quý vị thành Phật, những người hữu duyên ấy bất luận ở chỗ nào, tụ tán trong khắp 

pháp giới, hư không giới, họ gặp khổ nạn, khẩn cầu, quý vị sẽ tiếp nhận được làn sóng [ý 

niệm] ấy, họ có duyên với quý vị mà! Sau khi quý vị nhận được, chắc chắn sẽ lập tức ứng, 

cảm ứng đạo giao. Chúng sanh có cảm, Bồ Tát bèn ứng, quý vị sẽ đến giúp họ. 

Đối với cảm ứng, kinh Phật đã giảng rất rõ ràng, có bốn hình thái khác nhau, hiển cảm 

hiển ứng, minh cảm minh ứng, hiển cảm minh ứng, minh cảm hiển ứng (cảm và ứng rõ rệt; 

cảm và ứng ngấm ngầm; cảm rõ rệt, ứng ngấm ngầm và cảm ngấm ngầm, ứng rõ rệt), bốn 

thứ hình thái bất đồng. Trong đời quá khứ, chúng ta đời đời kiếp kiếp kết nhiều duyên với 

chư Phật, Bồ Tát. Khi chúng ta gặp khó khăn, tâm và  miệng cầu Phật, Bồ Tát gia trì, cầu 

Phật, Bồ Tát phù hộ, Phật, Bồ Tát có gia trì quý vị hay không? Gia trì! Có khi gia trì, nhưng 

ta chẳng cảm nhận được, đó là âm thầm gia trì quý vị. Quý vị là Hiển [Cảm], vì cầu Phật, Bồ 

Tát, Phật rõ rệt, Bồ Tát âm thầm phù hộ quý vị, [đó là Minh Ứng]. Học Phật, đối với giáo lý 

đã đạt đến trình độ nhất định, tức là trình độ lý giải, quý vị sẽ có thể tin tưởng. Thuở đầu, học 

rất khó, lúc mới học, hiển ứng thì biết, chứ minh ứng (ứng âm thầm) kẻ ấy chẳng biết, bảo là 

chẳng linh. Tuyệt đối chẳng phải là không linh! Vì sao Bồ Tát ứng mà chẳng hoàn toàn hiển 

ứng, lại còn có minh ứng? Chúng ta phải hiểu điều này! Chư Phật, Bồ Tát ứng, nhưng chẳng 

khởi tâm, động niệm, chẳng có phân biệt, chấp trước; nếu khởi tâm động niệm sẽ biến thành 

phàm phu. Các Ngài chẳng thoái chuyển, vĩnh viễn trụ trong Thường Tịch Quang. Thường 

Tịch Quang ở chỗ nào? Không chỗ nào chẳng tồn tại, không lúc nào chẳng hiện diện, nên 

750  Tập 99 



cảm ứng đạo giao ngay lập tức. Phật, Bồ Tát hiển ứng hay minh ứng (ứng ngấm ngầm), đều 

do ý niệm và tâm thái của chúng ta [cảm vời]. Kinh giảng rất hay,  “tùy chúng sanh tâm, ứng 

 sở tri lượng”  (thuận theo tâm của chúng sanh mà ứng với khả năng lãnh hội của họ), chẳng 

do ý nghĩ của Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát chẳng có ý nghĩ gì. 

Ở đây, đối với câu  “nhất thiết thân thuộc tất giai xả ly”  (hết thảy thân thuộc đều phải lìa 

bỏ)  chúng  ta  phải giác  ngộ  đoạn kinh văn  này,  “thân  thuộc”  là  người  đã kết  duyên  với  ta 

trong  quá  khứ.  Sau  khi  học  Phật,  phải  dùng  phương  pháp  trí  huệ  để  biến  họ  thành  pháp 

quyến, đó là đúng. Nếu tình chấp rất sâu, nhất định sẽ nẩy sanh chướng ngại đối với sự tu 

hành của chúng ta. Không chỉ chướng ngại quý vị chứng quả, mà còn chướng ngại quý vị 

vãng sanh, ngay cả nghĩa lý của kinh giáo cũng bị nó chướng ngại. Bị nó chướng ngại điều 

gì? Quý vị hiểu sai, chẳng phải là nghĩa chân thật của Như Lai. Nghĩa chân thật của Như Lai 

là Tánh Đức, Tánh Đức từ trong tự tánh tự nhiên lưu lộ. Quý vị vừa khởi tâm động niệm, nó 

đã  bị  lệch  lạc  rồi.  Do  vậy,  đối  với  thân  thuộc,  có  cần  phải  làm  ra  vẻ  thân  ái  như  thế  hay 

không? Phải! Vì sao? Nhằm giáo hóa chúng sanh ngu muội, dạy cho họ luân lý, đạo đức, 

khiến cho họ được sống trong một xã hội trật tự, ban cho họ cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn 

trên thế gian này, ban cho họ điều ấy. Phật, Bồ Tát phải làm như thế cho họ thấy, nêu gương 

hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ; đấy là một cơ sở của hòa hài, ổn định, hỗ trợ hợp tác, 

đức hạnh trên thế gian. Để dạy loại chúng sanh ấy, Phật, Bồ Tát ắt phải làm như vậy, phải 

biểu diễn, thực hiện. Nếu có cảm tình thật sự sẽ là phàm phu. Bồ Tát biểu diễn giống như 

đang diễn xuất trên sân khấu, biểu diễn vô cùng giống như thật, quý vị chẳng nhìn thấy sơ sót 

nào, người rất sáng mắt mới có thể thấy rõ ràng, kẻ bình phàm chẳng thể thấy rõ! Ngài biểu 

diễn hết sức giống như thật thì mới có thể cảm hóa chúng sanh, mới có thể dạy họ trung, 

hiếu, liêm, sỉ, mới có thể dạy dỗ chúng sanh, ý nghĩa là như thế đó. Trên thực tế thì sao? Trên 

thực tế, tâm các Ngài vĩnh viễn “thanh tịnh, bình đẳng, giác” như trong kinh đã nói, chúng ta 

phải biết điều này. Nếu biết thì chúng ta sẽ biết học, “học” là tu học, chúng ta mới có thể học 

giống hệt. Về mặt Sự, sẽ giống như lục đạo phàm phu; về Lý, bèn như Nhất Chân pháp giới, 

cả hai phía đều giống, đó là chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trên thế gian. Quý vị thấy điều đầu tiên 

mà người thế gian khó bỏ nhất là thân tình, nên đặt điều này lên đầu. 

Lại xem điều kế tiếp,  “nhất thiết oai thế tất giai thoái thất”  (hết thảy oai thế thảy đều lui 

mất). Trên thế gian, quý vị có thế lực,  “oai”  (威) là quyền lực. Quý vị có quyền, có thế, làm 

một vị quan to. Lúc mất, chẳng mang theo được gì. Chẳng thể mang theo tước vị, quyền lực, 

oai thế được! Điều này cho quý vị biết chúng là giả, thân tình là giả, mà oai thế cũng giả 

trất.  “Phụ  tướng  đại  thần,  cung  thành  nội  ngoại,  tượng  mã  xa  thặng,  trân  bảo  phục 

 tạng”  (Phụ tướng, đại thần, cung thành trong ngoài, xe voi, xe ngựa, kho tàng quý báu), quý 

Tập 99  751 



vị là đế vương, dưới tay có Tể Tướng, đại thần, có cung điện, có Tử Cấm Thành85[2], hưởng thụ phước báo trên thế gian. Xe voi, xe ngựa là phương tiện giao thông của quý vị,  “trân bảo 

 phục tạng”  (kho tàng quý báu) là những thứ quý báu do quý vị cất giữ.  “Như thị nhất thiết, 

 vô phục tương tùy”  (hết thảy những thứ như thế chẳng còn theo ta nữa), chẳng mang theo 

được gì. Câu này bảo chúng ta phải thật sự giác ngộ, thật sự minh bạch, phải nên hiểu rõ: Đối 

với cái có thể mang theo được thì dụng tâm, cái gì không mang theo được, chớ nên bận lòng 

về nó; hễ quan tâm đến nó là sai mất rồi. Dụng tâm sai lầm, thứ gì cũng chẳng mang theo 

được! Cổ nhân dạy con cái như thế nào? Tích công lũy đức cho con cháu, hết thảy của cải 

trên thế gian chẳng cần để lại cho chúng nó, con cháu của họ là con cháu tốt lành. Vì sao? Họ 

biết tu phước, tương lai tiền đồ vô lượng. Tổ tông có đức, tự mình biết tu phước, đức hạnh 

của tổ tông sẽ phù trợ con cháu, đó là đúng! Để lại của cải cho chúng nó, nếu là hạng con 

cháu  bất  hiếu,  sẽ  bại  hoại  dễ  dàng.  Chúng  nó  do  có  được  quá  dễ  dàng,  sẽ  chẳng  biết  quý 

trọng, coi thường, nên bị bại hoại. Những gương xưa nay trong ngoài nước giống như vậy rất 

nhiều, lịch sử đã ghi chép, tin tức rất phong phú, nhất định phải giác ngộ, những thứ ấy chẳng 

thể mang theo được! 

 “Duy thử nguyện vương, bất tương xả ly”  (chỉ có nguyện vương này là chẳng lìa bỏ), đây 

là thứ quý vị mang theo được, mang theo được mười nguyện, quý vị có thể mang thứ này 

theo được! Mười nguyện này là Tánh Đức vốn có trong tự tánh; do mê mất tự tánh, nên coi 

thường, bỏ sót, tư tưởng và tâm hạnh đều trái phạm Tánh Đức. Chúng ta biết lỗi, nay phải tìm 

lại Tánh Đức; đã làm sai thì phải “quay đầu là  bờ”. Tiếp đó, Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng 



[2]

85  Tử  Cấm  Thành  là  cung  điện  của  nhà  vua.  Tử  Cấm  Thành  là  danh  xưng  chỉ  có  từ  thời Minh trở đi, chỉ cho hai nơi: 

1. Cố Cung nhà Minh ở Nam Kinh, còn gọi là Nam Kinh Cố Cung, do Châu Nguyên Chương 

(Minh  Thái  Tổ)  bắt đầu  xây  dựng  vảo  năm  Chí  Nguyên  27  (1367).  Khi  ấy,  Châu  Nguyên 

Chương vẫn còn là Ngô Vương, chưa xưng đế, nên còn gọi là Ngô Vương Tân Cung. Cung ở 

phía  Nam  núi  Chung  Sơn,  có  kích thước 790x750  mét,  gồm  nhiều điện như  Phụng  Thiên, 

Cẩn Thân, Văn Lâu, Vũ Lâu, Càn Thanh Cung, Khôn Ninh Cung, Đông Tây Lục Cung, chia 

thành bốn cửa chính là Ngọ Môn, Tây Hoa, Huyền Vũ, Đông Hoa. Phía sau cửa Ngọ Môn lại 

có thêm một lớp cửa là Phụng Thiên Môn. Sau khi Minh Thành Tổ dời đô về Bắc Kinh, nơi 

này được gọi là Cố Cung, và dùng làm hành cung nếu vua xuống phương Nam. Khi bọn phỉ 

Thái Bình Thiên Quốc tấn công Nam Kinh dưới đời nhà Thanh đã phá hủy, đốt cháy toàn bộ 

cung điện này. 

2. Tử Cấm Thành (Cố Cung Bác Vật Quán) tại Bắc Kinh là cung điện do Minh Thành Tổ xây 

khi dời đô lên Bắc Kinh và được dùng làm cung điện nhà vua mãi cho đến khi nhà Thanh sụp 

đổ. 

752  Tập 99 



ta  “thường tùy Phật học” , câu này trọng yếu. Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời vì chúng ta thị 

hiện điều gì? Lão nhân gia thị hiện “quay đầu là bờ”, tích lũy công khôn sánh, tích lũy đức to 

khôn sánh, giúp hết thảy chúng sanh khổ nạn, khiến cho hết thảy chúng sanh khổ nạn lìa khổ, 

được vui. Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng cho tiền chúng sanh, cũng chẳng cho họ vật dụng cần 

thiết. Thích Ca Mâu Ni Phật cho chúng sanh điều gì? Giúp chúng sanh giác ngộ, đó là thật, 

chẳng  giả!  Dùng  phương  pháp  gì?  Dùng  giáo  học,  nêu  gương,  thân  làm,  miệng  dạy.  Đích 

thân làm cho quý vị thấy, miệng nói cho quý vị nghe, khiến cho quý vị hiểu rõ, giác ngộ. Vì 

sao? Vô lượng vô biên nỗi khổ đều do mê sanh ra. Do đã mê rồi nên quý vị nghĩ trật, nhìn 

lầm, nói sai, làm quấy, quả báo làm sao tốt đẹp cho được? Quả báo là lục đạo luân hồi. Chỉ 

có thật sự giác ngộ, thật sự hiểu rõ, vũ trụ là như thế nào, nhân sinh ra sao, ta từ đâu đến, 

tương lai  sẽ  đi về đâu,  hiểu  rõ toàn bộ,  kẻ  ấy  tự  tại, chẳng  mê  nữa.  Kẻ  ấy  chẳng mê,  nên 

chẳng nghĩ trật, chẳng nói sai, chẳng làm quấy, hằng ngày tích lũy công đức, hằng ngày tích 

lũy phước đức, phước huệ song tu thì mới có thể giải quyết vấn đề. 

Thích Ca Mâu Ni Phật giúp con người giải quyết vấn đề từ căn bản, chẳng phải là cành 

nhánh.  Dẫu  nói  đến  “cầu” ,  trong  phần  trước,  tôi  đã  nói  rất  nhiều,  trong  các  buổi  giảng, 

[chúng tôi thường nói] chúng ta muốn cầu của cải, cầu thông minh trí huệ, cầu khỏe mạnh, 

sống lâu, đức Phật đã dạy quý vị phương pháp, chỉ cần quý vị nương theo lý luận và phương 

pháp mà Ngài đã dạy để thực hiện, chắc chắn sẽ đạt được!  “Phật thị môn trung, hữu cầu tất 

 ứng”  (trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng), chẳng phải là không cầu được. Pháp thế gian và 

xuất thế gian không gì chẳng cầu được, thật đấy, chẳng thể nghĩ bàn! Cầu như thế đắc đại tự 

tại, trong tâm cũng chẳng có chút gánh nặng nào, chẳng phải bận lòng. Cầu tài, của cải sẽ 

cuồn cuộn đưa tới, nhưng phải có trí huệ; nếu chẳng có trí huệ, dấy tâm tham tài,  của cải 

chẳng phải là thứ tốt đẹp, mang lại tội nghiệp cho quý vị, như vậy là sai mất rồi. Vì vậy, Phật 

pháp từ đầu tới cuối luôn đặt trí huệ vào vị trí thứ nhất. Có trí, lẽ đâu chẳng có của cải? Có 

của cải, chưa chắc đã có trí huệ. Có trí huệ, nhất định có của cải. Do đó, quý vị chú tâm quan 

sát, trong thế gian và xuất thế gian, chỉ có lòng từ bi của Phật là chân thật. Nương theo mười 

nguyện này tu tập, suốt đời chúng ta không gì chẳng được như nguyện, hưởng thụ quả báo 

chân thật của chính mình. 

Nguyện  vương  này,  “ư  nhất  thiết  thời  dẫn  đạo  kỳ  tiền,  nhất  sát-na  trung  tức  đắc  vãng 

 sanh Cực Lạc thế giới”  (trong hết thảy thời, nó dẫn đường đằng trước, trong một sát-na liền 

được vãng sanh thế giới Cực Lạc), nếu mười nguyện trọn đủ, sanh về cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm của Tây Phương Cực Lạc thế giới.  “Đáo dĩ, tức kiến A Di Đà Phật”  (đã đến, liền 

thấy A Di Đà Phật), thấy Báo Thân Phật, chẳng phải là cõi Hữu Dư, chẳng ở trong Đồng Cư, 

mà ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, thấy Báo Thân Phật.  “Kỳ nhân tự kiến sanh liên hoa 

 trung, mông Phật thọ ký”  (người ấy tự thấy sanh trong hoa sen, được Phật thọ ký), quý vị nói 

xem có vui sướng lắm hay không? Cũng giống như nói “đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

gặp mặt A Di Đà Phật bèn thành Phật”, Phật thọ ký cho người ấy.  “Đắc thọ ký dĩ”  (đã được 

Tập 99  753 



thọ ký), thọ ký bèn thành Phật,  “kinh ư vô số bách thiên vạn ức na-do-tha kiếp”  (trải qua vô 

số trăm ngàn vạn ức na-do-tha86[3] kiếp), đó là nói tới thời gian,  “phổ ư thập phương bất khả thuyết bất khả thuyết thế giới” (khắp trong bất khả thuyết bất khả thuyết87[4] thế giới), nói tới nơi chốn.  “Dĩ trí huệ lực, tùy chúng sanh tâm nhi vi lợi ích”  (dùng sức trí huệ thuận 

theo tâm chúng sanh để tạo lợi ích), tạo lợi ích ứng với khả năng tiếp nhận [của chúng sanh], 

quý vị đến mười phương thế giới giáo hóa chúng sanh. Giáo hóa chúng sanh giống như Quán 

Âm, Văn Thù, Phổ Hiền, nên dùng thân Phật để độ được, bèn hiện thân Phật, nên dùng thân 

Bồ Tát để độ được, bèn hiện thân Bồ Tát. Thuận theo tâm chúng sanh mà hiện tướng, hiện 

các thứ tướng bất đồng, có thể đồng thời hiện vô lượng vô biên thân trong các nơi chốn khác 

nhau. Phật, Bồ Tát ứng hóa nhất định hoàn toàn tương ứng với căn tánh của chúng sanh, tự 

nhiên tương ứng. Tánh Đức có năng lượng to lớn như vậy, pháp được nói sẽ tự nhiên tương 

ứng; chúng sanh vừa tiếp xúc, vừa nghe nói bèn khai ngộ. Chưa có năng lực như vậy, làm sao 

có thể độ chúng sanh? Vì vậy, tu mười đại nguyện vương vãng sanh Cực Lạc thế giới, thấy A 

Di Đà Phật, trí huệ, đức năng, và tướng hảo trong tự tánh đều khôi phục, đúng là con đường 

tắt để Bồ Tát thành Phật. 

 “Năng ư phiền não đại khổ hải, bạt tế chúng sanh, linh kỳ xuất ly, giai đắc vãng sanh A 

 Di Đà Phật Cực Lạc thế giới”  (có thể ở trong biển cả khổ sở, phiền não, cứu vớt chúng sanh, 

khiến cho họ thoát khỏi, đều được vãng sanh thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật). Cứu khổ 

cứu nạn phải cứu đến cùng, không thể chỉ cứu nửa vời, đưa những người ấy đến Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, ai nấy đều viên mãn. Lý luận và phương pháp đưa đến Tây Phương Cực 

Lạc thế giới đều nằm trong bộ kinh này, chúng ta chớ nên quên mất bộ kinh này, hãy luôn 

nhớ câu kinh văn đầu tiên  “hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức”  (đều cùng tuân tu đức 



[3]

86  Một na-do-tha (na-dữu-đa) là một con số khá lớn. Cụ thể lớn bao nhiêu thì có nhiều thuyết khác biệt. Đời Nguyên, Châu Thế Kiệt đã cho rằng Na Do Tha là một vạn vạn lần A 

Tăng Kỳ. Một A Tăng Kỳ là 10 lũy thừa 104, tức là sau con số một (1) có 104 số 0. Na Do 

Tha là sau số một có 112 con số 0. Thuyết này hơi khác với lời dạy trong kinh Hoa Nghiêm 

(theo phẩm A Tăng Kỳ của kinh Hoa Nghiêm thì Na Do Tha chỉ là 10 lũy thừa 28). 

[4]

87  Bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  là  một  con  số  rất  lớn  trong  kinh  Hoa  Nghiêm.  Phẩm  A Tăng Kỳ nói Tâm Vương Bồ Tát hỏi Phật về các con số, đức Phật bèn dạy: Một trăm lạc xoa 

là một câu chi, câu chi lần câu chi là một a dữu đa, a dữu đa lần a dữu đa là một na do tha, na 

do tha lần na do tha là một tối thắng... cho đến bất khả tư nghị lần bất khả tư nghị là một bất 

khả tư nghị chuyển, bất khả tư nghị chuyển lần bất khả tư nghị chuyển là một bất khả lượng, 

bất khả lượng lần bất khả lượng là một bất khả lượng chuyển, bất khả lượng chuyển lần bất 

khả  lượng  chuyển  là  một  bất khả  thuyết,  bất khả thuyết  lần  bất  khả  thuyết  là  một  bất khả 

thuyết chuyển, bất khả thuyết chuyển lần bất khả thuyết chuyển là một bất khả thuyết bất khả 

thuyết. Một lạc-xoa là mười vạn (100.000). 

754  Tập 99 



của Phổ Hiền đại sĩ), câu này quá trọng yếu! Do vậy, trong niên hiệu Hàm Phong nhà Thanh 

trước kia, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm đã soạn bản hội tập cho kinh Vô Lượng Thọ, và chính ông 

ta cũng đem quyển kinh Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm này ghép vào sau Tịnh Độ tam 

kinh, gọi là Tịnh Độ Tứ Kinh. Trong tương lai, chư vị đồng tu thấy Tịnh Độ Tứ Kinh liền 

biết  Tứ  Kinh  là  gì,  chính  là  do  Ngụy  Mặc  Thâm  thêm  phẩm  Hạnh  Nguyện  vào  đó.  Hợp 

lý!  “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức” , thật sự có lý. Đến đầu thời Dân Quốc, Ấn 

Quang đại sư là một vị tổ sư trong thời cận đại của Tịnh Độ Tông, lão nhân gia đem chương 

Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, chương này không dài, 

chỉ có hai trăm bốn mươi bốn chữ, còn ngắn hơn Bát Nhã Tâm Kinh. Bát Nhã Tâm Kinh là 

hai trăm sáu mươi chữ, [còn chương Đại Thế Chí Viên Thông là] hai trăm bốn mươi bốn chữ, 

ghép vào sau Tịnh Độ Tứ Kinh, nay gọi là Tịnh Độ Ngũ Kinh. Cần biết rằng: Tịnh Độ vốn 

chỉ có ba kinh, bản thứ tư là do cư sĩ Ngụy Mặc Thâm thêm vào, bản thứ năm do Ấn Quang 

đại sư thêm vào. Chúng ta nghĩ xem còn có thể thêm vào hay không? Không thể tăng thêm, 

đã viên mãn, quý vị có muốn tăng thêm cũng không được, đã viên mãn rồi. Trong chín ngàn 

năm của thời kỳ Mạt Pháp, Tịnh Độ khế hợp căn cơ của hết thảy chúng sanh, năm bộ kinh 

này có thể phổ độ hết thảy chúng sanh, giúp mọi người vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới. Thọ trì hoàn toàn năm bộ rất tốt; thật ra, cả năm bộ đều chẳng dài. Trong kinh luận Tịnh 

Tông, dài nhất là bộ kinh Vô Lượng Thọ này, còn như Đại Thế Chí Viên Thông Chương chỉ 

có hai trăm bốn mươi bốn chữ, cũng là một bộ, rất thích hợp với căn tánh của người thời Mạt 

Pháp.  Nếu  nói  theo  kiểu  Trung  Quốc,  kinh  luận  Tịnh  Tông  quả  thật  là  “giản  yếu  tường 

 minh” , tức là đơn giản, ngắn gọn, mà cũng tỉ mỉ, rõ ràng, thích hợp nhất cho đại chúng trong 

hiện tại và mai sau tu học. 

 “Hựu kỳ trung đệ thập nguyện phổ giai hồi hướng, hiển Phổ”  (lại nữa, trong ấy, nguyện 

thứ mười là hồi hướng khắp cả, hiển thị ý nghĩa chữ Phổ), hiển lộ chữ Phổ,  “tùng sơ (đệ nhất 

 nguyện)  lễ  kính  nãi  chí  đệ  cửu  nguyện  hằng  thuận  chúng  sanh”  (từ  ban  đầu  (nguyện  thứ 

nhất) là lễ kính cho đến nguyện thứ chín là hằng thuận chúng sanh), đều nhằm hiển thị chữ 

Hiền trong đức hiệu của Phổ Hiền Bồ Tát.  “Cố tri thập chủng đại nguyện, hiển Phổ Hiền 

 nghĩa. Hiền tắc thụ cùng tam tế, Phổ tắc viên nhiếp vô dư”  (nên biết mười đại nguyện hiển 

thị ý nghĩa Phổ Hiền. Hiền là theo chiều dọc rốt ráo ba đời, Phổ là nhiếp trọn vẹn, chẳng sót), 

chúng ta nói là “theo chiều ngang trọn khắp mười phương”. Hiền là nói thời gian quá khứ, 

hiện tại, tương lai; Phổ là nói mười phương, tức bốn phương, bốn góc, trên dưới, bao quát 

toàn bộ.  “Thanh Lương Sớ vân, quả vô bất cùng viết Phổ, bất xả nhân môn viết Hiền. Chánh 

 hiển kinh trung Phổ Hiền, tức Vị Hậu Phổ Hiền”  (Thanh Lương Sớ giảng: “Quả không gì 

chẳng cùng tột là Phổ, chẳng xả hạnh tu nhân là Hiền. Điều này chỉ rõ Phổ Hiền trong kinh 

chính là Vị Hậu Phổ Hiền”), hai câu này giải thích rốt ráo [ý nghĩa của danh hiệu] Phổ Hiền. 

Quả không gì chẳng cùng tột, Cùng (窮) là đã đạt đến tột bậc, chúng ta nói là “rốt ráo viên 

mãn”, đó là gì? Hoàn Nguyên Quán giảng  “một Thể, hai tác dụng, ba thứ trọn khắp” , là quả 

Tập 99  755 



không gì cùng tột. Khó có nhất là chẳng bỏ Nhân môn, Nhân môn là gì? Tứ Đức, Ngũ Chỉ, 

Lục Quán là những Nhân môn được nói trong Hoàn Nguyên Quán. Đã thành Phật, đã chứng 

địa vị Diệu Giác từ lâu, vẫn đến thị hiện trong nhân gian, thị hiện gì? Nam, nữ, già, trẻ, các 

nghề nghiệp, thị hiện làm kẻ sơ học, thị hiện làm Tiểu Thừa. Chúng sanh thuộc căn tánh gì, 

bèn thị hiện thuận theo căn tánh của chúng sanh thì mới có thể tiếp dẫn hết thảy chúng sanh, 

mới có thể thỏa mãn nhu cầu của chúng sanh có căn tánh bất đồng. Chư Phật Như Lai chẳng 

có mảy may ý nghĩ của riêng mình, đó là  “hằng thuận chúng sanh”.  Hễ có một tí ý nghĩ của 

riêng mình sẽ chẳng hằng thuận. Hằng thuận là trí huệ chân thật, thiện xảo phương tiện, thần 

thông, đạo lực vô tận, nhưng phàm phu không biết. Điều này chỉ rõ Phổ Hiền được nói trong 

kinh, tức là vị Bồ Tát được nhắc đến trong kinh này, cũng như Phổ Hiền được nói trong kinh 

Hoa Nghiêm đều thuộc địa vị gì? Là Vị Hậu Phổ Hiền, tức là đã thành Phật, thuộc địa vị 

Diệu  Giác.  Chứng  đắc  địa  vị  Diệu  Giác,  nhưng  Ngài  lui  xuống  địa  vị  Bồ  Tát  để  giúp  đỡ 

chúng sanh, vì sao? Phật pháp là sư đạo, chúng ta phải biết điều này. Thầy cao vời vợi bên 

trên, học trò mang lòng kính sợ thầy, vừa kính trọng vừa sợ hãi, nên dạy lũ học trò chẳng 

thuận tiện cho lắm, vậy thì thầy làm sao? Thầy thay đổi thân phận, mang thân phận bạn học. 

Thân phận bạn học thuận tiện hơn nhiều, nói sao cũng dám nói, nên dễ dạy. Vì thế, Phật dạy 

chúng sanh chẳng dùng đến thân phận Phật, lui xuống làm thân phận Bồ Tát, đó là Vị Hậu 

Phổ Hiền. 

 “Diệc  tức  Thiện  Đạo  đại  sư  sở  vị,  tùng  quả  hướng  nhân  chi  tướng”  (cũng  chính  là 

“tướng từ quả hướng về nhân” như Thiện Đạo đại sư đã nói). Ngài vốn đã chứng quả, nay trở 

về nhân địa, quả là Phật, nhân là Bồ Tát, dùng thân phận Bồ Tát để ứng hóa trên thế gian. Bồ 

Tát như thế nào? Thưa quý vị, quá nửa đều là Thập Tín Vị Bồ Tát, địa vị không cao. Thập 

Tín rất gần chúng ta, nội dung giảng dạy cũng là nội dung rất gần gũi, dễ hiểu, chúng ta có 

thể tiếp nhận, nghe hiểu, mà cũng thật sự có thể làm được. Đó là một vị thầy giỏi. Trong thời 

đại hiện tại, thánh giáo suy vi, đại chúng bình phàm, nam, nữ, già, trẻ, các nghề nghiệp đều 

chẳng học [thánh giáo]. Nếu quý vị lấy sách vở Đại Thừa quá sâu để dạy họ, về căn bản là họ 

nghe  không  hiểu.  Dẫu  có  hiểu,  cũng  hoàn  toàn  chẳng  ăn  khớp  với  cuộc  sống  của  họ,  họ 

chẳng dùng được! Điều đó có nghĩa là gì? Kinh giáo chẳng khế cơ! Tuy khế lý, [tức là] nói 

theo Lý chẳng sai, nhưng chẳng đúng với căn cơ của chúng sanh. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, 

Lăng Nghiêm là tài liệu dạy học cho nghiên cứu sinh, chúng sanh hiện thời là căn cơ gì? Căn 

cơ Tiểu Học. Quý vị lấy tài liệu học tập của nghiên cứu sinh để dạy Tiểu Học, làm sao họ có 

thể tiếp nhận cho được? Đó gọi là khế lý, chẳng khế cơ. Đối với những tài liệu để giảng dạy 

trong các trường học hiện thời, người trẻ tuổi học tập rất nhiều thứ, Tiểu Học, Trung Học, 

Đại Học, quý vị thấy trong ấy dạy những gì? Người học đông đảo như thế, nhưng nói theo 

Phật pháp, những tài liệu giảng dạy ấy khế cơ mà chẳng khế lý, hoàn toàn chẳng ăn khớp với 

giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả. Học trò có thể học được một ít công nghệ, có thể kiếm 

sống trong xã hội, nhưng chẳng biết làm người! Giáo dục làm người họ chưa được học, còn 

756  Tập 99 



giáo dục để làm việc họ học chẳng ít. Chúng ta sống trong thời đại này, gặp gỡ căn tánh như 

vậy, phải hiểu rõ. Sau khi hiểu rõ mới biết dùng phương pháp gì để giúp họ vừa khế cơ vừa 

khế lý. 

Do vậy, lão cư sĩ Hạ Liên Cư xuất hiện trong thời đại này chẳng phải là ngẫu nhiên, cụ 

hội tập kinh Vô Lượng Thọ một lần nữa, chỉnh lý thành bản hoàn thiện, bản hoàn thiện ấy do 

hội tập năm bản dịch gốc hợp thành. Trong quá khứ cũng có người làm, nhưng thành quả có 

khuyết điểm, chẳng viên mãn. Đầu tiên là cư sĩ Vương Long Thư đời Tống hội tập, lần thứ 

hai do ông Ngụy Mặc Thâm hội tập trong niên hiệu Hàm Phong đời Thanh, lần thứ ba do Hạ 

lão cư sĩ hội tập vào đầu thời Dân Quốc. Họ đều chẳng phải là người bình phàm, mà toàn là 

hàng Bồ Tát đầy bản lãnh, thị hiện cho chúng ta thấy. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ban cho 

chúng ta bản chú giải này, dụng ý rất ư là sâu, vì sao? Thời Mạt Pháp hãy còn chín ngàn năm 

nữa, trong chín ngàn năm ấy, Tịnh Độ là đương cơ, trong chín ngàn năm ấy cần đến Phật 

pháp thì cần loại Phật pháp nào? Cần bộ kinh này, cần pháp của Vô Lượng Thọ Phật. Chúng 

tôi cũng hiểu rõ chân tướng sự thật này; vì thế, lần này chúng tôi chọn giảng bản chú giải của 

cụ Hoàng Niệm Tổ để mọi người cùng nhau học tập. Chúng tôi nhắm đến mục đích hy vọng 

những thứ này (bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ và bản chú giải của cụ Hoàng) có thể lưu 

truyền hậu thế, dành cho người đời sau tham khảo, giúp họ học tập, giúp họ kiến lập tín tâm, 

nguyện lực, y giáo phụng hành, vãng sanh Tịnh Độ, mục đích ở chỗ này. 

Tiếp đó,  “hựu Phổ Hiền kệ vân”  (lại nữa, bài kệ của Phổ Hiền có nói), trong bài kệ của 

Phổ Hiền Bồ Tát:  “Ngã ký vãng sanh bỉ quốc dĩ, hiện tiền thành tựu thử đại nguyện. Phổ 

 nguyện trầm nịch chư chúng sanh, tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát”  (Tôi đã vãng sanh 

cõi ấy rồi, hiện tiền thành tựu đại nguyện này, nguyện khắp chúng sanh đang chìm đắm, mau 

sanh  cõi  Phật  Vô  Lượng  Quang).  Bài  kệ này  “thị tức  Phổ  Hiền  tự  ngôn” ,  [tức là]  do  Phổ 

Hiền Bồ Tát tự nói,  “ngã ký vãng sanh Cực Lạc quốc dĩ, thành tựu sở phát chi thập chủng 

 đại nguyện”  (ta đã vãng sanh cõi Cực Lạc, thành tựu mười thứ đại nguyện đã phát), nói cách 

khác, viên mãn mười thứ đại nguyện, thế giới Cực Lạc hiện tiền. Vì sao? Thế giới Cực Lạc 

do mười thứ đại nguyện ấy kiến lập. Trong khi tu nhân, A Di Đà Phật đã phát bốn mươi tám 

nguyện, quý vị đem  so với mười nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát, [sẽ thấy] hoàn toàn tương 

ứng. Nói cách khác, mười nguyện Phổ Hiền triển khai thành bốn mươi tám nguyện của Phật 

Di Đà, bốn mươi tám nguyện của Phật Di Đà cô đọng thành mười nguyện Phổ Hiền. Vì vậy, 

tu hành viên mãn mười nguyện, thế giới Cực Lạc tự nhiên hiện tiền. Do nguyên nhân nào? 

Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, mười nguyện là nhân, thế giới Cực Lạc là quả. Nhân đã 

viên, quả đương nhiên sẽ trọn đủ, đạo lý là như thế đó. Điều khó có là hai câu kết thúc,  “phổ 

 nguyện trầm nịch chư chúng sanh, tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát” , đó là hồi hướng. 

Sau đó lại có  “nãi dĩ thù thắng hạnh nguyện công đức, giai tất hồi hướng chúng sanh đồng 

 sanh Cực Lạc” (dùng công đức thù thắng của hạnh nguyện để hồi hướng cho chúng sanh ắt 

đều cùng sanh về Cực Lạc). Bồ Tát thị hiện trên thế gian, thực hiện mười nguyện này, làm 

Tập 99  757 



cho chúng ta thấy, với dụng ý gì? Dụng ý nhằm ảnh hưởng chúng sanh trong thế giới Sa Bà, 

khuyên  họ  hãy  bắt  chước.  Thời  thời  khắc  khắc  nhắc  nhở,  thời  thời  khắc  khắc  khuyên  dụ, 

hướng dẫn, mang ý nghĩa ấy. Vì Phổ Hiền Bồ Tát thành Phật đã lâu, đã sớm tu hành viên 

mãn, Ngài thả chiếc bè Từ, đến thế gian này, ứng hóa có thân phận và kiến thức giống như 

chúng ta, làm cho chúng ta thấy Ngài chịu tu, Ngài đã tu thành công. Chúng ta sẽ lấy Ngài 

làm gương mẫu, làm điển hình, Ngài có thể tu thành công, ta nghĩ ta nhất định cũng có thể tu 

thành công. Từ bi đạt tới tột bậc! Học rồi, đức của Phổ Hiền sẽ từ trong tâm chính mình lưu 

lộ, trong một đời chúng ta, từng chút thiện hạnh nhỏ nhặt đều chẳng vì chính mình, ta đều hồi 

hướng  cho  pháp  giới  chúng  sanh,  nguyện  hết  thảy  chúng  sanh  đồng  sanh  Cực  Lạc.  Đại 

nguyện ấy không chỉ tương ứng với Phổ Hiền, mà còn tương ứng viên mãn với A Di Đà Phật, 

niệm niệm chẳng vì chính mình, chỉ có hết thảy chúng sanh. 

 “Phổ giai hồi hướng, nãi thành Phổ nghĩa”  (“phổ giai hồi hướng” nhằm thành tựu nghĩa 

Phổ), ý nghĩa của chữ Phổ đã thành tựu.  “Di Đà tứ thập bát nguyện, nhiếp nhất thiết chúng 

 sanh, thị phổ giai hồi hướng chi bổn nguyên”  (Bốn mươi tám nguyện của Phật Di Đà nhiếp 

thọ hết thảy chúng sanh là cội nguồn của phổ giai hồi hướng). Nói cách khác, phổ giai hồi 

hướng là bổn nguyện phổ độ hết thảy chúng sanh đều chứng Phật quả rốt ráo viên mãn của A 

Di Đà Phật. Ở đây, cụ Hoàng đã chỉ ra rất hay: Mười nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát đến cuối 

cùng là dùng phổ giai hồi hướng để viên mãn, chính là bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật được viên mãn. Do vậy,  “Phổ Hiền thập đại nguyện vương, chánh thị Di Đà đại nguyện 

 chi đệ tam thập ngũ nguyện chi quảng diễn”  (mười đại nguyện vương của Phổ Hiền chính là 

sự mở rộng của nguyện thứ ba mươi lăm trong Di Đà đại nguyện). Nguyện thứ ba mươi lăm 

là  “nhất sanh bổ xứ nguyện” , ở đây, lời nguyện đã được trích lục như sau:  “Sanh ngã quốc 

 giả, cứu cánh tất chí Nhất Sanh Bổ Xứ, trừ kỳ bổn nguyện vị chúng sanh cố, bị hoằng thệ 

 khải, giáo hóa nhất thiết hữu tình giai phát tín tâm, tu Bồ Đề hạnh, hành Phổ Hiền đạo”  (kẻ 

sanh  về  nước  ta,  rốt  ráo  ắt  đạt  tới  địa  vị  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ,  ngoại  trừ  người  nào  do  bổn 

nguyện vì chúng sanh [mà khoan đạt đến địa vị ấy], mặc áo giáp hoằng thệ, giáo hóa hết thảy 

hữu tình đều cùng phát tín tâm, tu hạnh Bồ Đề, hành đạo Phổ Hiền). Ở đây, tôi không giảng 

đoạn kinh văn này, trong phẩm thứ sáu ở phần sau, chúng ta đọc đến đoạn kinh văn ấy sẽ lại 

giảng giải tường tận. 

 “Do thị khả kiến, hội trung thánh chúng, đa thị tằng sanh Cực Lạc, phi hoằng thệ khải, 

 du hóa thập phương, trợ Phật hoằng hóa”  (do vậy, có thể thấy: Thánh chúng trong hội phần 

nhiều đã từng sanh về Cực Lạc, khoác áo giáp hoằng thệ, dạo khắp mười phương, giúp Phật 

hoằng dương, giáo hóa), mấy câu này nói hay quá! Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng bộ 

kinh này tại Linh Sơn, bộ kinh này và kinh Pháp Hoa được giảng cùng một chỗ. Kinh Pháp 

Hoa giảng tại núi Linh Thứu, bộ kinh này cũng được giảng tại núi Linh Thứu, cùng một nơi, 

thính chúng cũng giống như trong kinh Pháp Hoa, đại tỳ-kheo chúng một vạn hai ngàn người 

cùng nhóm họp, khác  hẳn các pháp hội khác! Trong các pháp hội khác, [kinh văn thường] 

758  Tập 99 



chép là một ngàn hai trăm năm mươi người, bộ kinh này là một vạn hai ngàn người. Trong 

đại chúng, có rất nhiều vị đã từng vãng sanh thế giới Cực Lạc, lại trở về. Thích Ca Mâu Ni 

Phật giáo hóa chúng sanh ở nơi đây, các Ngài quay lại, vì sao quay lại? Chính vì nguyện thứ 

ba mươi lăm này, bổn nguyện của các Ngài là vì chúng sanh. Đặc biệt có duyên phận với 

chúng  sanh  trong  thế  giới  này,  bản  thân  các  Ngài  chưa  chứng  đến  Đẳng  Giác,  nhưng  các 

Ngài quay lại giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn. Người như vậy rất nhiều, trong hàng xuất 

gia đã có, mà trong hàng tại gia lại càng nhiều. Tại gia độ chúng sanh càng thuận tiện hơn, 

biến thành người nhà, quyến thuộc, bằng hữu đến độ quý vị, giúp quý vị sanh khởi tín tâm 

đối với pháp môn Tịnh Tông, giúp quý vị hiểu rõ ý nghĩa trong kinh, y giáo tu hành, giúp quý 

vị hành Phổ Hiền đạo, tức là hành mười đại nguyện vương. 

Trong quá trình thành lập Tịnh Tông Học Hội, lần trước chúng tôi đã thưa bày đại lược 

cùng  quý  vị,  nhưng  [bài  viết  trình  bày]  duyên  khởi  của  Tịnh  Tông  Học  Hội  được  viết  tại 

Thánh Hà Tây, Gia Châu (San Jose, California) của nước Mỹ, tại một thị trấn nhỏ tên là Khố 

Phách Đề Nặc (Cupertino). Lúc đó, tôi ở bên ấy, viết ra duyên khởi của Tịnh Tông Học Hội. 

Trong bài viết về duyên khởi, chúng tôi nêu ra năm khoa mục mà người tu Tịnh Độ nhất định 

phải nghiêm túc học tập, thực hiện. Năm khoa mục ấy là Tịnh Nghiệp Tam Phước, Lục Hòa 

Kính, Giới - Định - Huệ Tam Học, Lục Ba La Mật, và Phổ Hiền Thập Nguyện, năm khoa 

mục như vậy. Thời gian trôi qua rất nhanh, đã hơn hai mươi năm rồi, có hiệu quả hay không? 

Dường như hiệu quả chẳng rõ rệt. Đồng học tại gia chẳng thể thực hiện Thập Thiện Nghiệp 

Đạo, đồng học xuất gia chẳng thể thực hiện Sa Di Luật Nghi, như vậy là vãng sanh sẽ có vấn 

đề. Chúng tôi cũng nghiêm túc phản tỉnh, vì sao cổ nhân làm dễ dàng dường ấy, mà người 

hiện thời làm khó khăn dường ấy, làm không được, nguyên nhân ở chỗ nào? Chúng tôi cũng 

tốn không ít thời gian nghiên cứu vấn đề này, đã tìm được kết luận. Trong đời này, chúng ta 

chẳng vun bồi cội rễ giáo dục, cho nên chẳng làm được Thập Thiện Nghiệp. Do vậy, chúng 

tôi bèn nghĩ, trong giáo dục truyền thống Trung Quốc, căn bản giáo dục nào được vun bồi? 

Ba căn bản Nho, Thích, Đạo. Căn bản của Nho là gì? Luân lý, Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ 

Duy, Bát Đức. Trong quá khứ, lớp tuổi nhi đồng hết sức nghiêm túc học tập những đức mục 

này. Không có văn tự, nhưng cha mẹ dạy bảo, bậc trưởng thượng trong nhà quý vị dạy dỗ, 

thân thích, bằng hữu dạy bảo, thậm chí người xa lạ chẳng quen biết, trông thấy quý vị phạm 

quy củ cũng đều chỉ trích, dạy dỗ, được dưỡng thành từ nhỏ. Trẻ nhỏ thấy nhiều, nghe nhiều, 

đúng là “tai nghe, mắt nhiễm, trở thành thói quen”, chính mình làm chuyện quấy, bị kẻ khác 

chỉ trích, bèn tuân phục, cúi đầu, chẳng dám cãi lại. Chúng tôi nghĩ đến vấn đề này, nghĩ sau 

khi nhà Mãn Thanh vong quốc, xã hội loạn động bất an, mãi cho đến hiện tại vẫn chẳng an 

định. Vun bồi căn bản giáo dục đều bị coi nhẹ, sơ sót, không chỉ chẳng nhìn thấy, mà cũng 

chẳng ai nói tới, điều này rất đáng sợ! 

Do vậy, trong lúc nhiều người đang nói tới văn hóa truyền thống của Trung Quốc, chúng 

tôi mới nghiêm túc đưa ra ba căn bản của Nho, Thích, Đạo, Đệ Tử Quy của Nho gia, Cảm 

Tập 99  759 



Ứng Thiên của Đạo gia và Thập Thiện Nghiệp  Đạo của Phật gia. Quả thật, trong thời quá 

khứ, người Trung Quốc từ nhỏ đều biết đến ba căn bản này, đều được giáo dục nên học Phật 

rất dễ dàng. Mở kinh bổn ra xem, ta thấy  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , chúng ta chẳng xa lạ 

chút nào, quay đầu nghĩ lại, đại khái là nói đến chúng ta, ta cũng đáng thuộc trong số đó. 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  đã  làm  được,  quý  vị  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo không làm được, nhân quả trong Cảm Ứng Thiên không biết, quý vị chưa được 

giáo dục. Có cơ sở Nho và Đạo, chỉ cần tiếp xúc Thập Thiện Nghiệp Đạo liền hiểu rõ, có thể 

thực hiện. Vì vậy, trong Phật pháp, bất luận xuất gia hay tại gia, nghiêm túc học tập, lẽ nào 

không thành tựu! Hiện thời, những thứ này bị coi thường, bỏ sót, chẳng có nữa, chẳng có thì 

sẽ như thế nào? Người ta biết làm việc, nhưng chẳng biết làm người! Phương pháp làm việc 

đã học, nhưng quy củ làm người chẳng học, con người chẳng biết làm người, xã hội sẽ động 

loạn. Hiện thời, muốn xã hội an định, muốn xã hội hòa hài, ngoại trừ tìm lại những thứ của tổ 

tiên, chẳng có biện pháp nào tốt đẹp hơn. Do vậy, chúng tôi vẫn đề xướng Đệ Tử Quy, Cảm 

Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo, hàng xuất gia còn có thêm Sa Di Luật Nghi. Chúng ta 

nghĩ xem trong số những người dạy các môn này trong hiện thời, có ai từ thế giới Cực Lạc 

trở lại hay không? Tôi nghĩ chắc chắn là có! Những vị Pháp Thân Bồ Tát ấy tới thế gian thị 

hiện gì vậy? Thị hiện làm giáo viên Tiểu Học; thật đấy, chẳng giả đâu! Đấy là ba mươi hai 

ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, nên dùng thân gì để độ được liền hiện thân ấy, chắc chắn 

là như vậy.  “Tằng sanh Cực Lạc, phi hoằng thệ khải, du hóa thập phương, trợ Phật hoằng 

 hóa”  (từng  sanh  Cực  Lạc,  khoác  giáp  hoằng  thệ,  du  hóa  mười  phương,  giúp  Phật  hoằng 

dương, giáo hóa), chúng ta chớ nên khinh dễ, phải tôn trọng, phải lễ kính. 

 “Như  thị  triển  chuyển  giáo  hóa,  triển  chuyển  độ  thoát”  (lần  lượt  giáo  hóa,  lần  lượt  độ 

thoát như vậy), đó là pháp luân thường chuyển, chúng ta nghiêm túc nỗ lực dạy người khác, 

người khác học được, lại đi dạy kẻ khác nữa. Đặc biệt là trong thời đại hiện tiền, những nơi 

làm mẫu quan trọng hơn bất cứ điều gì khác. Thiếu những nơi ấy, tuy chúng ta có dạy, tốn 

thời gian nhiều đến đâu đi nữa, hao tốn tinh thần đến đâu đi nữa, hiệu quả chẳng rõ rệt, vì 

sao? Người khác chẳng nhìn thấy. Vì thế, nhất định phải có chỗ thí nghiệm, thực hiện trong 

một phạm vi nhỏ, trong một khu vực nhỏ, hoặc một thị trấn nhỏ, thực hiện một trăm phần 

trăm, có một nơi như thế. Tôi tin tưởng mọi người chúng ta thật sự phát tâm, Tam Bảo gia trì, 

nguyện vọng ấy sẽ được thực hiện, sẽ xuất hiện. Dạy bên ngoài, quý vị có tin hay không? 

Quý vị đến nơi ấy mà xem, hãy đến tham quan. Sau khi họ thấy, chẳng còn hoài nghi nữa, 

cũng sẽ thật sự làm. Có thể sanh ra hiệu quả hay không, điều này rất trọng yếu! Hiện thời có 

rất nhiều người đang tu phước trong Phật môn, dựng chùa to miếu lớn, có lợi ích hay không? 

Trước  đây,  thầy  Lý  còn  tại  thế,  thường  bảo  chúng  tôi:  “Hữu  miếu  vô  đạo,  bất  năng  hưng 

 giáo” (Có chùa, nhưng chẳng có đạo, giáo pháp chẳng thể hưng thịnh). Lão nhân gia cả đời 

không coi trọng đạo tràng, nên đạo tràng rất sơ sài, cụ coi trọng bồi dưỡng nhân tài. Hiện 

thời, chúng ta không chỉ phải coi trọng bồi dưỡng nhân tài, mà còn phải coi trọng những tiểu 

760  Tập 99 



khu gương mẫu. Tại Tam Trọng, Đài Loan có một con phố, có hai vị thầy vất vả lo toan tại 

đó suốt mười ba năm, rất có thành tích, nay đã được chánh phủ công nhận. Người thật sự có 

tâm, thật sự là bậc Bồ Tát từ Tây Phương Cực Lạc thế giới trở lại, thay A Di Đà Phật làm 

chuyện tốt đẹp, thật sự cứu khổ, cứu nạn, cứu giúp hết thảy chúng sanh, lập ra những chỗ làm 

gương. Đó là sự nghiệp Bồ Tát, sự nghiệp thần thánh, sự nghiệp nào trong thế gian đều chẳng 

thể sánh bằng! Trong quá khứ, chúng tôi đã thực hiện tại trấn Thang Trì của huyện Lô Giang 

ba năm,  nay  đã  chuyển đến nơi  đây.  Ba năm  ở  Lô  Giang  là giáo dục toàn dân, làm  thành 

công, dọn sang bên này, tôi chú trọng bồi dưỡng giáo viên, làm cơ sở huấn luyện thầy trò. 

Trong tương lai có duyên phận như vậy, tiểu trấn, tiểu khu nào muốn làm, chúng tôi sẽ có 

giáo viên đến dạy; không có thầy đến dạy sẽ chẳng thành công. Do vậy, chúng tôi đọc đến 

đoạn này, nghĩ đến những vị thầy tốt đẹp ấy, thật sự thực hiện rồi hy sinh, dâng hiến, vốn là 

từ thế giới Cực Lạc trở lại, trong quá khứ đã đến thế giới Cực Lạc, nay giúp Phật giáo hóa 

chúng sanh, xoay vần giáo hóa, xoay vần độ thoát.  “Thị cố kinh trung vô lượng vô biên nhất 

 thiết Bồ Tát, giai tuân Phổ Hiền đại sĩ chi đức”  (Vì thế, vô lượng vô biên hết thảy các vị Bồ 

Tát trong kinh đều tuân theo đức của Phổ Hiền đại sĩ). Có phải là từ thế giới Cực Lạc quay lại 

hay không? Từ câu nói ấy, quý vị sẽ thấy được tin tức. Câu nào vậy?  “Giai tuân Phổ Hiền 

 đại sĩ chi đức”.  Nếu từ Tây Phương Cực Lạc thế giới đến, người ấy chắc chắn có tập khí này, 

không cần ai phải dạy, chính người ấy thể hiện lễ kính chư Phật, xưng tán Như Lai, quảng tu 

cúng  dường,  sám  trừ  nghiệp  chướng,  hiển  thị  ra,  tự  nhiên  làm  cho  quý  vị  thấy,  thật  đấy, 

chẳng giả đâu! 

Chúng ta lại xem tiếp đoạn dưới:  “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện, an trụ nhất thiết công 

 đức  pháp trung.  Thượng  lưỡng  cú  sơ  tán  chư  đại  sĩ  chi  thật đức” (Đầy đủ  vô  lượng hạnh 

nguyện, an trụ trong hết thảy các pháp công đức. Hai câu trên khen ngợi thật đức của Ðại Sĩ). 

Hai câu này nói chung về các vị đại Bồ Tát, họ có công đức chân thật, trọn đủ vô lượng hạnh 

nguyện. Vô lượng hạnh nguyện là mười  đại nguyện vương được  mở rộng, khuếch trương, 

giống như các vị đại Bồ Tát đã mở rộng Thập Thiện Nghiệp Đạo thành tám vạn bốn ngàn tế 

hạnh. Tám vạn bốn ngàn tế hạnh của Bồ Tát quy nạp thành Thập Thiện Nghiệp, ở đây cũng 

là mười điều của Phổ Hiền, mở rộng thành vô lượng vô biên hạnh nguyện.  “Vô lượng giả, kỳ 

 đa, kỳ đại, vô pháp xứng lượng, cố danh vô lượng”  (vô lượng là nhiều, lớn, chẳng có cách 

nào đo lường, nên gọi là vô lượng). Trong Nhiếp Đại Thừa Luận Thích có nói, Thích (釋) là 

giải thích,  “bất khả dĩ thí loại đắc tri vi vô lượng”  [nghĩa là] chẳng có cách nào dùng tỷ dụ 

để sánh ví mà hòng biết được thì gọi là “vô lượng”. Giải thích hai chữ này!  “Hạnh vị Lục Độ, 

 Tứ Nhiếp đẳng đại hạnh”  (“Hạnh” là các đại hạnh như Lục Độ, Tứ Nhiếp v.v...). Bồ Tát biểu 

hiện cho chúng ta thấy, nhằm khẳng định những điều ấy, làm cho chúng ta xem. Bọn phàm 

phu chúng ta có tâm hạnh tương phản, Bồ Tát thích bố thí, phàm phu ưa tích trữ. [Phàm phu] 

tích trữ những thứ không mang theo được, còn Bồ Tát thì thứ gì không mang theo được đều 

bố thí hết. Phàm phu chuộng làm ác, Bồ Tát chuộng trì giới. Bố thí độ keo tham, trì giới độ 

Tập 99  761 



ác nghiệp, nhẫn nhục độ sân khuể, tinh tấn độ giải đãi, Thiền Định độ tán loạn, trí huệ độ ngu 

si, Bồ Tát dùng sáu điều này để tự độ, độ người khác. 

Tứ Nhiếp Pháp là phương thức tiếp dẫn chúng sanh, nói theo cách bây giờ, chúng là các 

cách thức để Bồ Tát giao tiếp công chúng. Bồ Tát tiếp dẫn chúng sanh như thế nào? Ngài có 

bốn phương pháp: 

1) Phương pháp thứ nhất là Bố Thí. Bố thí ở đây khác với Bố Thí trong Lục Độ, bố thí ở 

đây là gì? Mời khách nhiều, tặng quà nhiều, người thế gian chúng ta thường nói là “lễ đa, 

 nhân bất quái”  (lễ nhiều, người ta chẳng trách). Bồ Tát thật sự dùng phương pháp như thế, 

tặng quà nhiều, mời khách nhiều, tạo dựng cảm tình. Sau khi đã tạo dựng quan hệ tốt đẹp rồi, 

sẽ dễ nói chuyện. 

2) Ái Ngữ là lời lẽ tốt đẹp thật sự quan tâm, thuốc hay đắng miệng, thật sự có thể nói lời 

chân tâm với họ. 

3) Lợi Hành là hành vi của Bồ Tát nhất định có lợi cho chúng sanh. 

4) Cuối cùng là Đồng Sự, hết sức lỗi lạc, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Bồ Tát 

có trí huệ, Bồ Tát có thần thông. Dẫu quý vị có ác hạnh, Ngài vẫn có thể tùy thuận, trong tùy 

thuận sẽ uốn nắn quý vị, khiến cho quý vị giác ngộ, quay đầu là bờ. 

Trong Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư đã giảng Tứ Đức, đó là Tánh Đức, là đại 

căn đại bổn của đức hạnh Bồ Tát. Giống như bổn nguyện của A Di Đà Phật và bổn nguyện 

của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  đó  là  đại  căn  đại  bổn.  Thứ  nhất  là  “tùy  duyên  diệu  dụng” ,  thứ  hai 

là  “oai nghi có pháp tắc” , oai nghi có pháp tắc là nêu gương tốt cho người ta thấy, chớ nên 

nêu gương xấu, phải nêu gương tốt. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác đều phải nêu bày 

dáng vẻ tốt đẹp, dáng vẻ ấy tương ứng với Tánh Đức, tại Trung Quốc chắc chắn phải là dáng 

vẻ tốt đẹp tương ứng với hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, nhân ái, hòa bình.  “Nhu hòa 

 chất trực” , đây là thái độ biểu hiện trong tiếp xúc với đại chúng, một niềm hoan hỷ, tâm địa 

chân thành, biểu lộ ra ngoài một niềm hoan hỷ.  “Đại chúng sanh khổ”  (chịu khổ thay cho 

chúng sanh), chúng ta có thể biểu diễn đại nguyện chịu khổ thay cho chúng sanh rất khá, có 

thể làm rất tốt, thật sự giúp nhiều chúng sanh quay đầu là bờ. Hôm nay đã hết thời gian rồi, 

chúng ta học tập tới chỗ này! 









762  Tập 99 



 

Tập 100 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang một trăm mười sáu, xem dòng thứ năm từ dưới đếm lên, chúng ta đọc từ chỗ 

ấy: 

 “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện, an trụ nhất thiết công đức pháp trung. Thượng lưỡng cú 

 sơ tán chư đại sĩ chi thật đức. Vô lượng giả, kỳ đa, kỳ đại, vô pháp xứng lượng” (Đầy đủ vô 

lượng hạnh nguyện, an trụ trong hết thảy các pháp công đức. Hai câu này khen ngợi thật đức 

của Ðại Sĩ. Vô lượng là nhiều, lớn, chẳng có cách nào đo lường), nói không được,  “cố danh 

 vô lượng. Nhiếp Đại Thừa Luận Thích vân: Bất khả dĩ thí loại đắc tri” ( nên gọi là vô lượng. 

Nhiếp  Đại  Thừa  Luận  Thích  nói:  “Chẳng  thể  dùng thí dụ,  so sánh để biết được”).  [Thông 

thường], do thí dụ sẽ có thể biết được, nhưng [ở đây] vẫn chẳng có cách nào thí dụ sao cho 

thích hợp nên gọi là Vô Lượng. Vô lượng hạnh nguyện,  “Hạnh vị Lục Độ, Tứ Nhiếp đẳng 

 đại hạnh”  (Hạnh là các đại hạnh như Lục Độ, Tứ Nhiếp v.v...), trong phần trước chúng tôi đã 

trình bày rồi.  “Nguyện vị Tứ Hoằng Thệ dữ thập đại nguyện đẳng thắng nguyện”  (Nguyện là 

các nguyện thù thắng như Tứ Hoằng Thệ Nguyện và mười đại nguyện v.v...), Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện là tổng nguyện (nguyện chung) của hết thảy chư Phật, Bồ Tát trong giáo pháp Đại 

Thừa, chỉ nói bốn câu, nhưng bốn câu đã bao gồm toàn bộ vô lượng đại nguyện trong lúc tu 

nhân của  hàng  Bồ  Tát.  Nguyện  thứ nhất là  “chúng  sanh vô biên thệ  nguyện  độ” , nói theo 

cách  bây  giờ, chữ  Độ  (度)  này  là  giúp  đỡ, góp  sức  thành  tựu  họ. Chúng  sanh  vô  lượng vô 

biên, trong kinh giáo đã nói:  “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân”  (trong cửa nhà Phật, 

chẳng bỏ một ai). Chắc chắn Phật, Bồ Tát chẳng bỏ qua bất cứ một ai, bất cứ chúng sanh nào, 

vì sao? Các vị Bồ Tát biết hết thảy chúng sanh và chính mình là một Thể, so với “một nhà” 

còn thân thiết hơn. Một chúng sanh bị khổ, chịu nạn, há có thể bỏ qua? Đã là một chúng sanh 

cũng chẳng bỏ qua, hiện thời chúng sanh khổ nạn nhiều ngần ấy, vì sao Phật chẳng độ họ? 

Chúng ta nhất định phải hiểu điều này, trong kinh đã có giải thích:  “Tâm, Phật, chúng sanh, 

 tam vô sai biệt”  (tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ chẳng sai biệt). Ý nghĩa của “ba thứ chẳng sai 

biệt”  rất  rộng,  chẳng  phải  chỉ có  một  ý nghĩa.  Cách  giải thích  thứ  nhất là ba điều ấy  bình 

đẳng, một mà ba, ba mà một, chúng sanh, Phật, tâm là một chuyện, chẳng phải là ba chuyện, 

mà là một, chẳng phải là ba. Cách giải thích thứ hai là sức của ba thứ ấy bằng nhau. Nghiệp 

lực của chúng sanh, nguyện lực của chư Phật và sức mạnh của tâm là bình đẳng. Tâm là Thể, 

Phật và chúng sanh đều là tác dụng, một đằng là tác dụng chánh diện, Phật là chánh diện, một 

Tập 100  763 



đằng là tác dụng phản diện, chúng sanh là tác dụng phản diện. Cũng có thể nói, Phật là tác 

dụng thiện, chúng sanh là tác dụng bất thiện, sức mạnh bằng nhau. Do vậy, chúng sanh có 

cảm, Phật bèn có ứng. Tội nghiệp của chúng sanh chẳng tiêu trừ, sức mạnh của Phật chẳng 

tăng thêm, sức mạnh của tâm cũng chẳng tăng thêm. Tâm, Phật, chúng sanh, nghiệp lực bất 

thiện của chúng sanh ắt phải tiêu trừ thì sức mạnh của Phật mới giúp được. Tâm chẳng có 

thiện hay ác, nó là bản thể, nhưng bất luận là chân hay vọng, đều là từ Thể khởi lên tác dụng. 

Tâm tùy duyên, có thể thuận theo duyên nhiễm hay tịnh; chúng sanh tạo tội nghiệp, nó bèn 

thuận theo nhiễm duyên hiện ra lục đạo luân hồi, hiện ra quả báo trong tam đồ, nó tùy duyên. 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  đoạn  ác,  tu  thiện,  tích  công,  lũy  đức,  nó  cũng  tùy  duyên.  Thế  giới  Hoa 

Tạng là tâm tùy duyên, thế giới Cực Lạc cũng là tâm tùy duyên, nó có thể thuận theo duyên 

nhiễm hay tịnh, chưa hề có khởi tâm động niệm. Vì thế, đức Phật  mới nói:  “Hết thảy các 

 pháp  sanh  từ  tâm  tưởng” ,  chữ  “tâm  tưởng”  chỉ  ý  niệm  của  chúng  ta,  người  hiện  thời  gọi 

là  “tâm thái” , nó làm chủ, chủ tể thiên biến vạn hóa, có ý nghĩa như thế đó. 

Do vậy, nguyện thứ nhất trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện là bổn nguyện độ chúng sanh, là 

thật, chẳng giả. Quả thật, trong cửa nhà Phật chẳng bỏ một ai. Phật, Bồ Tát đối với hết thảy 

chúng sanh bình đẳng, nghiệp chưa tiêu trừ, bèn giúp kẻ ấy tiêu trừ nghiệp chướng. Tiêu trừ 

nghiệp chướng lại chẳng thể miễn cưỡng, phải hằng thuận chúng sanh, khi nào chúng sanh 

giác ngộ, ngộ có tiểu ngộ và đại ngộ, đẳng cấp khác biệt rất nhiều. Đối với chúng sanh chưa 

giác ngộ, Bồ Tát luôn dùng thiện xảo phương tiện giúp họ giác ngộ. Sau khi họ bắt đầu giác 

ngộ, vẫn dùng thiện xảo phương tiện giúp họ nâng cao, hy vọng họ giác ngộ càng sâu rộng 

hơn mãi cho tới lúc viên mãn. Chúng ta thường gọi viên mãn là “thành Phật”, thành Phật là 

viên mãn, đấy là nguyện độ chúng sanh. Nói đúng ra, [Tứ Hoằng Thệ Nguyện] thật sự là nói 

đến một nguyện này, ba nguyện sau là để hoàn thành chuyện này. Ngày nay, chúng ta cũng 

phát  nguyện  này,  nguyện  đã  phát,  nhưng  chẳng  có  năng  lực  giúp  chúng  sanh;  vì  thế,  ba 

nguyện  sau  nhằm  thành  tựu  chính  mình.  Quý  vị  thấy:  Dạy  người  khác  là  dạy  chính  mình 

trước, độ chúng sanh cũng là độ chính mình trước. Chưa độ được mình mà có thể độ người, 

chẳng có lẽ ấy! Kinh Phật thường nói “chẳng có đạo lý ấy”. Nếu quý vị muốn giúp người 

khác, nhất định phải thành tựu chính mình trước. Do vậy, điều thứ hai là  “phiền não vô tận 

 thệ nguyện đoạn” , phải đoạn trừ tập khí phiền não, đoạn trừ là gì? Thành tựu đức hạnh của 

chính mình, điều này rất trọng yếu. Xưa nay, trong ngoài nước, trong sự giáo dục của thánh 

hiền, đức hạnh luôn được đặt hàng đầu. Nếu người nào chẳng có đức hạnh, kẻ ấy ngu si chút 

nào càng tốt chút ấy, do chẳng tạo tội nghiệp to lớn. Nếu kẻ ấy thông minh, hắn sẽ hại người, 

làm hại rất nhiều. Vì thế, giáo dục phẩm đức được đặt hàng đầu! 

Phẩm đức đã thành tựu, nguyện kế tiếp là  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , đây là 

nói tới yêu cầu phải có tri thức và trí huệ. Thiếu tri thức, thiếu trí huệ, chẳng thể giúp mình, 

mà cũng chẳng thể giúp người. Nguyện cuối cùng, trí huệ và học thuật đều phải đạt đến rốt 

ráo viên mãn, quý vị mới có thể phổ độ chúng sanh. Cho nên nguyện cuối là “Phật đạo vô 

764  Tập 100 



 thượng thệ nguyện thành” , thành Phật là giống như hiện nay chúng ta đi học đạt được học vị 

cao nhất là học vị Tiến Sĩ. Phật, Bồ Tát, A La Hán là các danh xưng học vị trong Phật môn; 

học vị cao nhất là Phật Đà, học vị hạng hai là Bồ Tát, học vị hạng ba là A La Hán. A La Hán 

đã giác ngộ, tiểu ngộ, Bồ Tát đại ngộ, Phật là đại triệt đại ngộ, chuyện là như thế đó. Chúng 

ta phải biết kiến thức Phật học thông thường này. Do vậy, biết chúng ta phải phát Tứ Hoằng 

Thệ Nguyện này, vì sao? Nguyện là động lực. Tập khí phiền não của chúng ta rất nặng, vì sao 

phải  đoạn  phiền  não?  Chẳng  phải  vì  chính  mình,  mà  vì  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh,  sức 

mạnh ấy rất lớn! Ta đoạn phiền não sớm một ngày, sẽ giúp chúng sanh sớm một ngày, chúng 

sanh được lợi ích sớm một ngày, chẳng phải vì chính mình. Vì chính mình thì lười biếng một 

chút vẫn chẳng sao, ta chậm một hai năm, hoặc chậm trễ một hai kiếp chẳng sao! Quý vị thấy 

chúng sanh khổ nạn nhiều ngần ấy, há nỡ lòng nào! Vì thế, đây là động lực đại từ đại bi thúc 

đẩy, nguyện lực thúc đẩy, hy vọng chính mình ngay lập tức buông tập khí phiền não xuống. 

Sau khi buông xuống mới có thể thành tựu pháp môn, trí huệ mới có thể thành tựu. Nếu 

chẳng buông tập khí phiền não xuống mà quảng học đa văn thì những gì quý vị học tập toàn 

là tri thức, chẳng phải là trí huệ, trí huệ và tri thức khác biệt ở chỗ này. Trong tri thức chẳng 

có tập khí phiền não, nó sẽ là trí huệ; nếu vẫn mang tập khí phiền não thì là tri thức. Bởi lẽ, 

tri thức chỉ có thể giải quyết vấn đề cục bộ, chắc chắn còn có hậu quả! Trong xã hội hiện 

thời, chúng ta thấy rất rõ ràng! Có người nói xã hội hiện thời là xã hội tri thức bùng nổ, chẳng 

sai chút nào, ai nấy đều đang cầu tri thức, nhưng chẳng biết đến luân lý, đạo đức. Cũng có 

người  nói  con  người  hiện  thời  biết  làm  việc,  nhưng  chẳng  biết  làm  người,  lời  này  có  lý! 

Không biết hiếu thuận với cha mẹ, không biết tôn kính tôn trưởng, thậm chí kẻ làm cha mẹ 

còn trẻ tuổi chẳng biết dạy dỗ con cái ra sao, đấy là tập khí phiền não chưa đoạn. Trung Quốc 

từ xưa tới nay, bất luận là giáo dục gia đình (trước đây tư thục là gia giáo), giáo dục trong 

nhà trường, hay trong xã hội, đều đặt luân lý, đạo đức vào vị trí hàng đầu. Luân lý, đạo đức 

là  “phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”,  xếp nó vào vị trí thứ nhất. Người thiếu tri thức chẳng 

sao, biết làm người, biết hiếu, đễ, trung, tín, biết lễ nghĩa, liêm, sỉ, nhân ái, hòa bình, kẻ ấy là 

người tốt, chẳng tạo tội nghiệp. Dẫu kẻ ấy chẳng có cống hiến cho quốc gia, xã hội, nhưng 

chẳng gây tổn hại, quý vị nghĩ xem: Giáo dục rất trọng yếu! Sau khi đã có cơ sở ấy, lại cầu tri 

thức, tri thức là trí huệ. Trong Phật pháp gọi đoạn sạch tập khí phiền não là Căn Bản Trí, trí 

huệ của quý vị có căn bản rồi, giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả là căn bản; toàn bộ tri thức 

do cầu được sẽ biến thành trí huệ, gọi là Hậu Đắc Trí. Tác dụng của Hậu Đắc Trí là thiện xảo 

phương  tiện.  Chẳng  dùng  trí  huệ  ấy  để  cầu  lợi  ích  cho  chính  mình,  mà  dùng  để  mưu  cầu 

phước lợi cho hết thảy chúng sanh, đấy là chuyện tốt đẹp; nhưng nếu chưa thành Phật, đức 

hạnh và trí huệ quý vị sẽ chưa đạt tới viên mãn. Chưa đạt tới viên mãn, quý vị độ chúng sanh 

sẽ không viên mãn, vì sao? Quý vị chỉ có thể giúp kẻ có phước huệ thấp hơn quý vị, quý vị 

có thể giúp họ, chứ đối với kẻ có phước huệ cao hơn chính mình, quý vị sẽ chẳng thể giúp 

được. Vì thế, phát nguyện muốn thành Phật, thành Phật có thể giúp Đẳng Giác Bồ Tát, chỉ có 

Tập 100  765 



thành Phật mới có thể giúp họ. Chưa thành Phật, không giúp được Đẳng Giác Bồ Tát. Quý vị 

là Đẳng Giác Bồ Tát, không thể giúp Đẳng Giác Bồ Tát. Nếu quý vị là Thập Địa Bồ Tát thì 

kể cả Thập Địa lẫn Đẳng Giác quý vị đều chẳng giúp được! Đó là đại ý của Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện, nhất định phải cầu đạt đến rốt ráo viên mãn, người Trung Quốc nói “hoàn mỹ” thì 

hoàn mỹ là chẳng khuyết điểm, đạt đến Phật Đà mới chẳng có khuyết điểm, chứ Đẳng Giác 

Bồ Tát vẫn còn thua một bực. 

 “Dữ thập đại nguyện đẳng”  (và mười đại nguyện v.v...), mười đại nguyện đã nói đại lược 

trong  phần  trước.  “Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại  nguyện  đẳng” ,   “đẳng”  là  nói  tới  những  thứ 

khác, như bốn mươi tám nguyện do ngài Pháp Tạng đã phát trong hội này, hoặc các vị Bồ Tát 

trong khi tu nhân đã phát ra vô lượng vô biên đại nguyện thù thắng.  “Nguyện dĩ đạo hạnh, 

 hạnh dĩ mãn nguyện”  (nguyện để hướng dẫn hạnh, hạnh nhằm mãn nguyện), nguyện nhằm 

dẫn  dắt  quý  vị  tu  hành.  Nếu  chẳng  nguyện,  quý  vị  tu  hành  chẳng  thể  thành  tựu.  Vì  sao? 

Chẳng  có  phương  hướng,  thiếu  mục  tiêu.  Giống  như  lái  thuyền  trong  biển  cả,  chẳng  có 

phương hướng, chẳng có mục tiêu, chúng ta biết là rất nguy hiểm. Không chỉ chẳng đạt được 

mục đích, mà còn gặp nguy hiểm tột cùng bất cứ lúc nào. Thật đấy, chẳng giả đâu! Vì thế, 

con người chẳng thể không có nguyện, trong Phật pháp gọi là “nguyện”, tại Trung Quốc, thế 

tục thường nói đến “chí”. Người chẳng thể không có chí; vì thế, chí và nguyện thường được 

gộp  chung,  nhà  Phật  gọi  là  Nguyện.  Hết  thảy  chư  Phật,  Bồ  Tát  có  chung  một  nguyện  độ 

chúng sanh, phổ độ chúng sanh.  “Phổ”  có nghĩa là bình đẳng, chẳng phân biệt, chẳng chấp 

trước, mang ý nghĩa bình đẳng. Bồ Tát ứng hóa trên thế gian, vì sao? Nhằm giúp đỡ hết thảy 

chúng sanh khổ nạn. Trong các hành động giúp đỡ, có một nguyên tắc bất biến, đó là “giúp 

chúng sanh phá mê khai ngộ”, điều này rất trọng yếu! Phật, Bồ Tát biết tất cả hết thảy khổ 

nạn và quả báo của chúng sanh, căn nguyên của quả báo bất thiện là do mê mất bổn tánh, mê 

chứ không giác, đó là cội nguồn chung, căn cội của hết thảy khổ nạn và quả báo. Phật, Bồ Tát 

giáo học từ chỗ này, nắm vững từ căn bản thì mới có thể sanh ra hiệu quả thù thắng. Vì thế, 

cứu khổ cứu nạn là giúp chúng sanh phá mê, khai ngộ. Như vậy là chúng ta hiểu rõ, thuở tại 

thế, Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời dạy học, mỗi ngày [đều dạy] chẳng gián đoạn, chỉ cần 

gặp Ngài đều là người có duyên. Gặp một người bèn dạy một người, gặp hai người bèn dạy 

hai người. Ngài dạy học chẳng câu nệ thời gian, cũng chẳng có nơi chốn nhất định, bất luận 

chỗ nào, bất luận lúc nào, hễ gặp gỡ, Ngài bèn dạy. Bậc thầy như vậy, xưa nay rất ít thấy 

người nhiệt tâm dường ấy, vì sao? Ngài biết quan hệ giữa người khác và chính mình. Đó là 

luân lý nhà Phật, luân lý cũng được giảng đến mức viên mãn. Hết thảy chúng sanh và ta là 

một Thể. [Đã là] một Thể thì gặp người khác, kẻ ấy đã mê, tạo tác bất thiện, há lẽ nào chẳng 

dạy? Không chỉ phải dạy, mà còn nhất định phải giúp cho kẻ ấy giác ngộ, đó là “chẳng bỏ 

một  ai”.  Vì  thế,  nguyện  trọng  yếu  vô  cùng.  Nguyện  chánh  xác,  phương  hướng  mục  tiêu 

chánh xác thì hạnh của chúng ta chánh đáng, tư tưởng, lời lẽ, và hành vi đều chánh đáng. Tư 

tưởng, lời lẽ, hành vi bất chánh, nói cách khác, [nguyên nhân là do] chí nguyện chẳng lập, chí 

766  Tập 100 



nguyện chẳng kiên cố, nên tư tưởng và hành vi của kẻ ấy trong [cuộc sống] hằng ngày mới có 

lệch lạc. 

Hạnh nhằm  mãn  Nguyện, nhất định phải tu hành thì mới có thể thỏa mãn nguyện vọng 

của quý vị. Chúng ta muốn đoạn phiền não, phải học pháp môn. Phiền não chẳng đoạn, học 

pháp  môn  bằng  cách  nào?  Pháp  môn  nhất  định  phải  giúp  quý  vị  đoạn  phiền  não,  vì  sao? 

Trong giai đoạn này, đoạn phiền não là chủ yếu. Phiền não chẳng đoạn, pháp môn chẳng thể 

thành tựu. Phương pháp đoạn phiền não và học pháp môn vô lượng vô biên,  “pháp môn vô 

 lượng thệ nguyện học” , vô lượng, vô biên; nhưng để đoạn phiền não, chỉ có thể chọn lựa mấy 

thứ trong vô lượng vô biên pháp môn, không thể quá nhiều, nhiều quá lại chuốc lấy một đống 

lớn phiền não! Không chỉ chẳng đoạn được, mà ngược lại [phiền não] còn tăng trưởng. Hiện 

tượng như thế rất phổ biến, xưa nay trong ngoài nước đều có, chẳng phải là ngoại lệ. Do vậy, 

đọc tụng Đại Thừa cũng là một pháp môn trong tám vạn bốn ngàn pháp môn. Ta đọc tụng 

nhằm mục đích nào? Chẳng phải là pháp môn vô lượng thệ nguyện học, không nhằm mục 

đích này, mà nhằm giúp ta đoạn phiền não. Phiền phức lớn nhất trong các phiền não là vọng 

niệm  và  vọng  tưởng.  Quý  vị  thấy  đó,  niệm  trước  diệt,  niệm  sau  sanh,  tuyệt  đối  chẳng  thể 

ngưng dứt, đương nhiên càng chẳng thể đoạn dứt. Vọng niệm  tơi bời, cả đống ý niệm bất 

thiện, dùng phương pháp gì? Vô lượng pháp môn quy nạp lại chỉ có mấy thứ, trì giới là một 

phương pháp, tu Định là một phương pháp, tác Quán là một phương pháp, đó là Chỉ Quán, 

niệm Phật là một phương pháp, đọc kinh cũng là một phương pháp. Đọc kinh phải đọc như 

thế nào? Dùng phương pháp đọc kinh để chấm dứt vọng niệm. Không đọc kinh, vọng niệm 

rất nhiều. Đọc kinh nhằm tập trung cái tâm một chỗ, chế tâm nhất xứ. Cũng là nói “buông 

xuống tất cả ý niệm, cung kính niệm bộ kinh này”. Như kinh Vô Lượng Thọ, tốc độ không 

nên quá nhanh, mà cũng đừng quá chậm, phải khiến cho vọng tưởng chẳng xâm nhập, nhằm 

mục tiêu này. Ta đọc kinh này từ đầu đến cuối một lần, đại khái phải từ một giờ rưỡi đến hai 

giờ, đấy là quý vị tu hành một tiếng rưỡi hoặc tu hai giờ. Đọc kinh là đoạn phiền não, nhất 

định phải hiểu mục tiêu này. Do vậy, sau khi đọc một bộ kinh, vọng niệm cũng chẳng có, 

công phu  khá lắm!  Đọc  một  bộ kinh, trong hai  tiếng  đồng hồ  chẳng khởi  một  vọng niệm, 

công phu tốt đẹp lắm. Hai tiếng đồng hồ chẳng khởi một vọng niệm, nói thông thường, phải 

huấn luyện bao lâu? Đại khái huấn luyện từ ba năm đến năm năm mới có thể đạt tới trình độ 

này.  Vì  thế,  niệm  một  bộ  kinh,  khởi  lên  mười  hoặc  hai  mươi  vọng  tưởng  là  bình  thường. 

Muốn đạt đến mức khởi hai, ba vọng tưởng ước chừng phải mất ba năm công phu, chẳng có 

ba năm công phu, sẽ chẳng làm được. Có thể khởi một vọng tưởng, đại khái phải đến năm 

năm công phu. Tâm quý vị đã định, định lâu sẽ khai trí huệ, phương pháp đọc tụng là như 

vậy. 

Đọc tụng quyết định không nên nghĩ trong kinh có ý nghĩa gì, vì quý vị vừa nghĩ tới ý 

nghĩa thì ý nghĩa là vọng tưởng, vọng tưởng lại xâm nhập rồi. Chỉ niệm, chẳng có ý nghĩa gì, 

dùng cách này để dứt vọng tưởng. Niệm Phật, tu Định, trì giới đều dùng phương pháp này, 

Tập 100  767 



mục tiêu tương đồng, dụng ý như nhau. Vì thế, phương pháp đọc tụng này đối với phần tử tri 

thức hữu hiệu nhất, nhiều năm qua tôi sử dụng biện pháp này. Tôi niệm Phật không được, 

niệm Phật suốt ngày cả một vạn tiếng Phật hiệu, vẫn cứ khởi vọng tưởng y như cũ, nhưng 

xem kinh hoặc đọc kinh thì được; vì thế, đây là do căn tánh của mỗi cá nhân khác nhau. Lúc 

mới học cũng có thể thử xem, trì chú, trì giới đều có thể thử xem phương pháp nào thích hợp 

với chính mình, sử dụng rất thuận tiện, chính mình cũng rất ưa thích, bèn dùng phương pháp 

ấy. Vì thế, hiện thời mỗi ngày, thông thường vào lúc ít khách, thời gian đọc kinh của tôi sẽ 

chẳng ít hơn bốn giờ đồng hồ, dùng phương pháp này để đoạn ý niệm của chính mình. Trọn 

chẳng nghĩ đến ý nghĩa trong kinh, hễ nghĩ sẽ là cầu giải, đó là một pháp môn khác. Hiện 

thời tôi đọc kinh, mục đích của tôi là nhằm tu Định, nhằm ngưng dứt vọng niệm, công phu ở 

chỗ  này.  Nghiên  cứu  cầu  giải,  một  mặt  nâng  cao  cảnh  giới  của  chính  mình,  giúp  cho  Chỉ 

Quán  của  chính  mình,  triết học hiện  thời  gọi  Chỉ  Quán  là  vũ  trụ  quan  và nhân sinh quan, 

nâng cao cảnh giới của chính mình về phương diện ấy. Mặt khác, chúng tôi chia sẻ tâm đắc 

trong học tập với đại chúng, cũng giúp cho mọi người có thể liễu giải nghĩa lý của kinh. Sau 

khi liễu giải, biết chính mình mỗi ngày phải sống như thế nào, đó là tu hành, tu hành là cuộc 

sống.  Nói  cách  khác,  chúng  ta  chẳng  sống  cuộc  đời  lục  đạo  luân  hồi,  chúng  ta  ở  nơi  đây 

(trong lục đạo) mà sống cuộc đời của Phật, Bồ Tát, có thể đạt tới thanh lương, tự tại, người 

thế  gian gọi  [cuộc sống  ấy]  là  “hạnh phúc  mỹ  mãn”.  Cuộc sống  của Phật,  Bồ  Tát  là  hạnh 

phúc mỹ mãn. Nói cách khác, dùng kinh điển để chỉ đạo chúng ta sống như thế nào, mang ý 

nghĩa này. Do vậy, Hạnh mới có thể mãn Nguyện. Dùng một chữ Hạnh để bao gồm hành vi 

sai lầm của chúng ta, bao gồm tư tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, tạo tác. Nương theo kinh giáo 

để uốn nắn, sửa đổi cách nghĩ lầm, thấy trật, nói sai, làm quấy, đó là tu hành. Tu hành ở chỗ 

nào? Tu hành trong hết thảy thời, hết thảy chỗ. Thật vậy, tu nơi khởi tâm động niệm, đó là 

cội rễ của Hạnh. Khởi tâm động niệm thiện, ngôn hạnh của quý vị chắc chắn là thiện. Khởi 

tâm động niệm bất thiện, ngôn hạnh đương nhiên sẽ bất thiện, căn nguyên của nó là ý niệm. 

Vì thế, Hạnh nhằm  mãn Nguyện.  “Hạnh như túc, nguyện như mục, hỗ tương y trì”  (Hạnh 

như chân, Nguyện như mắt, nương tựa lẫn nhau), đây là nói về mối quan hệ giữa Hạnh và 

Nguyện, Nguyện lãnh đạo quý vị, chỉ dẫn quý vị phương hướng và mục tiêu chánh xác, quý 

vị mới có thể đạt đến. 

 “Cụ túc” , trong kinh Phật thường dùng hai chữ này. Ở đây, giải thích ý nghĩa hai chữ này 

rất hay,  “viên mãn vô dư” , [nghĩa là] viên mãn, chẳng khiếm khuyết mảy may nào, đó là  “cụ 

 túc” ,   “cụ túc”  có nghĩa là viên mãn.  “Hạnh Nguyện Phẩm vân” , [nghĩa là] trong phẩm Phổ 

Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện có nói,  “văn thử nguyện vương” (nghe nguyện vương này), quý 

vị nghe mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát, đại khái quý vị cũng có thể hiểu rõ ý 

nghĩa  của  mười  điều  ấy,  “độc,  tụng,  thư  tả”  (đọc,  tụng,  biên  chép),  đều  là  công  phu.  Đối 

trước kinh điển để niệm là Độc (讀), Tụng (誦) là niệm thuộc lòng, niệm rất thuộc, không cần 

xem kinh cũng có thể đọc thuộc lòng, đó là Tụng. Ngoài đọc tụng ra là biên chép, nay chúng 

768  Tập 100 



ta gọi là  “mặc tả”  (默寫: chép thuộc lòng), nhưng khi viết có thể nhìn vào kinh bổn để chép 

thì  chúng  ta  gọi  là  “sao  kinh”  (抄經),  không  xem  kinh  để  viết  thì  gọi  là  “mặc  tả”.  “Thư 

 tả”  là hai  loại  này.  “Thị chư  nhân đẳng,  ư  nhất  niệm trung,  sở  hữu hạnh nguyện giai  đắc 

 thành tựu”  (Những người ấy trong một niệm, tất cả hạnh nguyện đều được thành tựu). Quý 

vị hãy suy nghĩ mấy câu này, nếu chúng ta chẳng nhất tâm xưng niệm, sẽ chẳng có hiệu quả 

ấy! Kinh Di Giáo nói  “chế tâm nhất xứ” , nhất tâm xưng niệm và chế tâm nhất xứ có cùng 

một ý nghĩa, người thế gian chúng ta nói là “chuyên tâm”. Khi tụng niệm công khóa, khi tu 

hành, tâm vô nhị niệm, kinh văn [hiển hiện] rõ ràng, minh bạch trong tâm của chính mình. 

Trong khi ấy, mười nguyện này, nguyện nào cũng đều trọn đủ, đều được thành tựu. Trong 

một  nguyện,  viên  mãn  chín  nguyện  khác,  nguyện  nào  cũng  là  như  thế,  quý  vị  thấy  mười 

nguyện biến thành một trăm nguyện. Do vậy, [mỗi đời trong ba đời] đem phối hợp với ba 

đời, quá khứ, hiện tại, tương lai, lại thành cửu thế. Cửu thế là nói theo thời gian, [tức là] đời 

quá khứ của quá khứ, đời hiện tại của quá khứ, đời vị lai của quá khứ, đời quá khứ của hiện 

tại, đời hiện tại của hiện tại, đời vị lai của hiện tại; đời vị lai của vị lai, đời hiện tại của vị lai, 

đời quá khứ của vị lai. Quý vị chia ra như vậy, [cửu thế cộng với “tam thế” ban đầu sẽ thành 

“thập thế”, mỗi thế có mười nguyện nên] mười nguyện sẽ biến thành một ngàn nguyện. Do lý 

do đó, mười điều thiện của Bồ Tát có thể lần lượt biến thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh, do từ 

chỗ này mở rộng ra. Mười nguyện Phổ Hiền đương nhiên cũng là tám vạn bốn ngàn tế hạnh, 

lại mở rộng ra, đúng là vô lượng, vô biên, vô số, vô tận,  “một tức là nhiều, nhiều tức là một” , 

đây là câu nói tổng kết trong kinh Hoa Nghiêm. Đều ở trong một niệm tâm, niệm niệm như 

vậy, chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Thử  chánh  hiển  tùng quả  hướng  nhân, dĩ  Di  Đà  chi  thiện  xảo phương  tiện gia  trì hồi 

 hướng, thành tựu vô lượng siêu xuất Thập Địa chư thánh chi hạnh nguyện” (Điều này chỉ rõ 

từ quả hướng về nhân, dùng phương tiện thiện xảo của Phật Di Ðà để gia trì hồi hướng thành 

tựu vô lượng hạnh nguyện vượt trỗi các vị thánh trong Thập Địa). Đoạn kinh văn ngắn này 

trong phẩm Hạnh Nguyện cho thấy Như Lai từ quả hướng đến nhân. Phổ Hiền Bồ Tát đã 

chứng đắc quả vị rốt ráo, thuộc địa vị Diệu Giác, thị hiện thân phận Đẳng Giác Bồ Tát trong 

hội Hoa Nghiêm. Đẳng Giác Bồ Tát là nhân vị (địa vị tu nhân), Diệu Giác là quả vị (địa vị 

chứng quả). Nói cách khác, chúng sanh có cảm, tự tánh Thường Tịch Quang có ứng, tướng 

của  Ứng  Thân  ấy  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Đó  là  “từ  quả  hướng  đến  nhân” ,  người  Hoa  gọi 

[chuyện này] là  “thả chiếc bè Từ”.  Ngài quay lại, dần dần tiến lên cao hơn; nay Ngài lui lại, 

lui lại để giúp đỡ chúng ta. Nếu Ngài không lui xuống, cứ trụ trong địa vị ấy, chúng ta sẽ 

không thể tiến lên. Ngài đến đi tự do, chúng ta chẳng tự do, nên Ngài cần phải lui xuống giúp 

đỡ chúng ta, giúp bằng cách nào? Quý vị thấy, Phổ Hiền Bồ Tát dùng thiện xảo phương tiện 

của Phật Di Đà để gia trì, hồi hướng, thả chiếc bè Từ, vẫn xin A Di Đà Phật dùng thiện xảo 

phương  tiện  nơi  bổn  nguyện  gồm  bốn  mươi  tám  nguyện  để  gia  trì,  hồi  hướng,  đấy  là  biểu 

diễn cho chúng ta thấy. Chúng ta trông thấy, hiểu rõ, có nên nương tựa A Di Đà Phật hay 

Tập 100  769 



không? Đã chứng đắc địa vị Diệu Giác, quay trở lại thị hiện như vậy, chẳng có chi khác, chỉ 

nhằm khuyến cáo chúng ta nhất định phải nương cậy A Di Đà Phật. A Di Đà Phật ở chỗ nào? 

Một bộ kinh này là A Di Đà Phật, phải hiểu điều này. Chúng ta mỗi ngày cúng dường tượng 

A Di Đà Phật, mỗi ngày đốt hương, dập đầu lạy lục cầu Ngài phù hộ, đó là mê tín, như vậy là 

có lỗi với A Di Đà Phật, coi A Di Đà Phật như thần tiên, sai lầm rồi! Thờ hình tượng nhằm ý 

nghĩa gì? Thờ tượng để nhắc nhở chúng ta thường nghĩ đến kinh Vô Lượng Thọ. Giáo huấn 

của A Di Đà Phật dành cho chúng ta hoàn toàn ở trong bộ kinh điển này, nghe danh hiệu liền 

nghĩ đến kinh điển, thấy hình tượng cũng phải nghĩ đến kinh điển, tác dụng ở chỗ này. Thời 

thời khắc khắc dùng hình tượng để nhắc nhở chúng ta, dạy chúng ta niệm niệm chớ quên. 

Người học Phật thờ hình tượng Phật, Bồ Tát là do ý nghĩa ấy. Phải biết điều này; nếu không, 

sẽ là làm chuyện mê tín. Vì sao người học Phật chúng ta thờ hình tượng Phật nhiều như thế? 

Tánh Đức của chúng ta vô lượng vô biên, [nếu chỉ] dùng một danh hiệu, một hình tượng, sẽ 

chẳng có cách nào hiển thị Tánh Đức viên mãn của chúng ta. 

Do vậy, A Di Đà Phật đại diện kinh Vô Lượng Thọ, Quán Thế Âm Bồ Tát đại diện phẩm 

Phổ Môn, Phổ Hiền Bồ Tát đại diện phẩm Hạnh Nguyện, Văn Thù Bồ Tát đại diện kinh Bát 

Nhã, Địa Tạng Bồ Tát đại diện kinh Bổn Nguyện, chúng ta trông thấy hình tượng các Ngài 

bèn nghĩ đến giáo huấn trong các bộ kinh điển ấy. Các kinh điển ấy dạy gì? Kinh Vô Lượng 

Thọ biểu thị đại viên mãn, Quán Âm Bồ Tát biểu thị từ bi. Nghe các danh hiệu ấy, thấy các 

hình tượng ấy, phải nghĩ ta nên giống hệt như Quán Âm Bồ Tát, dùng tâm đại từ đại bi đối 

đãi hết thảy chúng sanh, mang ý nghĩa này, chớ nên hiểu sai! Địa Tạng Bồ Tát biểu thị hiếu 

thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng, đấy là căn bản của giáo học. Giáo dục của thánh hiền thế 

gian và xuất thế gian sanh ra từ đâu? Sanh từ hiếu thảo cha mẹ và tôn trọng thầy. Vì thế, danh 

hiệu của Bồ Tát là Địa Tạng, Địa là đại địa, Tạng là kho báu. Nay quý vị thấy [người ta] 

thăm dò đại địa để tìm khoáng sản. Địa ở đây là nói tới tâm địa, kho báu trong tâm địa là vô 

lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo, dùng phương pháp gì để khai thác? 

Dùng hai phương pháp là hiếu thảo cha mẹ và tôn trọng thầy để khai thác kho báu trong tự 

tánh, dùng ý nghĩa này. Nghe danh hiệu, thấy hình tượng, bèn lập tức nghĩ đến [hiếu thân, tôn 

sư], quý vị thấy Tánh Đức thường thấu lộ ra ngoài, đó là chuyện tốt. Văn Thù Bồ Tát biểu thị 

trí huệ, Phổ Hiền Bồ Tát biểu thị “thật sự làm”, dùng danh từ này cho dễ hiểu. Phổ Hiền Bồ 

Tát là thật sự làm, khai phát Tánh Đức trong tự tánh. Đặt ra những thứ ấy, những nghệ thuật 

phẩm ấy đều là thiện xảo phương tiện trong nhà Phật, chẳng có chút xíu mê tín nào! Do vậy, 

thật sự hiểu, đã hiểu rõ ràng, chúng ta sẽ bội phục Phật pháp năm vóc sát đất, đó gọi là gì? 

Nghệ thuật hóa  giáo  học.  Nghệ  thuật  hóa  là trong thời  cận đại,  từ sau  Đệ  Nhị  Thế  Chiến, 

trong xã hội chúng ta nghe nói đến danh từ “nghệ thuật hóa” rất nhiều, thứ gì cũng đều nhấn 

mạnh nghệ thuật,  ngay  cả  chiến  tranh  cũng nhấn  mạnh  nghệ thuật,  chánh trị cũng  là nghệ 

thuật,  công  thương  cũng  là  nghệ  thuật,  đều  nhấn  mạnh  nghệ  thuật  hóa!  Từ  ba  ngàn  năm 

trước, Phật đã thực hiện nghệ thuật hóa, thảy đều tiến nhập nghệ thuật hóa giáo học, chúng ta 

770  Tập 100 



chẳng thể không bội phục. Ba ngàn năm sau, con người mới nghĩ tới, mới theo đuổi nghệ 

thuật. Do vậy, trong Phật pháp, hết sức coi trọng điêu khắc, hội họa, âm nhạc, mỹ thuật, kiến 

trúc, thứ gì cũng đều nhằm biểu thị pháp, thứ gì cũng đều là giáo học. Quý vị thật sự thấu 

hiểu,  chẳng  cần  nói  câu  nào.  Bước  vào  chùa  miếu,  quý  vị  cũng  thu  được  một  bài  học  rất 

phong phú, rất viên mãn. Những điều này đều nhằm nói về thiện xảo phương tiện, gia trì hồi 

hướng, tất cả hết thảy đều là gia trì. 

Cuối cùng nói  “phổ giai hồi hướng” , tâm lượng của chúng ta đã khôi phục bình thường. 

Tâm  lượng  bình  thường  là  “tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa giới”  (tâm  trọn khắp  thái  hư, 

lượng như các cõi nước nhiều như cát), người Hoa thường nói  “lượng to, phước lớn” . Đức 

Phật bảo chúng ta, tâm lượng của mỗi cá nhân chúng ta vốn còn to hơn hư không pháp giới, 

quý vị vốn sẵn là như vậy.  Nay chúng ta phải tìm lại cái vốn có, phải tìm lại tự tánh, hồi 

hướng là đạt tới viên mãn, tìm lại nó một cách viên mãn. Cách luyện tập trong lúc thường 

ngày là như thế nào? Phải luyện tập ngay trong hiện tại. Hiện thời, tâm lượng rất nhỏ, phải 

vận dụng trong thường nhật, khởi tâm động niệm đừng nghĩ vì chính mình, hãy thường nghĩ 

vì chúng sanh, tâm lượng bèn rộng mở. Thật vậy, trí huệ hiện tiền, phước báo cũng to lớn. 

Niệm niệm nghĩ vì chính mình, buôn bán mong phát tài, niệm niệm mong mình phát tài, tiền 

của sẽ có hạn. Vì sao? Trong mạng đã định sẵn, quý vị chẳng có cách nào vượt qua [hạn mức 

đã định sẵn ấy]; nhưng nếu chuyển biến ý niệm, ta phát tài chẳng vì chính mình, mà phát tài 

nhằm giúp hết thảy chúng sanh khổ nạn, tuyệt lắm, đấy chẳng còn là tài vật trong mạng của 

quý vị nữa, vì sao? Tánh Đức tỏ lộ, của cải sẽ vô lượng vô biên, vì sao? Tất cả chúng sanh 

khổ nạn đều hưởng phước của quý vị, đó là thật! 

Vào hai ngàn năm trăm năm trước, nhằm thời đại Xuân Thu, [tức là] nhằm thời đại Ngô - 

Việt thời Xuân Thu, quý vị thấy Phạm Lãi buôn bán chẳng vì chính mình, rất nhanh, mấy 

năm đã phát tài to. Sau khi phát tài, thấy người ta nghèo cùng, khổ sở, đều giúp đỡ, tán tài, 

chia cho mọi người, khiến cho mọi người có thể sống qua ngày. Chính mình lại từ cái vốn 

nhỏ nhoi để bắt đầu buôn bán, trong mạng cũng có, hơn nữa, lại làm chuyện tốt đẹp to tát 

dường ấy, ông ta thật sự có thể phát tài, phát tài là vì có đại đạo, bố thí mà! Từ món tiền vốn 

nhỏ để bắt đầu buôn bán, chưa đầy hai ba năm lại phát tài, phát tài nhiều hơn lần trước, lập 

tức chia hết của cải. Sau khi chia sạch, lại làm từ đầu, rất tuyệt! Ba lần tụ tài, ba lần tán tài, 

nên sau này, người Hoa thờ ông ta làm Tài Thần. Người Hoa thờ ai làm Tài Thần? Phạm Lãi! 

Điều này rất có lý, ông ta là một vị thương nhân Bồ Tát, dạy quý vị kinh doanh, buôn bán 

như thế nào? Chẳng vì chính mình, mà vì chúng sanh. Bản thân quý vị tu phước, đời đời kiếp 

kiếp hưởng chẳng hết, quý vị thấy quý vị đã cứu vớt bao nhiêu người? Quý vị bố thí, thi ân, 

trong tương lai, con cháu trong nhà quý vị ai nấy đều là con hiếu, cháu hiền, vì sao? Chúng 

nó đến báo ân, chẳng đến báo oán, chẳng đến đòi nợ. Phạm Lãi nêu gương cho chúng ta thấy. 

Đặc biệt là trong thế giới hiện đại, hết thảy nhấn mạnh khoa học, khoa học đòi hỏi chứng cớ, 

Tập 100  771 



chúng ta cũng phải nêu gương. Tán tài chẳng thua thiệt, tán tài là chiếm đại tiện nghi, nhưng 

chẳng ai biết chuyện này. 

Đến  hồi  hướng  mới  thật  sự  là  viên  mãn,  do  vậy,  người  ấy  thành  tựu  vô  lượng  hạnh 

nguyện vượt trỗi chư thánh thuộc Thập Địa. Người ấy thực hiện triệt để, viên mãn. Những vị 

Bồ Tát ấy học theo A Di Đà Phật; A Di Đà Phật kiến lập Tây Phương Cực Lạc thế giới để 

làm gì? Chẳng phải vì chính mình, chẳng dính vào tiếng tăm, lợi dưỡng cho chính mình, mà 

nhằm giúp lục đạo chúng sanh trong hết thảy các cõi Phật khắp pháp giới hư không giới, tiếp 

dẫn họ đến thế giới Cực Lạc, tạo ra một đạo tràng thích hợp nhất để tu hành thành tựu trong 

thế giới Cực Lạc, hoan nghênh họ đến đó. Chẳng đòi hỏi điều kiện rất cao, mà là điều kiện rất 

đơn giản, quý vị thật sự là thiện nam tử, thiện nữ nhân, cũng tức là quý vị có thể làm được 

Thập Thiện Nghiệp Đạo, tin tưởng pháp môn này, bằng lòng vãng sanh, Ngài sẽ đến tiếp dẫn 

quý vị. [Điều kiện căn bản để vãng sanh là] tín nguyện trì danh, quý vị thấy đơn giản lắm! 

Nhưng chúng ta chớ nên quên, đừng sơ sót một điều kiện trọng yếu như Thích Ca Mâu Ni 

Phật đã giới thiệu:  “Chẳng thể do chút ít thiện căn, phước đức, nhân duyên mà được sanh về 

 cõi  ấy” ,    câu  này  trọng  yếu  lắm.  Quý  vị  có  tín,  có  nguyện,  có  hạnh,  đến  cuối  cùng  quý  vị 

chẳng thể vãng sanh, bèn trách “Phật lừa ta”. Phật chẳng lừa quý vị, Phật đã nói rất rõ ràng, 

quý vị ít thiện căn, phước đức, nhân duyên, sẽ chẳng thể đến đó. Đến đó, nhất định phải là 

người nhiều thiện  căn.  Thiện  căn  là  gì? Thiện  căn là tín nguyện,  quý  vị thật sự  tin tưởng, 

nguyện thiết tha. Đó là thiện căn. Phước đức là gì? Phước đức là thật sự làm, ta thật sự thực 

hiện Thập Thiện Nghiệp Đạo, vì nơi ấy toàn là chư thượng thiện nhân cùng nhóm họp một 

chỗ. Tiêu chuẩn của thiện là mười thiện nghiệp, không sát sanh, không  trộm cắp, không tà 

dâm, không nói dối, không nói đôi chiều, không nói thêu dệt, không ác khẩu, không tham, 

không sân, không si. Làm được điều kiện này vài phần là được rồi. Làm viên mãn cả mười 

điều kiện sẽ thành Phật, chúng ta có thể làm đến một phần trăm thì được rồi, nắm chắc vãng 

sanh Cực Lạc thế giới! Do vậy, mười nguyện ấy chẳng thể không tu, cách tu mười nguyện ấy 

ra sao? Tôi đã nói rất nhiều lần, thực hiện Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên chính là tu Thập 

Thiện Nghiệp Đạo. Vì Thập Thiện Nghiệp Đạo chỉ đề ra cương lãnh, chẳng nói chi tiết. Cảm 

Ứng  Thiên và  Đệ  Tử  Quy  là  hạng  mục chi  tiết,  còn  mười  điều  [trong  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo]  là  tổng  cương  lãnh.  Quý  vị  thực  hiện  hai  thứ  ấy  thì  Đệ  Tử  Quy  đã  làm  được,  Thập 

Thiện Nghiệp cũng làm được, quý vị là chư thượng thiện nhân. Tuy là tiểu thiện, khi vãng 

sanh, A Di Đà Phật trước hết dùng Phật quang chiếu gội quý vị. Phật quang vừa chiếu, tiểu 

thiện sẽ biến thành đại thiện, nâng lên cao, đó là Phật lực gia trì. Phật lực gia trì là tương đối, 

[nghĩa là] quý vị có bao nhiêu, Ngài tăng thêm bấy nhiêu. Chúng ta tu nhiều, Ngài sẽ tăng 

thêm nhiều, chớ nên không hiểu đạo lý này! 

Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp:  “An trụ nhất thiết công đức pháp trung, nhất thiết công 

 đức pháp chỉ Phật quả chi vô tận công đức”  (An trụ trong hết thảy pháp công đức: Chữ “hết 

thảy công đức” chỉ Phật quả công đức vô tận). Chúng ta thường nói viên mãn xứng tánh là 

772  Tập 100 



hết thảy công đức, thật vậy, cũng chẳng có gì hiếm lạ, vì sao? Vốn trọn đủ trong tự tánh, hết 

thảy  chúng  sanh  ai  nấy  đều  có  phần,  chẳng  phải  là  nói  Phật  có,  còn  chúng  ta  chẳng  có. 

“Chúng ta có” là có như thế nào? Tuy có, nhưng hiện thời bị chướng ngại, tuy có, nhưng 

không lấy ra được. Ví như quý vị có tài sản ức vạn, đều để trong ngân hàng, cất trong ấy, 

hiện thời quý vị ở bên ngoài, muốn ăn một bữa cơm, túi không có tiền, vẫn phải tạm thời làm 

lụng một chút, người ta mới cho quý vị ăn một bữa. Chẳng phải là quý vị không có, nhưng 

hiện thời chẳng lấy ra được, có chướng ngại, đạo lý là như vậy đó. Phật và Pháp Thân Bồ Tát 

chẳng có chướng ngại; vì thế, đối với Tánh Đức viên mãn có thể tự tại khởi tác dụng, đối với 

vô lượng trí huệ, vô lượng thần thông có thể tự tại khởi tác dụng, đạo lý như vậy đó. Đức 

Phật đã nói rất rõ ràng, nếu chúng ta diệt trừ chướng ngại, chướng ngại của chúng ta chính là 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chướng ngại chia thành ba loại lớn ấy, mỗi loại đều là vô 

lượng vô biên, gồm ba loại lớn ấy! Đức Phật nói rất rõ ràng, hoàn toàn diệt trừ ba loại lớn ấy, 

quý vị sẽ thành Phật, chẳng khác gì A Di Đà Phật, trí huệ và đức tướng trong tự tánh sẽ hiện 

tiền viên mãn. Chưa có năng lực trừ diệt hoàn toàn thì trừ từng phần, có tất cả ba phần, trong 

ba phần diệt trừ một phần, đã khởi tác dụng rồi. Trừ từ bên ngoài, tức là trước hết, hãy trừ từ 

bên ngoài, phần ở bên ngoài chính là chấp trước. Nếu là thật sự [đoạn trừ], chúng ta buông 

chấp trước xuống, chẳng còn chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, quý vị 

chứng quả A La Hán, hết thảy công đức trong tự tánh thấu lộ một phần ba. Một phần ba đã là 

thần  thông  rộng  lớn  rồi!  Người  Hoa  đọc  Tây  Du  Ký  rất  nhiều,  biết  Tôn  Ngộ  Không  thần 

thông quảng đại, nhưng A La Hán vượt trỗi Tôn Ngộ Không chẳng phải chỉ là một vạn lần, 

Tôn Ngộ Không chẳng thể sánh bằng A La Hán! Quý vị biết đó là vì năng lực khôi phục, 

thần thông khôi phục. Nếu lại khử thêm một phần, tức là lại trừ khử phần phân biệt, đối với 

hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian chẳng còn phân biệt, chư vị phải biết, không chấp 


trước  sẽ  đắc  tâm  thanh  tịnh,  tựa  đề  kinh  này  là  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”,  chẳng  chấp 

trước, tâm thanh tịnh hiện tiền, [đó là] A La Hán. Chẳng phân biệt, tâm bình đẳng hiện tiền. 

Bồ Tát chẳng phân biệt, A La Hán còn có phân biệt, Ngài chẳng chấp trước, nhưng có phân 

biệt. Đối với phân biệt, Bồ Tát cũng chẳng có, Tánh Đức trong tự tánh thấu lộ hai phần ba. 

Cuối cùng là đại triệt đại ngộ, đó là giác, “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, sự giác ấy là đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, hoàn toàn chẳng có chướng ngại, [Tánh Đức trong tự tánh] thấu 

lộ toàn bộ. 

Ở đây, nói đến vô tận công đức. Phật quả có công đức vô tận, đó là viên mãn xứng tánh, 

thanh tịnh, bình đẳng, giác đều đã đạt được. Nếu chẳng giải thích như vậy, chỉ nói “hết thảy 

các pháp công đức” thì Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật đều có thể nói [là các Ngài 

trọn đủ hết thảy các pháp công đức]. Phía sau thêm vào một câu, nói rõ là công đức vô tận 

nơi  Phật quả.  Như vậy  là  không phải  là nói tới  [quả vị]  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát, 

chẳng nói tới các địa vị ấy, mà nói tới quả địa Như Lai, thật sự chứng đắc viên mãn “thanh 

tịnh, bình đẳng, giác” thì mới là cảnh giới đó. Đây là nói người vãng sanh Tây Phương Cực 

Tập 100  773 



Lạc thế giới đều an trụ trong hết thảy các pháp công đức nhằm cổ vũ, khích lệ chúng ta cầu 

sanh thế giới Cực Lạc. Chúng ta vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới trong cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư, nói thật ra, sự hưởng thụ của chúng ta nhiều nhất là bằng Thanh Văn, chưa 

viên  mãn,  nhưng  thế  giới  ấy  là  thế  giới  đặc  thù,  chẳng  giống  những  thế  giới  khác!  Trong 

nguyện thứ hai mươi, A Di Đà Phật đã nói hễ ai sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới  “đều 

 là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát”.  Câu  này  rất  trọng  yếu,  trong  các  cõi  Phật  khắp  mười  phương 

chẳng có điều này, chỉ riêng thế giới Cực Lạc là có. Do bổn nguyện và oai thần của A Di Đà 

Phật gia trì, quý vị đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, tuy chưa đoạn phiền não, nhưng trí 

huệ, thần thông, và đạo lực của quý vị bằng với A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ 

Tát là gì? Là Phật! Hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, đến bên kia được 

đãi ngộ, được hưởng thụ sự đãi ngộ nơi Phật quả, tìm đâu ra điều này! Cũng có thể nói là quý 

vị đến thế giới Cực Lạc bèn thành Phật. Sự “thành Phật” ấy chẳng phải là thật sự thành Phật, 

mà do A Di Đà Phật gia trì quý vị. Loại đãi ngộ ấy do A Di Đà Phật ban cho quý vị, chẳng do 

chính bản thân quý vị đạt được, chính mình vẫn còn phải tu [hòng thật sự đạt đến]. Bất quá 

chính mình tu sẽ rất dễ dàng, lại còn rút ngắn thời gian với một mức độ to lớn. Quý vị thấy 

đó, tu hành trong thế giới [Sa Bà] này phải mất vô lượng kiếp, trụ trong vô lượng kiếp; đến 

thế giới Cực Lạc tu hành, chúng ta nói về quả vị thấp nhất là hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư, tu hành trong thế giới Cực Lạc, tu đến mức an trụ trong hết thảy các 

pháp công đức phải mất thời gian bao lâu? Mười hai kiếp. Quý vị thấy vô lượng kiếp lập tức 

rút ngắn thành mười hai kiếp. Đối với hoàn cảnh học tập [tốt đẹp, thuận tiện] ấy, quý vị có 

nên  đến đó  hay  không?  Khắp  pháp  giới hư  không  giới,  chẳng  thể  tìm  đâu  ra  một  nơi  nào 

giống như vậy! Chỉ có một chỗ gương mẫu như thế, hết sức đáng quý! Mười phương hết thảy 

chư Phật, Bồ Tát đều tán thán, đều khuyên dạy chúng ta phải sanh về đó, nhưng chúng ta vẫn 

chẳng muốn sanh về, quý vị nói xem nghiệp chướng của quý vị nặng nề lắm thay! Bao nhiêu 

vị Bồ Tát mong tưởng đến đó mà chẳng có duyên phận này, chẳng gặp gỡ duyên phận này. 

Do duyên phận, nay chúng ta được gặp gỡ, nhưng chẳng mong sanh về, đúng là lầm lạc quá 

đỗi! Đó là [pháp tu] rốt ráo viên mãn, thành tựu trong một đời! 

 “Nhân Vương Kinh Sớ vân: Thí vật danh Công”  (Nhân Vương Kinh Sớ giảng: “Thí cho 

chúng sanh gọi là Công”), Công ở đây là công đức, hai chữ “công đức” giải thích ra sao? Ở 

đây có nói:  “Quy kỷ viết Đức”  (Quy về mình là Đức). Do vậy, công đức và phước đức khác 

nhau, ngàn vạn phần đừng coi tu phước là công đức; nếu vậy, quý vị đã hoàn toàn sai lầm 

mất rồi! Công là  “thí vật” , ở đây là “vật,” chẳng nói “thí cho người” mà nói  “thí vật”.  Nếu 

nói là người thì trong mười pháp giới chỉ có nhân đạo, Ngài nói “vật”  bao gồm toàn bộ mười 

pháp giới trong ấy. Đối với những kẻ ngang vai vế chúng ta thì nói là  “bố thí” , đối với những 

bậc  cao hơn  chúng  ta  như  chư thiên  thì gọi là  “cúng  dường”.  Cúng  dường  cũng là  bố  thí, 

[nhưng nói “cúng dường” thì] danh xưng tôn kính hơn một chút. Trên là cúng chư Phật, Bồ 

774  Tập 100 



Tát,  chư  thiên,  thiện  thần;  dưới  là  cúng  dường  cửu  giới  chúng  sanh,  đều  gọi  chung 

là  “vật”.  Trong chữ Vật này có hai ý nghĩa: 

- Một là đối tượng bố thí của chúng ta, nay chúng ta nói là hết thảy người và vật. 

- Thứ hai là nội dung bố thí, có tài bố thí, pháp bố thí và vô úy bố thí. Chúng ta dùng này 

ba thứ này để bố thí hay cúng dường, trên là đến thiên thần, dưới là chúng sanh trong địa 

ngục, tâm lượng ấy lớn lắm! 

Các nhà khoa học hiện thời nói đến các chiều không gian khác nhau, chúng ta thường gọi 

chúng là “mười pháp giới”, tức các chiều không gian khác nhau. Trong các chiều không gian 

khác nhau đều có sinh vật, [bao gồm] lục đạo chúng sanh chưa khai ngộ, hoặc là chúng sanh 

thuộc  bốn  thánh  pháp  giới  tuy  đã  khai  ngộ  nhưng  chưa  viên  mãn,  họ  đều  là  đối  tượng để 

chúng ta bố thí hay cúng dường, đó là “tu Công”. Quý vị tu Công nhất định được lợi ích, lợi 

ích gì vậy? Quy về chính mình là Đức. Quý vị thí tài bèn được của cải. Thưa quý vị, càng thí 

sẽ càng nhiều! 

Năm 1999, tôi ở Tân Gia Ba, đề nghị với cư sĩ Lý Mộc Nguyên, khi ấy ông ta làm Tổng 

Vụ của Cư Sĩ Lâm,  Lâm  Trưởng là ông Trần Quang Biệt, nhưng ông Lý giống như Chấp 

Hành Đổng Sự (giám đốc điều hành), hết thảy mọi việc trong Cư Sĩ Lâm đều do ông ta quản 

trị. Tôi khuyên ông ta nên thí thực, tức là cho người khác ăn cơm, cách làm ra sao? Cho mọi 

người đến Cư Sĩ Lâm ăn cơm miễn phí, chẳng phân biệt là tôn giáo nào, kẻ ấy có tin tưởng 

tôn giáo hay không chẳng quan trọng, chỉ cần đến ăn cơm, chúng tôi đều hoan nghênh, hoan 

nghênh kẻ ấy đến ăn cơm. Lại còn ăn cơm không gián đoạn. Ăn theo lối buffet, đến ăn lúc 

nào cũng được, suốt ngày đêm hai mươi bốn tiếng đồng hồ chẳng gián đoạn, ban đêm vẫn 

mở cửa. Ban đêm thì có mạn đầu (bánh bao không nhân), bánh mì, điểm tâm, cháo, thức ăn 

lót dạ88[5], nước trà, hai mươi bốn giờ chẳng gián đoạn. Ước chừng mỗi ngày có hơn một ngàn người đến Cư Sĩ Lâm ăn cơm. Cuối tuần hoặc ngày lễ, cả ba bốn ngàn người, vô cùng 

náo nhiệt. Khi đó, Cư Sĩ Lâm thâu nhập vẫn còn khá lắm, chúng tôi thực hiện cách ấy. Làm 

chưa đến một tháng, Cư Sĩ Lâm chẳng cần phải bỏ ra đồng nào để mua sắm, vì sao? Người 

Tân Gia Ba đều biết tới, những đệ tử Phật môn mỗi ngày đem gạo đến biếu, dầu cũng biếu 

cho, rau dưa đưa đến biếu, thứ gì cũng chẳng phải mua. Biếu tặng nhiều quá, người ăn được 

quá ít, mỗi ngày mấy ngàn người mà vẫn ăn quá ít, những thứ ấy chẳng thể giữ được, giữ lại 

chúng sẽ hư mất, đặc biệt là rau dưa, làm thế nào đây? Cư Sĩ Lâm tìm hai xe chở hàng nhỏ, 

mỗi ngày đưa đi bố thí, biếu tặng bên ngoài, đưa đến đâu? Các tôn giáo khác, họ có viện 

dưỡng lão, cô nhi viện, trường học, thảy đều đem tặng hết. Tất cả các tôn giáo chúng tôi đều 



[5]

88  Nguyên văn Tiểu Thái. Theo cách gọi của người Đài Loan, đây là những món ăn lặt vặt được chuẩn bị với số lượng ít, thường dùng như món khai vị, hoặc lót dạ trước khi ăn các 

món chính thức, chẳng hạn dưa leo trộn chua ngọt, sứa trộn, đậu nành non trộn thật cay v.v... 

Tập 100  775 



bố thí, bố thí hết cả, càng thí, càng nhiều! Do vậy, những tôn giáo ấy cũng rất thân thiết với 

chúng tôi. Đến Cư Sĩ Lâm ăn cơm, có chẳng ít món ăn, quầy buffet của chúng tôi có từ mười 

lăm đến hai mươi món ăn. Mỗi ngày đều là như vậy, đều là mới nấu nóng hổi. Ông Hoàng 

Kim Huy là Tổng Thống Tân Gia Ba xưa kia, có một hôm đến Cư Sĩ Lâm dùng cơm, chúng 

tôi cùng ăn chung. Ông ta nói với ông Lý Mộc Nguyên: “Các vị thật sự giỏi quá! Trong nhà 

tôi thức ăn chỉ có năm món, quý vị có đến hai mươi mấy món”. Do ông ta đến thăm, nên hôm 

đó đặc biệt tăng thêm thức ăn, nấu thêm mấy món nữa! “Quá phong phú, quý vị lấy tiền từ 

đâu ra?” Khi các tu sĩ hoặc tín đồ các tôn giáo đến đây ăn cơm cũng đều hỏi như vậy, thấy có 

nhiều người ngần ấy, quý vị lấy tiền từ đâu ra? Ông Lý Mộc Nguyên nói: “Chúng tôi có ông 

chủ  làm  hậu  thuẫn”,  họ  hỏi:  “Ông  chủ  là  ai?”  “A  Di  Đà  Phật”,  chứng  minh  đức  Phật  nói 

chẳng sai, càng thí, càng nhiều, thứ gì cũng có, chẳng phải bận lòng chút nào! 

Hiện thời, quý vị thấy trong nước cư sĩ Tề Tố Bình ở núi Đông Thiên Mục, chỗ  bà ta là 

núi hoang, chẳng có gì cả, phát tâm bố thí, mười mấy năm qua càng thí càng nhiều. Đúng 

như trong Phật môn đã nói:  “Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng” . Quý vị phải hiểu rõ đạo lý 

và chân tướng sự thật này, quý vị đã hiểu rõ, sẽ yên tâm lớn mật bố thí, chẳng sợ hãi. Quý vị 

hiểu đấy là phước huệ chân thật, do bố thí mà có. Tài bố thí được của cải, pháp bố thí được 

thông minh, trí huệ, vô úy bố thí được khỏe mạnh, sống lâu. Quý vị thấy ba điều này có ai 

chẳng mong muốn! Của cải do đâu mà có? Trong mạng có của cải là do trong đời quá khứ 

quý vị đã tu tài bố thí. Không phải trời già quyết định, cũng chẳng phải do Phật, Bồ Tát ban 

cho! Ông tu ông đắc, bà tu bà đắc, không tu không đắc! Một người là như thế, một gia đình là 

như thế, một nước cũng là như thế. Nếu người lãnh đạo nước Mỹ hiểu đạo lý này, cần gì phải 

phát động  chiến  tranh?  Chẳng  cần!  Quý vị vẫn là  “hữu  cầu  tất ứng”.  Hơn  nữa,  phát  động 

chiến tranh sẽ “cái được chẳng bù nổi cái mất”. Trung Đông nẩy sanh chiến tranh vì sao? 

Vẫn chẳng phải vì dầu hỏa! Nước quý vị có tiền, vì sao không mua dầu, mà phải tốn kém 

quân phí nhiều ngần ấy? Quân phí nhiều ngần ấy để chiếm lãnh địa phương đó, điều gì cũng 

chẳng đạt được, chẳng biết phải tốn kém hơn món tiền bỏ ra mua dầu chẳng biết bao nhiêu 

lần, lại còn chuốc lấy tiếng xấu, còn chuốc cả đống phiền phức. Phiền phức gì vậy? Chiến 

tranh khủng bố. Tôi còn bảo đồng học truy tìm trên Internet, tìm được một tin, nhưng không 

lưu ý, là mỗi năm nước Mỹ tiêu tốn cho cuộc chiến tranh chống khủng bố vượt xa chi phí do 

hai cuộc Thế Chiến lần thứ nhất và lần thứ hai gộp lại. Kinh khủng quá! Chẳng phải là chính 

mình  chuốc  lấy  phiền  phức  ư?  Tôi  hy  vọng  các  đồng  học  tìm  trên  Internet  tin  này,  hạ  tải 

xuống để tôi xem kỹ lưỡng hơn. Họ học Phật thì tốt hơn, nhưng chẳng học Phật! Học Phật 

bèn hiểu rõ, muốn gì có nấy, nhưng chẳng tạo tội nghiệp. Do vậy, đối với “cầu” trong Phật 

pháp, xưa kia, Chương Gia đại sư đã dạy tôi, có đạo lý, có lý luận, có phương pháp. Đúng lý, 

đúng pháp, có cầu ắt ứng, chẳng có gì là mê tín trong ấy! Cần gì phải tạo tội nghiệp? Tạo tội 

nghiệp  chỉ  khiến đức  bị khuyết,  chỉ khiến  cho  của  cải,  trí huệ,  sức  khỏe và  tuổi thọ  trong 

mạng của quý vị bị giảm xuống, chẳng thể tăng lên. Vì thế, giáo huấn của thánh hiền có giá 

776  Tập 100 



trị, có chỗ hữu dụng, chẳng thể không tìm lại. Không chỉ phải tìm lại, mà còn phải đích thân 

dốc sức hành, phát huy rộng lớn. 

Tịnh Ảnh Sớ đã giải thích công đức như sau:  “Công vị công năng, chư hạnh giai hữu lợi 

 ích chi công, cố danh vi Công”  (Công là công năng, các hạnh đều có công năng lợi ích nên 

gọi là Công).  “Chư hạnh” : Tư tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, hành vi được gọi là  “chư hạnh” , 

chúng đều có công năng lợi ích. Nếu chúng tùy thuận Tánh Đức, đó là Công. Trái phạm Tánh 

Đức thì tạo nghiệt (tạo nên những mầm mống tội lỗi, khổ quả), như vậy là có tội! Theo bước 

thánh hiền, cổ thánh tiên hiền, chư Phật, Bồ Tát, thánh hiền của các tôn giáo Tây Phương, 

đều  là  Công.  Vi  phạm  giáo  huấn  của  thánh  hiền  là  Tội.  “Thử  công  thị  thiện  hành  gia 

 đức”  (công ấy là đức sẵn có của người làm lành), chúng tôi đổi một chữ trong câu này cho 

mọi  người  dễ  hiểu,  tức  là  “thiện  hành  nhân  gia  chi  đức”  (đức  của  người  làm  điều 

thiện),  “thiện hành gia đức”  có nghĩa như vậy. Đức ấy cũng đạt được, quý vị có được của 

cải, thông minh, trí huệ, khỏe mạnh, sống lâu.  “Cố danh công đức”  (nên gọi là công đức). 

Cách  giải  thích  chữ  Công  Đức  này  cũng  rất  hay.  “Đức  thể  danh  pháp”  (Thể  của  đức  là 

pháp), đức ấy do đâu mà có? Do pháp, tức là an trụ trong hết thảy các pháp công đức. Lại 

phải giải thích chữ Pháp này.  “Phạn vân Đạt Ma” (tiếng Phạn là Dharma), Dharma là tiếng 

Ấn Độ, tiếng Phạn là Dharma, người Hoa dịch là Pháp,  “thông ư nhất thiết”  (chỉ chung hết 

thảy), đây là danh từ chung để chỉ hết thảy vạn sự vạn vật.  “Vô luận tiểu giả, đại giả, hữu 

 hình giả, vô hình giả, chân thật giả, hư vọng giả, thị sự vật giả, thị đạo lý giả”  (bất luận là 

lớn, nhỏ, hữu hình, vô hình, chân thật, hư vọng, là sự vật hay là đạo lý), nói ngắn gọn, dùng 

một chữ để xưng hô là Pháp. Đó là cách xưng hô theo Đối Pháp89[6]. Trong toàn thể vũ trụ, trong giáo pháp Đại Thừa thường dùng sáu chữ để bao gồm toàn bộ hết thảy mọi sự trong vũ 

trụ. Sáu chữ là: 

-  Tánh  -  Tướng:  Trong  triết  học  gọi  Tánh  là  bản  thể  của  vũ  trụ,  Tướng  là  hiện  tượng. 

Kinh Phật dùng danh từ này, Triết Học hiện thời cũng dùng danh từ này. 

-  Thứ  hai  là  Lý  -  Sự.  Lý  là  lý  luận,  Sự  là  tất  cả  hết  thảy  tạo  tác,  biến  hóa.  Sách  Hoàn 

Nguyên  Quán  nói  “xuất  sanh  vô  tận” ,  đó  là  Sự,  nó  biến  hóa.  Y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm trong mười pháp giới [đều thuộc về Sự]. Tự tánh thanh tịnh viên minh thể là Lý. Do 

vậy, Lý là Thể, Sự là Tướng, đặc biệt coi trọng sự biến hóa. 

- Hai chữ sau đó là Nhân - Quả. 



[6]

89  Đối Pháp hiểu theo nghĩa hẹp là Luận Tạng, hiểu theo nghĩa rộng là danh từ thuật ngữ 

trong Phật pháp. Đối Pháp nghĩa là dùng trí huệ nơi thánh đạo vô lậu để quán sát đạo lý Tứ 

Đế và thật quả Niết Bàn. 

Tập 100  777 



Tánh - Tướng, Lý - Sự, Nhân - Quả đã bao gồm trọn hết toàn thể vũ trụ, chẳng sót một 

pháp nào. Phật pháp thường nói như thế. 

 “Duy  Thức  Luận  viết”  (Duy  Thức  Luận  nói),  nêu  kinh  luận  để  giải  thích  danh  tướng 

này,  “Pháp vị quỹ trì. Quỹ vị quỹ phạm (軌範) , khả sanh vật giải”  (Pháp là quỹ trì (duy trì 

theo đúng đường lối). Quỹ (軌) là đường lối, khuôn khổ, có thể khiến cho chúng sanh khởi 

lên kiến giải). Quỹ là quỹ đạo (軌道: đường lối định sẵn), cũng là “trật tự” như ta nói trong 

hiện thời. Trong toàn thể vũ trụ, quý vị thấy tinh hệ, ngân hà, chúng ta nói tới ngân hà, những 

tinh  cầu  ấy  vận  hành  trong  vũ  trụ  đều  có  quỹ  đạo,  tuy  rất  nhiều,  cũng  là  vô  số  vô  lượng; 

nhưng  chúng  có  trật  tự  nhất  định,  chẳng  xảy  ra  va  chạm,  điều  đó  gọi  là  Quỹ;  vì  thế,  nay 

chúng ta  gọi  là  “pháp  tắc  thiên  nhiên”.  Trên địa  cầu  có  rất  nhiều  sinh vật,  những sinh vật 

cùng tồn tại, sinh trưởng trên địa cầu, có liên quan với nhau. Do liên quan lẫn nhau mới tạo 

thành cân bằng sinh thái trên địa cầu, địa cầu phát triển tốt đẹp, quý vị chớ nên phá hoại. Nếu 

con người tùy thuận thiên nhiên, sẽ thuận lợi nhất; phá hoại thiên nhiên, tai nạn sẽ xảy đến. 

Chúng tôi nêu một thí dụ rõ rệt nhất. Cha mẹ sanh ra chúng ta có thân thể này, đó là tự nhiên. 

Chúng ta tùy thuận tự nhiên, khéo yêu thương thân thể này, quý vị sẽ cả đời khỏe mạnh, hạnh 

phúc. Nếu quý vị chẳng ưa thích nó, muốn đến thẩm mỹ viện, biến đổi khuôn mặt tự nhiên 

thành dáng vẻ như quý vị tưởng tượng. Có thể hay không? Có thể chứ! Sau khi đi thẩm mỹ 

viện, [thỏa ý] đại khái được mấy năm, quý vị phải khổ cả đời, đau khổ cả đời, nỗi khổ ấy do 

chính quý vị chuốc lấy. Ở Úc Châu Học Viện, có một nữ cư sĩ làm công quả, thuở trẻ đi sửa 

mũi, sống mũi được nâng cao hơn, sau lúc bốn mươi tuổi đau khổ không chịu nổi, mỗi ngày 

phải chịu tội, gặp tôi kể chuyện ấy. Tôi nói: “Bà đã phá hoại cân bằng sinh thái tự nhiên, nên 

hiện thời phải chịu tai nạn này”. 

Khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  mọi  người  đã  hiểu  sai  lời  cổ  nhân:  “Nhân  định  thắng 

 thiên” , hiện thời người ta hiểu câu ấy nghĩa là gì? Con người nhất định có thể thắng thiên, 

tức  là  chiến  thắng  tự  nhiên,  trật  lất  rồi!  Trước  đây  người  ta  nói  “nhân  định  thắng 

 thiên”  nghĩa là con người phải định, nói về tu Thiền Định. Có Thiền Định rất sâu, Định sanh 

trí huệ, năng lực ấy có thể thắng thiên, có ý nghĩa như vậy. Nay tâm quý vị dao động, hời hợt, 

học  được  một  chút  khoa  học  kỹ  thuật,  liền  nghĩ  mình  vạn  năng,  có  thể  thắng  thiên  hay 

không? Quý vị thấy hiện thời quý vị thay đổi sinh thái tự nhiên, khiến cho địa cầu tức giận, 

nổi nóng, nó phải trả thù. Nó lay động nhè nhẹ, những cao ốc, dinh thự bèn sụp đổ hoàn toàn, 

quý vị có đấu lại nó hay không? Cổ nhân nói chẳng sai, nhưng hiện thời rất nhiều ý nghĩa đã 

bị vặn vẹo, hiểu lệch lạc mất rồi! Bởi lẽ, đối với tự nhiên, cổ nhân kính trời, kính quỷ thần. 

Khổng phu tử cũng chẳng phải là ngoại lệ:  “Kính quỷ thần nhi viễn chi” ,  “viễn chi”  là gì? 

Chẳng để cho quỷ thần thao túng! Thật ra, điều ấy tương ứng với mười đại nguyện vương, lễ 

kính chư Phật, kể cả trời, đất, quỷ thần, bao gồm núi, sông, đại địa, không gì chẳng kính. Quỷ 

thần cung cấp tin tức thiện, chúng ta có thể tiếp nhận; nếu là bất thiện, vi phạm pháp tắc thiên 

nhiên,  chúng  ta  chẳng  cần  phải  tiếp  nhận  nó.  Tương  ứng  với  pháp  tắc  của  thiên  nhiên  thì 

778  Tập 100 



chúng ta có thể tiếp nhận, chấp nhận. Trong trời đất, quỷ thần có kẻ thiện lương, chẳng phải 

là không có, nhưng kẻ bất thiện cũng chẳng ít, chúng ta chớ nên không biết. Nhất định phải 

dùng định lực, tâm chớ nên bộp chộp, hời hợt, đừng nên bị xung động bởi cảm tình, hãy dùng 

lý trí để xử sự hòng khỏi mắc phải lỗi lầm! 

Con người hiện thời đi sau tiến bộ khoa học, thật vậy, chúng ta có lỗi với địa cầu, có lỗi 

với núi, sông, đại địa, khai thác bừa bãi, phá hoại tùy tiện, chẳng có một chút tâm cung kính 

nào. Phật pháp cho chúng ta biết cây cối, hoa, cỏ đều có linh tánh. Trong kinh điển, đức Phật 

bảo chúng ta cây cối nào có chiều cao bằng con người thì cây ấy có thần cây. Chẳng phải là 

cây thành thần mà là do linh thể (spirits) dựa vào cây, họ nghĩ cây ấy là nơi cư trụ của họ, 

nguyên nhân là như vậy đó. Vì thế, trước kia, người xuất gia tu hành trên núi, chặt mấy cây 

để dựng một túp lều tranh, đức Phật cho phép, nhưng ba ngày trước khi quý vị muốn chặt cây 

ấy, phải cúng tế thần cây, tụng kinh hồi hướng cho họ, xin phép họ ba ngày sau sẽ chặt cây, 

xin họ dọn nhà đi, thông báo, loan tin cho họ. Đâu có giống như trong hiện thời, chặt phá cả 

đống, chẳng thèm thông báo, quý vị nói xem như vậy thì thần cây có tức giận hay không? Họ 

sẽ  kiếm  chuyện  với quý vị.  Đào  quặng,  vừa  đủ bèn  ngưng,  chớ nên  có tâm  tham.  Có  tâm 

tham, phiền phức sẽ xảy đến. Hiện thời đã làm quá lố rồi, quá sức quá lố, nên núi, sông, đại 

địa biến đổi nhiều, rõ rệt lắm! Đến tột cùng, rất có thể toàn thể đại lục sẽ bị chìm xuống đáy 

biển! 

Trong quá khứ đã từng có chuyện này, các nhà khoa học nói: Trên địa cầu, khoảng chừng 

năm vạn năm trước, khoa học kỹ thuật cũng khá phát triển. Trên thế giới này có nước Đại 

Tây (Atlantis), do cũng làm quá lố, luân lý, đạo đức, nhân quả đều chẳng cần đến nữa, tin 

tưởng nhân định thắng thiên, tùy ý phá hư địa cầu, tùy tiện thay đổi núi, sông, đại địa đến nỗi 

lục địa chìm xuống đáy biển. Chỗ hiện thời là Đại Tây Dương, vào thời cổ là Đại Tây quốc. 

Chuyện này có thật hay không? Hiện nay, rất nhiều nhà thám hiểm đã ngồi tàu ngầm đến đáy 

biển quan sát, phát hiện thật sự có di tích thành thị dưới đáy biển, chứng tỏ chuyện này chẳng 

giả, biên giới của khu vực ấy gần sát nước Mỹ và Ba Tây. Trong quá khứ, địa cầu đã có tấm 

gương ấy, nếu người hiện thời làm quá lố, cũng có thể gặp tình trạng này. Đối với những 

chuyện này, Phật pháp đã tiết lộ tin tức, chúng ta phải coi trọng, Phật, Bồ Tát chẳng nói lời 

giả. Làm người phải theo quy củ, phải tuân thủ, giữ vững “quỹ đạo” của chính mình, phải nêu 

gương điển hình cho đại chúng. Bởi lẽ, hết thảy các pháp đều có quỹ phạm (đường lối, phạm 

vi riêng biệt)  “khả sanh vật giải” , chữ  “vật”  này chỉ chúng sanh, [ “khả sanh vật giải”  nghĩa 

là] khiến cho chúng sanh thấy những hiện tượng ấy sẽ có thể lý giải, biết Sự và Lý của nó, có 

thể lý giải [Sự và Lý ấy]. 

 “Lệ  như  vô  thường”  (chẳng  hạn  như  [danh  từ]  Vô  Thường),  vô  thường  là  danh 

tướng.  “Sử nhân sanh khởi vô thường chi giải”  (khiến cho người ta phát khởi sự thấu hiểu 

đối với vô thường), danh từ này có thể khiến cho một số người đối với tất cả hết thảy các 

Tập 100  779 



pháp trong thế gian sanh khởi sự lý giải về vô thường, biết kinh Phật giảng hết thảy các pháp 

chẳng thật,  “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , vì sao? Nó vô thường, chẳng thể 

tồn tại vĩnh hằng, biến hóa trong từng sát-na. Không phải chỉ riêng địa cầu biến hóa trong 

từng sát-na, mà khắp pháp giới hư không giới đều biến hóa trong từng sát-na; hiện thời, các 

nhà khoa học đã phát hiện chân tướng sự thật này. Ai chủ trì sự biến hóa trong từng sát-na 

ấy? Đức Phật dạy:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , chủ tể là niệm, tức ý niệm. Hiện 

thời, các nhà Lượng Tử Học đã phát hiện chuyện này, trong kinh, đức Phật giảng đạo lý sâu 

như vậy, người bình thường rất khó hiểu, nếu được Lượng Tử Học chứng minh sẽ rất hữu ích 

cho Phật pháp. Quả nhiên chứng thực những điều được nói trong kinh giáo Đại Thừa đều là 

sự thật, đối với Phật pháp và sự giáo học của các tôn giáo sẽ khởi tác dụng rất lớn, người ta 

chẳng còn coi tôn giáo là mê tín nữa. Giáo dục tôn giáo sẽ có tác dụng rất lớn đối với nhân 

loại, thật sự có thể hóa giải hết thảy tai nạn, giúp xã hội khôi phục an định, hòa hài. Chúng ta 

phải khẳng định cổ thánh tiên hiền chẳng phải là vô tri, chẳng phải là mê tín, mà thông minh 

hơn chúng ta nhiều lắm, chúng ta thua kém họ rất xa! 

       “Trì vị trụ trì, bất xả tự tướng, nhất thiết chư pháp, các hữu kỳ tướng” (Trì [trong quỹ trì] 

có nghĩa là gìn giữ, chẳng bỏ tự tướng, hết thảy các pháp mỗi pháp đều có tướng của nó), ý 

nói hết thảy các pháp có thể duy trì trong một khoảng thời gian. Trên thực tế, nó biến hóa 

trong từng sát-na, nhưng biến hóa rất nhỏ yếu, chúng ta nhìn không ra. Chẳng hạn như con 

người biến đổi mỗi ngày, già yếu trong từng sát-na, luôn biến hóa, nhưng nếu chỉ vài ngày thì 

chúng ta không thấy người đó già suy, phải sau một hai năm mới thấy người ấy thật sự biến 

đổi đôi chút, chẳng đột nhiên biến đổi, mà biến đổi trong từng sát-na. Hiện tượng này được 

gọi là Trì hay Bảo Trì. Tiếp đó, sách viết:  “An trụ nhất thiết, Hội Sớ thuyết: An trụ giả, bất 

 động nghĩa”  (“An trụ hết thảy”: Hội Sớ nói: “An trụ nghĩa là bất động”),  “bất động”  ở đây 

chẳng phải là thật sự bất động.  “Đức thành bất thoái, cố viết An Trụ”  (đức thành tựu, chẳng 

lui sụt, nên gọi là An Trụ), câu này nói rất hay.  “Vô đức bất cụ, cố vân nhất thiết”  (không 

đức nào chẳng đủ, nên nói là “hết thảy”), ý nghĩa này cũng vô cùng hay. Tu đức có thành tựu, 

A Lại Da gần với chân tâm, đó là hiện tượng trong bốn thánh pháp giới, chưa thật sự chuyển 

thức thành trí, nhưng có thể tuân thủ giáo huấn của thánh hiền, nghiêm túc giữ gìn giáo huấn 

của thánh hiền, người ấy có đức này. Thể của đức ấy là Tánh Đức. Tu đức tương ứng với 

Tánh Đức; do vậy, tuy là vô thường, tốc độ [biến đổi] của nó thong thả. Hiện tại, khoa học đã 

tăng nhanh tốc độ vô thường, giáo huấn của thánh nhân khiến vô thường chậm lại, quý vị 

thấy hai thứ hiệu quả khác nhau. Vì thế, giáo huấn của thánh hiền đem lại an trụ, bình an, hòa 

hài, khoa học đem lại động loạn cho xã hội. Hiện thời, mỗi cá nhân chúng ta đều biết nói điều 

này, nhưng mỗi cá nhân đều chẳng cam lòng, chẳng bằng lòng, nhưng chẳng làm sao được, 

đều  mong làm sao để khôi phục sự bình thường, đó là đại sự; nhưng nếu ý niệm của mọi 

người đều khôi phục bình thường sẽ chẳng khó, nhất định phải cậy vào giáo huấn của thánh 

hiền. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này. 

780  Tập 100 





Tập 101 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang một trăm mười bảy, dòng thứ bảy từ dưới đếm lên, chúng ta đọc từ câu 

 “an trụ nhất thiết”.  



 “An trụ nhất thiết giả, Hội Sớ vân: An trụ giả, bất động nghĩa. Đức thành bất thoái, cố 

 viết an trụ. Vô đức bất cụ, cố vân nhất thiết”  (“An trụ hết thảy”: Sách Hội Sớ giảng: “An trụ 

nghĩa là bất động. Đức thành tựu, chẳng lui sụt, nên bảo là an trụ. Không đức nào chẳng đầy 

đủ nên nói là hết thảy”). Trong phần trước, chúng tôi cũng đã nói đến câu này, từ chỗ này là 

khởi đầu của một đoạn. An trụ, bất luận là sơ học hay là người tu học đã lâu, đều vô cùng 

quan trọng, cổ nhân nói  “thân an tắc đạo long”  (thân yên ổn, đạo sẽ hưng thịnh). Chúng tôi 

nghĩ đến thời cận đại, trong thế kỷ này, chẳng có cao tăng đại đức xuất hiện trên thế gian. 

Phật  pháp là  như thế,  mà  pháp  thế gian cũng  chẳng  phải  là  ngoại lệ.  Không chỉ  tại  Trung 

Quốc, mà gần như tại tất cả mọi nơi trên toàn thể thế giới chúng ta đều thấy [tình trạng như 

vậy]. Do nguyên nhân nào? Trong thế kỷ này chẳng có hai chữ “an trụ”! Các xã hội trên toàn 

thể thế giới đều rơi vào tình trạng chao đảo, bất an, nên lòng người chẳng thể định, rất khó 

thành tựu! Trên thực tế, có vấn đề như thế này: Đại hoàn cảnh bất hảo, xã hội động  loạn, 

nhưng nếu cá nhân thật sự có thiện căn, có phước đức, vẫn có thể thành tựu. Thiện căn là tín 

tâm kiên định, phước đức là có thể chịu đựng khổ sở, khó khăn, người như vậy rất ít, nhưng 

chẳng phải là không có! Do vậy, lúc đức Phật sắp nhập diệt, tôn giả A Nan từng hỏi Phật: 

 “Phật tại thế, chúng con nương tựa Ngài làm thầy. Ngài chẳng trụ thế, chúng con nên nương 

 cậy ai?”  Đức Phật dạy một câu:  “Lấy giới làm thầy” , lại còn nói thêm:  “Lấy khổ làm thầy” . 

Nói cách khác, trong thời đại hiện tiền, chúng ta có thể trì giới, có thể chịu khổ thì sẽ có thể 

thành tựu. Đầy đủ hai điều kiện ấy, bất luận ở trong thuận cảnh hay trong nghịch cảnh, đều 

có thể như như bất động. Cổ đại đức đã dạy chúng ta bí quyết thành công:  “Thâm nhập một 

 môn, huân tu lâu dài”.  Thí dụ như trong hoàn cảnh hiện thời, chính mình có thể tìm được 

một nơi rất hẻo lánh, một chỗ rất lạc hậu; chỗ lạc hậu là nơi bình yên, mọi người chẳng tranh 

chấp, chẳng có ai đến giành giật, chắc chắn là điều kiện vật chất rất kém cỏi, nhưng là nơi [tu 

hành] tốt đẹp. Càng kém cỏi càng tốt, một cái lều tranh bé tí, quý vị tặng cho người ta, người 

ta chẳng thèm, coi thường, đó là chỗ bình yên! 



Có thể an định mười năm bất động, quý vị an trụ ở nơi ấy, học một bộ kinh giáo đến 

cùng. Người ta chỉ cần có hai điều kiện  như vậy, trì giới bằng cách thực hiện Đệ Tử Quy, 

Tập 101  781 



Cảm  Ứng  Thiên,  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  đều  thuộc  về  trì  giới,  cần  phải  học.  Chẳng  có 

những thứ ấy tức là thiếu cội rễ, căn cơ của các bậc đại thánh đại hiền thế gian và xuất thế 

gian thuộc trong ba thứ ấy. Ba thứ ấy chẳng khó, [dành ra] thời gian một năm [để tu tập] là 

đủ rồi! Ba thứ ấy chẳng phải để học suông, chẳng phải để học thuộc lòng, mà là mỗi điều đều 

phải làm được. Đệ Tử Quy gồm một trăm mười ba điều; Cảm Ứng Thiên cũng chẳng thể coi 

là nhiều, nhân quả thiện ác tổng cộng gồm một trăm chín mươi lăm điều; Thập Thiện Nghiệp 

Đạo là mười điều. Đã vun bồi bền vững hai căn cội trước (Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên) 

thì Thập Thiện Nghiệp Đạo sẽ chẳng có vấn đề gì! Cũng có nghĩa là Thập Thiện Nghiệp nói 

chi tiết sẽ là Cảm Ứng Thiên và Đệ Tử Quy. Vun bồi bền vững những căn cội ấy, quý vị là 

thiện nam tử, thiện nữ nhân, hội đủ điều kiện! Mười năm học một bộ kinh Vô Lượng Thọ này 

nhuần nhuyễn,  mỗi ngày đọc  một lần. Nếu có duyên phận, có thể nghe giảng sẽ càng hay 

hơn! Nghe giảng thì hiện thời chúng ta có đĩa CD/DVD, có Internet, cũng có truyền hình vệ 

tinh. Do vậy, có duyên phận thì có thể thâu lấy để nghe, mỗi ngày có thể nghe từ bốn tiếng 

đồng hồ trở lên, chẳng thể ít hơn bốn tiếng đồng hồ. Những thời gian khác bèn chuyên niệm 

A Di Đà Phật, tâm quý vị sẽ định. Định chừng dăm ba năm sẽ đắc Niệm Phật tam-muội, lại 

có trường hợp đôi ba năm rất có thể khai ngộ. Đắc tam-muội là đắc Định, Định có thể khai 

huệ.  Do vậy,  thật sự  mong  thành  tựu  thì trong bất  luận hoàn cảnh nào  cũng đều  có  thể tu 

hành. 



Trong đời loạn, mọi người ở cùng một chỗ cùng nhau tu hành khá khó khăn, như trong 

thời đầu Dân Quốc, xác thực là thuở ấy có các vị cao tăng đại đức thật sự muốn mở trường 

học nhằm bồi dưỡng nhân tài kế tục, nhưng vì chiến tranh, đều chẳng có cách nào thực hiện 

viên mãn. Pháp sư Ứng Từ mở Hoa Nghiêm Đại Học, chưa đầy một năm đã phải đóng cửa. 

Âu Dương đại sư lập Chi Na Nội Học Viện coi như có thành tựu [tốt đẹp] nhất, nhưng cũng 

chỉ làm được hai năm, chẳng thể tiếp tục. Sau chiến tranh, tại Đài Loan, lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam mở lớp học kinh tại Đài Trung Liên Xã nhằm bồi dưỡng nhân tài giảng kinh, các đồng 

học  có hơn  hai  mươi  người, tôi là người tham  gia  cuối  cùng, cũng chỉ dạy  được hai năm, 

chẳng mở lớp tiếp theo, duyên chẳng dễ dàng. Tôi học kinh giáo với thầy Lý từ ngay trong 

lớp học ấy. Nếu chẳng có lớp ấy thì thật sự là ngay cả kinh giáo tôi cũng chẳng được học! 

Tuy thời gian chẳng dài, tôi vẫn được gặp gỡ. Vì thế,  “an trụ hết thảy”  quan trọng hơn bất cứ 

gì khác. Chẳng có cơ duyên, chúng ta phải nghĩ cách tìm cơ hội, một người sống cuộc đời 

đơn giản, kham khổ, chẳng cần được hộ trì rất nhiều, có được một hai người nhiệt tâm hộ 

pháp chiếu cố quý vị bèn chẳng có vấn đề gì! Cuộc sống càng đơn giản càng hay, người thật 

sự tu hành một ngày ăn một bữa là được rồi, mỗi ngày ăn một bữa giữa trưa! 



Đại khái, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam gặp gỡ Phật pháp khi cụ đã ngoài ba mươi tuổi, còn 

trễ hơn tôi, tôi gặp Phật pháp lúc hai mươi sáu tuổi. Cụ bảo tôi [cụ gặp Phật pháp] lúc tuổi đã 

ngoài ba mươi. Sau khi gặp Phật pháp không lâu, cụ bèn quá ngọ chẳng ăn, [mỗi ngày] ăn hai 

782  Tập 101 



bữa, rồi hai ba năm sau bữa sáng cũng bỏ luôn, mỗi ngày ăn một bữa, suốt đời chẳng thay 

đổi. Rất khó có! Giảm bớt rất nhiều chuyện. Tự mình chăm sóc chính mình, ăn cơm do tự 

mình nấu, quần áo do chính mình giặt, tự mình chăm sóc bản thân mãi cho đến lúc chín mươi 

lăm tuổi vẫn là tự mình chăm sóc chính mình. Hai năm cuối cùng cụ mới đồng ý tiếp nhận 

hai học trò phát tâm chăm nom. Trước đó, có người muốn chăm sóc cụ, cụ không chịu. Tôi 

học Giáo với cụ tại Đài Trung, cũng chịu ảnh hưởng bởi sự thân giáo của cụ. Do vậy, lúc tôi 

ở Đài Trung là ba mươi mấy tuổi, tôi cũng học theo cụ mỗi ngày ăn  một bữa. Tôi ăn đến 

tháng thứ tám mới trình với cụ, tôi nói: “Thưa thầy, hiện thời mỗi ngày con ăn một bữa”. “Đã 

bao lâu?” “Tám tháng rồi ạ!” “Thế nào? Thân thể có biến hóa hay không?” Tôi thưa: “Rất 

bình thường”. Cụ vỗ bàn: “Hãy vĩnh viễn gìn giữ, suốt đời chẳng phải cầu cạnh ai!” Cuộc 

sống đơn giản, nhu cầu rất ít, một người nhiệt tâm hộ pháp là đủ rồi, chẳng cần phan duyên. 

Cổ nhân nói:  “Nhân đáo vô cầu, phẩm tự cao”  (người đạt đến không mong cầu, phẩm hạnh 

tự cao). Nhất định phải biết tiết kiệm, tích phước, trọng yếu hơn bất cứ điều nào khác! Do 

vậy, có quyết tâm, có nghị lực, trong xã hội rối ren, chính mình có thể như như bất động. Hãy 

học theo Quảng Mục thiên vương trong tứ đại thiên vương, Ngài biểu thị ý nghĩa sau đây: 

Trong thời cuộc rối ren, có thể giữ cho chính mình bất động, thứ gì cũng có thể thành tựu. Do 

vậy, ở đây, tôi biểu lộ ý nghĩa ấy cùng quý vị:  “An trụ giả, bất động nghĩa”  (An trụ nghĩa là 

bất động). 



 “Đức thành bất thoái”  (đức thành tựu chẳng lui sụt),  “đức”  được nói ở đây là Giới và 

Định. Chúng ta có thể học tốt đẹp Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên và Thập Thiện Nghiệp, hoàn 

toàn thực hiện trong cuộc sống hằng ngày, xử sự, đãi người, tiếp vật, tâm vĩnh viễn bất thoái. 

Sau  đấy,  một  mục  tiêu,  một  phương  hướng,  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  phương  hướng  ấy  là  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, mục tiêu ấy là thấy A Di Đà Phật, tâm phải định, quyết định chẳng 

thay đổi, đức sẽ thành tựu, thành tựu bất thoái, đó là “an trụ”.  



 “Vô đức bất cụ, cố vân nhất thiết”  (Không đức nào chẳng đủ, nên gọi là “hết thảy”): 

Có thể buông xuống hết thảy, đó là  “vô đức bất cụ”.  Chúng ta buông xuống chấp trước đối 

với hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. Không chỉ chẳng chấp trước, mà tốt nhất là 

phân biệt cũng chẳng có. Làm thế nào để có thể đạt được? Chuyên tâm nơi kinh giáo, nhất 

tâm niệm Di Đà, sẽ thực hiện được! Kinh Hoa Nghiêm nói  “một tức là hết thảy, hết thảy tức 

 là một” , một bộ kinh này là đủ rồi. Không chỉ là những kinh giáo do Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã nói trong bốn mươi chín năm, mà giáo huấn của mười phương ba đời hết thảy Như Lai và 

Pháp Thân Bồ Tát cũng đồng thời viên mãn trọn đủ trong ấy. Đặc biệt là trong xã hội giống 

như hiện thời, nắm vững bộ kinh này, một câu Phật hiệu, chẳng có ai không thành tựu. Chúng 

ta nhất định phải hiểu đạo lý này, phải hiểu rõ, thật sự phát tâm y giáo phụng hành.  “Tiền dẫn 

 Hạnh Nguyện Phẩm trung, ư nhất niệm trung, sở hữu hạnh nguyện giai đắc thành tựu giả”  

(trong phẩm Hạnh Nguyện như đã dẫn trong phần trước, trong một niệm, tất cả hạnh nguyện 

Tập 101  783 



đều  được  thành  tựu).  Trong  phần  trước  đã  từng  dẫn  câu  kinh  văn  này  của  phẩm  Hạnh 

Nguyện, ở đây, [cụ Hoàng] giải thích:   “Tức thị nhất niệm trung, viên thành hạnh nguyện”  

(tức là trong một niệm, thành tựu viên mãn hạnh nguyện).  “Viên”  (圓) là viên mãn,  “thành”  

(成)  là  thành  tựu,  [ “viên  thành  hạnh  nguyện”  là]  trong  một  niệm  thành  tựu  viên  mãn  Phổ 

Hiền đại hạnh và Di Đà đại nguyện.  “Cố năng an trụ ư Như Lai nhất thiết Phật quả công đức 

 chi pháp”  (nên có thể an trụ trong hết thảy các pháp công đức nơi Phật quả của Như Lai), 

pháp môn Niệm Phật đã được đại diện viên mãn. 



Chúng  ta  lại  xem  đoạn  tiếp  theo:   “Du  bộ  thập  phương,  hành  quyền  phương  tiện” . 

[Những đoạn kinh văn ở] phía trước câu này nói về sự thành tựu trong tự hành nơi sự tu hành 

của chúng ta, còn câu này nói về hóa tha (hóa độ người khác). Sau khi chúng ta thành tựu, 

phải giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn, cho nên chẳng thể trụ tại một nơi. Hai hôm trước, 

có  một  vị  pháp  sư  Nhật  Bản  đến  thăm  viếng,  đó  là  sư  Trung  Tây  Tùy  Công  (Nakanishi 

Zuikou), tôi quen biết Sư chắc cũng mười năm. Mấy năm trước, tôi đã sang Nhật Bản sáu 

lần, tôi đến thăm núi Tỷ Duệ (Hiei-zan) của Nhật Bản, người Nhật gọi núi này là  “mẹ của 

 Phật giáo”.  Phật giáo Nhật Bản có mười ba tông phái, nhiều hơn Trung Quốc. Tổ sư khai 

sơn của mười ba tông phái ấy đều tu hành trên núi ấy. Do vậy, tôi nhất định phải đến viếng 

núi ấy hòng liễu giải đôi chút. Thuở ấy, những vị tổ sư đại đức tu hành trên quả núi ấy, chẳng 

hạ sơn, thời gian trụ tại đó lâu nhất là bao nhiêu năm? Họ bảo tôi: “Hơn ba mươi năm!” Hơn 

ba mươi năm chẳng hạ sơn! Ngắn nhất là bao nhiêu? Mười bốn năm. Do vậy, các vị ấy có 

thành tựu. Cổ nhân Trung Quốc thường nói:  “Thập tải hàn song, nhất cử thành danh”  (mười 

năm quạnh quẽ, thi đậu thành danh). Chẳng đổ công sức từ mười năm trở lên sẽ chẳng được, 

điều ấy chính là khuôn mẫu rất tốt cho chúng ta. Tôi di dân sang Úc, lập ra Tịnh Tông Học 

Viện để cúng dường đại chúng, hy vọng đại chúng thật sự an tâm tu hành ở nơi đó, có thể đạt 

được một chút thành tựu. Thuở ấy, tôi ấn định kỳ hạn tu học là chín năm, có người bảo tôi 

“thời gian chín năm quá dài, có thể rút ngắn thành bảy năm hay không?” Tôi cũng không giữ 

vững chủ ý, khéo sao đúng dịp ấy, sang Nhật Bản họp, sau khi đến thăm núi Tỷ Duệ trở về, 

[tôi thấy] chín năm chẳng thể giảm bớt! Người ta tu hành trên núi tối thiểu là mười bốn năm, 

thời gian chín năm của chúng ta há còn có thể giảm bớt được sao? Xác định [thời gian tu 

hành tối thiểu phải] là chín năm. 



Năm  nay  đã  tròn  chín  năm  rồi,  sang  năm  là  kỷ  niệm  tròn  mười  năm,  học  viện  của 

chúng ta có thành tựu hay không? Thưa cùng quý vị, chẳng có! Do nguyên nhân nào? Chẳng 

thể thực hiện đúng theo quy củ. Chúng tôi đã dạy ba căn cơ Nho, Thích, Đạo chẳng ít năm, 

nhưng chẳng có ai thật sự chịu làm! Lại còn có một điều nữa là  “thâm nhập một môn, huân 

 tu lâu dài”  cũng chẳng có ai làm được! Do vậy, tôi bảo mọi người, vì tuổi tác của họ kể ra 

cũng chưa cao, nói chung cũng gần năm mươi tuổi rồi, vẫn còn được hay sao? Được chứ! Ở 

Đại Lục đã có một tấm gương: Một vị tại gia cư sĩ năm mươi lăm tuổi mới bắt đầu học tập, 

784  Tập 101 



bắt đầu [học Phật] từ năm mươi lăm tuổi (trước đó chẳng hề tiếp xúc Phật pháp), sáu mươi 

lăm tuổi đạt thành tựu. Tiếc là bà ta tại gia, chẳng xuống tóc; nếu xuống tóc, sẽ lập tức thăng 

tòa thành đại pháp sư. Bà ta cho tôi biết bà đã học một bộ kinh Vô Lượng Thọ suốt mười 

năm, học như thế nào? Mỗi ngày bà ta nghe một đĩa CD ghi lời giảng kinh Vô Lượng Thọ 

của tôi, nên biết đó là bài giảng trong mười năm trước, chưa được tỉ mỉ như hiện thời. Toàn 

bộ bản kinh giảng xong trong sáu mươi giờ. Sáu mươi đĩa CD, mỗi ngày bà ta nghe một đĩa, 

mỗi đĩa là một giờ, nhưng bà ta nghe lập đi lập lại đến mười tiếng đồng hồ, nên mỗi ngày 

nghe kinh mười tiếng! Bà ta nói: Đối với bà ta, nghe kinh hết sức hữu dụng! Vì sao? Vọng 

niệm  chẳng  còn  nữa,  ngoài nghe kinh  ra là  niệm  Phật.  Nghe bộ kinh  này  từ  đầu  đến  cuối 

xong xuôi, lại nghe từ đầu, nghe xong bèn nghe lại từ đầu, nghe suốt mười năm bèn thành 

công. Bà ta không chỉ thuộc lòng kinh văn, mà ngay cả chú giải cũng nằm lòng. Hiện thời, 

lên tòa giảng kinh, bà ta chẳng cần đến kinh sách, cũng chẳng cần tài liệu tham khảo. Hơn 

nữa, lại còn ra sao? Hễ tiếp xúc bèn thông suốt. Giảng vô cùng viên mãn, thật sự khiến cho 

kẻ khác trông thấy chẳng thể nào không bội phục. Bà sống trong một gia đình rất khổ nhọc, 

điều kiện vật chất tột bực kém cỏi, nhưng có thể chịu đựng khổ sở, chịu đựng nhọc nhằn, suốt 

đời chẳng tranh chấp với ai, chẳng mong cầu gì nơi cõi đời, nên thành công. Đây là một tấm 

gương tốt cho chúng ta, bà ta năm mươi lăm tuổi mới bắt đầu, tôi thấy các đồng học trong 

Tịnh Tông Học Viện chúng ta nói chung vẫn chưa đến năm mươi lăm tuổi, vẫn còn kịp chán! 

Nếu đến sáu mươi lăm tuổi mà chẳng có thành tựu gì thì thôi rồi, vấn đề nghiêm trọng lắm 

đấy! 



Sau khi đã thành tựu, muốn báo ân Phật và báo ân chúng sanh thì báo đáp như thế nào? 

 “Du  bộ  thập  phương,  hành  quyền  phương  tiện.  Thử  nhị  cú  sơ  tán  đại  sĩ  chi  Quyền  Đức”  

(Dạo  chơi  mười  phương,  hành  phương  tiện  quyền  biến:  Hai  câu  này  trước  hết  là  tán  thán 

Quyền Đức của bậc đại sĩ). Đây là phương tiện thiện xảo của các vị Bồ Tát.  “Du bộ thị du 

 hành  dữ  du  hóa  chi  nghĩa”   (“Du  bộ”  nghĩa  là  du  hành  và  du  hóa).  “Du  hành”   là  tầm  sư 

phỏng đạo, khi chính mình còn chưa thành tựu, chỗ nào có bậc cao nhân, có bậc đại đức, ta 

bèn đến thân cận, hướng về vị ấy thỉnh giáo, đó là  “du hành”.  Như thuở Thích Ca Mâu Ni 

Phật tại thế, mười chín tuổi lìa nhà, đó là du hành, đi tham học, đến khi ba mươi tuổi Ngài đã 

tham học mười hai năm. Những cao tăng đại đức trong giới tôn giáo và các bậc cao nhân 

trong giới học thuật Ấn Độ Ngài đều thân cận, đức hạnh và học vấn đã thành tựu. Tuy thành 

tựu, vấn đề vẫn chưa được giải quyết, người bình thường sẽ ngừng ở đó, nhưng Thích Ca 

Mâu Ni Phật chẳng cam tâm, không đành chịu, Ngài ngồi dưới cội cây Tất Bát La (Pippala) 

bên sông Hằng, [cây ấy] nay được gọi là Bồ Đề Thụ (cây Bồ Đề), nhập Định tại đó, buông sở 

học trong mười hai năm xuống, nhập Thiền Định sâu hơn. Lại nhập Thiền Định sâu hơn Tứ 

Thiền Bát Định đã học trước đó, cuối cùng thành tựu đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

khi ấy, đức Phật đã ba mươi tuổi. Sau khi kiến tánh, kiến tánh bèn thành Phật, chẳng còn du 

hành nữa, mà là du hóa;  “hóa”  là giáo hóa chúng sanh. Sau khi chính mình đã thành tựu, 

Tập 101  785 



nhất  định  phải  thành  tựu  người  khác.  Thành  tựu  chính  mình  là  vì  lẽ  nào?  Nhằm  giáo  hóa 

người khác. Đấy cũng là như trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện đã nói : “Chúng sanh vô biên thệ 

 nguyện độ” , phải thực hiện nguyện ấy, chẳng thể nói rồi không làm!  “Thập phương” : Suốt 

đời lão nhân gia xác thực là du hóa, chẳng có nơi chốn nhất định, nhưng học trò khâm phục 

Ngài tột bậc, Ngài đi đến nơi đâu, họ theo đến đó. Số lượng những học trò [thường xuyên] 

theo Ngài chẳng ít! Từ kinh điển, ta thường thấy [ghi chép con số Thường Tùy Chúng] là một 

ngàn hai trăm năm mươi lăm người, một đoàn thể to ngần ấy! Buổi tối nghỉ ngơi dưới cội 

cây, mỗi người tìm một cội cây to để ngồi nhập Định, nghỉ ngơi dưới gốc cây. Ban ngày thì 

giảng kinh, giáo học trong rừng cây, nhưng ban ngày còn có một công khóa nữa, phải đi ra 

ngoài khất thực. Giữa trưa ăn một bữa, nghỉ dưới cội cây, suốt một đời sống như vậy. Vì thế, 

đức Phật dạy chúng ta:  “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy” . Ngài đã làm được, nêu gương 

cho chúng ta thấy. Đúng là “buông xuống vạn duyên”, trong tâm chẳng có tạp niệm, chẳng 

có vọng tưởng, lúc ấy mới có thể thành tựu. 



 “Thập phương giả, Đông, Tây, Nam, Bắc tứ phương”  (Mười phương là bốn phương 

Đông,  Tây,  Nam,  Bắc),  kế  đó  là   “Đông  Nam,  Tây  Nam,  Đông  Bắc,  Tây  Bắc” ,  đó  là  bốn 

phương bàng. Những phương này được gọi chung là “bát phương”, cộng thêm phía trên và 

phía dưới thành mười phương.  “Cái biểu không gian chi nhất thiết xứ sở”  (ấy là biểu thị hết 

thảy nơi chốn trong không gian). Phật môn thường nói  “thập phương tam thế” , nay chúng ta 

nói thập phương là  “không gian” , tam thế nay được gọi là gọi là  “thời gian”.  Dùng  “thập 

 phương”  và  “tam thế”  để bao gồm toàn bộ phạm vi hoạt động.  “Du bộ thập phương, biểu 

 đại sĩ thần thông du hý, tự tại du hành, hóa độ thập phương thế giới nhất thiết chúng sanh”  

(“Du bộ thập phương” biểu thị đại sĩ thần thông du hý, tự tại du hành, hóa độ hết thảy chúng 

sanh trong mười phương thế giới). Sau khi kiến tánh sẽ có năng lực ấy. Sau khi kiến tánh, sáu 

thứ thần thông đều trọn đủ. Trong phần trước đã giảng  “cụ túc”  (trọn đủ) là viên mãn. Sau 

khi kiến tánh, vọng  tưởng, phân biệt, chấp  trước  đều đoạn, toàn bộ  chẳng  còn nữa.  Trong 

cảnh giới của các Ngài, thời gian và không gian cũng chẳng còn nữa. Do thời gian chẳng có, 

nên con người có thể trở về quá khứ, mà cũng có thể tiến nhập vị lai. Quý vị thấy những vị 

Bồ Tát ấy có bản lãnh, có thể giáo hóa chúng sanh trong quá khứ, mà cũng có thể giáo hóa 

chúng sanh trong đời vị lai. Các Ngài có năng lực ấy, năng lực ấy là gì vậy? Bản năng (năng 

lực sẵn có)! Năng lực ấy ở đâu ra? Vốn sẵn có! Khi khai ngộ, Huệ Năng đại sư đã bảo:  “Nào 

 ngờ  tự  tánh,  vốn  tự  trọn  đủ”.   Trí  huệ,  đức  năng,  và  sáu  thứ  thần  thông  đều  thuộc  về  đức 

năng. Tướng hảo thì giống như trong phẩm Phổ Môn đã nói,  “nên dùng thân gì để đắc độ, 

 bèn hiện thân ấy” , các Ngài có thể hiện vô lượng vô biên thân. Chúng sanh ưa thích thân gì, 

các Ngài bèn có thể hiện thân ấy, thiên biến vạn hóa. Do vậy, hóa độ chúng sanh trong hết 

thảy các thế giới khắp mười phương chẳng có chướng ngại. 

786  Tập 101 





 “Hành  quyền  phương  tiện  giả,  Quyền  đối  Thật  nhi  thuyết”   (“Hành  Quyền  phương 

tiện”: Quyền là nói đối ứng với Thật). Thật (實) là chân thật, Quyền (權) là quyền biến. Chân 

thật là Thể, là tự tánh, tánh thể. Quyền là khởi Dụng (sanh khởi tác dụng). Từ Thể khởi Dụng 

chẳng do ý nghĩ của chính mình, quý vị phải hiểu điều này! Chư Phật, Bồ Tát, Pháp Thân đại 

sĩ  ứng  hóa  trong  thế  gian,  bất  luận  là  đường  nào  trong  lục  đạo  đều  chẳng  khởi  tâm  động 

niệm. Như Thích Ca Mâu Ni Phật cũng giống như vậy, Ngài ứng hóa trên thế gian chẳng hề 

khởi tâm động niệm. [Nếu là] chẳng khởi tâm động niệm, cớ sao Ngài có thể hiện tướng? 

Làm sao có thể thuyết pháp cho được? Đấy là Ngài   “hành quyền phương tiện”.  Chúng ta 

trông thấy tướng mạo của đức Phật, nhưng chính đức Phật chẳng chấp tướng. Chúng ta nghe 

đức Phật thuyết pháp, trên thực tế, đức Phật hoàn toàn chẳng thuyết pháp. Do vậy, trong kinh 

Bát Nhã nói: Nếu ai nói đức Phật giảng kinh, thuyết pháp, kẻ đó báng Phật! Không nói mà 

nói, nói nhưng chẳng nói, quả thật, đức Phật chẳng nói. Vì sao Ngài có thể nói? Chúng sanh 

có cảm, Ngài tự nhiên phản ứng. Sự “ứng” ấy chính là pháp vốn sẵn như thế (pháp nhĩ tự 

nhiên). Đã có người từng hỏi đức Phật chuyện này, trong các đệ tử đức Phật, ngài Xá Lợi 

Phất trí huệ đệ nhất, có người hướng về đức Phật thỉnh giáo: “Trí huệ của ngài Xá Lợi Phất 

do đâu mà có? Vì sao có trí huệ to lớn ngần ấy?” Đức Phật dùng cái trống làm tỷ dụ, trống thì 

mọi người đều từng thấy, nó là một thứ nhạc khí đã có từ lâu đời. Ngài nói: “Cái trống thì các 

ông  có  biết  hay  không?”  [Đại  chúng  thưa]:  “Dạ  biết”.  “Trong  bụng  cái  trống  có  gì  hay 

không? Chẳng có gì, rỗng tuếch. Hai tấm da bọc lấy một khoảng trống rỗng. Đức Phật dạy: 

“Tâm Xá Lợi Phất giống như cái trống, trong ấy thứ gì cũng đều chẳng có, nhưng nếu quý vị 

gõ nó, gõ mạnh ắt kêu to, gõ nhẹ ắt kêu nhỏ. Chẳng gõ sẽ không kêu”. Bất luận quý vị hỏi 

ngài Xá Lợi Phất vấn đề gì, Ngài đều đối đáp lưu loát. Ngài có dấy lên ý niệm hay không? 

Chẳng có! Do vậy, đúng là  “không nói mà nói” ,  “nói”  chính là ứng. Ngài chẳng khởi tâm 

động niệm, chẳng phân biệt, chấp trước, Ngài có nói gì đâu! Cùng một đạo lý giống như vậy, 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh, thuyết pháp suốt bốn mươi chín năm, có nói hay chăng? 

Một chữ cũng chẳng nói! Vì sao chúng ta có nói? Khởi tâm động niệm, suy nghĩ lời này nên 

nói theo cách nào, đó là “có nói”! Người ta chẳng khởi tâm, không động niệm, cớ sao có thể 

thuyết  pháp?  Bởi  lẽ,  nói  chính  là   “không  nói  mà  nói” .  Lũ  phàm  phu  chúng  ta  chẳng  biết 

nghe, người biết nghe sẽ nghe theo cách nào? Nghe mà chẳng nghe, chẳng nghe mà nghe, đó 

là biết nghe, hoàn toàn đối ứng với Phật. Do vậy, chúng ta nghe đức Phật thuyết pháp thường 

hiểu sai ý Phật, [những ý nghĩa mà chúng ta tưởng là hiểu ý Phật, thật ra] đều là ý nghĩa của 

chính mình, chẳng phải là ý nghĩa của Phật. Vì thế,  “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”  

rất  khó  thực  hiện!  Chúng  ta  phải  hiểu  Quyền  và  Thật,  chứng  đắc  Thật  thì  mới  có  Quyền. 

Chẳng chứng Thật sẽ chẳng có phương tiện thiện xảo. Chúng ta có phương tiện, nhưng chẳng 

có thiện xảo trong đó! 



 “Cụ quyền nghi dữ quyền biến chi nghĩa” : Chữ Quyền này có hai ý nghĩa là quyền 

nghi (權宜: mềm mỏng khéo léo biến hóa sao cho thích hợp với tình thế) và quyền biến (權

Tập 101  787 



變:  ứng  xử  linh  động).  “Tục  vị  thông  quyền  đạt  biến”   (nói  thông  tục  là  “thông  đạt  quyền 

biến”), nói theo cách hiện thời, người ấy thông minh, trí huệ, có thể tùy cơ ứng biến, nói đến 

loại người này.  “Thông quyền đạt biến”  là tùy cơ ứng biến, năng lực ứng biến vô cùng mạnh 

mẽ. Những vị Bồ Tát ấy đã ứng biến đến mức viên mãn rốt ráo, cũng là như cổ nhân đã nói: 

 “Dĩ bất biến ứng vạn biến”  (dùng không thay đổi để ứng phó muôn vàn sự thay đổi), họ đã 

làm được, thật sự chẳng thay đổi, có thể ứng phó vô lượng vô biên biến hóa. Chúng ta chẳng 

có cách nào học được điều này. Tuy không học được, nhưng nếu chúng ta dùng phương pháp 

Giới - Định - Huệ để tu học, đến một ngày nào đó, chúng ta cũng có thể đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, năng lực trí huệ ấy hoàn toàn xuất hiện, chẳng cần phải học mà thảy đều 

xuất hiện. Vì sao? Trong tự tánh vốn sẵn trọn đủ, trọn đủ trí huệ, trong trí huệ có Thật Trí và 

Quyền Trí, trọn đủ thần thông, trọn đủ tướng hảo.  “Quyền diệc tức Phương Tiện chi dị danh”  

(Quyền  cũng  chính  là  tên  gọi  khác  của  Phương  Tiện).  Do  đó,  phương  tiện  và  quyền  xảo 

thường được nói gộp chung. Phương (方) là phương pháp, Tiện (便) là tiện nghi (thuận tiện). 

Tiện Nghi (便宜) nghĩa là phương pháp thích hợp nhất. Phương pháp thích hợp nhất chẳng 

có nhất định, do người, do sự, do thời, do nơi chốn mà [áp dụng những phương pháp] khác 

biệt, vận dụng xảo diệu dường ấy nên gọi là  “phương tiện pháp”.  Vì thế, nó (Quyền) là tên 

gọi khác của Phương Tiện. 



 “Pháp Hoa Văn Cú viết”  (sách Pháp Hoa Văn Cú nói), bộ sách này do Trí Giả đại sư 

trước  tác.  Ngài  giải  thích:   “Phương  giả,  pháp  dã”   [có  nghĩa  là]  Phương  là  phương  pháp, 

 “Tiện giả, dụng dã”  (Tiện là sử dụng). [Phương Tiện] là sử dụng rất thuận tiện, trôi chảy, 

chẳng bị chướng ngại.  “Thiển ngôn chi, Phương thị phương pháp, Tiện thị tiện lợi. Án Phật 

 giáo nghĩa, tắc như Đại Tập kinh vân”  (Nói nông cạn, Phương là phương pháp, Tiện là tiện 

lợi. Xét theo ý nghĩa của lời Phật dạy thì như trong kinh Đại Tập đã nói), đây là như trong 

kinh, đức Phật đã nói:  “Năng điều chúng sanh, tất linh thú hướng A Nậu Đa La Tam Miệu 

 Tam Bồ Đề, thị danh Phương Tiện”  (có thể điều phục chúng sanh, khiến cho họ đều hướng 

đến Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác thì gọi là Phương Tiện). Ý nghĩa này sâu xa! Quý 

vị có thể   “điều”  chúng sanh,  “điều”  (調) là điều giáo (調教: điều phục, giáo hóa). Người 

Trung Quốc thường điều phục (uốn nắn vào khuôn khổ) rồi mới dạy bảo.  “Điều giáo”  chúng 

sanh cần phải có trí huệ, phải có phương pháp. Chúng sanh rất dễ dàng tiếp nhận, mà cũng có 

thể hiểu rất rõ ràng, vui vẻ y giáo phụng hành, họ sẽ thành công. Ở đây, đức Phật đã nói cho 

chúng ta biết mục tiêu này, có thể nói đó là tông chỉ giáo học của Phật pháp. Nếu người khác 

hỏi chúng ta, Phật giáo nhằm dạy điều gì? Tông chỉ của ngàn kinh muôn luận giống nhau, bất 

luận là Hiển Giáo, Mật Giáo, Đại Thừa, Tiểu Thừa, Tông Môn, Giáo Hạ, chư vị phải biết đều 

là một mục tiêu này, tức là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Từ ngữ này là tiếng Phạn 

dịch âm, có thể dịch nghĩa sang tiếng Hán, vì sao chẳng dịch? Do tôn trọng nên không dịch. 

Nó chính là tổng phương hướng, tổng mục tiêu mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã dạy con người. 

Điều này vô cùng trọng yếu, cho nên giữ nguyên [âm đọc] tiếng Phạn, vì tôn trọng chẳng 

788  Tập 101 



dịch. Dịch sang nghĩa tiếng Hán hóa ra khá đơn giản, [chỉ gồm] sáu chữ là Vô Thượng Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác.  A  dịch  thành  Vô,  Nậu  Đa  La  dịch  là  Thượng,  Tam  dịch  thành  Chánh, 

Miệu dịch thành Đẳng, chữ Tam kế tiếp cũng là Chánh, Bồ Đề là Giác. Quý vị thấy gộp lại sẽ 

là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, Phật pháp chính là điều này. 



Trong ấy có ba chuyện, nói từ phần sau thì điều thứ nhất là Chánh Giác, tức Tam Bồ 

Đề (Sambodhi), người nào đạt được? A La Hán đạt được! Đạt được bằng cách nào? Đoạn 

Kiến Tư phiền não. Đã đoạn Kiến Tư phiền não bèn chứng Tam Bồ Đề tức Chánh Giác, được 

gọi là A La Hán. Lại nâng cao lên một bậc là Chánh Đẳng Chánh Giác, tức là Tam Miệu Tam 

Bồ Đề (Samyak Sambodhi), Bồ Tát chứng đắc Chánh Đẳng, cao hơn A La Hán,. Các Ngài 

chứng đắc bằng cách nào? Bồ Tát không chỉ đoạn Kiến Tư phiền não, mà Trần Sa cũng đã 

đoạn, Vô Minh cũng phá một phẩm, như vậy thì mới có thể chứng đắc Chánh Đẳng Chánh 

Giác. Đẳng là bằng Phật, nhưng vẫn chưa đạt tới [địa vị] Phật, còn kém một cấp. Địa vị cao 

nhất là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác (Anuttara Samyak Sambodhi), Phật chứng đắc 

[quả vị này]. Đấy là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều buông xuống. Toàn bộ Vô 

Thỉ Vô Minh, Trần Sa phiền não, Kiến Tư phiền não như trong giáo pháp Đại Thừa thường 

nói đều đoạn sạch, trở về tự tánh, minh tâm kiến tánh, đó mới là  “lìa khổ, được vui”.  Quý vị 

thấy A La Hán chứng đắc Chánh Giác, thoát ly nỗi khổ trong lục đạo, chẳng còn luân hồi 

trong lục đạo, Ngài đạt đến bốn thánh pháp giới, tức Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. 

Chứng đắc Chánh Đẳng Chánh Giác chính là Phật pháp giới trong bốn thánh pháp giới. Đối 

với sự khổ trong bốn thánh pháp giới thì [những nỗi khổ] trong các pháp giới thấp hơn (lục 

phàm) đã không còn nữa, Thanh Văn và Duyên Giác đã lìa khỏi, Bồ Tát và Phật [trong bốn 

thánh pháp giới] vẫn còn Thọ, do vẫn còn có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là Vô 

Thỉ Vô Minh, công phu còn phải nâng cao hơn một bậc, nâng cao tới mức chẳng khởi tâm, 

không động niệm, đó là thật sự an trụ. Chẳng khởi tâm, không động niệm, lúc ấy bèn chứng 

đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đã thành Phật, vĩnh viễn thoát lìa nỗi khổ trong 

mười pháp giới. Lìa khổ được vui có cấp bậc, có tầng lớp, thật sự đã lìa khổ! Mười pháp giới 

đều gọi là thế gian, thật sự xuất thế gian là phải vượt thoát mười pháp giới thì mới thật sự là 

xuất  thế  gian,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  hết  thảy  các  nỗi  khổ  trong  thế  gian,  lìa  khổ  được  vui. 

Chẳng phải giống như chúng ta trong hiện tại, không có cái gì để ăn, được cho một chút thức 

ăn bèn [cảm thấy] lìa khổ được vui; chẳng có cái mặc, được cho một ít quần áo để mặc [bèn 

cảm thấy là lìa khổ, được vui], không phải vậy, chuyện như vậy quá nhỏ nhặt! Những chuyện 

ấy đức Phật giao cho chúng ta để chúng ta tự mình lo liệu, còn những chuyện khổ vui to lớn 

thì Phật, Bồ Tát đến giúp chúng ta lo toan, những việc nhỏ nhặt sẽ do chính ta lo liệu. 



Trong thế gian này, trong các phần trước, chúng tôi đã nói rất nhiều, cầu của cải được 

của cải, cầu thông minh, trí huệ, được thông minh, trí huệ, cầu trường thọ được trường thọ, 

chẳng có gì quý vị không cầu được! Chỉ cần quý vị nương theo đạo lý và phương pháp do 

Tập 101  789 



đức Phật đã dạy để cầu, hữu cầu tất ứng! Nhưng có lúc chúng ta cầu mà chẳng ứng là do 

nguyên nhân nào? Tôi học những pháp này từ Chương Gia đại sư lúc hai mươi mấy tuổi, lão 

nhân  gia  rất  từ  bi,  thường  dạy  bảo  tôi.  Thầy  nói:  “Khi  anh  cầu  mà  chẳng  có  cảm  ứng  thì 

chẳng phải là không có cảm ứng, mà là do bản thân anh có nghiệp chướng khiến cho sự cảm 

ứng  ấy  bị  chướng  ngại.  Nếu  sám  trừ  nghiệp  chướng,  cảm  ứng  sẽ  hiện  tiền,  chẳng  phải  là 

không có cảm ứng!” Tôi hướng về thầy thỉnh giáo: “Diệt trừ nghiệp chướng bằng cách nào?” 

Ngài bảo tôi sám hối. Nói đến sám hối, đại sư dạy tôi:  “Phật pháp trọng thực chất, chẳng coi 

 trọng hình thức” , dạy tôi pháp môn ấy. Sám hối trên mặt hình thức chẳng quan trọng, phải là 

từ thực chất. Thực chất là gì? Thực chất là sau đấy không làm nữa! Ta biết chính mình đã 

làm sai, ta cũng hiểu như người Trung Quốc đã nói   “bất nhị quá”  (không phạm lỗi ấy lần 

nữa), đó là chân sám hối, chẳng chú trọng hình thức. Trong các học trò của Khổng phu tử, chỉ 

có một người  “bất nhị quá”  thường được phu tử tán thán là Nhan Hồi. Có thể thấy là những 

người khác đều làm không được, đều vẫn thường phạm lầm lỗi. Chỉ có một mình Nhan Hồi 

rất lỗi lạc, Ngài đạt được  “bất nhị quá”.  Do đó, thầy dạy tôi: Sám trừ nghiệp chướng thì sau 

ấy hễ có cầu nhất định có ứng. Vì vậy, chúng ta hiểu rõ: Nếu chúng ta cầu tài, cầu trí huệ, 

luôn vì tự tư tự lợi mà cầu, sợ rằng đều chẳng có cảm ứng. Nếu chúng ta cầu tài, cầu trí huệ 

nhằm phục vụ chúng sanh, giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn trong xã hội thì sẽ có cảm 

ứng. Quý vị thấy: Chẳng vì chính mình thì mới được, vì sao? Chúng ta có thể nghĩ thông suốt 

lý ấy, [lý ấy] chẳng phải là rất sâu. Nếu là vì tự tư tự lợi bèn cầu Phật, Bồ Tát mà có cảm ứng, 

chẳng phải là Phật, Bồ Tát cổ vũ, khích lệ chúng ta tự tư tự lợi ư? Chẳng phải là dạy chúng ta 

làm sai, làm ác ư? Há có Phật, Bồ Tát như vậy? Yêu ma, quỷ quái mới làm chuyện ấy, Phật, 

Bồ Tát chẳng làm chuyện đó! Chắc chắn là tâm hạnh của chúng ta phải rất gần gũi chư Phật, 

Bồ Tát, đồng tâm, đồng nguyện, đồng giải, đồng hạnh với chư Phật, Bồ Tát thì chắc chắn có 

cảm ứng, chẳng hề không có cảm ứng. Do vậy, câu kinh Đại Tập này có ý nghĩa rất sâu, đã 

chỉ ra tổng phương hướng và tổng mục tiêu trong sự tu học Phật pháp. 



 “Hựu như Pháp Hoa Huyền Tán vân: Thi vi khả tắc viết Phương, thiện đậu cơ nghi 

 viết Tiện”  (Lại như sách Pháp Hoa Huyền Tán giảng: “Việc làm có thể nêu gương là Phương, 

khéo phù hợp cơ nghi là Tiện”). Ở đây, ý nghĩa [chữ Phương Tiện] được giảng rất sâu.  “Thi 

 vi” : Thi (施) là bố thí, giúp đỡ người khác.  “Khả tắc” (可則: có thể nêu gương, tạo thành 

khuôn phép): Tiêu chuẩn trong câu này cao lắm! Việc làm của chúng ta có thể nêu gương tốt 

cho đại chúng trong xã hội thì gọi là Phương. Ý nghĩa này giống như tại trường đại học sư 

phạm Bắc Kinh, hình như là phía trước đại lễ đường có treo tấm biển ghi tám chữ:  “Học vi 

 nhân sư, thân vi thế phạm”  (học làm thầy người, thân làm gương mẫu cho cõi đời). Tám chữ 

ấy chính là  “thi vi khả tắc”.  Hôm tôi đến thăm trường ấy, có ông Phó Hiệu Trưởng bồi tiếp, 

tôi thấy tám chữ ấy, bèn thưa với ông Hiệu Trưởng: “Thưa hiệu trưởng! Tám chữ ấy chính là 

Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  trong  Phật  giáo”.  Ông  ta  nghe  nói,  sững  sờ: 

“Kinh Hoa Nghiêm nói như vậy à?” “Đúng vậy! Cả bộ kinh Hoa Nghiêm nhằm giảng tám 

790  Tập 101 



chữ này!” Tôi sửa một chữ, đổi chữ Thân trong câu  “thân vi thế phạm”  thành Hành, Hành có 

ý nghĩa rộng hơn Thân. Nhà trường cũng chấp nhận, sau đấy họ sửa lại chữ ấy.  “Hành vi thế 

 phạm”  chính là ý nghĩa của chữ Phương.  “Thiện đậu cơ nghi”  (khéo hợp cơ nghi): Thiện xảo 

phương tiện có thể khiến cho người tiếp nhận đều sanh tâm hoan hỷ. Đó là   “thiện đậu cơ 

 nghi” , đó là Tiện. Có thể thấy ý nghĩa được giải thích theo kiểu này còn sâu hơn ý nghĩa 

trong Pháp Hoa Văn Cú, [nhưng cả hai sách] đều nói đúng, chẳng hề nói sai! 



 “Hựu Tịnh Ảnh Sớ vân”  (lại nữa, Tịnh Ảnh Sớ giảng), Tịnh Ảnh Sớ là chú giải kinh 

Vô Lượng Thọ [của ngài Tịnh Ảnh Huệ Viễn]. Sách ấy giảng:  “Hóa hành thiện xảo, tùy vật 

 sở nghi, chủng chủng dị hiện, danh quyền phương tiện”  (hành vi giáo hóa khéo léo, thuận 

theo căn cơ của chúng sanh mà hóa hiện thích hợp, các thứ biến hiện lạ lùng thì gọi là Quyền 

Phương Tiện). Đây là giáo hóa chúng sanh vô cùng hay khéo, vô cùng xảo diệu, chẳng có 

một  pháp  nhất  định  nào.  “Tùy  vật  sở  nghi” :  Do  [căn  tánh  của]  mỗi  người  [mà  áp  dụng 

phương pháp] khác biệt, do mỗi sự mà khác biệt. Như trong quá khứ, trưởng lão Tế Công 

trong Phật  môn là người đời Tống, sống cùng thời đại với Nhạc Phi, thật sự có vị ấy,  mà 

cũng thật sự có chuyện ấy, nhưng [những điều] được viết trong tiểu thuyết chẳng đáng tin. 

Trong Cao Tăng Truyện có [ghi chép truyện của Ngài], tôi nhớ truyện ký về Ngài đặc biệt 

phong phú, hình như có tới sáu quyển. Truyện ký của người khác chỉ có một trang, hai trang, 

còn  [truyện  ký  của]  Ngài  tới  sáu  quyển.  Trong  Đại  Tạng  Kinh  có  sách  ấy.  Đó  là   “chủng 

 chủng dị hiện”  (các thứ hóa hiện lạ lùng), tác dụng to lớn, chẳng có ngằn mé. Người tầm 

thường chẳng thể làm được những chuyện ấy, thật sự có thần thông, những chuyện như vậy 

rất nhiều. Nhất là trong thời cận đại cũng phát hiện một trường hợp như vậy. Trong thời kỳ 

Kháng Chiến, vị được gọi là Kim Sơn Hoạt Phật (Phật sống chùa Kim Sơn) chính là một vị 

xuất  gia  tại  chùa  Kim  Sơn  ở  Nam  Kinh.  Sư  có  pháp  hiệu  là  Diệu  Thiện,  nhưng  rất  nhiều 

người trong thế gian chẳng biết pháp danh của Ngài, đều gọi Ngài là Hoạt Phật, gọi Ngài là 

Kim Sơn Hoạt Phật. Hành trạng trong một đời của vị pháp sư ấy chẳng khác Tế Công đời 

Tống cho mấy, cũng là đi một đôi dép cỏ90[1] rách nát, mặc một cái áo dài, nói chung bên 

trong là một cái quần đùi, cả năm bốn mùa đều là dáng vẻ như thế. Trước nay chưa hề giặt 

quần áo, y phục rách nát, rất bẩn thỉu nhưng Ngài trọn chẳng bận tâm. Suốt đời chẳng tắm 

gội, cổ áo đóng hờm đen xì, nhưng quý vị ngửi thấy có hương sen thơm ngát. Lại còn có thể 

chữa bệnh! Thân thể quý vị có chỗ nào chẳng thoải mái, quý vị ngửi mùi ấy sẽ hết bệnh! Hết 

sức lạ lùng! Lão nhân gia viên tịch tại Miến Điện, Ngài sang Miến Điện giáo hóa chúng sanh, 

qua đời bên đó. Tín đồ nơi ấy vô cùng cung kính Ngài, nhất định bắt Ngài đi tắm rửa, bắt 



90[1] Dép cỏ (thảo hài) là một loại sandal bện bằng cỏ, lác, rơm v.v..., thường dùng nhất là cỏ tranh, hoặc rạ, 

có nhiều hình thức, thông thường là bện thành hình giống như sandal có  quai chéo, có khi bện thành hình 

một chiếc giầy có thể xỏ chân vào. Loại thảo hài này cũng được các dân tộc chung quanh bắt chước sử dụng 

như loại waraji của Nhật thường bện bằng rạ, hoặc thân cây bắp. Người Đại Hàn dùng cỏ bện thành giầy, lót 

thêm vải và giấy cứng làm đế để có thể sử dụng lâu hơn. 

Tập 101  791 



Ngài gột rửa trong khi mưa dầm, Ngài vãng sanh trong khi đang tắm, đứng ở dưới nước vãng 

sanh, người thật, chuyện thật! 



Tại Đài Loan có hai người viết truyện ký về Ngài: Cuốn Sự Tích Kim Sơn Hoạt Phật 

do pháp sư Chử Vân viết, còn cuốn kia do pháp sư Lạc Quan viết. Pháp sư Lạc Quan từng ở 

chung với Ngài suốt bốn tháng. Cụ Lạc Quan có cùng bối phận (vai vế) với chúng tôi, Sư 

từng bảo tôi: “Vị ấy (Kim Sơn Hoạt Phật) thật sự có thần thông. Trong tâm chúng tôi nghĩ gì 

Ngài đều biết, trong lúc nói giỡn Ngài nói ra hết. Chúng tôi khởi tâm động niệm bất cứ điều 

gì, đều chẳng có cách nào giấu Ngài, Ngài đều biết cả. Ngài có Tha Tâm Thông. Tối thiểu là 

Ngài  có  Thiên  Nhãn  Thông,  Thiên  Nhĩ  Thông,  và  Tha  Tâm  Thông.  Tối  thiểu  là  Ngài  có 

những  năng  lực  ấy!”  Có  Thần  Túc  Thông  hay  không?  Chẳng  có  chứng  cớ  rõ  rệt,  nhưng 

dường như là có. Mọi người đang tụ tập chuyện gẫu, nhắc tới Kim Sơn Hoạt Phật, chưa nói 

xong, Ngài đã bước vào! Thường có hiện tượng ấy, làm thế nào lại xảo hợp như thế được? 

Đó là  “chủng chủng dị hiện” , là Quyền Phương Tiện. Nói chung, cảnh giới ấy phải từ A La 

Hán trở lên thì mới được. A La Hán có tứ quả, từ Sơ Quả đã có [thần thông], Sơ Quả là Tu 

Đà Hoàn. Tu Đà Hoàn đoạn tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong tam giới, khôi phục hai 

thứ trong sáu thứ bản năng (năng lực vốn sẵn có), tức là Thiên Nhãn và Thiên Nhĩ. Người 

bình thường chúng ta chẳng thấy nhưng Ngài thấy, người bình thường chúng ta nghe không 

thấu,  nhưng  Ngài  nghe  thấu,  Ngài  có năng  lực  ấy.  Chúng  ta  giảng kinh trên  tầng  lầu  này, 

Ngài nhìn thấy những tầng dưới, Ngài biết rõ hoạt động của người trong mỗi tầng, có thể 

trông thấy chẳng bị chướng ngại! Nếu chứng Nhị Quả sẽ có năng lực càng lớn hơn nữa. Nhị 

Quả có Tha Tâm Thông, có Túc Mạng Thông, trong tâm người khác nghĩ gì, vị ấy đều biết. 

Đến Tam Quả bèn có Thần Túc Thông, có thể biến hóa, phân thân, các bậc thánh giả Tiểu 

Thừa có thể thị hiện. Trong Đại Thừa, như kinh Hoa Nghiêm của Viên Giáo đã nói, Sơ Tín vị 

Bồ Tát có năng lực Lục Thông hoàn toàn giống như Tu Đà Hoàn. Đệ Thất Tín Bồ Tát đoạn 

phiền não, nay chúng ta nói theo cấp bậc thì Ngài tương đương A La  Hán, tức A La  Hán 

trong Tiểu Thừa. Bát Tín tương đương Bích Chi Phật. Cửu Tín là Bồ Tát, tức địa vị Bồ Tát 

trong mười pháp giới. Thập Tín là địa vị Phật trong mười pháp giới. Tùy theo địa vị, thần 

thông biến hóa cũng [sai khác] rất lớn. Lũ phàm nhân chúng ta chẳng thể làm được những 

điều ấy, nhưng các Ngài có thể làm được! 



 “Tổng thượng kinh luận”  [nghĩa là] chúng ta tổng hợp những điều kinh luận vừa giảng 

trên đây,  “cố tri dĩ thiện xảo ổn tiện chi pháp”,  [nghĩa là] dùng những phương pháp khéo léo, 

ổn thỏa, thích đáng, thuận tiện,  “diệu khế chúng sanh căn cơ”  (khéo léo khế hợp căn cơ của 

chúng sanh),  “diệu”  có nghĩa là thiện. Vị ấy sử dụng phương pháp rất xảo diệu, hết sức tốt 

đẹp, khiến cho chúng sanh sau khi tiếp xúc đều sanh tâm hoan hỷ, giác ngộ, có thể phá mê 

giác ngộ, sanh tâm hoan hỷ.  “Đạo hướng cứu cánh chi quả giác”  (dẫn dắt hướng đến quả 

giác rốt ráo), quả giác rốt ráo chính là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề như đã nói trong 

792  Tập 101 



phần trước, đó là quả giác rốt ráo. Vì vậy, từ chỗ này, chúng ta hiểu rõ Phật pháp là gì? Ngàn 

kinh  muôn  luận,  vô  lượng  pháp  môn,  quyết  định  đều  nhằm  một  mục  tiêu  là  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, đấy là Phật pháp. Nếu mục tiêu là Chánh Giác, đó là Tiểu Thừa A 

La Hán; nếu mục tiêu là Chánh Đẳng Chánh Giác, đấy là Bồ Tát, là Đại Thừa. Nếu mục tiêu 

là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đó là pháp Nhất Thừa, là Phật quả rốt ráo viên mãn. 

Chúng ta phải hiểu rõ, minh bạch chuyện này, kinh Vô Lượng Thọ đi theo đường hướng nào? 

Nói thẳng thừng là dạy chúng ta thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Trong hết 

thảy các kinh, nó thuộc loại kinh Nhất Thừa. Kinh Nhất Thừa chẳng có mấy bộ! Tại Trung 

Quốc, trừ bộ kinh này ra, Hoa Nghiêm là Nhất Thừa, Pháp Hoa là Nhất Thừa. Phạm Võng 

tuy là Nhất Thừa, nhưng chẳng được dịch hoàn toàn sang tiếng Hán, truyền đến Trung Quốc 

chỉ  có  Bồ  Tát  Tâm  Địa  Giới  Phẩm,  chỉ  có  một  phẩm.  Do  mục  tiêu  của  kinh  này  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, nên trong pháp môn này, ở  đây, đức Phật dạy chúng ta 

niệm Phật vãng sanh bất thoái thành Phật,  “danh vi hành quyền hoặc hành phương tiện”  (gọi 

là “hành quyền” hoặc “hành phương tiện”), tổng kết ý nghĩa ấy, giải thích viên mãn từ ngữ 

 “hành quyền phương tiện”.  

Tiếp  đó là   “nhập  Phật pháp tạng,  cứu cánh  bỉ ngạn.  Nhập 

 giả, Gia Tường Sớ thích vi: Giải khế tông nguyên”  (“Nhập Phật pháp tạng, rốt ráo đạt đến bờ 

kia”.  Gia  Tường  Sớ  giải  thích  “nhập”  là  “thông  hiểu,  khế  nhập  tông  nguyên”).  “Tông 

 nguyên”   là  gì?  Tông  (宗)  là  chủ  yếu,  trọng  yếu,  Nguyên  (源)  là  căn  nguyên  (cội  nguồn). 

Chúng ta hiểu Tông Nguyên là tự tánh, hết thảy các pháp chẳng lìa tự tánh. Trong tự tánh, 

đức Thế Tôn đã quy nạp vô lượng vô tận công đức thành ba loại lớn, thứ nhất là trí huệ, thứ 

hai là đức năng, thứ ba là tướng hảo. Trí huệ là thông đạt, hiểu rõ. Hết thảy các pháp thế gian 

hay xuất thế gian đúng là không gì chẳng biết. Đức năng là thần thông, thiện xảo phương 

tiện,  không  gì  chẳng  thể.  Trong  tướng  hảo  có  vật  chất  và  tinh  thần,  tướng  hảo  viên  mãn. 

Trong cõi Thật Báo, đức Thế Tôn đã giới thiệu với chúng ta:  “Thân có vô lượng tướng, mỗi 

 tướng có vô lượng hảo” . Không giống như Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế giới 

này,  thị  hiện  thân  tướng  giống  như  chúng  ta,  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  thứ  hảo,  kinh 

thường gọi thân ấy là Liệt Ứng Thân (thân ứng hiện kém cỏi). Thị hiện trong lục đạo nhất 

định phải thị hiện thân giống như chúng sanh. Nếu thị hiện sai biệt quá lớn, kẻ bình phàm 

chẳng dám tin tưởng. Phải thị hiện thân tốt đẹp hơn một chút thì mọi người mới có thể tin 

tưởng. Trên cõi trời, đức Phật thị hiện thân trời, trong nhân gian, Ngài thị hiện thân người, 

trong đường súc sanh, Ngài thị hiện thân súc sanh. Nếu muốn độ chúng sanh trong một loài 

nào, đầu tiên là phải hiện thân giống như họ. Nếu muốn độ kiến, Ngài cũng hiện thân kiến. 

Quý vị chẳng hiện thân ấy thì làm sao có thể ở cùng chỗ với họ? Ở cùng một chỗ với họ thì 

mới có cách dạy họ; do vậy, thị hiện thân đồng loại. 



 “Giải khế tông nguyên”  là nói đến Nhập trong  “nhập Phật pháp tạng” , chúng ta đã 

hiểu rõ, lý giải [Nhập] là tương ứng với Tánh Đức. Nói cách khác, tương ứng với trí huệ chân 

thật, chẳng phải là tương ứng với kiến thức và học thuật thông thường. Con người hiện thời 

Tập 101  793 



nói đến học thuật và tri thức, chẳng nói tới trí huệ. Nói tới tri thức thì tương ứng với tri thức 

sẽ chẳng được, đó là pháp thế gian, chẳng phải là pháp xuất thế gian. Vì sao phải nói theo 

cách như vậy? Bốn chữ ấy (giải khế tông nguyên) có ý nghĩa rất sâu, quả thật là trong thời 

cận đại, có lắm kẻ đã coi kinh điển nhà Phật như một thứ học thuật để nghiên cứu, nên bị 

biến chất, biến thành tri thức, [trở thành] kiến thức Phật giáo. Ở những chỗ nào? Trong đại 

học! Rất nhiều trường đại học dùng kinh điển để giảng dạy. Tại những trường nổi tiếng nhất 

Âu Châu như đại học Ngưu Tân (Oxford), đại học Kiếm  Kiều  (Cambridge), đại học Luân 

Đôn (London) đều có khoa Hán Học. Sinh viên đại học, sinh viên chương trình Cao Học, 

sinh viên theo học chương trình Tiến Sĩ của ngành Hán Học dùng kinh Phật để viết luận án. 

Họ có tương ứng hay không? Họ tương ứng, nhưng chẳng phải là  “giải khế tông nguyên” ! 

Chẳng phải vậy! Bởi lẽ, những gì họ học được đều là kiến thức về Phật giáo, chẳng phải là trí 

huệ trong Phật pháp. Khi tôi đến viếng thăm, cũng có giảng cho họ hai buổi, nhắc nhở họ học 

Phật, phải học theo đường lối của tổ sư đại đức thì mới thật sự được thọ dụng. Đi theo con 

đường học thuật cũng hữu dụng, giống như có thể đạt được học vị Tiến Sĩ, tương lai làm giáo 

sư  khoa  Triết  Học  hoặc  Phật  Học,  hoặc  làm  một  nhà  Hán  Học,  có  thể  đạt  được  điều  ấy, 

nhưng mong chứng quả Tu Đà Hoàn sẽ chẳng có phần, mong được vãng sanh, cũng chẳng có 

phần, [bởi lẽ], Phật giáo theo kiểu đó là học thuật. Phật giáo của Thích Ca Mâu Ni Phật là 

giáo dục Phật giáo, phải hiểu điều này, nó chẳng phải là học thuật. Thời đầu Dân Quốc, Âu 

Dương đại sư đã nói rất hay, Phật pháp không phải là triết học hay tôn giáo, mà là nhu cầu tất 

yếu của con người hiện thời. Vì sao? Nó thật sự có thể giải quyết vấn đề, giúp chúng ta hóa 

giải xung đột, khôi phục sự an định, hòa bình cho xã hội. Phật pháp làm được những điều ấy, 

giúp chúng ta thoát ly lục đạo luân hồi, giúp chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, trong một 

đời chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác rốt ráo viên mãn, nó có thể thực hiện 

được những điều ấy.  “Giải khế tông nguyên”  vô cùng quan trọng. 



 “Tịnh Ảnh Sớ vân: Chứng hội vi Nhập. Khả kiến nhập giả, vi khế hội chứng nhập chi 

 nghĩa”  (Tịnh Ảnh Sớ giảng: “Chứng nhập, khế hội là Nhập”. Có thể thấy Nhập có nghĩa là 

khế hội, chứng nhập”). Chữ  “Hội”  (會) có ý nghĩa rất sâu. Quý vị đọc Ngữ Lục của Thiền 

Tông, thấy thầy dạy trò, thường nói một câu Khẩu Đầu Thiền nhiều nhất. Thầy hỏi trò:  “Nhĩ 

 hội ma?”  (Ngươi hiểu chưa?). Câu này có ý nghĩa sâu xa, Hội là gì? Khế nhập là Hội, quý vị 

chẳng khế nhập sẽ không hiểu! Khế nhập là  “giải khế tông nguyên”  như đã nói trong đoạn 

trước, quý vị thật sự thấu hiểu. Chẳng phải là [hiểu] theo mặt văn tự, mà là do văn tự, do 

ngôn  thuyết,  quý  vị  đang  xem  kinh  hay  đang  nghe  giáo  bèn  khế  nhập  tự  tánh,  chúng  ta 

thường  nói  là  “khai  ngộ”.  Xem  kinh  bèn  khai  ngộ,  nghe  giảng  bèn  khai  ngộ,  đó  là  Nhập. 

Chẳng có ngộ, chẳng thể coi là Nhập! Thật sự ngộ nhập thì mới là Nhập. Do vậy, Nhập có 

nghĩa là “khế hội, chứng nhập”.  “Diệc tức Pháp Hoa trung nhập Phật tri kiến trung chi Nhập 

 tự dã”  (cũng chính là chữ Nhập trong “nhập Phật tri kiến” của kinh Pháp  Hoa).  “Nhập”  là 

chứng, là khế nhập. Phật tri Phật kiến là trí huệ Bát Nhã trong tự tánh, trong Thiền Tông nói 

794  Tập 101 



“đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh” là nói đến điều này, nói tới chuyện này. Trong Giáo 

Hạ nói “đại khai viên giải” cũng nhằm nói về chuyện này. Người niệm Phật chúng ta gọi điều 

này là “Lý nhất tâm bất loạn”, nhất tâm bất loạn bao gồm Sự nhất tâm bất loạn và Lý nhất 

tâm bất loạn. Lý nhất tâm bất loạn là nhập Phật tri kiến, có cùng cảnh giới với minh tâm kiến 

tánh trong Thiền Tông, đồng dạng với “đại khai viên giải” trong Giáo Hạ, tầng bậc như nhau. 

Sự nhất tâm thuộc về giải ngộ, chưa phải là chứng; do vậy, Sự nhất tâm bất loạn sanh về thế 

giới Cực Lạc sẽ sanh trong cõi Phương Tiện Hữu Dư, giống như bốn thánh pháp giới trong 

thế giới này. Nếu là  Lý nhất tâm sẽ sanh trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, khác hẳn, đã 

thành Phật rồi. Do vậy, Sự nhất tâm vẫn là Bồ Tát, chưa thuộc về địa vị Phật. Sự nhất tâm 

cũng có ba bậc, chín phẩm, trung hạ phẩm là địa vị A La Hán trong Tiểu Thừa, trung thượng 

phẩm là Bồ Tát. Nhìn theo giáo lý, Tây Phương Cực Lạc thế giới gồm bốn cõi, ba bậc, chín 

phẩm, nhưng trên thực tế, chúng ta phải liễu giải: Hoàn cảnh tu học trong thế giới ấy vô cùng 

đặc biệt, thù thắng, kẻ bình phàm chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng. Đó là gì? Hoàn 

toàn đắc lực cậy vào bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì; do vậy, họ đều là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Đây cũng là lý do vì sao nói Tịnh Tông là pháp khó tin, nguyên nhân ở 

chỗ này, đúng là pháp khó tin! 



 “Nhập Phật pháp tạng” ,tiếp theo đó, [cụ Hoàng] giải thích [từ ngữ] “Phật pháp tạng” . 

 “Phật pháp tạng giả, Gia Tường Sớ vân: Danh lý vi Tạng”  (“Phật pháp tạng”: Gia Tường Sớ 

giảng: “Lý được gọi là Tạng”). Trước hết, giải thích ý nghĩa chữ Tạng.  “Cái vị Phật pháp 

 tạng vi Pháp Tánh chi Lý Thể. Pháp Tánh hàm tàng vô lượng chi Tánh Đức, cố danh Phật 

 pháp tạng”  (ý nói Phật pháp tạng là Lý Thể của Pháp Tánh. Pháp Tánh chứa đựng vô lượng 

Tánh Đức, nên gọi là Phật pháp tạng). Trên thực tế,  “nhập Phật pháp tạng”  là minh tâm kiến 

tánh, minh tâm kiến tánh là nhập Phật pháp tạng. Chúng ta niệm Phật, tới ngày nào đó niệm 

đến mức Lý nhất tâm bất loạn chính là nhập Phật pháp tạng, minh tâm kiến tánh. Do vậy, đây 

cũng là một cách giải thích rất hay, rất rõ ràng,  “danh Lý vi Tạng”  (gọi Lý là Tạng), Tạng (

藏) có nghĩa là hàm chứa. Phật pháp tạng là Pháp Tánh Lý Thể, dùng chữ Tạng [để diễn tả] ý 

nghĩa “chứa đựng”, giống như một kho tài liệu, dùng ngay chuyện này để tỷ dụ. Pháp Tánh là 

thật, thật sự chứa đựng vô lượng Tánh Đức, đúng là vô lượng. Tự tánh của mỗi cá nhân đều 

tương đồng, trong Triết Học gọi nó là bản thể của vạn hữu trong vũ trụ. Nó có thể sanh, có 

thể hiện. A Lại Da có thể biến, A Lại Da cũng chẳng lìa khỏi Phật pháp tạng. Tách rời Phật 

pháp tạng bèn chẳng có A Lại Da. Phật pháp tạng giống như nước, A Lại Da giống như sóng, 

lìa nước lấy đâu ra sóng? Bởi lẽ, bản thể của sóng là nước, vạn sự vạn vật trong khắp pháp 

giới hư không giới có cùng một bản thể. Do vậy, đối với kinh Phật, tổ sư đại đức thường dạy 

chúng ta, trọn khắp pháp giới hư không giới và chúng ta có cùng một Thể. Quý vị thấy chúng 

ta thường nghe kinh nói:   “Sanh Phật bất nhị”  (chúng sanh và Phật chẳng hai).  “Sanh”  là 

chúng sanh,  “Phật”  là chư Phật Như Lai, đặt chúng sanh lên đầu, nói đến Phật ở sau; đó là 

gì? Phật tôn trọng chúng sanh, tôn kính chúng sanh. Vì sao? Chúng sanh là Phật chưa giác 

Tập 101  795 



ngộ, Phật là chúng sanh đã giác ngộ. Vị Phật chưa giác ngộ là một vị Phật hồ đồ, chẳng biết 

tôn trọng người khác; còn chúng sanh đã giác ngộ, đối với bất cứ điều gì cũng đều tôn trọng. 

Chúng sanh đã giác ngộ bèn là Phật. Lại còn nói:  “Tự tha bất nhị” , Tự là chính mình, Tha là 

gì? Tha thì trên là chư Phật, dưới đến chúng sanh trong địa ngục, đều là một, chẳng hai! Lão 

Tử cũng nói kiểu ấy:  “Thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất thể”  (trời đất và ta có 

cùng gốc, vạn vật và ta cùng một Thể), có ý nghĩa hoàn toàn giống như lời đức Phật đã nói. 



Hiện thời, chúng tôi rất muốn nghe [lời nhận định của] các nhà Vật Lý Học Lượng Tử 

trong  hiện  đại,  nghe  họ  [trình  bày]  những  nghiên  cứu,  phát hiện  của họ,  để  cho họ  chứng 

minh những điều được nói trong Phật pháp là thật, chẳng phải là giả. Vì sao người phải yêu 

thương  người?  Cùng  một  Thể!  Chúng  ta  có  cùng  một  thân  thể,  vì  sao  ta  phải  yêu  thương 

ngón tay này? Vì sao ta phải yêu thương sợi lông này? Nó và ta có cùng một Thể, đạo lý là 

như thế đó. Pháp thế gian hay xuất thế gian chẳng có giới hạn, sai biệt ở chỗ nào? Mê hay 

ngộ, mê bèn gọi là pháp thế gian, giác ngộ bèn gọi là pháp xuất thế gian. Xuất thế gian gọi là 

Phật pháp, đã giác ngộ là Phật pháp, chưa giác ngộ  gọi là chúng sanh pháp, chúng là một, 

chẳng hai! Do vậy, đúng là trong Pháp Tánh, Pháp Tánh là tự tánh, chứa đựng vô lượng Tánh 

Đức. Người giác ngộ muốn giúp chúng ta giác ngộ vô lượng Tánh Đức, giúp chúng ta giác 

ngộ lại chẳng phải là chuyện đơn giản, vì sao? Chưa chắc chúng ta đã tin tưởng họ, chẳng có 

tín tâm đối với họ, chẳng tôn trọng họ, cho nên chẳng dễ gì dạy được! Nhưng đối với khó 

khăn trước mắt, chỉ cần lấy ra đôi chút Tánh Đức bèn có thể giải quyết. Cội rễ của Tánh Đức 

là gì? Người Trung Quốc nói tới Hiếu. Ngũ Luân được bắt đầu bằng câu  “phụ tử hữu thân”  

(cha con có tình thân thiết), đó là cội nguồn của Tánh Đức. Vô lượng vô biên Tánh Đức thảy 

đều lưu lộ từ cội nguồn ấy. Trong Phật pháp, [Hiếu] được gọi là từ bi, trong nhiều tôn giáo, 

nó được gọi là Ái. Ái và từ bi trong Phật pháp cũng như  “phụ tử hữu thân”  trong Ngũ Luân 

của Trung Quốc có ý nghĩa hoàn toàn giống nhau, chẳng kèm thêm bất cứ điều kiện nào, nó 

là tâm yêu thương vô điều kiện! Người Trung Quốc đã nêu bày Tánh Đức một cách đơn giản 

bằng mười hai chữ. Mười hai chữ ấy có thể giúp chúng ta sống rất hạnh phúc, rất sung sướng 

suốt một đời. Mười hai chữ ấy chính là  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, nhân ái, hòa 

 bình” , Tánh Đức đấy! Có phải là mười hai chữ ấy vô lượng vô biên? Đúng vậy. Chúng ta suy 

nghĩ sẽ thấy mười điều trong Thập Thiện, mười đại nguyện vương cũng là mười điều. Khi Bồ 

Tát mở rộng ra, chúng sẽ biến thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Mười hai chữ ấy của Trung 

Quốc có phải là tám vạn bốn ngàn tế hạnh trong Bồ Tát đạo hay không? Tôi tin là chúng đã 

bao trùm chẳng sót, chúng chính là Tánh Đức. 



Do vậy, ngày nay chúng ta vận dụng Tánh Đức đôi chút như thế nào, áp dụng đôi chút 

trong cuộc sống như thế nào? Chúng ta chưa kiến tánh, nhưng những người đã kiến tánh đều 

hiểu rõ, sẽ nêu bày tự tánh. Nếu chúng ta chịu tin tưởng, chịu y giáo phụng hành thì cũng sẽ 

sử dụng được, người chưa kiến tánh cũng sử dụng được, phải nghe theo giáo huấn của chư 

796  Tập 101 



Phật, Bồ Tát và các vị đại thánh đại hiền. Vì thế, chúng tôi thường nói: “Chúng tôi học tập 

nhiều năm như thế mới thấu hiểu, những thứ ấy chẳng phải do họ phát minh, chẳng phải do 

họ sáng tạo, mà do tự tánh lưu lộ”. Trong thời cổ, chúng ta có lý do để tin tưởng Phật, Bồ Tát 

đã ứng hóa trên lãnh thổ Trung Quốc, nhưng con người thuở ấy chẳng có căn tánh nhạy bén 

như tại Ấn Độ, căn cơ độn hơn, nên các Ngài dùng những phương pháp ấy để chỉ dạy chúng 

ta, đó là Tánh Đức tự nhiên lưu lộ, chúng ta phải tôn trọng. Người Ấn Độ căn cơ chín muồi, 

nên [chư Phật] ứng hóa trong thế gian này, đáng nên dùng thân Phật để đắc độ, liền hiện thân 

Phật để giáo hóa, Phật hiện thân Phật tại Ấn Độ. Tại Trung Quốc thì Phật hiện các thân như 

Khổng Tử, Mạnh Tử, Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, hiện thân làm những vị ấy, làm các bậc 

thánh  hiền.  Đó  là  phương  tiện  thiện  xảo,  đại  dụng  chẳng  có  ngằn  mé!  Chúng  ta  học  theo 

thánh hiền, học theo Phật, Bồ Tát là học theo ai? Học theo Tánh Đức của chính mình, nhất 

định phải hiểu đạo lý này! Những vị từng trải ấy đã triển hiện Tánh Đức cho chúng ta thấy, 

những kinh luận, sách vở thảy đều từ Tánh Đức lưu lộ. Bởi thế, đại kinh đại luận nói:  “Phật 

 pháp vô nhân thuyết, tuy trí mạc năng giải”  (Phật pháp mà không có ai nói thì dẫu là người 

có trí vẫn chẳng thể hiểu). Kẻ thông minh tuyệt đỉnh trong thế gian có thể thông hiểu ý nghĩa 

trong kinh Phật hay chăng? Không thể hiểu! Do nguyên nhân nào? Kinh điển lưu lộ từ tự 

tánh. Ai có thể hiểu? Người càng gần với tự tánh sẽ càng có thể lý giải. Gần với tự tánh là 

như thế nào? Phải loại bỏ những thứ tương phản tự tánh và những điều hư vọng. Những gì là 

tương phản? Dùng cách nói của Trung Quốc để luận định thì bất hiếu, bất đễ, bất trung, bất 

tín,  vô  lễ,  vô  nghĩa,  vô  liêm,  vô  sỉ  chính  là  những  thứ  tương  phản,  mọi  người  hiểu  rất  rõ 

những điều ấy. Chúng là gì vậy? Tập khí phiền não từ vô thỉ kiếp! Chúng ta có thể xa lìa, tẩy 

gột sạch sành sanh những tập khí ấy, Tánh Đức của chúng ta bèn hiện tiền. Lại còn không 

ngừng nâng cao hơn, chúng ta cũng có thể đạt tới cảnh giới thánh hiền, lại nâng cao hơn tới 

mức viên mãn, đó là cảnh giới Phật. 



 “Hựu Pháp Tánh trung hàm nhiếp nhất thiết Phật pháp, cố danh Phật pháp tạng” (lại 

nữa,  trong  Pháp  Tánh  chứa  đựng,  thâu  nhiếp  hết  thảy  Phật  pháp,  nên  gọi  là  “Phật  pháp 

tạng”). Nói theo Phật pháp thì đúng là như vậy, hết thảy Phật pháp đều sanh từ tự tánh, hễ rời 

khỏi tự tánh bèn chẳng có một pháp nào để được.  “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể”  như 

sách Hoàn Nguyên Quán đã nói chính là “Phật pháp tạng” đang được nói ở đây. Xuất sanh vô 

tận, trọn khắp hết thảy, hết thảy các pháp, hết thảy Phật pháp đều do nó sanh ra. Hết thảy 

phiền não, nghiệp chướng, và tập khí cũng do nó sanh ra. Chuyện này là như thế nào? Hễ 

giác ngộ sẽ sanh ra hết thảy Phật pháp, đã mê bèn sanh ra hết thảy vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, xuất hiện những thứ ấy. Do vậy, đối với hết thảy những thứ phi pháp, phản diện 

ấy, chúng ta cũng chớ nên khi dễ chúng, vì sao? Thể của chúng là Thật, chỉ vì mê nên mới 

biến thành nông nỗi ấy, nếu người ấy giác ngộ sẽ khôi phục bình thường. Do vậy, chư Phật, 

Bồ Tát cung kính chúng sanh trong địa ngục, đối với muỗi, trùng, kiến chẳng dám coi rẻ, do 

nguyên nhân nào? Quý vị nhìn từ một phương diện khác, nếu họ giác ngộ sẽ đều là Phật, họ 

Tập 101  797 



vốn là Phật, tuy đang mê, bổn tánh chẳng mê, phải biết điều này! Bổn tánh vĩnh viễn thanh 

tịnh, chẳng bị nhiễm ô, bất sanh, bất diệt. Mê là giả, hễ mê bèn có sanh, có diệt. Mê bèn có 

nhơ,  có  tịnh,  có  thiện,  có  ác.  Chúng  ta phải hiểu  rõ  ràng,  minh bạch  những  chuyện  ấy  thì 

trong hết thảy thế gian, tức là hết thảy các thế gian trong mười pháp giới, sẽ sanh khởi tâm 

bình đẳng, đối với bất luận cảnh giới nào chúng ta đều thấy như nhau. Đó là Phật tri Phật 

kiến. Phật chẳng có tâm phân biệt, chẳng có tâm chấp trước, chẳng khởi tâm động niệm; Bồ 

Tát có khởi tâm động niệm, nhưng chẳng có phân biệt, chấp trước. Sự học tập của chúng ta 

phải trải qua những tầng lớp này, nên gọi là Phật pháp tạng. 



 “Thị cố nhập Phật pháp tạng, tức Pháp Hoa trung thiện nhập Phật huệ, thông đạt đại 

 trí”  (do vậy, nhập Phật pháp tạng chính là “khéo nhập Phật huệ, thông đạt đại trí” trong kinh 

Pháp Hoa), có ý nghĩa này. Dùng phương tiện thiện xảo khế nhập Phật huệ,  “Phật huệ”  là trí 

huệ Bát Nhã vốn sẵn có trong tự tánh.  “Thông đạt đại trí” : Đại trí là khởi dụng, là Hậu Đắc 

Trí, là phương tiện thiện xảo.  “Hựu Chân Giải cứ tùng quả hướng nhân nghĩa, thích vân”  

(Lại nữa, sách Chân Giải dựa theo ý nghĩa từ quả hướng đến nhân, nên giải thích như sau), 

giải thích ý nghĩa ấy:  “Như Lai nhất thiết công đức bảo tạng, Phật quả công đức dã. Thử chi 

 công đức đại bảo hải, thuyết ngôn Phật pháp tạng”  (kho báu hết thảy công đức của Như Lai 

chính là công đức nơi Phật quả. Biển cả các thứ vật báu công đức ấy được gọi là Phật pháp 

tạng).  “Tức thị Phật sở đắc Nhất Thừa dã”  (chính là Nhất Thừa do Phật đã đắc). Chư Phật 

Như Lai chứng đắc Nhất Thừa, Nhất Thừa là Phật Thừa, chứng đắc Phật quả rốt ráo viên 

mãn. Do vậy, trong hết thảy các kinh, có kinh Tiểu Thừa, có kinh Đại Thừa, có kinh Nhất 

Thừa. Kinh Nhất Thừa có mấy bộ? Hoa Nghiêm là kinh Nhất Thừa, Pháp Hoa là kinh Nhất 

Thừa, Vô Lượng Thọ là kinh Nhất Thừa. Kho báu hết thảy công đức của Như Lai được nói 

trong kinh Nhất Thừa chính là Phật quả rốt ráo do Bồ Tát tu hành chứng đắc, trong ấy có trọn 

đủ các công đức, đó là  “công đức đại bảo hải”.  Hải (biển) là tỷ dụ. Công đức đại bảo hải lấy 

không cạn, dùng chẳng hết. Vì vậy, nói đến phước báo thì ai có phước báo lớn nhất? Phước 

báo thế gian hay xuất thế gian không ai có thể sánh bằng Phật, trí huệ lẫn phước báo [của 

Phật] đều đạt đến viên mãn rốt ráo, nhưng phải hiểu, Phật là tự tánh của chúng ta. Nếu chúng 

ta  minh  tâm  kiến  tánh,  bèn  thành  Phật,  trí  huệ  và  phước  báo  của  chúng  ta  không  ai  có  thể 

sánh bằng. Đó là Phật pháp tạng, đó là pháp Nhất Thừa do Phật sở đắc, là trí huệ viên mãn 

trong pháp Nhất Thừa. Vì lẽ đó, Phật pháp tạng chính là  “trí huệ và đức tướng vốn sẵn trọn 

 đủ trong bổn tánh”  như Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong kinh Hoa Nghiêm. Ngài nói rất 

hay:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai, nhưng do vọng tưởng, 

 chấp  trước,  nên  chẳng  thể  chứng đắc” .  Chúng  ta  có  thể  buông vọng  tưởng và  chấp  trước 

xuống sẽ chứng đắc. Quý vị thấy phàm phu thành Phật, nói theo lý luận là trong một sát-na, 

quý  vị  chịu  buông  xuống  thì  kinh  giáo  hoàn  toàn  thuộc  về  quý  vị.  Chỉ  cần  quý  vị  buông 

xuống, chẳng cần phải đọc nó, [bởi lẽ] chính mình đã hoàn toàn trọn đủ, hết thảy các pháp 

thế gian hay xuất thế gian không gì chẳng biết, không gì chẳng thể. Chúng ta hiểu rõ đạo lý 

798  Tập 101 



này, hiểu chân tướng sự thật này, cho nên mới thật sự làm! Biết lợi ích này quá to lớn, không 

làm như vậy, chúng ta bị tổn thất quá to, sống cuộc đời khổ sở, nhọc nhằn dường ấy. Thành 

Phật  đắc  đại  tự tại, vui  sướng  lắm.  Quý  vị phải biết  [lão  cư  sĩ]  Hứa  Triết  còn chẳng  sánh 

bằng, không ai có thể sánh bằng. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 Tập 102 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm mười tám, dòng thứ năm từ dưới đếm lên, đọc từ chỗ  “Hựu 

 Chân Giải”.  



 “Hựu Chân Giải cứ tùng quả hướng nhân nghĩa, thích vân:  Như Lai nhất thiết công 

 đức bảo tạng, Phật quả công đức dã. Thử chi công đức đại bảo hải, thuyết ngôn Phật pháp 

 tạng, tức thị Phật sở đắc Nhất Thừa dã” (Lại nữa, sách Chân Giải dựa theo ý nghĩa từ quả 

hướng đến nhân, nên giải thích như sau: “Kho báu hết thảy công đức của Như Lai chính là 

công  đức  nơi  Phật  quả.  Biển  cả  các  thứ  vật  báu  công  đức  ấy  được  gọi  là  Phật  pháp  tạng, 

chính  là  pháp  Nhất  Thừa  do  Phật  đã  đạt  được”).  Đây  là  đoạn  văn  trích  từ  sách  Chân  Giải. 

Người Trung Quốc nói  “chư Phật Như Lai thả chiếc bè Từ” , cũng có nghĩa là các Ngài đã 

thành Phật rồi, vì độ chúng sanh mà lập phương tiện, chẳng dùng thân Phật, vì sao? Phật  ở 

địa  vị  thầy,  học  trò  nhất  định  phải  tôn  trọng  thầy,  đó  là   “tôn  sư  trọng  đạo”.   Nếu  học  trò 

nghiệp chướng rất nặng, tập khí rất nhiều, chẳng biết hiếu thuận cha mẹ, mà cũng chẳng biết 

tôn kính sư trưởng, lúc đó, Phật độ kẻ ấy như thế nào? Chắc chắn Phật chẳng dùng đến thân 

phận Phật, mà dùng thân phận Bồ Tát. Thân phận Bồ Tát rất nhiều, như trong phẩm Phổ Môn 

đã giới thiệu ba mươi hai ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, trừ thân Phật ra, những thân 

khác đều là phương tiện thiện xảo. Nên dùng thân gì để đắc độ, bèn hiện thân ấy, chẳng có 

mảy may câu thúc nào! Đúng là  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”  nên mới có thể 

lợi ích chúng sanh. Từ chỗ này cũng khiến cho chúng ta thấu hiểu: Chư Phật, Bồ Tát từ bi 

chân thật, xác thực là các Ngài chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, hoàn toàn thuận theo 

tâm ưa muốn của chúng sanh, tùy thuận tập khí phiền não của chúng sanh. Do vậy, Phật, Bồ 

Tập 101  799 



Tát muốn độ súc sanh, nhất định hiện thân súc sanh, muốn độ ngạ quỷ nhất định hiện thân 

ngạ quỷ. Chẳng phải là thân đồng loại sẽ chẳng dễ tiếp xúc; do vậy, Ngài nhất định phải hiện 

thân đồng loại. Đó là “từ quả hướng tới nhân”, dùng ý nghĩa này để giải thích   “Phật pháp 

 tạng”.  



 “Như Lai nhất thiết công đức bảo tạng”  là nói về tự tánh. Tự tánh của chúng ta vốn 

trọn đủ vô lượng vô biên công đức,  “bảo tạng”  là tỷ dụ. Nếu người thế gian có được kho báu 

(bảo tạng), sẽ có nhiều của cải, chẳng hứng chịu nỗi khổ bần cùng, mang ý nghĩa này.  “Bảo”  

(寶:  của  báu)  có  tác  dụng,  giúp  chúng  ta  đạt  được  lợi  ích  thù  thắng,  công  đức  vốn  trọn  đủ 

trong tự tánh cũng mang ý nghĩa này. Công đức trong tự tánh khai phát, đó là phước huệ viên 

mãn.  Không  chỉ  là  trí  huệ  viên  mãn,  mà  phước  báo  cũng  viên  mãn,  cho  nên  gọi  là   “bảo 

 tạng”.  Câu kế tiếp là  “Phật quả công đức dã”  (là công đức nơi Phật quả), Bồ Tát chứng đạt 

quả vị rốt ráo, chứng đắc Phật quả rốt ráo viên mãn, trọn đủ công đức nơi quả địa, các công 

đức trong tự tánh đều khởi tác dụng viên mãn.  “Thử chi công đức đại bảo hải, thuyết ngôn 

 Phật pháp tạng”  (biển cả các thứ báu công đức ấy được gọi là Phật pháp tạng), công đức nơi 

quả địa được gọi là Phật pháp tạng. Phật pháp, kho báu Phật pháp,  “tức thị Phật sở đắc Nhất 

 Thừa dã”  (chính là Nhất Thừa do Phật đạt được), Ngài chứng đắc pháp Nhất Thừa, [đó là] 

Nhất Thừa viên mãn. Nhất Thừa là Phật Thừa, Đại Thừa là Bồ Tát Thừa, Tiểu Thừa là Thanh 

Văn, Duyên Giác, ở đây là nói đến pháp viên mãn rốt ráo. 



 “Chân Giải chi thuyết, hiển hội trung chư Bồ Tát giai thị đại quyền thị hiện”  (Thuyết 

của sách Chân Giải đã chỉ rõ các Bồ Tát trong hội đều là bậc đại quyền thị hiện). Tác phẩm 

chú giải kinh Vô Lượng Thọ của thiền sư Đạo Ẩn người Nhật có tựa đề là [Vô Lượng Thọ 

Kinh] Chân Giải. Qua lời giải thích trong câu này, Sư đã chỉ rõ trong hội ấy của đức Thế Tôn 

tại Linh Sơn thuở đó, các vị Bồ Tát tham dự pháp hội số tới một vạn hai ngàn người đều là 

bậc Đại Quyền Thị Hiện, đều là chư Phật, Bồ Tát hiện đến, đều là Pháp Thân đại sĩ thị hiện, 

[do vậy gọi] là  “tùng quả hướng nhân”  (từ quả hướng đến nhân). Những vị ấy  “dĩ nhập Như 

 Lai Nhất Thừa quả hải”  (đã nhập biển quả Nhất Thừa của Như Lai), Như Lai là tự tánh. Tự 

tánh vốn tự trọn đủ trí huệ và đức tướng, ở đây gọi là   “Như Lai Nhất Thừa quả hải”  đều 

được chứng đắc rốt ráo viên mãn.  “Đản bất xả nhân hạnh”  (nhưng chẳng bỏ các hạnh [đã 

hành] trong khi tu nhân),  “nhân”  (因) [ở đây] là chưa chứng quả, giống như trong hiện thời 

chúng ta đều đang thuộc nhân địa (đang tu nhân). Nhân địa: Từ sơ phát tâm mãi cho đến khi 

[chứng đắc] Đẳng Giác đều là nhân, Diệu Giác mới là quả vị. Chư Phật Như Lai tuy đã ở địa 

vị Diệu Giác vẫn chẳng bỏ nhân hạnh (hạnh trong khi tu nhân), đến giúp Thích Ca Mâu Ni 

Phật, đến làm một đứa học trò tu học hòng nêu gương tốt đẹp, các Ngài làm gương cho chúng 

ta, được gọi là Ảnh Hưởng Chúng trong đại chúng.  “Cố lai hội tán trợ Thích Tôn”  (nên đến 

pháp hội giúp đỡ đức Thích Ca), giúp Thích Ca Mâu Ni Phật giáo hóa hết thảy chúng sanh, 

đến như vậy đó! Chúng ta học  “nhập Phật pháp tạng”  tới đây! 

800  Tập 101 





Tiếp đó là nói  “cứu cánh bỉ ngạn”  (rốt ráo đạt đến bờ kia),  “cứu cánh giả, chí cực chi 

 nghĩa”   (Cứu  cánh  nghĩa  là  đạt  tới  cùng  cực).  Đạt  tới  chỗ   “đăng  phong  tạo  cực” ,  [tức  là] 

chẳng còn có gì cao hơn được nữa, đã đạt tới tuyệt đỉnh!  “Bỉ ngạn”  (彼岸) là trở về tự tánh, 

tự tánh là bỉ ngạn. Minh tâm kiến tánh như Thiền Tông đã nói chính là  “bỉ ngạn” , giáo pháp 

Đại  Thừa  thường  gọi   “minh  tâm  kiến  tánh”   là   “vọng  tận  hoàn  nguyên”   (hết  vọng,  trở  về 

nguồn). Hoàn nguyên (還源) là bỉ ngạn, hoàn nguyên là trở về tự tánh. Trong Tịnh Độ Tông, 

trở về  Thường  Tịch Quang là   “bỉ ngạn”.  “Trí  Độ  Luận  vân”   [nghĩa là]  trong  Đại  Trí  Độ 

Luận có nói:  “Ba La” , tiếng Phạn là Ba La, Tâm Kinh nói Ba La Mật (Pāramitā), ở đây, tỉnh 

lược âm Mật ở cuối, [Ba La] chính là Ba La Mật.  “Tần ngôn bỉ ngạn”  (tiếng Hán gọi là “bờ 

kia”), khi ấy, Cưu Ma La Thập đại sư ở Trung Quốc, địa phương Ngài ở có tên gọi là Tần, 

cho nên [tiếng Hán] được gọi là  “Tần ngôn” , [tức là ngôn ngữ của] nước Tần. Chỗ ấy nay 

thuộc hành lang Hà Tây91[2], thuộc khu vực tỉnh Cam Túc, thuở ấy gọi là  “Tần quốc”.  Đây 

là nói về tiếng Hán, Ba La Mật dịch sang tiếng Hán là Bỉ Ngạn (bờ kia).  “Hựu vân”  (lại nói), 

giải thích thêm:  “Dĩ sanh tử vi thử ngạn, Niết Bàn vi bỉ ngạn”  (coi sanh tử là bờ này, coi Niết 

Bàn là bờ kia). Sanh tử là lục đạo, lục đạo luân hồi có Phần Đoạn sanh tử, đó là bờ bên này. 

Niết Bàn là bờ bên kia, Niết Bàn là bất sanh, bất diệt. Chứng đắc Niết Bàn sẽ bất sanh, bất 

diệt. 



Niết Bàn có rất nhiều ý nghĩa, ở đây trích dẫn kinh Niết Bàn để nói:   “Niết Bàn Kinh 

 vân: Bỉ ngạn giả, dụ Như Lai dã”  (Kinh Niết Bàn dạy: “Bờ kia ví như Như Lai”). Như Lai là 

minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ. Chúng ta đọc kinh Hoa Nghiêm, sẽ thấy trong Viên 

Giáo, từ Sơ Trụ Bồ Tát trở lên đều được gọi là Như Lai. Các Ngài sáu căn tiếp xúc cảnh giới 

sáu trần, chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng phân biệt, không chấp trước, đó là kiến 

tánh, nên được gọi là Như Lai. Do vậy, đối với [danh xưng] Như Lai, bốn mươi mốt địa vị 

Pháp Thân đại sĩ đều có thể gọi là Như Lai, địa vị có cao hay thấp khác biệt, quả vị rốt ráo là 

địa vị Diệu Giác. Ở đây, vận dụng cả hai ý nghĩa ấy đều hợp lý.  “Thị dĩ Tịnh Ảnh sư thích 

 cứu cánh Niết Bàn”  (do vậy, ngài Tịnh Ảnh giải thích từ ngữ “Niết Bàn rốt ráo”), Ngài đã 

nói mấy câu như sau:  “Chương quả tất cánh, Niết Bàn bỉ ngạn, đáo danh Cứu Cánh”  (Nêu 

rõ quả rốt ráo, Niết Bàn là bờ kia, đạt đến [quả vị ấy] sẽ gọi là “rốt ráo”).  “Chương”  (彰) là 

tỏ rõ, Bồ Tát tu chứng quả vị đã đạt đến rốt ráo viên mãn rồi, nên nói là  “tất cánh” , quả vị tu 

hành đạt tới địa vị  “tất cánh” (畢竟) . “Tất”  (畢) là nói chúng ta đã tốt nghiệp, đã hoàn tất, 



91[2] Hành lang Hà Tây (Hà Tây tẩu lang: 河西走廊) còn gọi là Cam Túc Tẩu Lang, kể từ rặng Ô Tiêu ở 

phía Đông cho đến ải Ngọc Môn ở phía Tây, nằm giữa Nam Sơn (gồm các rặng Kỳ Liên Sơn, Altyn-Tagh) 

và Bắc Sơn (Mã Tông Sơn, Hợp  Lê Sơn và  Long Thủ Sơn). Đây là một vùng bình  địa dài  và hẹp, trông 

giống như một hành lang nên được gọi là  “hành lang”.  Lại do vùng này nằm ở phía Tây Hoàng Hà nên gọi 

là Hà Tây Tẩu Lang. Khu vực này bao gồm khu vực Lan Châu của tỉnh Cam Túc, tức là bao gồm bốn quận 

Vũ  Oai  (tức  Lương  Châu  thời  cổ),  Trường  Dịch  (thời  cổ  là  Cam  Châu),  Tửu  Tuyền  (Túc  Châu)  và  Đôn 

Hoàng (Sa Châu), kể cả Tây An (kinh đô Trường An thời cổ). Do vùng này thuộc lãnh thổ nước Tần thời 

Chiến Quốc, nên khi các lãnh chúa chiếm giữ vùng này xưng đế, đều lấy quốc hiệu là Tần. 

Tập 101  801 



đã học xong tất cả các khóa học rồi, Cánh (竟) cũng có ý nghĩa “viên mãn”. Đã đạt đến bờ 

kia Niết Bàn, đó là  “cứu cánh” (究竟). Ý nghĩa này được nói theo địa vị Diệu Giác, nếu mở 

rộng ra, cũng có thể nói bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đều thật sự tu chứng bờ kia rốt 

ráo. Tiếp đó, cụ Hoàng ghi thêm lời tiểu chú:   “Sớ vị chương minh dĩ đắc chí cực chi giác 

 quả, đáo đạt Niết Bàn bỉ ngạn, danh vi cứu cánh”  (Lời Sớ có ý giảng rõ: Đã đạt đến địa giác 

quả tột bậc, đạt đến bờ kia Niết Bàn, nên gọi là “rốt ráo”). Đây là bổ sung ý nghĩa, tức là bốn 

mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đều đạt tới rốt ráo viên mãn, chứng đắc quả vị cao nhất là 

địa vị Diệu Giác, đó là  “cực chi giác quả”  (quả giác tột bậc), tức là địa vị Diệu Giác, đều là 

Phật quả viên mãn.  “Án Chân Giải ý, tắc vi chứng nhập Phật chi Nhất Thừa đại công đức 

 bảo hải, khế Phật sở đắc Niết Bàn”  (Xét theo ý của sách Chân Giải thì [cứu cánh bỉ ngạn] là 

chứng nhập biển báu đại công đức Nhất Thừa, khế hợp Niết Bàn do Phật đã chứng đắc). Hai 

vị Tịnh Ảnh và pháp sư Đạo Ẩn nói đến cùng một chuyện, cùng một cảnh giới. 



 “Thị chư đại sĩ, viên chứng quả đức dĩ, tùng quả hướng nhân, tuân Phổ Hiền đức, phổ 

 hiện thập phương, lai pháp hội trung, đồng hoằng tịnh pháp”  (Các vị đại sĩ ấy đã chứng trọn 

vẹn  quả  đức,  bèn  từ quả  hướng đến  nhân,  tuân  theo  phẩm  đức  Phổ  Hiền,  hiện  khắp  mười 

phương, đến trong pháp hội [Vô Lượng Thọ] để cùng hoằng dương tịnh pháp). Đây là nói rõ 

những vị đại sĩ từ mười phương đến tham dự pháp hội, dùng thân phận Bồ Tát để đến nơi 

đây; nhưng các vị Bồ Tát đó đều đã thành Phật, từ quả hướng đến nhân, người Hoa nói là 

 “thả chiếc bè Từ” , vẫn tuân hành phẩm đức Phổ Hiền, hiện thân trong khắp mười phương. 

Có ý nghĩa ấy, dụng ý ở chỗ này:  “Tuân Phổ Hiền đức, phổ hiện thập phương”.  Từ chỗ này, 

chúng  ta  thấu  hiểu  phẩm  đức  của  ngài  Phổ  Hiền  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  “Phổ  hiện  thập 

 phương”   chính là  thể  hiện nguyện  cuối  cùng  trong  mười  nguyện  Phổ  Hiền,  tức  là  nguyện 

 “phổ giai hồi hướng”.  Dùng gì để hồi hướng? Phải dùng thành quả tu hành của chính mình, 

dùng vô tận phương tiện thiện xảo để giúp hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới 

giác ngộ, viên thành Phật đạo, đó là “chân hồi hướng”. Hồi hướng không phải là nói suông, 

mà phải dùng công đức chân thật, các Ngài thể hiện ý nghĩa này! Do vậy, các Ngài đến pháp 

hội,  “đồng hoằng tịnh pháp”  (cùng hoằng dương tịnh pháp),  “tịnh pháp”  là Tịnh Độ Tông, 

tức  là pháp  môn  Tịnh  Độ  Tông, cùng với  Thích  Ca  Mâu  Ni Phật  chung sức  hoằng dương 

pháp môn này. 



Tiếp đó  [trích  dẫn]  lời  cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh:   “Hành  quyền  phương  tiện,  nhập  Phật 

 pháp tạng, cứu cánh bỉ ngạn”  (Hành phương tiện quyền biến, nhập Phật pháp tạng, đạt đến 

bờ kia rốt ráo). Hành quyền phương tiện ngay trong cuộc sống hằng ngày, từ sáng đến tối 

khởi tâm động niệm, sinh sống, làm việc, đãi người, tiếp vật đều phải thị hiện sống động. Thị 

hiện gì vậy? Thị hiện nhập Phật pháp tạng, đạt đến bờ kia rốt ráo. Ở đây cũng phải giải thích 

đơn giản một chút, nhập Phật pháp tạng là trong cuộc sống hằng ngày sẽ giống như Phật. 

Chúng ta phải thấu hiểu Thích Ca Mâu Ni Phật từ sáng đến tối sống như thế nào thì quý vị 

802  Tập 101 



mới có thể học theo. Suốt đời, Thích Ca Phật chỉ làm một chuyện, trừ chuyện ấy ra, chuyện 

gì cũng chẳng có. Chuyện ấy là giáo hóa chúng sanh, [chỉ có] một chuyện ấy. Vậy thì chúng 

ta hiểu, ở nơi đây,  “hành quyền phương tiện”  [chính là vận dụng] phương tiện thiện xảo để 

giáo hóa chúng sanh. Đó là độ thoát hết thảy. Giáo hóa chúng sanh nhằm mục tiêu nào? Phải 

biết: Giúp hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ thì công lao giáo hóa to lớn đã hoàn thành. 

Do vậy, đức Thế Tôn đã thật sự thực hiện viên mãn câu  “thân hành ngôn giáo”  như cổ thánh 

tiên  hiền  Trung  Quốc  đã  nói.  Thân  biểu  hiện  bằng  gì?  Giới  luật,  [kinh  điển]  ghi  lại  ngôn 

hạnh, cử chỉ của đức Thế Tôn, đó là giới luật. Thực hiện viên mãn, bắt đầu từ Thập Thiện 

Nghiệp Đạo cho đến Bồ Tát đại giới, [những điều ấy] đều được biểu hiện trong cuộc sống 

hằng  ngày,  đó  là  “thân  hành”.  Về  kinh  điển,  thuở  ấy,  đức  Thế  Tôn  giáo  hóa  hết  thảy  đại 

chúng,  do  căn  tánh  của  hết  thảy  đại  chúng  chẳng  giống  nhau,  có  người  căn  tánh  thượng 

thượng thừa, đức Phật giảng cho họ pháp Nhất Thừa như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa. Có người 

là căn tánh Đại Thừa, đức Phật giảng cho họ những kinh Đại Thừa như Bát Nhã, Phương 

Đẳng. Có kẻ căn tánh Tiểu Thừa, đức Phật giảng cho họ Tứ A Hàm. Còn có kẻ căn tánh nhân 

thiên,  ngay  cả  [các  pháp]  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  họ  đều  chẳng  màng,  căn  tánh  của  họ  là 

nhân thiên. Hiện thời toàn thể chúng ta toàn là hạng căn tánh nhân thiên, vì sao? Sơ Quả Tu 

Đà Hoàn của Tiểu Thừa phải đoạn tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong tam giới, chúng ta 

chẳng  làm  được,  đúng  không?  Chẳng  giả!  Vì  thế,  bản  thân  chúng  ta  phải  biết  chính  mình 

thuộc căn tánh gì, có thể học được phần nào trong sự giáo huấn suốt cả một đời Thích Ca 

Mâu Ni Phật, chẳng thể vượt quá phận được! 



Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo là bộ kinh đầu tiên [trên con đường tu học], là kinh điển 

nhập môn, là pháp nhân thiên, chư vị phải biết điều này. Quý vị thấy điều thứ nhất trong Tịnh 

nghiệp tam phước là pháp nhân thiên, chưa nhập môn.  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư 

 trưởng, từ tâm chẳng giết, tu mười thiện nghiệp” . Hạng người nào vậy? Chẳng phải là Bồ 

Tát, cũng chẳng phải là La Hán, ngay cả Tu Đà Hoàn cũng chưa đạt tới. Đây là pháp phải học 

của chư thiên trong Dục Giới và con người trong nhân gian. Người học tốt đẹp [pháp này] thì 

mới có thể học Phật. Điều kiện học Phật là học làm người tốt đẹp. Vừa mở kinh bổn ra, [ta 

thấy]  đức  Phật  thường gọi   “thiện  nam  tử,  thiện  nữ nhân” ,  chúng  ta thật  sự làm  được  chữ 

Thiện ấy. “Thiện” ấy chính là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Thật sự làm được Thập Thiện Nghiệp 

Đạo thì quý vị mới có thể nhập Phật môn. Nhập Phật môn đầu tiên là tiếp nhận Tam Quy, 

Ngũ Giới, vậy thì nay chúng ta cũng thọ Tam Quy và Ngũ Giới, còn có rất nhiều đồng tu thọ 

Bồ Tát Giới, có thật hay không? Trong tâm chúng ta phải hiểu rõ: Chẳng thật! Vì sao? Chẳng 

làm được! Thiên Thai đại sư nói Lục Tức, chúng ta là Danh Tự Tức Phật, hữu danh vô thực, 

mang tiếng là đã thọ Tam Quy, nhưng chẳng có thực chất Tam Quy, toàn là giả trất! Chớ nên 

không biết điều này! Đã là giả, vì sao vẫn phải thọ? Tổ sư đại đức dạy: Tuy giả vẫn nên thọ, 

vì sau khi đã thọ [những giới ấy, trong tâm ta sẽ] thường ghi nhớ “ta đã quy y Tam Bảo, ta đã 

thọ Ngũ Giới, phải nghiêm túc học tập”, nó thường cảnh tỉnh quý vị. Chẳng thọ, quý vị sẽ 

Tập 101  803 



chẳng có khái niệm ấy. Sau khi đã thọ, thường được nhắc nhở, do có lợi ích ấy nên thọ giới 

tốt hơn là không thọ! Nhưng đã thọ thì ngàn muôn phần đừng nghĩ ta đã là đệ tử Tam Bảo, ta 

đã thọ Tam Quy, Ngũ Giới! Đấy là đại vọng ngữ, có tội lỗi, [là vì] quý vị chưa làm được! 

Sau khi đã thọ phải nghiêm túc, nỗ lực thực hiện, nhất định phải làm được thì mới là tốt đẹp. 

Bởi lẽ, Phật pháp trọng thực chất, chẳng trọng hình thức. 



Lúc tôi mới học Phật, được quen biết Chương Gia đại sư, còn chưa quy y. Tôi học với 

Ngài ba năm, hình như tới năm thứ ba mới quy y, hai năm  đầu chẳng quy y. Về sau có rất 

nhiều người bảo: “Anh thường ở cùng một chỗ với lão nhân gia, có thể nào chẳng quy y?” 

Gần như là không thể nào chấp nhận, tôi bèn đối trước đại sư quy y, thọ Tam Quy. Đại sư vô 

cùng từ bi, tuy tôi chưa quy y, Ngài vẫn bằng lòng nhiệt thành giáo huấn, mỗi tuần dành cho 

tôi hai giờ, rất khó có! Tuy chúng tôi chưa quy y nơi hình thức, nhưng xét đến thực chất thì 

đã là thật sự quy y, vì nghe lời! Thầy dạy ra sao, chúng tôi đều có thể tiếp nhận, đều chịu y 

giáo phụng hành. Đó là thật sự quy y, tuy trên hình thức chẳng có, nhưng thật sự quy y thì có. 

Đó cũng gọi là  “hành quyền phương tiện, nhập Phật pháp tạng” . Nhất định phải nhập, nhất 

định phải học theo Phật. Đức Phật dạy chúng ta hai câu, phải vĩnh viễn ghi nhớ, phải vĩnh 

viễn thực hiện:  “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy” , chẳng sợ chịu khổ, chẳng có gì quan 

trọng hơn điều này! Có thể chịu khổ, sẽ chẳng bị dao động trong hết thảy cảnh giới, chẳng bị 

cảnh giới bên ngoài xoay chuyển. Phàm những kẻ học Phật rốt cuộc bị thất bại, đọa lạc, là do 

bị hoàn cảnh xoay chuyển. Nói thực ra là chẳng thể chịu khổ, không chống được sự dụ dỗ, 

mê hoặc của cảnh giới, tiếng tăm, lợi dưỡng bên ngoài nên mới bị thất bại. Bởi thế, hai điều 

giáo huấn ấy của đức Phật trọng yếu dường nào! 



Chúng ta học Thập Thiện Nghiệp từ chỗ nào? Trong những năm gần đây, chúng tôi 

thường nhắc nhở các đồng học, mà cũng là nhắc nhở chính mình, hãy thực hiện Đệ Tử Quy 

và Cảm Ứng Thiên tức là thật sự học Thập Thiện Nghiệp Đạo. Nếu [có kẻ nào] hỏi cách học 

Thập Thiện Nghiệp Đạo là như thế nào, quý vị hãy bảo kẻ ấy: “Hãy nghiêm túc học Đệ Tử 

Quy và Cảm Ứng Thiên thì sẽ là học Thập Thiện Nghiệp Đạo”. Đã thành tựu hai thứ ấy, quý 

vị sẽ viên mãn Thập Thiện Nghiệp Đạo. Trong Phật pháp, có một pháp môn đặc biệt là kinh 

Vô Lượng Thọ, tức pháp môn Tịnh Tông. Chỉ cần chúng ta có cơ sở này bèn có thể vãng 

sanh, cũng có nghĩa là đã có ba căn cơ Nho, Thích, Đạo, thật sự vun bồi bền vững ba căn ấy, 

chúng ta nương theo lý luận và phương pháp trong kinh Vô Lượng Thọ để cầu sanh về Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, nhất định thành tựu. Đến được Tây Phương Cực Lạc thế giới là đạt 

đến bờ kia rốt ráo. Do vậy, câu nói ở đây chẳng phải là lời giả. Nhập Phật pháp tạng là trong 

cuộc sống hằng ngày, chúng ta nhất định phải thực hiện ba căn cội của Nho, Thích, Đạo, quý 

vị bèn nhập Phật pháp tạng. Nhập nông cạn, chớ sợ! Đã có bổn nguyện và oai thần của A Di 

Đà Phật gia trì, sự gia trì ấy chính là kinh Vô Lượng Thọ. Mỗi ngày, quý vị đọc kinh Vô 

Lượng Thọ từ đầu đến cuối một lượt, là được A Di Đà Phật gia trì quý vị một lần. Quý vị 

804  Tập 101 



niệm mỗi ngày là được gia trì mỗi ngày. Mỗi ngày nghe giảng, hiểu rõ ràng, minh bạch đạo 

lý trong ấy, quý vị đã được gia trì viên mãn, lẽ nào chẳng vãng sanh! 



 “Tam cú nghĩa trung, toàn nhiếp Tịnh Độ pháp môn, Bồ Tát nhất thiết sở hạnh, bất ly 

 phương tiện. Dĩ phương tiện cố, thủ ư Tịnh Độ, đắc thường kiến Phật”  (Nghĩa lý trong ba 

câu ấy đã gồm thâu trọn vẹn pháp môn Tịnh Độ và hết thảy các hạnh của Bồ Tát, chẳng lìa 

phương tiện. Do dùng phương tiện mà giữ lấy Tịnh Độ, nên thường được thấy Phật). Phương 

tiện của Tịnh Tông trước hết là làm một người tốt. Chẳng làm một người tốt, sẽ chẳng có 

cách nào sanh về thế giới Cực Lạc, chẳng có phần, phải làm một người tốt! Nhưng chúng ta 

cũng thật sự thấy, chẳng phải là giả, có kẻ suốt đời tạo ác, lúc lâm chung gặp gỡ bạn lành 

khuyên kẻ ấy “quay đầu là bờ”, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, kẻ ấy nghiễm nhiên cũng thành 

tựu, đó là do nguyên nhân nào? Điều ấy khiến cho nhiều người hoài nghi. Trong ấy có đại 

đạo  lý,  đại  đạo  lý  gì  vậy?  Kẻ  suốt  đời  tạo  ác,  lâm  chung  sám  hối,  biết  lỗi,  quay  đầu,  tội 

nghiệp bèn tiêu tan. Kinh Phật có tỷ dụ “nhà tối ngàn năm”, căn nhà ấy chẳng có ánh sáng, 

bao lâu? Một ngàn năm! Quý vị thắp một ngọn đèn soi sáng, tối tăm chẳng còn nữa. Tối tăm 

ví như tội nghiệp, “ngàn năm” là thời gian tạo tội nghiệp rất dài. Quý vị một niệm quay đầu, 

tức là quý vị thắp một ngọn đèn, tối tăm chẳng còn nữa. Lời này cho chúng ta biết: Tội lẫn 

phước đều chẳng phải là thật, chúng đều sanh từ tâm tưởng, là pháp sanh diệt, chẳng phải là 

thật. Chỉ cần là pháp sanh diệt thì như kinh Kim Cang đã nói rất hay:  “Hết thảy pháp hữu vi, 

 như mộng, huyễn, bọt, bóng” , pháp hữu vi là pháp sanh diệt. Giống như nằm mộng, gặp ác 

mộng, tạo tội nghiệp là gặp ác mộng, tạo nghiệp chịu khổ. Có người đánh thức quý vị, sau 

khi tỉnh giấc, mộng hoàn toàn chẳng còn nữa. Khi quý vị ở trong lục đạo, thời gian tạo tác tội 

nghiệp rất dài, cảm nhận khổ báo trong tam đồ, nay có thiện tri thức đánh thức quý vị, quý vị 

liền giác ngộ “lục đạo thật là khổ, ta muốn về thế giới Cực Lạc”. Ý niệm vừa chuyển, nghiệp 

bèn tiêu tan, nó chẳng còn chướng ngại quý vị nữa! 



Nghiệp tiêu nhiều hay ít, tùy thuộc tín tâm của quý vị. Tín tâm kiên định, chẳng có 

mảy may hoài nghi, nghiệp bèn tiêu hết. Có những kẻ như thế nào? Ta tạo nghiệp nhiều quá, 

thời gian tạo nghiệp quá lâu, như vậy thì có được hay không? Chỉ cần có một niệm như thế, 

nghiệp của người ấy chỉ có thể tiêu ít ỏi vài phần, còn phần lớn chẳng thể tiêu được, vẫn có 

thể chướng ngại kẻ ấy. Nếu chúng ta thật sự hiểu đạo lý này, sẽ chẳng còn hoài nghi nữa, biết 

tội nghiệp như thế nào đi nữa, câu A Di Đà Phật thật sự có thể tiêu trừ [nghiệp ấy], giữ chặt 

A Di Đà Phật, quyết định chẳng buông lỏng. Trong tâm có A Di Đà Phật, trong miệng có A 

Di Đà Phật, thân thể tạo tác cũng giống như A Di Đà Phật, còn có thể nào chẳng vãng sanh 

ư? Ở đây nó i “Bồ Tát nhất thiết sở hành, bất ly phương tiện”  (hết thảy các hạnh của Bồ Tát 

chẳng lìa phương tiện), chẳng khác gì Thích Ca Mâu Ni Phật ứng hóa trong thế gian này.  “Dĩ 

 phương tiện cố”  (do dùng phương tiện), đó là phương tiện thiện xảo,  “thủ ư Tịnh Độ”  (giữ 

lấy  Tịnh  Độ), phương  này  chính  là  Tịnh Độ,  Tịnh  Độ  chính  là  phương  này.  “Đắc  thường 

Tập 101  805 



 kiến Phật”  (thường được thấy Phật), tâm ta chính là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật chính là 

tâm ta. Chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác đều có thể tương ứng với những điều 

đã dạy trong kinh Vô Lượng Thọ. Điều này giống như trong các tôn giáo thường nói: “Ta và 

thần cùng tồn tại”, chúng ta cũng là cùng A Di Đà Phật tồn tại. Trong Phật pháp, ý nghĩa 

“cùng tồn tại” này được nói rất thân thiết. Trung Phong quốc sư nói : “Tâm ta tức là A Di Đà 

 Phật, A Di Đà Phật tức là tâm ta” , đấy chẳng phải là ta và A Di Đà Phật cùng tồn tại ư? 



 “Dĩ  kiến  Phật  cố,  văn  pháp  tu  hành, nhập  Phật  pháp tạng,  viên  mãn  giác  tâm,  cứu 

 cánh bỉ ngạn” (do thấy Phật nên nghe pháp tu hành, nhập Phật pháp tạng, viên mãn giác tâm, 

đạt đến bờ kia rốt ráo). Đây là rốt ráo viên mãn thành Phật trong một đời. Nhập Phật pháp 

tạng, tánh, tướng, lý, sự, nhân quả, viên mãn giác tâm, không gì chẳng thông đạt, hiểu rõ. 

 “Cứu cánh bỉ ngạn”  là niệm niệm tương ứng tự tánh. Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã 

nói:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai”.   Trong  mỗi  niệm, 

chúng ta đều tương ứng với trí huệ và đức tướng trong tự tánh. Đấy là đạt đến  “cứu cánh bỉ 

 ngạn” . Do vậy, kinh phải đọc thuộc, phải hiểu rõ ý nghĩa, phải vận dụng trong cuộc sống 

hằng ngày.  “Nhược vô phương tiện, vô lượng hành môn chung bất thành tựu”  (nếu không có 

phương tiện, vô lượng hành môn trọn chẳng thể thành tựu). Trí huệ chân thật, lìa  hết thảy 

tướng, tức là hết thảy các pháp; vì thế, buông xuống là công phu bậc nhất của người tu hành. 

Buông  chấp  trước xuống,  buông phân biệt xuống, buông  khởi  tâm  động  niệm  xuống, điều 

này  chẳng  dễ  gì  làm  được,  nhưng  khởi  đầu  từ  [buông  xuống]  phân  biệt  và  chấp  trước  thì 

chúng ta có thể làm được. Tuy chẳng thể viên mãn như Bồ Tát, nhưng chúng ta hãy bắt đầu 

làm! Thời thời khắc khắc đều có thể cảnh giác, điều này rất trọng yếu. Đặc biệt là trong hoàn 

cảnh hiện tiền, từ TV, Internet, từ các phương tiện thông tin, chúng ta thấy trên toàn thể thế 

giới  có  nhiều  tai  nạn  chẳng  có  cách  nào  tưởng  tượng  nổi.  Đối  với  người  tu  hành  mà  nói, 

những tai nạn ấy có điểm lợi ích là khiến cho chúng ta cảnh giác thế giới này thật sự khổ sở, 

chẳng thể trụ trong thế giới này! Mỗi  ngày chúng ta thấy trong kinh đức Thế Tôn đã giới 

thiệu thế giới Cực Lạc, thế giới ấy tốt đẹp lắm! So sánh hai thế giới, nguyện vọng cầu sanh 

thế giới Cực Lạc sẽ nẩy sanh tràn trề, đó là điều tốt đẹp. Nếu trên thế giới này chẳng có tai 

nạn, chúng ta sẽ không muốn ra đi, tuy niệm A Di Đà Phật vẫn chẳng nỡ lìa bỏ thế giới này. 

Do vậy, mỗi lần có đại tai nạn, hiện tượng ấy cũng độ rất nhiều người. Có lắm kẻ thiện căn 

chưa chín muồi, trông thấy tai nạn ấy, thiện căn bèn chín muồi, thật sự muốn vãng sanh, thật 

sự buông xuống. Do vậy, Ngẫu Ích đại sư có nói hai câu rất tuyệt : “Cảnh duyên vô hảo xú, 

 hảo xú tại nhân tâm”  (Cảnh duyên chẳng tốt xấu, tốt xấu do lòng người). Quý vị có cách 

nhìn ra sao, hoàn cảnh chẳng có tốt hay xấu, quan hệ giữa con người với nhau cũng chẳng có 

tốt hay xấu, [tùy thuộc] quý vị có cách nhìn ra sao! Nếu quý vị dùng tâm thái bình thường để 

nhìn, sẽ chẳng có gì là bất hảo. Tâm thái bất bình thường, hoàn cảnh gì cũng đều bất hảo, xác 

thực là cảnh chuyển theo tâm. Hy vọng các đồng học học Phật chúng ta đều có thể dùng tâm 

để chuyển cảnh giới, đó là điều tốt đẹp! 

806  Tập 101 





Tiếp đó, lão cư sĩ trích dẫn kinh Đại Bát Nhã để nói:  “Như Đại Bát Nhã kinh vân: Thị 

 Bồ Tát do dữ Bát Nhã Ba La Mật Đa tương ứng cố, tùng thử xứ một, sanh dư Phật độ. Tùng 

 nhất Phật quốc, chí nhất Phật quốc, tại tại sanh xứ, thường đắc trị ngộ chư Phật Thế Tôn, 

 cúng dường, cung kính, tôn trọng, tán thán, nãi chí Vô Thượng Chánh Đẳng Bồ Đề, chung 

 bất ly Phật”  (Như kinh Đại Bát Nhã nói: “Vị Bồ Tát này do tương ứng với Bát Nhã Ba La 

Mật Đa nên từ chỗ này chết đi, sanh trong các cõi Phật khác, từ một cõi Phật này đến một cõi 

Phật  khác,  sanh  ở  nơi  đâu  cũng đều  thường  được  gặp  gỡ  chư  Phật  Thế  Tôn,  cúng  dường, 

cung kính, tôn trọng, tán thán, cho đến [khi chứng đắc] Vô Thượng Chánh Đẳng Bồ Tát, trọn 

chẳng lìa Phật”). Đây là dạy dỗ chúng ta, chúng ta đã vun bồi vững vàng ba căn bản, tu Tịnh 

Độ như thế nào? Tu Tịnh Độ cũng phải là “tâm chẳng lìa Phật, hạnh chẳng lìa Phật”, sẽ thành 

tựu rất nhanh chóng. Ở đây đã nêu một thí dụ,  “Bồ Tát do dữ Bát Nhã Ba La Mật Đa tương 

 ứng cố”  (Bồ Tát do tương ứng với Bát Nhã Ba La Mật Đa). Bát Nhã Ba La Mật Đa: Bát Nhã 

là trí huệ, Ba La Mật Đa là bờ kia, cũng là bờ kia Niết Bàn. Câu này có nghĩa là Bồ Tát có 

năng lực ấy, trong cuộc sống hằng ngày, Ngài sử dụng trí huệ, chẳng dùng tri thức, Bát Nhã 

là trí huệ. Tri thức và trí huệ khác nhau! Cơ sở của trí huệ là tâm thanh tịnh, cơ sở của tri thức 

là tâm ý thức. Trong tâm ý thức có ý niệm, trong tâm thanh tịnh chẳng có ý niệm, nên chúng 

khác nhau. Tối thiểu là phải buông Kiến Tư phiền não xuống, vẫn chưa thể gọi là Bát Nhã. 

Buông Kiến Tư phiền não xuống, tâm thanh tịnh, chứng quả A La Hán. 



Theo cách nhìn của giáo pháp Đại Thừa thì trong tam đức bí tạng (Pháp Thân, Bát Nhã 

và Giải Thoát), A La Hán chỉ có một đức là Giải Thoát, mà giải thoát vẫn chưa viên mãn, 

được gọi là giải thoát nửa vời, chưa chứng đắc Pháp Thân, chẳng chứng đắc Bát Nhã. Cũng 

có thể nói là A La Hán chẳng có trí huệ Bát Nhã. Phải nâng cao lên một đẳng cấp, đạt đến Bồ 

Tát, Bồ Tát có trí huệ Bát Nhã. Pháp Thân Bồ Tát đã chứng đắc Pháp Thân, Bát Nhã, Giải 

Thoát, nên mới gọi là  “tương ứng”.  Từ tựa đề kinh này, thanh tịnh là điều chứng đắc bởi A 

La Hán, bình đẳng là chứng đắc của Bồ Tát, giác được chứng đắc bởi Phật, đó là đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh. Bình đẳng không dễ dàng, sau khi đã thanh tịnh rồi thì mới có bình 

đẳng. Đại chúng trong xã hội hiện thời tâm chẳng thanh tịnh, chẳng thanh tịnh thì làm sao có 

thể bình đẳng  cho được? Vì sao? Sau Đệ Nhị Thế Chiến, mọi người trên thế giới này đều 

mong mỏi hòa bình xuất hiện, nhưng mãi cho đến hiện thời, hòa bình chẳng xuất hiện! Xã 

hội mỗi năm một động loạn hơn, tai nạn mỗi năm một nhiều hơn. Do nguyên nhân nào? Tâm 

con người chẳng thanh tịnh. Nói cách khác, trong xã hội hiện tiền, điều quan trọng nhất là 

làm sao giúp cho người ta đạt được tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh là điều mọi người đều 

luôn mơ ước, mong cầu. Mong cầu thân tâm thanh tịnh, vì sao chẳng đạt được? Dục vọng 

quá nhiều, chẳng thể buông dục vọng xuống được. Do vậy, cổ nhân Trung Quốc nói:  “Tri túc 

 thường lạc”  (biết đủ, thường vui sướng). Nếu con người tri túc, tâm thanh tịnh bèn có thể 

khôi phục. Người nếu chẳng tri túc, tâm kẻ ấy sẽ vĩnh viễn chẳng thanh tịnh. Giống như nước 

Tập 101  807 



nổi sóng, chẳng bình lặng. Tri túc, sẽ dần dần lắng xuống, sóng to trở thành sóng nhỏ, sóng 

nhỏ trở thành gợn sóng, có thể khôi phục thanh tịnh. Vì thế, phải tri túc thì mới được. 



Quý vị thấy có phải là Di Lặc Bồ Tát sẽ đến thành Phật trong nhân gian hay không? 

Hiện thời Ngài ở nơi đâu? Tại Đâu Suất Thiên. Đâu Suất nghĩa là gì? Tri túc. Di Lặc Bồ Tát 

muốn hạ sanh thành Phật, trước tiên phải tu Tri Túc trong tầng trời Đâu Suất. Tu viên mãn 

công phu Tri Túc rồi mới có thể làm Phật, phổ độ chúng sanh. Chẳng tri túc thì làm sao được 

nữa? Vì sao Ngài phải trụ trong Đâu Suất Thiên, chẳng trụ trong Tha Hóa Tự Tại Thiên? Vì 

sao không trụ trong Đao Lợi Thiên? Mang ý nghĩa biểu pháp, Bổ Xứ Phật, Bổ Xứ Bồ Tát 

nhất định phải là từ Tri Túc Thiên giáng hạ [nhân gian] làm Phật, toàn là ý vị giáo học. Do 

vậy, có thể biết: Phật là pháp vương, quốc vương và đế vương trong thế gian cũng phải biết 

Tri Túc thì ngồi trên ngai hoàng đế mới thật sự có thể ích nước, lợi dân. Ông ta tri túc. Nếu 

chẳng tri túc, sẽ biến thành một gã vua bạo ngược, dân chúng phải chịu khổ. Hoàng thượng 

tri túc, dân chúng hưởng phước, cùng một đạo lý! Lại thấp hơn một bực nữa sẽ là xí nghiệp, 

nói theo tình trạng hiện thời. Chủ nhân xí nghiệp tri túc, xí nghiệp ấy sẽ là xí nghiệp khuôn 

mẫu. Chủ nhân tri túc, kiếm được tiền sẽ nhất định cứu giúp dân nghèo, thực hiện sự nghiệp 

phước lợi xã hội, việc kinh doanh càng làm càng to lớn, càng làm càng dồi dào, càng thí càng 

nhiều! Càng nhiều bèn càng làm nhiều hơn! Quý vị nói xem sự biểu pháp của vị Bồ Tát này 

có dụng ý sâu xa dường nào? Tri túc bèn thật sự có thể tu phước, có thể tích đức. Kẻ chẳng 

tri túc sẽ thiếu phước, kẻ không tri túc sẽ bại đức, chẳng biết tu đức. 



Mấy câu kinh ấy đã hiển thị thần thông và diệu dụng của Bồ Tát.  “Tùng thử xứ một, 

 sanh  dư  Phật  độ”   (từ  chỗ  này  chết,  sanh  trong  các  cõi  Phật  khác),  như  Di  Lặc  Bồ  Tát  cơ 

duyên chín muồi, thời tiết, nhân duyên đã chín muồi, bèn từ trời Đâu Suất giáng hạ, giáng 

sanh trên địa cầu, nói thông tục là “đầu thai”. Chẳng còn ở trong thiên cung Đâu Suất nữa, 

xuất sanh trong thế giới này, Ngài có năng lực ấy. Thế giới này rất lớn! Phải độ chúng sanh 

trên địa cầu, có phải độ những tinh cầu khác hay không? Đương nhiên là phải độ, khu vực 

giáo hóa của Ngài có phạm vi là một tam thiên đại thiên thế giới. Trên mỗi tinh cầu đều có 

chúng sanh, vì sao? Tinh cầu là y báo, y báo chuyển theo chánh báo. Chẳng có chánh báo sẽ 

chẳng có y báo! Y báo và chánh báo đồng thời phát sanh; do vậy, trên mỗi tinh cầu đều có 

chúng sanh sống trong đó. Có các chúng sanh chẳng có cùng chiều không gian với chúng ta, 


nên chúng ta chẳng thấy họ, mà họ cũng chẳng thấy chúng ta. Chiều không gian cao hơn, có 

những chiều không gian cao hơn chúng ta, chúng ta sẽ chẳng thấy họ, nhưng họ trông thấy 

chúng ta. Do vậy, chẳng thể nói chúng ta dùng phi thuyền bay đến thám hiểm tinh cầu khác, 

phát  hiện  [ở  đó]  chẳng  có  ai,  một  vùng  hoang  vắng,  thê  lương,  đó  là  gì?  Nhục  nhãn  của 

chúng ta chẳng nhìn thấy, chứ thật ra là có. Trên quả địa cầu này, người và quỷ sống lẫn lộn, 

nhưng có rất nhiều người chẳng hề thấy quỷ. Ta chẳng tin tưởng, nhưng cũng có chẳng ít 

người đã thấy quỷ, họ bèn thật sự tin tưởng, duyên phận của mỗi người khác nhau! 

808  Tập 101 





Tôi đã gặp một số nghệ sĩ, diễn viên kể với tôi: Họ thật sự thấy [quỷ]. Trong lúc quay 

phim, buổi tối quay ngoại cảnh, quay tại nghĩa trang, sắp đặt các đạo cụ để đóng phim tại đó, 

quỷ cũng đến tham gia, thật sự gặp gỡ. Sau khi quay phim xong, mọi người cũng cảm thấy 

rất đói, thấy gần đó có quán nhỏ bán đồ ăn vặt, mọi người đến cái quán nhỏ ấy để ăn uống. 

Ăn xong, lái xe ra về, đến ngày hôm sau bị tiêu chảy, [đều nghĩ] do ăn những thứ đã bị hư 

nên  nôn  mửa,  mửa  ra  gì?  Toàn là những  thứ trời  ơi  đất hỡi! Chuyện  gì đây?  Lại gọi điện 

thoại cho mấy người bạn thì họ nói: “Anh sao, tôi cũng vậy, người khác cũng vậy”. Được rồi, 

chúng ta lái xe đi tìm cái quán nhỏ ấy. Lái xe tới đó, một bãi tha ma, thứ gì cũng chẳng có! 

Gặp phải quỷ rồi! Quỷ mở tiệm mà ta đến đó ăn uống! Chẳng phải là một người nói, mà bảy 

tám người đều nói như thế! Người và quỷ sống lẫn lộn mà! Quý vị có thể nói trên mặt trăng 

chẳng có ai hay không? Quý vị có thể nói Hỏa Tinh chẳng có ai hay chăng? Có chứ! Nói theo 

Phật pháp, chỉ cần có cõi nước sẽ có người cư trụ. Y báo và chánh báo trang nghiêm trong 

mười pháp giới, cảnh chuyển theo tâm, lời ấy là thật, chẳng phải giả! 



Vì thế, Bồ Tát có thể từ chỗ này chết, sanh sang cõi Phật khác, từ cõi Phật này sanh 

sang cõi Phật khác, sanh ở chỗ nào đều thường gặp gỡ chư Phật Thế Tôn. Đó là nói những vị 

Bồ Tát trong pháp hội này, các Ngài chỉ cần thấy vị Bồ Tát nào đó thành Phật một nơi nào đó 

đều hoan hỷ: “Chúng ta đến tùy hỷ”, bèn mất ở nơi đây, xuất hiện nơi kia. Đó là một cách 

nói. Trên thực tế, các Ngài có năng lực quá lớn, chẳng rời khỏi nơi đây mà có thể hiện thân 

nơi kia, phân thân đấy mà! Người trong Tây Phương Cực Lạc thế giới có bản lãnh này. A Di 

Đà Phật giảng kinh, giáo học, họ nghe nơi đó, bất động. Họ nghe ở nơi đó. Trong thế giới 

phương khác, Phật đang hoằng pháp bên đó, họ cũng đến, phân thân đến đó, có thể phân vô 

lượng vô biên thân, đồng thời tham gia pháp hội của hết thảy chư Phật Như Lai, họ có bản 

lãnh ấy. Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ thành tựu, vì sao nhanh chóng dường ấy? Thời 

gian  thân  cận  chư  Phật  Như  Lai  nhiều,  có  phước  báo;  nghe  Phật  thuyết  pháp  nhiều,  tăng 

trưởng trí huệ, thật sự là phước huệ song tu, lợi hại hơn chúng ta nhiều! Chúng ta một vị Phật 

cũng chẳng gặp, nghe kinh tại đạo tràng này sẽ chẳng thể nghe kinh tại giảng đường sát vách. 

Họ có thể đồng thời phân thân, đồng thời đều học được, người ta có năng lực ấy, toàn là tiếp 

xúc chư Phật Như Lai, vượt trỗi Đẳng Giác, Thập Địa, mỗi ngày thân cận đại thiện tri thức 

như vậy, lẽ đâu chẳng thành tựu! 



Họ gặp gỡ chư Phật Thế Tôn, quý vị thấy đó,  “cúng dường, cung kính, tôn trọng, tán 

 thán” ,  đó  là  tu  phước;  nghe  pháp,  tiếp  nhận  sự  giáo  huấn  là  tu  huệ.  Cho  đến  Vô  Thượng 

Chánh  Đẳng  Bồ  Đề  là  mục  tiêu  tu  học  cao  nhất,  một  phương  hướng,  một  mục  tiêu,  dũng 

mãnh tinh tấn,  “chung bất ly Phật”  (trọn chẳng lìa Phật). Hiện thời chúng ta có thể làm được 

hay không? Có thể làm được. Chúng ta nghiệp chướng  nặng nề, lắm phiền não, tuy chẳng 

thấy Báo Thân của Phật, nhưng trông thấy tượng Phật, thấy kinh Phật. Chỉ cần chẳng lìa khỏi 

tượng Phật, chẳng lìa khỏi kinh Phật, mỗi ngày lễ bái, thân lạy Phật, miệng niệm Phật, trong 

Tập 101  809 



tâm nghĩ tưởng Phật, Đại Thế Chí Bồ Tát đã dạy:  “Ức Phật, niệm Phật” , Ức (憶) là trong 

tâm  nghĩ tưởng  Phật.  “Hiện  tiền,  đương lai  tất  định  kiến  Phật”   (hiện  tiền,  tương lai,  nhất 

định thấy Phật). Phật có ở cạnh ta hay không? Có, nhưng chúng ta nghiệp chướng nặng nề, 

chẳng nhìn thấy. Trong tâm chúng ta có cảm, Phật bèn có ứng, Phật ở ngay bên cạnh chúng 

ta, trước nay chưa hề rời lìa, đó là lòng đại từ đại bi của Phật. Chư Phật Như Lai đã phát 

nguyện:  “Trong cửa nhà Phật, chẳng bỏ một ai” , làm sao có thể bỏ sót chúng ta cho được? 

Chẳng thể nào! Thường nghĩ tới ân đức của Phật đối với chúng ta, chúng ta phải nghiêm túc 

nỗ lực học tập. Trong kinh điển, đức Phật đã giáo huấn quý báu tốt đẹp như thế, hãy nghiêm 

túc học tập thì mới là đúng. 



 “Đương tri dục bất ly Phật, tu dĩ niệm Phật vi nhân, như Hoa Nghiêm Thập Địa, thỉ 

 chung  bất  ly  niệm  Phật”   (Hãy  nên  biết,  muốn  chẳng  lìa  Phật,  hãy  nên  lấy  niệm  Phật  làm 

nhân,  như  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  hàng  Thập  Địa  từ  đầu  đến  cuối  chẳng  rời  niệm  Phật), 

chúng ta phải ghi nhớ câu này. Thập Địa trong Hoa Nghiêm là Pháp  Thân đại sĩ từ Sơ Địa 

cho đến Thập Địa, trong bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, đặc biệt nêu lên Thập Địa, 

[nhưng ngụ ý] bao gồm [các địa vị] thấp hơn như Thập Hồi Hướng, Thập Hạnh, Thập Trụ, 

chẳng có địa vị nào không niệm Phật. Điều cuối cùng trong Tịnh nghiệp tam phước chính là 

nhập Phật pháp tạng, điều thứ hai chưa nhập, điều thứ ba là đã nhập,  “phát Bồ Đề tâm, tin 

 sâu nhân quả” . Nhân quả ấy không phải là nhân quả bình phàm! Nếu là nhân quả bình phàm 

thì vì sao Đại Thừa Bồ Tát mới học? Chúng ta đều biết nhân quả phổ thông là “chớ nên sát 

sanh”, sát sanh là nhân, quả báo là trong tương lai bị kẻ khác giết. Chớ nên trộm cắp, trộm 

cắp thì trong tương lai quý vị phải trả nợ. Đã trả nợ lại còn phải kèm thêm lợi tức, chẳng phải 

là chuyện tốt đẹp. Sát sanh phải đền mạng, trộm cắp phải đền tiền. Nhân quả thông khắp ba 

đời, chẳng phải là một đời! Do vậy, người hiểu nhân quả ba đời, tâm bèn định, tự nhiên tri 

túc. Bị thua thiệt, bị lừa gạt chẳng sợ, thật đấy, cổ nhân nói chẳng sai:   “Bị thua thiệt là có 

 phước” , là chuyện tốt, không phải là chuyện xấu. Ta bị thua thiệt, kẻ khác chiếm tiện nghi, 

đời sau, kẻ ấy phải trả lại cho ta, phải đáp đền. Nay ta hoan hỷ chịu thua thiệt, trong tương 

lai, kẻ ấy hoan hỷ cúng dường, hoan hỷ trả nợ, như vậy thì có gì là chẳng tốt đẹp? Do vậy, 

tâm niệm chiếm tiện nghi của kẻ khác bị đoạn mất; chẳng làm chuyện tổn thương, gây hại 

cho người khác nữa. Vì sao? Đã giác ngộ, đã hiểu rõ, đã biết chân tướng sự thật. Chúng ta 

biết những thứ nhân quả ấy, [chẳng lẽ] Bồ Tát không biết? Đương nhiên là biết. Vậy thì Bồ 

Tát chẳng biết loại nhân quả nào? Thật vậy,  “niệm Phật là nhân, thành Phật là quả” , khá 

nhiều Bồ Tát chẳng biết, chỉ có Phổ Hiền Bồ Tát biết. Do đó, các vị Bồ Tát vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới đều biết, niệm A Di Đà Phật là nhân, đến thế giới Cực Lạc thành 

Phật là quả. Trong các phần trước, đối với câu danh hiệu A Di Đà Phật, chúng tôi đã báo cáo 

nhiều lượt, [câu danh hiệu ấy] vốn là đức hiệu của tự tánh. Ý nghĩa của câu danh hiệu toàn là 

tiếng Phạn ấy dịch sang tiếng Hán thì A dịch là Vô, Di Đà dịch là Lượng, Phật dịch là Giác, 

[A Di Đà Phật] là Vô Lượng Giác. Vô Lượng Giác là tự tánh, tức là tự tánh của chúng ta. 

810  Tập 101 



Niệm A Di Đà Phật là niệm tự tánh của chúng ta. Tây Phương Cực Lạc thế giới Pháp Tạng 

Bồ Tát đã thành Phật, Ngài bèn dùng Vô Lượng Giác làm danh hiệu. Vì vậy, niệm danh hiệu 

này là vừa niệm ngài Pháp Tạng đã thành Phật, vừa niệm đại giác viên mãn trong tự tánh, tự 

tha bất nhị, danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy, điều cuối cùng trong Tịnh 

nghiệp tam phước,  “tin sâu nhân quả”  nhằm nói về chuyện này. Tin sâu “niệm Phật là nhân, 

thành Phật là quả”. Niệm Phật thành Phật, quyết định chân thật chẳng dối, hết thảy các pháp 

sanh từ tâm tưởng. 



Tiếp đó,  “đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” , ba câu trước đó là tự lợi, câu cuối 

cùng là lợi tha. Chính mình đã thành tựu rồi, nhất định phải giúp người khác, toàn tâm toàn 

lực giúp đỡ người khác. Làm khi nào? Khi đã có đôi chút thành tựu. Do vậy, Quyền Giáo Bồ 

Tát, phạm vi này rất rộng, từ sơ phát tâm cho đến địa vị Thập Tín đều là Quyền Giáo Bồ Tát, 

là tiểu Bồ Tát, chưa kiến tánh. Đã kiến tánh, minh tâm kiến tánh thì là Bồ Tát. Chưa kiến 

tánh thì đều gọi là Quyền Giáo Bồ Tát. Có làm hay không? Làm! Ta biết bao nhiêu, ta giảng 

bấy nhiêu, chia sẻ với đại chúng, khuyên người khác là khuyên chính mình. Suốt đời Thích 

Ca Mâu Ni Phật đã biểu diễn, nêu gương cho chúng ta trong bốn mươi chín năm, chúng ta đã 

thấy, hiểu rõ, học theo gương ấy là đúng. Cuộc sống giáo học của lão nhân gia trong bốn 

mươi chín năm là hoạt động chánh đáng bình thường trong Phật giáo. Trong bốn mươi chín 

năm, chẳng làm kinh sám, Phật sự, chẳng tổ chức pháp hội, cũng chẳng hề cử hành Phật Thất 

một  ngày  nào,  cũng chẳng  hề  tụ tập đại chúng  cùng  nhau niệm  Phật suốt  một  cây  hương! 

Chẳng hề có! Suốt đời làm gì? Cả đời là giáo học, suốt ngày từ sáng đến tối đều chẳng gián 

đoạn, nhất cử, nhất động, một câu nói, một nụ cười đều nhằm biểu thị pháp, đều là giáo học. 

Bất luận là đối với nhiều người, hay độ một hai người, chẳng có ai không dạy, nhiệt tình, 

thành  ý  chân  tâm  như  vậy  cảm  động  hết  thảy  chúng  sanh.  Nhục  nhãn  của  chúng  ta  chẳng 

nhìn thấy, trong kinh này có chép, chư thiên các cõi trời Dục Giới và Sắc Giới, tám bộ quỷ 

thần, ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh. Cớ sao [chúng sanh trong] địa ngục cũng đến? Những vị từ 

địa ngục tham gia pháp hội đều là Bồ Tát, hiện thân [làm tội nhân] địa ngục trong các địa 

ngục để giáo hóa chúng sanh, nghe Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh, giáo học, họ cũng đến. 

Chẳng phải là kẻ thật sự tạo tội nghiệp đọa địa ngục, hạng người ấy chẳng ra khỏi ngục được, 

vì họ chẳng có phước báo to lớn ấy. Trong địa ngục có rất nhiều Bồ Tát, các Ngài đến đi tự 

do. Các Ngài đến địa ngục để độ chúng sanh trong địa ngục, nên hiện tướng địa ngục. Chẳng 

có  một  ai  rời  Phật. Do  vậy,  ở  đây  dạy  chúng  ta:   “Thập  Địa Bồ  Tát  thỉ  chung bất  ly  niệm 

 Phật”  (Thập Địa Bồ Tát từ đầu tới cuối chẳng lìa niệm Phật), chúng ta có nên không niệm 

Phật hay chăng? Bởi lẽ đó, Phổ Hiền Bồ Tát thoải mái dường ấy, khuyên dạy các vị Bồ Tát 

[trong Hoa Nghiêm hải hội] hãy cùng nhau đến thế giới Cực Lạc, vầy đoàn đến thế giới Cực 

Lạc bái kiến A Di Đà Phật. Thế giới Cực Lạc cũng thật sự rất náo nhiệt, chư Phật, Bồ Tát 

trong mười phương thế giới đến triều kiến liên miên chẳng dứt. 

Tập 101  811 





Đoạn văn ấy do cư sĩ Bành Tế Thanh nói,  “án Bành thị chi thuyết, Bồ Tát độ sanh tu 

 hữu phương tiện, tối thắng phương tiện thị giáo nhân niệm Phật” (xét theo lời ông Bành đã 

nói, Bồ Tát độ sanh cần phải có phương tiện, phương tiện thù thắng nhất là dạy người ta niệm 

Phật). Câu này hết sức quan trọng, chúng ta phải ghi nhớ, suốt đời chẳng rời bỏ. Bất luận chỗ 

nào, thấy người khác đều là “A Di Đà Phật”, đó là gì? Dạy kẻ ấy niệm Phật, chẳng cần biết 

kẻ ấy có tin hay không. Kẻ đó chẳng tin thì cũng đã nghe lọt vào tai rồi, hễ lọt qua tai, vĩnh 

viễn trở thành hạt giống đạo. Chủng tử Phật đã gieo trong ruộng thức thứ tám, gặp mọi người 

đều là như vậy. Đồng học học Phật nhận điện thoại, cầm lấy điện thoại bèn “A Di Đà Phật”, 

tốt lắm! Dưỡng thành [thói quen] niệm niệm chẳng rời Phật, niệm niệm chẳng rời A Di Đà 

Phật.  “Niệm Phật sanh Phật quốc, kiến Phật văn pháp, chung bất ly Phật, cố năng nhập Phật 

 pháp tạng, cứu cánh bỉ ngạn”  (niệm Phật, sanh về cõi Phật, thấy Phật, nghe pháp, trọn chẳng 

lìa Phật, nên có thể nhập Phật pháp tạng, đạt đến bờ kia rốt ráo), thật vậy, chẳng giả! Chỉ có 

chính  mình  niệm  Phật,  khuyên  người  khác  niệm  Phật,  hiện  thời  chưa  thể  nhập  Phật  pháp 

tạng, nhưng thật ra đã gieo cái nhân nhập Phật pháp tạng. Sanh về thế giới Cực Lạc sẽ là 

nhập Phật pháp tạng. Đoạn văn này của ông Bành Tế Thanh  “thâm đắc kinh chỉ”  (thấu đạt 

sâu xa tông chỉ của kinh), đây là lời Hoàng lão cư sĩ tán thán ông Bành. Chúng ta còn có thời 

gian, hãy xem đoạn kinh văn kế tiếp, đoạn này khá dài! 





 (Kinh)  Nguyện  ƣ  vô  lƣợng  thế giới  thành  đẳng  Chánh  Giác.  Xả  Đâu  Suất,  giáng 

 vƣơng  cung,  khí  vị  xuất  gia,  khổ  hạnh  học  đạo.  Tác  tƣ  thị  hiện,  thuận  thế  gian  cố.  Dĩ 

 Định Huệ lực, hàng phục ma oán. Đắc vi diệu pháp, thành tối Chánh Giác. Thiên nhân 

 quy ngƣỡng, thỉnh chuyển pháp luân. Thƣờng dĩ pháp âm, giác chƣ thế gian, phá phiền 

 não thành, hoại chƣ dục tiệm. Tẩy trạc cấu ô, hiển minh thanh bạch. Điều chúng sanh, 

 tuyên diệu lý, trữ công đức, thị phƣớc điền. Dĩ chƣ pháp dƣợc, cứu liệu tam khổ. Thăng 

 quán đảnh giai, thọ Bồ Đề ký. Vị giáo Bồ Tát, tác A Xà Lê, thƣờng tập tƣơng ứng vô biên 

 chƣ hạnh, thành thục Bồ Tát vô biên thiện căn, vô lƣợng chƣ Phật hàm cộng hộ niệm.  



(經) 願於無量世界成等正覺。捨兜率，降王宮，棄位出家 , 苦行學道，作斯示現

，順世間故。以定慧力，降伏魔怨。得微妙法，成最正覺。天人歸仰，請轉法輪。常

以法音，覺諸世間。破煩惱城，壞諸欲塹。洗濯垢污，顯明清白。調眾生，宣妙理，

貯功德，示福田。以諸法藥，救療三苦。昇灌頂階，授菩提記。為教菩薩，作阿闍黎

，常習相應無邊諸行。成熟菩薩無邊善根，無量諸佛咸共護念。 



 (Chánh kinh: Nguyện trong vô lượng thế giới thành Ðẳng Chánh Giác. Bỏ Ðâu Suất, 

 giáng hạ vương cung, vứt bỏ ngôi vị, xuất gia, khổ hạnh học đạo. Thị hiện như thế để thuận 

 theo thế gian. Dùng sức Định Huệ hàng phục ma oán, đắc vi diệu pháp thành Chánh Giác 

 cao tột. Thiên nhân quy ngưỡng, thỉnh chuyển pháp luân. Thường dùng pháp âm giác ngộ 

812  Tập 101 



 các thế gian, phá thành phiền não, hoại các hào dục, rửa sạch cấu ô, hiển minh thanh bạch. 

 Ðiều ngự chúng sanh, tuyên diệu lý, trữ công đức, chỉ bày phước điền. Dùng các pháp dược 

 cứu chữa ba khổ. Lên địa vị quán đảnh, thọ ký cho Bồ Tát. Ðể dạy Bồ Tát bèn làm A Xà Lê, 

 thường tu tập vô biên các hạnh tương ứng, thành thục Bồ Tát vô biên thiện căn, vô lượng chư 

 Phật đều cùng hộ niệm).  





Chúng ta đọc lời chú giải của Hoàng lão cư sĩ:  “Thượng đoạn mạt nhị cú, „nhập Phật 

 pháp tạng, cứu cánh bỉ ngạn‟, tái tán đại sĩ chi Thật Đức. Kim văn cập hạ văn lưỡng đoạn, 

 tắc tái tán Bồ Tát phổ ư thập phương thị hiện bát tướng thành đạo chi thù thắng Quyền Đức”  

(Hai câu cuối trong đoạn trên, tức “nhập Phật pháp tạng, đạt đến bờ kia rốt ráo” lại khen ngợi 

Thật Đức của đại sĩ. Hai đoạn văn gồm đoạn văn này và đoạn kế tiếp lại khen ngợi Quyền 

Đức  thù  thắng  của  Bồ  Tát  thị  hiện  tám  tướng  thành  đạo  trọn  khắp  mười  phương).  “Nhập 

 Phật pháp tạng, cứu cánh bỉ ngạn” , Bồ Tát thành tựu viên mãn trí huệ và đức tướng, đó là 

những thứ vốn trọn đủ trong Tánh Đức, sau khi chứng đắc nhất định khởi tác dụng. Khi ấy, 

khởi tác dụng, chắc chắn chẳng có khởi tâm động niệm, chúng ta phải biết điều này. Giống 

như Lục Tổ Huệ Năng đại sư đã nói minh tâm kiến tánh thì kiến tánh là như thế nào? Ngài 

nói năm câu, văn tự không nhiều lắm, trên thực tế chỉ có hai mươi chữ, nhưng đã giảng rõ 

ràng, minh bạch chuyện này, thật sự khó có! Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật ở dưới cội Bồ 

Đề, thị hiện đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, Ngài cũng đã nói ra. Ngài dùng mười bốn 

ngày, cũng là dùng thời gian hai tuần, diễn nói kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. 

Do vậy, kinh Hoa Nghiêm là do đức Thế Tôn thành Phật giảng trong Định, chẳng lưu truyền 

trong nhân gian, chẳng ai biết. Sau khi đã giảng trong Định xong, Đại Long Bồ Tát thâu cất 

bộ kinh ấy do đức Phật đã nói trong cung rồng. Số lượng quá lớn, chẳng thể chuyển đến giữ 

trong địa cầu. Phân lượng nhiều cỡ nào? Sáu trăm năm sau, Long Thọ Bồ Tát rất khó có, có 

duyên  rất  sâu với  Đại  Long  Bồ  Tát,  Đại  Long  Bồ  Tát dẫn  Long  Thọ tới  thăm  viếng  cung 

rồng. Ngài Long Thọ thấy [kinh Hoa Nghiêm] là tam thiên đại thiên thế giới vi trần kệ, một 

tứ thiên hạ vi trần phẩm, địa cầu của chúng ta làm sao có thể chứa đựng được? Đó là báo cáo 

của Thích Ca Mâu Ni Phật trong mười bốn ngày. 



Nhưng  chư  vị  phải  biết  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư  minh  tâm  kiến  tánh,  có  cùng  một 

cảnh giới với Thích Ca Mâu Ni Phật. Đức Thế Tôn ở Ấn Độ, nên dùng thân Phật để đắc độ, 

Ngài bèn hiện thân Phật. Huệ Năng đại sư ở Trung Quốc, ở đất Trung Quốc thì chẳng hiện 

thân Phật, [người Hoa] chẳng có căn tánh tốt đẹp như vậy, nên dùng thân tỳ-kheo để đắc độ, 

lão nhân gia  hiện  thân  tỳ-kheo trong  một  đời.  Thật  ra,  cùng  một  cảnh  giới,  chẳng  khác gì 

nhau, nên dùng thân gì để đắc độ bèn hiện thân ấy. Ngài nói hai mươi chữ, triển khai thì là 

Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh; Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh nếu 

rút gọn sẽ là hai mươi chữ ấy, bất tăng, bất giảm. Nếu người khác hỏi, Đại Phương Quảng 

Tập 101  813 



Phật Hoa Nghiêm giảng những gì? Quý vị dùng năm câu nói đó của Lục Tổ để nói bèn nói 

trọn hết. Câu đầu tiên Ngài nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh” . Câu thứ hai nói:  “Vốn 

 chẳng sanh diệt” , tức là Niết Bàn chẳng sanh, chẳng diệt. Câu thứ ba là  “vốn tự trọn đủ” , tức 

là  như  trong  Hoa  Nghiêm,  đức  Phật  đã  nói:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức 

 tướng của Như Lai” , tự tánh vốn tự trọn đủ, tự tánh có vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, 

vô lượng tướng hảo, hết thảy đều là vô lượng, tự tánh vốn trọn đủ mà! Câu thứ tư nói:  “Vốn 

 chẳng dao động” , điều này thường được kinh Đại Thừa nói là  “tự tánh vốn định” . Câu cuối 

cùng:  “Có thể sanh ra vạn pháp” , vô lượng vô biên các cõi Phật, y báo và chánh báo trang 

nghiêm trong mười pháp giới đều do tự tánh sanh, có thể sanh, có thể hiện, hết thảy vạn pháp 

là cái được sanh, được hiện. Nói rõ tất cả hết thảy vạn pháp trong khắp pháp giới hư không 

giới  đều  có  cùng  một  tự  tánh,  có  cùng  một  tự  tánh  tức  là  cùng  một  Thể.  Lão  Tử  đã  nói: 

 “Thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn pháp dữ ngã nhất thể”  (trời đất và ta cùng một căn, vạn 

pháp và ta cùng một Thể) mang ý nghĩa này. Người Trung Quốc nói luân lý thì luân lý ấy 

chính là luân lý trong kinh Phật. 



Luân lý là nói về quan hệ, ta và người khác có quan hệ gì? Phật pháp nói tới quan  hệ 

rộng lớn, tinh vi, sâu xa, nói rất viên mãn. Không chỉ là quan hệ giữa con người với nhau 

được nói rõ ràng, mà quan hệ với tất cả động vật, quan hệ với thực vật, quan hệ với hoa cỏ, 

cây cối, quan hệ với núi, sông, đại địa, quan hệ với toàn thể hư không pháp giới, nói rõ ràng 

như thế, một Thể mà! Sự nhận biết này quan trọng hơn bất cứ gì khác! Từ bi là đức bậc nhất 

trong tự tánh, tinh hoa, cốt tủy của Tánh Đức là từ bi. Chúng ta không biết những quan hệ ấy, 

không biết chúng có quan hệ gì với chính mình, cho nên tâm từ bi chẳng thể sanh khởi. Hiểu 

rõ quan hệ, tâm từ bi sẽ sanh khởi. Từ bi là lòng yêu thương chân thành, là lòng yêu thương 

vĩnh viễn chẳng thay đổi, chẳng giả! Trong cửa nhà Phật, chẳng bỏ một ai! Vì sao? Một Thể 

mà! Người kiến tánh đều biết, kẻ chưa kiến tánh chẳng hiểu, hễ kiến tánh đều biết. Do vậy, 

sau khi thành Phật, chúng sanh có cảm, Phật, Bồ Tát bèn có ứng. Trong Ứng thì thù thắng 

nhất là đại quyền thị hiện, tám tướng thành đạo. Quý vị thấy đó, những điều được nói trong 

đoạn kinh văn này, từ  “xả Đâu Suất”  đến  “thành tối Chánh Giác, thiên nhân quy ngưỡng” , 

mãi cho đến lúc thị hiện diệt độ, chính là tám tướng thành đạo, đấy là sự nghiệp trong một 

đời  của  Phật,  Bồ  Tát  khi  giáng  sanh  trong  thế  gian,  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy  nhằm  dạy 

chúng ta học tập, thân hành, ngôn giáo mà! 



Tiếp đó, cụ Hoàng giải thích đoạn kinh văn này:   “Nguyện ư vô lượng thế giới thành 

 Đẳng Chánh Giác”  (nguyện thành Đẳng Chánh Giác trong vô lượng thế giới). Vì sao nguyện 

trong vô lượng thế giới? Phật, Bồ Tát trong lúc tu nhân đã phát nguyện ấy, Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện,  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” . Các đồng học học Phật chúng ta, bất luận là 

tại gia hay  xuất gia đều  đã  phát,  nhưng  phiền  não,  nghiệp  chướng quá  nặng,  thường quên 

bẵng nguyện này, gặp chúng sanh khổ nạn nhưng đã quên sạch sành sanh nguyện này, chẳng 

814  Tập 101 



dấy lên ý niệm giúp đỡ họ. Người nhà, quyến thuộc gặp phải khó khăn thì có thể nghĩ tới 

[nguyện ấy], chứ các chúng sanh có khổ nạn ta chẳng nghĩ đến. Nguyện thật sự phát khởi, 

đến khi quý vị đại triệt đại ngộ, trở thành Pháp Thân Bồ Tát, chứng đắc Phật quả, sẽ thực 

hiện nguyện này, thực hiện viên mãn. Chúng sanh không nhất định phải cầu cạnh quý vị, chỉ 

cần họ gặp khổ nạn, tin tức khổ nạn truyền tới, quý vị nhận được bèn có ứng. Từ sách Hoàn 

Nguyên Quán, chúng ta thấy ba thứ trọn khắp, bèn hiểu tin tức ấy truyền đi nhanh chóng đến 

mức nào! Hiền Thủ quốc sư nêu một thí dụ là một vi trần, trong Phật pháp gọi một vi trần là 

“cực vi vi”, đại khái tương đương với Lượng Tử được phát hiện bởi Lượng Tử Lực Học hiện 

thời, Lượng Tử còn nhỏ hơn hạt cơ bản. Các nhà khoa học coi hạt nhỏ nhất ấy là cơ sở vật 

chất, hiện thời họ còn tiến hơn một bước, nghiên cứu [nhận biết] Lượng Tử là tiểu quang tử, 

nó là một thứ tạo thành vật chất, còn nhỏ hơn hạt cơ bản. Nó có ba thứ đặc tính, kinh Phật đã 

nói rõ, nhưng các nhà khoa học vẫn chưa thể nói rõ ràng như thế, chưa nói được. Tiểu quang 

tử dao động, lập tức trọn khắp pháp giới, chẳng có tốc độ nào nhanh hơn nó. Tốc độ ánh sáng 

hay tốc độ sóng điện từ đều thua kém rất xa. Khi nó động sẽ trọn khắp pháp giới, cho nên tin 

tức lan truyền hết sức nhanh chóng. Bất luận người ấy hữu tâm, vô tâm, hữu ý, vô ý, những 

tin tức như vậy bậc Bát Địa Bồ Tát trở lên đều nhận được. Quý vị thấy Bát Địa, Cửu Địa, 

Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, năm địa vị Phật, Bồ Tát ấy đều nhận được. Sau khi đã nhận 

được, lẽ nào các Ngài chẳng ứng? Hễ nhận được, nhất định sẽ hồi ứng. Tốc độ hồi ứng gần 

như đồng thời với tốc độ cảm. Vì sao? Ứng cũng là lập tức trọn khắp pháp giới. Vì thế, cái 

hay của kiến tánh là ở chỗ này. Tin tức trọn khắp pháp giới hư không giới, chẳng sót một 

điều gì, hiểu rõ ràng, rành rẽ, người ấy (người đã kiến tánh) khởi tác dụng hồi ứng. Hồi ứng 

cũng chẳng cần phải suy xét, chẳng hề suy xét, mà tự nhiên hồi ứng, nhất định giúp đỡ quý 

vị. Sự hồi ứng rõ rệt là tám tướng thành đạo, người ấy đã hồi ứng! 



Bởi lẽ, nguyện này là bổn nguyện, là nguyện đã phát nơi nhân địa, hiện thời hoàn toàn 

thực hiện, có năng lực  “ư vô lượng thế giới thành Đẳng Chánh Giác” (thành Đẳng Chánh 

Giác trong vô lượng thế giới), chỉ nói một câu này. Một câu bao hàm những điều khác, quý vị 

thấy kể cả hiện thân thành Phật hóa độ chúng sanh đều có thể, nên hiện làm Bồ Tát, hiện làm 

Thanh Văn, hiện làm Duyên Giác, hiện làm quốc vương, đại thần, đồng nam, đồng nữ, cho 

đến hiện thành hoa cỏ, cây cối, núi, sông, đại địa, không có gì chẳng thể thị hiện. Rốt cuộc 

Ngài thị hiện bằng cách nào? Chính mình chẳng có ý nghĩ gì!  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở 

 tri lượng”  (thuận theo tâm chúng sanh ứng hợp với khả năng nhận biết của họ), kinh Lăng 

Nghiêm đã nói như vậy. Vì thế, vẫn là do ý niệm của chúng sanh. Chúng sanh có ý niệm như 

thế nào, Ngài dùng phương pháp như thế ấy để cảm ứng. Chúng ta chớ nên không biết đạo lý 

như vậy. Hiểu đạo lý này, liễu giải chân tướng sự thật, mới biết chư Phật, Bồ Tát và chúng ta 

cảm ứng là sự thật, chẳng giả. Hơn nữa, tốc độ cảm ứng vô cùng nhanh chóng, chúng ta có 

lúc chẳng thể nhận biết, là do bản thân chúng ta nghiệp chướng quá nặng. Nghiệp chướng 

nhẹ hơn một chút sẽ có thể cảm nhận. Trong thế gian, có những người được gọi là “có công 

Tập 101  815 



năng đặc dị”, họ có thể thấy, nghe, đối với những tin tức truyền đến chư Phật, Bồ Tát họ nghe 

thấy, có những hiện tượng bị họ trông thấy, chẳng phải là không có. Chúng tôi đi qua nhiều 

nơi, đã thấy khá nhiều người lạ lùng, có thật hay không? Có thể! Từ kinh Phật luôn có thể tìm 

thấy những lý luận làm căn cứ [để giải thích những hiện tượng ấy]. 



 “Nguyện” , kế tiếp là giải thích nguyện,  “thệ nguyện dã”  (là thệ nguyện), tứ hoằng thệ 

nguyện . “Pháp Quật viết: Ư xuất thế đạo hy cầu vi nguyện. Hy  giả, niệm dã, nguyện dã”  

(sách Pháp Quật nói: “Mong cầu đạo xuất thế là nguyện. Hy là niệm, là nguyện”). Do vậy, 

“hy cầu” (悕求) giống như chữ Hy (希) trong hy vọng. Trong tâm chúng ta có điều mong 

cầu, trong nguyện có điều mong cầu, có điều hy cầu.  “Hựu thế giới giả, Thế chỉ thời gian, 

 Giới chỉ không gian”  (Lại nữa, “thế giới”: Thế chỉ thời gian, Giới chỉ không gian). Kinh Phật 

thường nói đến thế giới, các nhà khoa học hiện thời nói là “thời - không” (thời gian và không 

gian).  “Thời - không”  như các nhà khoa học thường nói chính là “thế giới” trong kinh Phật. 

 “Thủ Lăng Nghiêm Kinh viết: Thế vi thiên lưu, Giới vi phương vị. Nhữ kim đương tri, Đông, 

 Tây, Nam, Bắc, Đông Nam, Tây Nam, Đông Bắc, Tây Bắc, thượng, hạ vi Giới.Quá khứ, vị 

 lai, hiện tại vi Thế”  (Kinh Thủ Lăng Nghiêm dạy: “Thế là dời đổi, Giới là phương vị. Nay 

ông nên biết: “Đông, Tây, Nam, Bắc, Đông Nam, Tây Nam, Đông Bắc, Tây Bắc, trên, dưới 

là Giới. Quá khứ, vị lai, hiện tại là Thế”). Đây là đức Phật giải thích chữ Thế Giới trong hội 

Lăng Nghiêm.  “Đẳng Chánh Giác, kiến Đường dịch, thị vi tân dịch”  (Từ ngữ Đẳng Chánh 

Giác  thấy  trong  bản  dịch  đời  Đường,  là  dịch  theo  lối  mới).  Bản  Ngụy  dịch  ghi  là  “Đẳng 

Giác”, tức là cựu dịch. Đẳng Chánh Giác và Đẳng Giác có cùng một ý nghĩa. Các vị dịch giả 

như Huyền Trang đại sư dịch thành Đẳng Chánh Giác (Samyak-sambodhi); bản Ngụy dịch 

theo  lối  cựu  dịch,  các  bản  cổ  dịch  trước  thời  Huyền  Trang  đại  sư  đều  dịch  là  Đẳng  Giác. 

Đẳng Giác có hai ý nghĩa, thứ nhất là  “Đẳng Giác thị Bồ Tát chi cực vị”  (Đẳng Giác là địa vị 

tối cực trong hàng Bồ Tát). Bồ Tát đạt đến địa vị này bèn viên mãn, chẳng còn có [địa vị Bồ 

Tát nào] cao hơn nữa. Trên đó là Diệu Giác, mà Diệu Giác là quả vị Phật.  “Tương đắc Diệu 

 Giác chi Phật quả. Kỳ trí huệ công đức đẳng tự Diệu Giác, cố vị chi Đẳng Giác”  (sẽ đắc 

Phật quả Diệu Giác, trí huệ, công đức gần giống như Diệu Giác, nên gọi là Đẳng Giác). Cũng 

có nghĩa là là Đẳng Giác Bồ Tát kém Phật một bậc, tiến cao lên nữa sẽ là địa vị Diệu Giác. 

Theo kinh Hoa Nghiêm, địa vị Bồ Tát có năm mươi mốt đẳng cấp, thấp nhất là địa vị Thập 

Tín. Địa vị Thập Tín cũng rất lỗi lạc, từ nhân gian của chúng ta tu hành đến mười pháp giới 

đều là các địa vị thuộc Thập Tín. Tổ sư tông Hoa Nghiêm đã rất chú tâm nói rõ cặn kẽ sự 

chứng đắc trong các địa vị này như thế nào, nói theo nguyên tắc chung thì toàn bộ đều là 

buông xuống. 



Do vậy, tôi học Phật, thoạt đầu, thầy dạy tôi, tôi hỏi Ngài: “Có bí quyết nào để nhập 

Phật môn hay không? Có phương pháp nào để khế nhập rất nhanh hay không?” Thầy dạy tôi 

“nhìn thấu, buông xuống”. Nhìn thấu suốt giúp quý vị buông xuống. Buông xuống lại giúp 

816  Tập 101 



quý vị thấy thấu suốt. Hai điều này từ sơ phát tâm cho đến địa vị Như Lai, giúp nhau thành 

tựu, bí quyết ở ngay chỗ này. Thầy chẳng lừa gạt tôi, ngay hôm đầu tiên đã dạy tôi bí quyết 

ấy.  Nếu  chúng  ta  muốn  tiến  cao  hơn,  chẳng  buông  xuống  sẽ  không  được.  Thầy  nói,  năm 

mươi mốt cấp bậc Bồ Tát ví như năm mươi mốt tầng của một tòa cao ốc, quý vị chẳng bỏ 

tầng thứ nhất sẽ không lên được tầng thứ hai. Chẳng bỏ tầng thứ hai, sẽ không lên được tầng 

thứ ba, luôn luôn bảo quý vị hãy buông xuống. Một mực buông xuống, quý vị sẽ đạt tới chỗ 

đăng phong tạo cực, sẽ thành công. Chúng ta phàm phu gặp phiền phức là do không buông 

xuống được, bởi lẽ, chẳng buông xuống được sẽ vĩnh viễn chẳng thể tiến cao hơn. Quý vị 

thấy vì sao hiện thời chúng ta chẳng thể tiến tới địa vị Sơ Tín? Do chẳng buông Kiến Hoặc 

xuống được. Buông xuống bèn là Tu Đà Hoàn, tức là địa vị Sơ Tín Bồ Tát trong kinh Hoa 

Nghiêm.  Buông  Thân  Kiến,  Biên  Kiến,  Kiến  Thủ  Kiến,  Giới  Thủ  Kiến,  Tà  Kiến  xuống, 

buông xuống năm thứ kiến giải sai lầm đó, quý vị sẽ chứng đắc. Bí quyết không có gì khác, 

bí quyết là buông xuống! Học Phật, thật sự học Phật chẳng có gì khác! Thật sự học Phật là 

học buông xuống! Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. 



------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 103 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm hai mươi mốt, dòng thứ nhất, xem từ câu thứ hai. 



 “Đẳng Giác hữu nhị nghĩa”  (Đẳng Giác có hai nghĩa), thứ nhất, “Đẳng Giác thị Bồ 

 Tát chi cực vị, tương đắc Diệu Giác chi Phật quả. Kỳ trí huệ, công đức, đẳng tự Diệu Giác, 

 cố vị chi Đẳng Giác”  (Đẳng Giác là địa vị tột bậc trong hàng Bồ Tát, sắp đắc Phật quả Diệu 

Giác. Trí huệ và công đức của vị này gần giống như Diệu Giác, nên gọi là Đẳng Giác). Đây 

là ý nghĩa thứ nhất trong hai ý nghĩa của danh từ Đẳng Giác. Theo kinh Đại Thừa, Bồ Tát có 

năm mươi mốt địa vị, nhìn từ dưới lên sẽ là Thập Tín vị Bồ Tát, tiến lên cao hơn là Thập Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, đó là năm mươi địa vị, cao hơn Thập Địa là Đẳng 

Giác. Địa vị cao nhất được gọi là Diệu Giác, Diệu Giác chỉ có một địa vị, đã chứng đắc Phật 

Tập 103  817 



quả viên mãn rốt ráo, là Phật; từ Đẳng Giác trở xuống đều gọi là Bồ Tát. Vì thế, trong các địa 

vị Bồ Tát, địa vị thứ năm mươi mốt (Đẳng Giác) là cao nhất, là địa vị tột bậc trong hàng Bồ 

Tát. Sắp đạt được Diệu Giác Phật quả, nếu Ngài tiến cao hơn một bậc nữa sẽ là quả vị Diệu 

Giác. Trên thực tế, trí huệ và công đức của Ngài cũng chẳng khác địa vị Diệu Giác cho mấy, 

bằng với Diệu Giác, nên gọi là Đẳng Giác. Đàm Loan đại sư nói:  “Vọng ư Diệu Giác do hữu 

 nhất đẳng”  (xét ra, còn kém Diệu Giác một bậc); so với Diệu Giác, Ngài kém hơn một cấp. 

 “Tỷ hạ danh Giác”  (So với những địa vị thấp hơn thì gọi là Giác).  “Hạ”  là từ Thập Địa trở 

xuống, tức năm mươi địa vị từ Thập Địa trở xuống, so với họ, Ngài (Diệu Giác Bồ Tát) giác 

ngộ cao minh hơn họ rất nhiều, gần như đạt đến viên mãn; vì thế, gọi là Đẳng Giác. Ý nghĩa 

thứ hai:  “Đẳng Giác là Phật quả”.  Như vậy là Đẳng Giác có hai ý nghĩa như thế. 



 “Vãng Sanh Luận Chú viết: Dĩ chư pháp đẳng, cố chư Như Lai đẳng. Thị cố chư Phật 

 Như Lai, danh vi Đẳng Giác”  (Sách Vãng Sanh Luận Chú giảng: “Do các pháp bình đẳng, 

nên chư Như Lai bình đẳng. Vì thế, chư Phật Như Lai được gọi là Đẳng Giác”). Ý nghĩa này 

cũng rất hay, đây là luận theo phía hết thảy chư Phật. Do các pháp bình đẳng, trong kinh Bát 

Nhã,  đức  Phật  thường  nói:   “Pháp  môn  bình  đẳng,  chẳng  có  cao,  thấp” ,  nên  trí  huệ,  thần 

thông, và đạo lực của hết thảy Như Lai đều bình đẳng. Do vậy, chư Phật Như Lai đều được 

gọi là Đẳng Giác. Ý nghĩa này cũng hay, chúng ta nhìn theo ý nghĩa này thì như bốn mươi 

mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong kinh Hoa Nghiêm đều có thể gọi là Đẳng Giác. Vì sao? 

Trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai, mỗi người đều “đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, đã phá vô minh” như trong Thiền Tông đã nói.  “Đã phá vô minh”  tức là 

nói trong bất luận cảnh giới nào, các Ngài chẳng khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm 

chẳng còn, đương nhiên chẳng có phân biệt, chấp trước, lẽ nào bất bình đẳng cho được? Khởi 

tâm  động  niệm  là  bất  bình  đẳng.  Chẳng khởi tâm,  không động  niệm,  đương  nhiên  là  bình 

đẳng. Do vậy, cảnh giới ấy thật sự là thế giới bình đẳng, cớ sao đức Phật lại nói có bốn mươi 

mốt tầng cấp? Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác là bốn mươi 

mốt tầng cấp. Bốn mươi mốt tầng cấp ấy trong lúc chúng ta học kinh Hoa Nghiêm đã có học, 

chẳng thể nói là chúng có, nhưng cũng chẳng thể nói là chúng không có. Vì sao chẳng thể nói 

chúng là có? Các Ngài chẳng khởi tâm, không động niệm, chia ra tầng cấp bằng cách nào? 

Chia thành tầng cấp, nhất định là do khởi tâm động niệm, nhất định có phân biệt; nói không 

có chấp trước thì còn được, chứ chắc chắn là có phân biệt, không có phân biệt thì làm sao có 

tầng cấp cho được? Do vậy, chẳng thể nói là “chúng có”. Chẳng thể nói “chúng không có” là 

do  lẽ  nào?  Tuy  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  nhưng  vô  minh  đã  phá,  đức  Phật  bảo 

chúng ta: Các vị Bồ Tát ấy còn có tập khí vô minh, chưa đoạn tập khí. Đã là tập khí chưa 

đoạn, chắc chắn tập khí có dầy hay mỏng khác biệt. Có người tập khí rất nặng, có kẻ tập khí 

rất mỏng. Do vậy, chúng ta hiểu rõ, nói theo phương diện còn mang theo tập khí chưa đoạn, 

sẽ có bốn mươi mốt tầng cấp, nói theo phương diện này. 

818  Tập 103 





Bốn mươi mốt tầng cấp ấy tự hành hóa tha có bị chướng ngại hay không? Chẳng có 

chướng ngại tí nào! Nhưng bốn mươi mốt phẩm tập khí vô minh ấy chẳng có cách nào đoạn 

được. Chư vị hãy nghĩ xem, nếu chúng ta muốn có một phương pháp để đoạn, tức là lại khởi 

tâm động niệm, lại phân biệt, chấp trước mất rồi! Do vậy, trong tình cảnh ấy, các kinh cũng 

nói,  cổ  đại  đức  cũng  nói  là   “vô  công  dụng  đạo”,  tức  là  nói  ở  đây  chẳng  thể  sử  dụng  sức 

[hòng đoạn trừ tập khí vô minh] được! Chẳng thể khởi tâm động niệm thì quý vị dùng sức 

như thế nào đây? Phải làm sao đối với những tập khí vô minh ấy? Không quan tâm đến, để 

mặc chúng, qua một thời gian lâu dài, chúng sẽ tự nhiên đoạn mất, nhất định phải cậy vào 

thời gian. Thời gian bao lâu? Kinh nói “ba đại A-tăng-kỳ kiếp”, cần phải mất một thời gian 

dài như thế thì tập khí hoàn toàn chẳng còn nữa. Hoàn toàn chẳng còn nữa mới là địa vị Diệu 

Giác. Do vậy, bốn mươi mốt tầng cấp đều có thể gọi là địa vị Đẳng Giác, các Ngài chứng đắc 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Vì thế, trong giáo pháp Đại Thừa và trong Thiền Tông 

đều nói  “minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”.  Đối với kinh Kim Cang, cư sĩ Giang Vị 

Nông chú giải kinh Kim Cang đã bảo: Hễ kinh Kim Cang nói tới  “chư Phật Như Lai”  thì chữ 

 “chư Phật”  chỉ bốn mươi mốt địa vị [Bồ Tát] này, [các vị Bồ Tát chứng đắc những địa vị ấy] 

đều được gọi là chư Phật, từ Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, 

cho đến Diệu Giác, đều gọi là “chư Phật”, Phật nhiều ngần ấy. Bởi lẽ đó, hai ý nghĩa của 

Đẳng Giác đều tồn tại. 



Kế đó, [sách Chú Giải] viết:  “Hựu Trí Độ Luận viết: Chư Phật đẳng, cố danh vi Đẳng 

 Giác”  (Lại nữa, Trí Độ Luận giảng: “Do chư Phật bình đẳng, nên gọi là Đẳng Giác”). Có thể 

giải thích từ ngữ  “chư Phật”  này là bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, pháp do các Ngài 

đã đắc là pháp bình đẳng, nên gọi là Đẳng Giác. Sách Hội Sớ cũng nói:  “Đẳng Giác hữu nhị 

 nghĩa”  (Đẳng Giác có hai ý nghĩa), có hai ý nghĩa:  



- Thứ nhất là  “Như Lai danh Đẳng Giác”  (Như Lai gọi là Đẳng Giác). Bốn mươi mốt 

địa vị Pháp Thân đại sĩ đều được gọi là Như Lai, đều là Như Lai, nên xưng là Đẳng Giác. 



- Ý nghĩa thứ hai,  “Nhất Sanh Bổ Xứ vị”  (thuộc địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ). Đó là Hậu 

Bổ Phật. Như Di Lặc Bồ Tát, nay đang ở trong Đâu Suất nội viện, trong tương lai sẽ hạ sanh 

trong thế gian này, thị hiện thành Phật độ chúng sanh. Ngài đang trụ tại Đâu Suất nội viện, 

chúng ta gọi Ngài là Bổ Xứ Bồ Tát, Ngài cũng là Đẳng Giác Bồ Tát. 



 “Ư thị chú kinh gia ư thử kinh văn, diệc hữu lưỡng thuyết, nhất vị, thị trụ Đẳng Giác vị 

 Bồ Tát, ư thập phương thị hiện bát tướng thành đạo”  (Do vậy, đối với đoạn kinh văn này, 

các nhà chú giải kinh cũng có hai thuyết. Một thuyết là Bồ Tát thuộc địa vị Đẳng Giác thị 

hiện tám tướng thành đạo trong mười phương). Đó là một cách giảng. Cách giảng khác là: 

 “Thử nãi quả  Phật, tùng  quả  hướng  nhân,  thị hiện bát tướng,  nãi  thành  Phật  hậu  chi lực 

 dụng”  (Đó chính là quả Phật (vị Phật đã chứng quả Diệu Giác), từ quả hướng đến nhân, thị 

Tập 103  819 



hiện tám tướng. Đấy là lực dụng sau khi đã thành Phật). Cách nói này khác hẳn thuyết trước. 

Bồ Tát đã chứng đắc địa vị  Diệu Giác, đã thành Phật; tuy thành Phật, chúng sanh có cảm, 

Ngài bèn ứng. Khi Ngài ứng bèn gọi là  “đảogiá Từ hàng” (thả chiếc bè Từ), vì chúng sanh 

thị  hiện  tám  tướng  thành  đạo,  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  làm  gương  cho 

chúng ta trong thế gian này. Nói thật ra, Thích Ca Mâu Ni Phật đã sớm thành Phật. Trong hội 

Phạm Võng, đức Phật cho biết Ngài thị hiện thành Phật, hiện tám tướng thành đạo trên thế 

giới lần này là lần thứ tám ngàn. Chúng ta bèn biết Thích Ca Mâu Ni Phật đã thành Phật từ 

kiếp lâu xa, lần này Ngài đến biểu diễn, thị hiện, mang ý nghĩa này:  “Tổng chi, đại giác diệu 

 dụng,  bất  khả  tư  nghị”   (Nói  chung,  diệu  dụng  của  đại  giác  chẳng  thể  nghĩ  bàn).  Đối  với 

chuyện thị hiện tám tướng thành đạo, qua kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy Sơ Trụ Bồ Tát có 

thể thị hiện tám tướng thành đạo. Sơ Trụ Bồ Tát quả thật đã phá vô minh, chứng đắc Pháp 

Thân. [Tam đức bí tạng] Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát thảy đều chứng đắc, lại còn chứng 

đắc viên mãn. Sơ Trụ có thể thị hiện tám tướng thành đạo, huống hồ những  địa vị cao hơn 

như  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  lẽ  nào  chẳng  thể  thị  hiện?  Giống  như  trong 

phẩm Phổ Môn đã nói:  “Nên dùng thân gì để đắc độ, bèn hiện thân ấy”.  



Chư Phật Như Lai đến hiện thân giáo hóa trong thế gian, không do ý nghĩ của chính 

các Ngài, mà do nghiệp cảm của chúng sanh. Chúng sanh có cảm, nghĩ đến Phật, niệm Phật, 

tin tức ấy truyền đi, Phật, Bồ Tát lập tức tiếp nhận, do nhận được, các Ngài bèn đến. Thế 

nhưng, sự “cảm” ấy vẫn phải có duyên, trong giáo pháp Đại Thừa thường nói:  “Phật chẳng 

 độ chúng sanh vô duyên” , Phật độ chúng sanh nhất định phải có duyên. Mỗi cá nhân chúng 

ta ở trên thế gian này, từ nhỏ đến lớn đã kết duyên với người thế gian và hết thảy chúng sanh 

vô  cùng  rộng  rãi.  Trong  ấy,  có  thiện  duyên  lẫn  ác  duyên,  mà  cũng  có  duyên  chẳng  thiện 

chẳng ác. Khi kết duyên, bất luận hữu tâm hay vô tâm, hữu ý hay vô ý đều như nhau, duyên 

ấy đều đã kết. Kết duyên càng nhiều, trong tương lai quý vị thành Phật, thành Bồ Tát, trở về 

tự tánh, những tin tức quý vị nhận được đều từ chúng sanh  hữu duyên. Đã có duyên từ đời 

quá khứ, nên họ mới có thể tiếp nhận sự giáo huấn của quý vị. Nếu chẳng có duyên, quý vị 

thị hiện trước mặt họ, họ chẳng tin tưởng, chẳng buồn quan tâm đến! Vậy thì cớ gì quý vị 

phải đến? Sẽ không thể đến được! Do vậy, hễ đến  thì nhất định phải nhằm tiếp dẫn chúng 

sanh hữu duyên, đạo lý ở chỗ này. Bởi đó, trước khi chúng ta thành Phật, cũng là trước khi 

đại triệt đại ngộ, phải biết rộng kết pháp duyên với hết thảy chúng sanh, đó là điều tốt đẹp. 

Bởi  lẽ,  trong  thiện  duyên  và  ác  duyên  đều  có  tình  chấp,  quả  báo  rất  phiền  phức,  dây  dưa 

chẳng rạch ròi. Pháp duyên mới tốt, pháp duyên là gì? Khuyên mọi người niệm Phật, khuyên 

mọi người học Phật, điều ấy tốt đẹp! 



Phật  pháp  được  hết  thảy  chúng  sanh  trong  tam  giới  gọi  là  Bảo  (quý  báu), 

gọi là Tam Bảo. Tác dụng của Bảo là có thể giúp chúng ta giải quyết hết thảy khổ nạn. Khi 

cuộc sống chúng ta gặp khó khăn, nếu có được vật báu, sẽ có thể giải quyết vấn đề, điều này 

820  Tập 103 



so với bảy báu trên phương diện vật chất còn thù thắng hơn! Trong kinh Bát Nhã, đức Phật 

đã nói: “Dĩ đại thiên thế giới thất bảo bố thí”  (dùng bảy báu khắp cả đại thiên thế giới để bố 

thí), tuyệt quá, ai có thể làm được? Có lẽ chỉ có Ma Hê Thủ La thiên vương mới có thể làm 

được, Đại Phạm Thiên Vương vẫn chưa làm được, lấy đâu ra những món trân bảo ấy? Trân 

bảo bố thí nhiều ngần ấy vẫn chẳng bằng người nói bốn câu kệ, [bốn câu kệ] là Pháp Bảo. Vì 

sao? Vì kẻ khác nói bốn câu kệ, kẻ ấy có thể khai ngộ, còn quý vị bố thí bảy báu đầy khắp đại 

thiên thế giới, kẻ ấy có được sẽ rất hoan hỷ, cảm kích quý vị, nhưng chẳng khai ngộ! Do vậy, 

chúng ta hiểu thứ gì là trân bảo thật sự? Thứ gì có thể giúp chúng ta phá mê khai ngộ thì mới 

là trân bảo. Thứ gì có thể giúp chúng ta phá mê khai ngộ? Kinh điển, kinh giáo, pháp môn, 

phương  pháp,  và đường  lối được nói  trong  Phật  pháp,  những  thứ  ấy  hữu  dụng.  Quý vị  có 

được những thứ ấy, tài bảo thế gian lẫn xuất thế gian đều chẳng thiếu thốn, quý vị biết làm 

như thế nào mới đạt được? Kiến tánh thì chẳng cần phải nói nữa! Kiến tánh thì thứ gì cũng 

đều trọn đủ, vì sao? Trong tự tánh chẳng có khiếm khuyết, thứ gì cũng đều trọn đủ. Chưa 

kiến tánh, trí huệ và đức tướng trong tự tánh chẳng hiện tiền, chúng ta sống bằng cách nào? 

Cuộc sống cậy vào những công việc vặt vãnh, kiếm một chút tiền để sống qua ngày, tình hình 

là như vậy đó. Trong tự tánh, gần như là trong nhà tiền tài cả vạn quan, nhưng khi quý vị rời 

nhà chẳng cầm theo được. Quý vị lữ hành bên ngoài, hứng chịu các nỗi khổ nạn, chẳng thể 

không đi làm, chẳng làm việc thì cái ăn sẽ trở thành vấn đề. Chúng ta mê mất tự tánh, làm 

công vặt vãnh trong lục đạo hay trong mười pháp giới. Đã kiến tánh thì kiến tánh sẽ chẳng ở 

trong mười pháp giới, tối thiểu là quý vị ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, đắc đại tự tại. 



Quay lại tình cảnh hiện tiền của chúng ta, đức Phật chỉ dạy chúng ta, chúng ta cần phải 

biết: Ở trong mười pháp giới thì phải nói đến nhân quả, chẳng rời khỏi nhân quả; lục đạo 

càng là như thế. Trong lục đạo, chúng ta mong có được của cải thì phải tu hành, cách tu như 

thế nào? Tài bố thí. Phải có tâm, nguyện hoan hỷ tu tài bố thí. Khi thấy người khác gặp khó 

khăn, chúng ta hãy nên toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. Quả báo hiện tiền rất nhanh chóng, lại 

còn như thế nào? Càng thí càng nhiều. Chúng ta thấy người phát tài to lớn trong thế gian có 

ức vạn của cải, đó là người như thế nào? Trong đời quá khứ đã tu tài bố thí rất nhiều, nên 

cảm được quả báo [giàu có] trong đời này. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, liễu giải chân tướng 

sự thật, sẽ chẳng hâm mộ kẻ ấy, mà dùng cái tâm bình thường để nhìn kẻ đó. Chúng ta mong 

muốn thì chẳng khó, từ bây giờ hãy bắt đầu nỗ lực tu tài bố thí, quả báo trong tương lai sẽ 

chẳng kém người ấy, mà còn có thể vượt hơn kẻ ấy. Đây là thâu thập của cải chánh đáng, 

chẳng dùng những phương pháp bất thiện, tổn người, lợi mình! Của cải có được như vậy vẫn 

là do trong mạng quý vị đã có. Trong mạng quý vị không có, dùng bất cứ chủ ý xấu xa nào 

cũng đều chẳng thể đoạt được! Quý vị cầm súng để cướp đoạt kẻ khác thì cướp được vẫn là 

do trong mạng đã có, quý vị nói xem: Có oan uổng hay là không? Trong mạng quý vị chẳng 

có, quý vị còn chưa cướp được, đã bị cảnh sát thộp cổ! Do vậy, trong mạng đã có thì cần gì 

phải cướp đoạt, cần gì phải trộm cắp? Dùng những thủ đoạn phi pháp như vậy khiến cho của 

Tập 103  821 



cải sẵn có trong mạng của chính mình bị giảm bớt, hao hụt. Trong mạng quý vị vốn có một 

trăm ức, nay quý vị được năm mươi ức đã cảm thấy ghê gớm lắm rồi! Quý vị chẳng biết: 

Dùng thủ đoạn phi pháp, tạo tác tội nghiệp [khiến của cải sẵn có trong mạng] bị hụt bớt một 

nửa, quý vị nói xem có oan uổng hay chăng? Do vậy, thánh nhân luôn dạy chúng ta, tiền tài 

bất  nghĩa  quyết  định  chớ  nên  lấy,  hễ  lấy  là  sai  lầm.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  có  đạo  lý,  có 

phương pháp. Thông minh, trí huệ là quả báo, pháp bố thí là nhân. Quý vị tu pháp bố thí sẽ 

được thông minh, trí huệ. Quý vị tu vô úy bố thí, sẽ được khỏe mạnh, sống lâu. Người thế 

gian chúng ta có ai chẳng muốn ba điều ấy? Chúng ta muốn có của cải, muốn thông minh, trí 

huệ, muốn khỏe mạnh, sống lâu, thảy đều có thể đạt được!  “Trong cửa nhà Phật, hễ cầu ắt 

 ứng”.  Thật vậy! Chẳng giả tí nào! 



Nhưng đối với tài, quý vị phải hiểu, chính mình sống rất đơn giản, rất dễ dàng thỏa 

mãn,  mong có nhiều [tiền của] như thế để làm gì? Nhưng do chúng ta phải giúp đỡ nhiều 

chúng sanh khổ nạn trên thế giới này, cho nên [của cải trở thành] cần thiết. Sử dụng chánh 

đáng, sử dụng theo phương cách thuần tịnh, thuần thiện, Tam Bảo gia trì, cũng là “có cầu ắt 

ứng”. Chân tâm, chẳng có chút tư tâm nào. Chư Phật, Bồ Tát vì chúng ta thị hiện trong thế 

gian này, tổ sư đại đức kiến lập đạo tràng để đại chúng được an trụ, khiến cho đại chúng có 

hoàn cảnh tu học rất tốt đẹp, cuộc sống được bảo đảm, hoàn cảnh cư trụ tốt đẹp, có thầy hay, 

bạn tốt. Thế giới Cực Lạc là một gương tốt, thế giới Hoa Tạng là gương tốt, điều ấy chẳng 

cần  phải  nói  nữa.  Đó  là  [những  thế  giới]  do  Tánh  Đức  lưu  lộ,  nhưng  trong  thế  gian  này, 

chúng ta chẳng nhờ vào Tánh Đức, mà hoàn toàn cậy vào Tu Đức. Tu Đức có thể cảm động 

những bậc thiện nhân khác nhau, nam, nữ, già, trẻ, các nghề nghiệp đều tự động dâng hiến, 

thành tựu sự nghiệp ấy. Thuở đức Phật tại thế, quý vị thấy các quốc vương, đại thần, trưởng 

giả, cư sĩ nhiệt tâm  phụng hiến, thành tựu sự nghiệp giáo hóa của Phật Đà, qua kinh điển 

chúng ta đã thấy [điều ấy]. Phật giáo truyền đến Trung Quốc, hộ pháp thuở đầu tiên là đế 

vương. Thời Hán Minh Đế (28-75), vua phái đặc sứ sang Tây Vực cầu Phật pháp, gặp cao 

tăng  Ấn  Độ  đang  hoằng  pháp  nơi  ấy  là  Ma  Đằng  (Kasyapa  Matanga)  và  Trúc  Pháp  Lan 

(Dharmaratna). Những vị đặc sứ ấy đã hướng đến hai vị đại đức đó thưa rõ, thuở đó nhằm đời 

Hán, [họ thưa rõ] lòng thành cầu Phật của hoàng đế, cầu thỉnh hai vị đến Trung Quốc. Hai 

người  ấy  đến  [Trung  Hoa],  mang  theo  tượng  Phật,  kinh  sách.  Lúc  đó  là  năm  67  Công 

Nguyên, hiện thời năm 2010 Công Nguyên. Năm 67 Công Nguyên nhằm năm Vĩnh Bình thứ 

mười, Phật pháp chánh thức truyền đến Trung Quốc, do đế vương Trung Quốc lễ thỉnh. Hai 

vị pháp sư tới Trung Quốc, Hán Minh Đế bái các Ngài làm thầy, họ mang thân phận quốc sư. 

Vua kiến lập đạo tràng cho họ, tức chùa Bạch Mã ở Lạc Dương. Thuở ấy, kinh đô là Lạc 

Dương92[1]. Ngôi chùa đầu tiên là Bạch Mã Tự93[2], nhằm kỷ niệm ngựa trắng chở kinh 



92[1] Cố đô Lạc Dương nay là thành phố Lạc Dương, tỉnh Hà Nam. Do nằm ở phía Bắc sông Lạc Thủy (Lạc 

Hà) nên gọi là Lạc Dương (theo cách gọi của người Hoa thời cổ, phía Bắc sông nước gọi là Dương, phía 

Nam gọi là Âm). Thành phố này còn các tên cổ là Lạc Ấp, Kinh Lạc, Lạc Thành, Đông Đô, Thần Đô, Thành 

Châu. Theo truyền thuyết, Lạc Dương đã có từ thời nhà Hạ. 

822  Tập 103 



sách, tượng Phật, đã có công khó. Chẳng có công lao thì cũng có công khó! Lòng người Hoa 

có hậu, do mấy thớt ngựa ấy chở kinh sách, tượng Phật đến Trung Quốc, nên chẳng thể quên, 

đặt tên cho ngôi chùa ấy là Bạch Mã nhằm báo ân. Phật giáo truyền đến Trung Quốc như 

vậy. 



Quý vị thấy về sau, đế vương tu phước, biết chúng ta nếu muốn tu đại phước báo thì tu 

ở chỗ nào? Đều là đến tu trong Phật môn, phước báo trong Phật môn chẳng ai có thể sánh 

bằng! Hoàng thượng biết tu phước, bình dân cũng đều học theo, học bố thí Tam Bảo, cúng 

dường Tam Bảo. Quốc gia ấy, vùng đất ấy, đời đời kiếp kiếp có phước báo. Hai ngàn năm 

qua, quốc gia ổn định, bền vững, chẳng có tai họa. Mọi người đều biết tu phước, người sống 

trong vùng ấy có phước, lấy đâu ra tai nạn? Đương nhiên là chẳng có tai nạn. Nếu khu vực ấy 

chẳng có người biết tu phước, đều tạo tội nghiệp, như vậy thì sẽ phiền phức, tai nạn sẽ nhiều, 

chúng ta phải liễu giải đạo lý và chân tướng sự thật này. Phật pháp nói phước báo bậc nhất là 

gì? Là giác ngộ hết thảy chúng sanh, phước báo ấy to lớn. Phật là đại giác, Phật pháp là giáo 

dục, là giáo học, hoạt động thường xuyên trong tự viện là giảng học. Vào thời cổ là phiên 

dịch kinh điển. Sau khi kinh điển được dịch ra bèn giảng giải, giảng học. Sau khi người ta 

hiểu rõ ràng, những đạo lý và giáo huấn trong kinh điển thảy đều được thi hành, thực hiện 

trong cuộc sống hằng ngày, sẽ biến thành người có đại phước đức thật sự. Trở thành người 

đại phước đức và đại trí huệ là như vậy đó. 



Nay chúng ta học Phật là học gì? Chúng ta hy vọng đạt được lúc gì? Gần gũi, nông cạn 

là thân tâm khỏe mạnh, đầu tiên là đạt được điều này. Gia đình hòa thuận, sự nghiệp thuận 

lợi, xã hội an định, thế giới hòa bình, đạt được những điều ấy, đó là nhu cầu cấp bách của 

người thế gian chúng ta. Hiện thời, xã hội động loạn, lắm tai nạn ngần ấy, do nguyên nhân 

gì? Chúng ta coi thường, bỏ sót sự giáo dục của thánh hiền và tôn giáo, mọi người chẳng học 

nữa, quan điểm giá trị bị lật ngược. Tại Trung Quốc, trong quá khứ, quan điểm giá trị của cổ 

thánh tiên hiền trong mấy ngàn năm qua đã sử dụng những gì? Nhân nghĩa, nhân (仁) là yêu 

thương con người, nghĩa (義) là tuân theo lý. “Nghĩa” (義) là gì? Khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ, tạo tác đều hợp tình, hợp lý, hợp pháp, thuận theo tình người, hợp với đạo lý, tuân phục 

pháp luật của quốc gia, tình, lý, pháp thảy đều được quan tâm! Do đó, quốc gia bền vững dài 

lâu, thế giới chung sống hài hòa. Văn hóa truyền thống Trung Quốc là Nho, Thích, Đạo ba 

nhà. Thế giới hiện thời động loạn, quan điểm giá trị thay đổi, chẳng dùng nhân nghĩa, mà 

dùng gì? Dùng của cải, chuyện này phiền phức lắm. Của cải thì người ta ắt tranh giành. Nếu 



93[2] Chùa Bạch Mã hiện thời vẫn còn, nằm cách thành cổ Lạc Dương mười hai cây số, phía Bắc dựa vào 

núi  Mang  Sơn,  nhìn  ra  dòng  Lạc  Hà.  Chùa  được  kiến  tạo  vào  năm  Vĩnh  Bình  11  (68)  đời  Hán  Minh  Đế. 

Theo Hậu Hán Thư, vua kiến tạo ngôi chùa này theo kiểu Thiên Trúc để hai vị pháp sư trụ tích và dịch kinh. 

Do thoạt đầu, hai vị ở tạm tại Hồng Lô Tự (cơ quan lo việc nghi lễ trong triều đình), nên khi chùa được xây 

xong, dùng ngay chữ Tự để gọi tên chùa. 

Tập 103  823 



lấy của cải để làm chuẩn mực giá trị thì người với người chắc chắn sẽ tranh đấu, tranh đoạt 

của cải, khởi tâm động niệm tổn người, lợi mình, xã hội lẽ nào chẳng loạn? Thế giới này làm 

sao có thể tránh khỏi tai loạn cho được? Tổ tiên có trí huệ, người xưa chẳng hồ đồ, họ hiểu rõ 

ràng, minh bạch, dạy chúng ta chánh xác. Vì thế, tổ tông chẳng hề xử tệ với thế hệ con cháu, 

nhưng ngày nay, chúng ta là hậu duệ lại có lỗi với tổ tiên. Coi như chúng ta rất may mắn, rất 

khó  có,  vào  tuổi  trung  niên  được  gặp  gỡ  Phật  pháp.  Sau  khi  gặp  Phật  pháp  mới  là  người 

thông hiểu. Trước kia, trót làm rất nhiều chuyện hồ đồ, nay đã hiểu rõ ràng, minh bạch, đoạn 

ác, tu thiện. Trong đoạn kinh văn này, đức Thế Tôn đã nói đến tám tướng thành đạo, chúng ta 

phải học tập. 



Trong phần trước đoạn kinh văn này nhằm giải thích chữ Đẳng Giác. Ở đây, cụ Niệm 

Tổ đã tổng kết: “Tổng chi, đại giác diệu dụng, bất khả tư nghị, tự bất tất ư thử nhị giả cưỡng 

 chấp nhất thuyết, bất phương tịnh tồn”  (Nói chung, diệu dụng của đại giác chẳng thể nghĩ 

bàn. Có lẽ đối với hai cách nói này, chẳng cần phải khiên cưỡng chấp lấy  một thuyết,  mà 

chấp  nhận  cả  hai  thuyết  đều  chẳng  trở  ngại).  Mỗi  cách  giảng  đều  hay,  đều  hợp  lý,  ở  đây, 

chúng ta chẳng cần phải phân biệt, chấp trước.  “Cái nhân Bồ Tát chúng đa, cảnh giới bất 

 nhất”  (do các vị Bồ Tát đông đảo, cảnh giới chẳng đồng nhất), đây là chân tướng sự thật, do 

hết thảy chúng sanh căn tánh không giống nhau, nên cảnh giới rất phức tạp. Vì thế, Bồ Tát 

diệu dụng không ngằn mé, các Ngài có trí huệ chân thật, có phương tiện thiện xảo. 



Tiếp theo đây, bắt đầu [đi vào chi tiết] của việc thị hiện tám tướng, chúng ta phải nên 

biết học tập như thế nào. Kinh văn gồm bốn câu  “xả Đâu Suất, giáng vương cung, khí vị xuất 

 gia, khổ hạnh học đạo”  (bỏ Đâu Suất, giáng sanh trong vương cung, bỏ ngôi, xuất gia, khổ 

hạnh học đạo), và đoạn [chú giải] kinh văn kế đó:  “Biểu bát tướng thành đạo, đản kỳ vị bất 

 nhất, phàm hữu ngũ đẳng. Chân Giải viết: Như Hoa Nghiêm Hiền Thủ phẩm cập Khởi Tín 

 Luận, ư Thập Tín mãn vị, thị hiện bát tướng. Chiêm Sát kinh thuyết tứ chủng tác Phật trung, 

 đệ nhất tín mãn tác Phật đương chi”  (Biểu thị tám tướng thành đạo, nhưng địa vị [của vị thị 

hiện tám tướng thành đạo, xét theo các kinh luận sẽ] khác nhau, gồm có năm loại. Sách Chân 

Giải nói: “Theo phẩm Hiền Thủ trong kinh Hoa Nghiêm và luận Khởi Tín, viên mãn địa vị 

Thập Tín bèn thị hiện tám tướng”. Kinh Chiêm Sát nói trong bốn loại làm Phật, loại thứ nhất 

là tín mãn sẽ làm Phật). Quý vị thấy thị hiện tám tướng thành đạo thì hạng người nào có năng 

lực ấy? Người viên mãn địa vị Thập Tín bèn có thể thị hiện. Trong Phật pháp, viên mãn địa 

vị Thập Tín được gọi là tốt nghiệp Tiểu Học. Thập Tín là Tiểu Học trong Phật giáo, [người 

thị hiện tám tướng] đã tốt nghiệp [Tiểu Học trong Phật giáo]. Tuy là Tiểu Học, chúng ta thấy 

họ rất lỗi lạc, vì sao? Họ đã vượt thoát mười pháp giới. Chúng ta thấy những vị Bồ Tát ấy tu 

hành liền biết, địa vị Sơ Tín, tức là địa vị Sơ Tín trong kinh Hoa Nghiêm, trong phần trước 

tôi đã thưa trình cùng quý vị, công phu tu hành trong Phật pháp là buông xuống, chẳng có gì 

khác. Vị ấy (Sơ Tín Bồ Tát) đã buông xuống tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc, Kiến (見) là 

824  Tập 103 



kiến giải, chúng ta gọi nó là “cách nhìn”. Buông xuống hết thảy cách nhìn sai lầm, bèn chứng 

địa vị Sơ Tín, tức là lớp Một. Trong Tiểu Thừa, [địa vị ấy] là Sơ Quả Tu Đà Hoàn, đều như 

nhau, buông cách nhìn sai lầm xuống. Cách nhìn sai lầm rất nhiều, đức Phật quy nạp chúng 

lại, quy nạp thành năm loại lớn:  



- Thứ nhất là Thân Kiến. Chúng ta luôn chấp trước cái thân là Ngã, đức Phật dạy: Thân 

chúng ta không phải là Ngã. Không phải là Ngã thì là gì? Là ngã sở (cái của ta), tức là cái mà 

ta sở hữu, giống như quần áo, quần áo không phải là ta, mà là cái ta có. Phải ghi nhớ, thân thể 

không phải là Ngã, mà là cái ta có. Phải coi thân thể như quần áo, vì thân có sanh diệt, Ngã 

không có sanh diệt. Hãy ghi nhớ, Ngã không có sanh tử, sanh tử là gì? Thân thể. Thân thể có 

sanh tử, Ngã không có sanh tử. Thân thể hư hoại, ta vứt bỏ, chẳng cần nó nữa, ta lại đổi lấy 

một thân thể khác, giống như mặc quần áo đã rách, hoặc là mặc bẩn rồi, thay ra, đổi lấy một 

bộ quần áo khác. Cách nhìn ấy là chính xác. Coi thân thể này là ta, tức là quý vị đã nhìn trật 

rồi. Đó là sai lầm thứ nhất, sai lầm này sẽ dẫn khởi rất nhiều sai lầm khác. Vì thế, đầu tiên là 

phải sửa đổi quan niệm sai lầm này, thân chẳng phải là Ngã. Vậy Ngã là gì? Có những kẻ nói 

linh hồn là Ngã, thân tuy đã chết, linh hồn chẳng diệt, nó lại đi đầu thai, lại tìm một thân thể 

khác. Không sai! Có thể nói theo cách ấy, nhưng đức Phật dạy chúng ta, linh hồn vẫn chưa 

phải là Ngã. Vậy Ngã là gì? Đức Phật nói linh tánh là Ngã, [linh tánh còn gọi là] tự tánh, tự 

tánh là Ngã, bất sanh, bất diệt. Linh hồn là như thế nào? Đã mê rồi, mê mất tự tánh thì linh 

tánh gọi là linh hồn, linh hồn giác ngộ là linh tánh. Thế nhưng linh hồn đang mê, do mê nên 

không thoát khỏi lục đạo luân hồi, không gian hoạt động của nó là trong lục đạo, chẳng có 

cách nào thoát khỏi lục đạo. Nếu nó giác ngộ, chẳng cần giác ngộ rất lớn, [chỉ cần] biết thân 

này không phải là Ngã, như vậy là dễ dàng rồi, nó có thể từ từ giác ngộ, nhận biết linh tánh 

mới là Chân Ngã. Đức Phật giúp chúng ta phá mê khai ngộ, trở về linh tánh. Kiến giải [chấp 

trước thân thể là Ngã] là sai lầm, nó là cái đầu tiên. 



- Thứ hai là Biên Kiến. Nay chúng ta gọi Biên Kiến là “đối lập”, [Biên Kiến là] chấp 

trước có hai bên. Tôi và quý vị đối lập, tôi cùng kẻ khác đối lập. Đối lập với người, đối lập 

với sự, đối lập với hết thảy vạn vật, sai mất rồi! Đối lập sanh ra phiền não, nẩy sanh mâu 

thuẫn và xung đột. Nẩy sanh đấu tranh cũng là do đối lập mà ra. Hóa giải xung đột bắt đầu từ 

đâu? Hóa giải đối lập thì tự nhiên chẳng còn xung đột. Mấy năm trước, tôi tham dự hội nghị 

hòa  bình  của  Liên  Hiệp  Quốc,  chủ đề là “hóa  giải xung  đột”,  dùng  phương pháp gì?  Phật 

pháp nói “hóa giải đối lập”, phải thực hiện từ chỗ này, giải quyết từ căn bản. Đối lập là sai 

lầm, vì sao sai lầm? Vũ trụ, vạn pháp và chính mình là một Thể, làm sao có thể đối lập cho 

được? Một Thể, mắt, mũi, tai là một Thể. Mắt và mũi có cần đối lập hay không? Mũi và tai 

có cần đối lập hay không? Chẳng phải là sẽ biến thành nông nỗi ấy hay sao? Sai rồi! Do đã 

mê nên mới làm chuyện ngốc nghếch ấy, chứ đã giác ngộ, làm sao đối lập cho được? 

Tập 103  825 





- Một sai lầm to lớn nữa là Thành Kiến, người Trung Quốc thường nói “người nào đó 

thành kiến rất sâu”, nay chúng ta gọi [thành kiến] là “quan  niệm chủ quan”, đừng nên có! 

Thành  kiến  có  hai  loại,  có  thành  kiến  nơi  nhân  và  thành  kiến  nơi  quả.  Trong  Phật  pháp, 

chúng được gọi là Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến. Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến đều 

trật, đều sai lầm, hãy đều nên buông xuống hết. 



- Loại cuối Tà Kiến, [tức là những kiến giải, chấp trước] chẳng thể gộp trong bốn loại 

[kiến giải] trước thì đều gộp vào Tà Kiến. Những thứ ấy thảy đều buông xuống, quý vị bèn 

chứng đắc Sơ Quả của Tiểu Thừa, hoặc Sơ Tín vị Bồ Tát trong Đại Thừa, điều kiện là như 

vậy. Chúng ta có thể buông những thứ ấy xuống thì sẽ là Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín trong 

Thập Tín theo kinh Hoa Nghiêm, hay là Sơ Quả Tiểu Thừa. 



Đối với Nhị Tín, chúng ta dùng Tiểu Thừa để nói: Nhị Tín là Sơ Quả tiến đến Nhị Quả 

Hướng, Tam Tín chứng Nhị Quả, Tứ Tín là Tam Quả Hướng, Ngũ Tín chứng đắc Tam Quả, 

Lục Tín là Tứ Quả Hướng, Thất Tín gọi là A La Hán, tức Tứ Quả của Tiểu Thừa, Bát Tín là 

Bích Chi Phật, Cửu Tín là Bồ Tát, Thập Tín là Phật. Bốn tầng cấp từ A La Hán đến Phật là 

bốn thánh pháp giới, chẳng thuộc trong lục đạo luân hồi. Tứ Quả đã vượt thoát lục đạo luân 

hồi, tức là địa vị Thất Tín đã vượt thoát lục đạo luân hồi. Từ Sơ Tín cho đến Lục Tín chưa 

thoát khỏi lục đạo, nhưng các vị ấy đã giác ngộ, chẳng còn mê hoặc. Tuy ở trong lục đạo, chỗ 

họ tu hành là nhân gian hoặc cõi trời, tuyệt đối chẳng đọa trong tam ác đạo, nên gọi là Vị Bất 

Thoái, bảo đảm không đọa trong tam ác đạo. Bảy lần qua lại trong cõi trời hay nhân gian. 

Theo kinh Hoa Nghiêm, chứng đắc địa vị Thất Tín bèn vượt thoát lục đạo luân hồi. Do vậy, 

quý vị biết Bát Tín, Cửu Tín, Thập Tín, Thập Tín viên mãn Sơ Trụ, vượt thoát mười pháp 

giới. Vượt thoát mười pháp giới sẽ ở nơi đâu? Đạt đến cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư 

Phật Như Lai, Nhất Chân pháp giới, là Sơ Trụ Bồ Tát. Sơ Trụ Bồ Tát đã thành Phật, Ngài 

đến thế gian này giáo hóa chúng sanh, nên dùng thân Phật để đắc độ bèn thị hiện tám tướng 

thành đạo, thành Phật, giống như Thích Ca Mâu Ni Phật đã thị hiện. Chư vị nhất định phải 

biết: Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật giáng sanh tại Ấn Độ là thị hiện tám tướng thành đạo, 

thấp nhất là địa vị gì?  “Thập Tín tâm mãn” , là địa vị ấy, là một vị Phật như vậy, Ngài có 

năng lực thị hiện tám tướng thành đạo. Kinh Chiêm Sát dạy đó là loại thứ nhất,  “tín mãn”  

(đã viên mãn địa vị Thập Tín, chứng Sơ Trụ). Thập Tín đã viên mãn bèn làm Phật, có năng 

lực thị hiện tám tướng thành đạo, giống như phẩm Phổ Môn đã nói:   “Nên dùng thân gì để 

 đắc độ bèn hiện thân ấy” , đắc đại tự tại! 



Loại thứ hai,  “như Đại Tập kinh trung”  (như trong kinh Đại Tập) đã nói,  “Quán Đảnh 

 Trụ Bồ Tát” , Quán Đảnh Trụ là Thập Trụ mãn vị (đã viên mãn địa vị Thập Trụ, tiến nhập Sơ 

Hạnh),  “năng ư vô Phật thế giới  thị  hiện bát tướng. Chiêm Sát  Kinh  đệ nhị, giải  mãn  tác 

 Phật đương chi”  (có thể thị hiện tám tướng trong thế giới không có Phật, loại thứ hai trong 

kinh Chiêm Sát là giải mãn sẽ làm Phật). Cũng có nghĩa là năm địa vị Bồ Tát, tức tín mãn, trụ 

826  Tập 103 



mãn, hành mãn (địa vị Thập Hạnh), Thập Hồi Hướng mãn (viên mãn), Thập Địa mãn đều thị 

hiện [tám tướng thành Phật]. Nếu chưa mãn thì sao? Chưa mãn Thập Tín, sẽ chẳng được! 

Chưa mãn Thập Tín, chắc chắn chẳng thể khởi tác dụng này. Như trong Thập Trụ, Sơ Trụ Bồ 

Tát có năng lực thị hiện tám tướng thành đạo, Nhị Trụ đương nhiên không có vấn đề, [địa vị] 

càng lên cao càng không có vấn đề. Do vậy, bốn mươi mốt địa vị [Pháp Thân đại sĩ] đều có 

thể thị hiện tám tướng thành đạo. Chúng ta đọc đoạn văn này, quý vị bèn hiểu, nên chẳng cần 

phải nói chi tiết,  “giảimãn làm Phật” . 



Thứ ba là  “Nhân Vương kinh Bồ Tát Giáo Hóa phẩm minh Sơ Địa bát tướng”  (phẩm 

Bồ Tát Giáo Hóa của kinh Nhân Vương nói đến tám tướng của Sơ Địa), Sơ Địa ấy thuộc về 

Biệt Giáo.  “Chiêm Sát kinh đệ tam, viên mãn tác Phật” (kinh Chiêm Sát, loại thứ ba là viên 

mãn làm Phật). Quý vị thấy tín, giải, hành, chứng. 



Thứ tư,  “Nhập Như Lai Trí Đức Bất Tư Nghị Kinh minh Cứu Cánh Địa”  (kinh Nhập 

Như Lai Trí Đức Bất Tư Nghị nói Cứu Cánh Địa), Cứu Cánh Địa là Nhất Sanh Bổ Xứ,  “bát 

 tướng thị hiện. Chiêm Sát kinh đệ tứ, nhất thiết công đức hành mãn thành Phật đương chi”  

(thị hiện tám tướng. Loại thứ tư trong kinh Chiêm Sát là hành viên mãn hết thảy công đức sẽ 

thành Phật). 



Thứ  năm,  “Hoa  Nghiêm  Bất  Tư  Nghị  phẩm  chư  Phật  niệm  niệm  xuất  sanh  trí,  thử 

 minh  Phật  Hậu  Đắc Trí,  xuất sanh bát tướng thị hiện dã.  Thử  ngũ trung, tiền tứ thị nhân 

 trung thị hiện”  (phẩm Bất Tư Nghị của kinh Hoa Nghiêm nói đến chư Phật niệm niệm xuất 

sanh trí thì trí ấy là Hậu Đắc Trí của Phật, xuất sanh tám tướng thị hiện. Trong năm loại này, 

bốn loại đầu là thị hiện nơi nhân), loại thứ năm là quả,  “Phật hậu nghiệp dụng dã”  [nghĩa là 

sự thị hiện tám tướng thành đạo] chính là nghiệp dụng sau khi đã thành tựu địa vị Phật nơi 

Quả (Viên Giáo Phật), đức dụng của tự tánh vốn tự nhiên như thế. Ở đây, chúng ta nói đơn 

giản: Sơ Trụ thành Phật, Thập Tín mãn vị là Sơ Trụ, Sơ Hạnh, Sơ Hồi Hướng, Sơ Địa [thành 

Phật] đều là nói theo nhân. Hạnh mãn, Hồi Hướng mãn, Thập Địa Bồ Tát, loại thứ năm là 

Đẳng Giác thành Phật. Những loại trước đều thuộc về nhân, loại sau thuộc về quả. Giáo Hạ 

phân biệt và giảng giải như vậy, giúp cho hàng sơ học chúng ta dần dần hiểu rõ chân tướng 

sự thật. 



 “Tư kinh sở minh, nhược y chư sư, đa thị đệ tứ (Bổ Xứ) tác Phật”  ([tám tướng thành 

đạo] được nói trong kinh này, nếu dựa theo [cách phán định] của các sư (những vị chú giải) 

thì phần nhiều là loại thứ tư (Bổ Xứ) làm Phật). Phải biết Bổ Xứ là loại thứ năm, loại thứ tư 

là Thập Địa Bồ Tát, nói cách nào cũng đều được!  “Nhược y kim tông”  (nếu dựa theo tông 

này), chúng ta là Tịnh Độ Tông, Tịnh Độ Tông   “thử trung vô sở thuộc”  (chẳng thuộc vào 

loại này), Tịnh Độ Tông chẳng rắc rối như vậy, chẳng chia chẻ, chẳng chia ra vụn vặt như 

thế. Vì sao?  “Dĩ Di Đà xảo phương tiện hồi hướng sở tác cố”  (Do dùng phương tiện thiện 

Tập 103  827 



xảo của Di Đà để hồi hướng mà làm), phương tiện thiện xảo của A Di Đà Phật,  “nhân quả 

 cộng bất khả tư nghị”  (nhân lẫn quả đều chẳng thể nghĩ bàn). Nếu phải giống như các vị tổ 

sư đại đức đã nói thì đối với chuyện thành Phật, người tu Tịnh Tông chúng ta tu hành trong 

Tây Phương Cực Lạc thế giới phải tu hành đến trình độ nào mới có thể giống như những vị 

Pháp Thân Bồ Tát, “chúng sanh có cảm, chúng ta bèn ứng, chúng ta cũng tới [chỗ các chúng 

sanh ấy] thị hiện tám tướng thành Phật”, trình độ gì vậy? Trong thế giới Cực Lạc chẳng có 

Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hồi Hướng, chẳng có những địa vị ấy, chỉ có bốn cõi, ba bậc, chín 

phẩm. Như vậy thì nói theo cách nào? Thật ra, nếu chúng ta đọc nguyện thứ hai mươi của A 

Di Đà Phật sẽ hoảng nhiên đại ngộ. Trong nguyện thứ hai mươi, A Di Đà Phật đã nói như thế 

nào? Ngài nói mỗi người vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, dù là người vãng sanh hạ 

hạ phẩm trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là A Duy 

Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí là từ bậc Sơ Trụ trong kinh Hoa Nghiêm trở lên. Nói như 

vậy, [do người trong cõi Cực Lạc] được bổn nguyện và oai thần từ bốn mươi tám nguyện của 

A Di Đà Phật gia trì, thần thông, đạo lực, trí huệ và đức tướng của quý vị chẳng khác Pháp 

Thân Bồ Tát cho mấy, là A Duy Việt Trí Bồ Tát mà! Nói cách khác, quý vị tới thế giới Cực 

Lạc, thấy A Di Đà Phật, sẽ có năng lực quay lại thế giới Sa Bà để thị hiện tám tướng thành 

đạo, điều này chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta chẳng cần phân chia phiền phức, chia thế này, 

chia thế nọ, như trong Giáo Hạ, đó là gì? Ở trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, do được bổn 

nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì cho nên nhân và quả đều chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Nhược cưỡng luận chi”  [tức là] nói miễn cưỡng,  “hoặc ưng tại đệ ngũ (Phật hậu) trung 

 yên”  (có lẽ nên thuộc vào loại thứ năm (Phật hậu) vậy).  “Do thượng khả kiến, thị hiện bát 

 tướng thành đạo chi nhân, giai vị hữu ngũ”  (do những điều trên đây, có thể thấy là người thị 

hiện tám tướng thành đạo có năm địa vị), năm thứ địa vị ấy đều có thể thị hiện tám tướng 

thành đạo. Trong Tịnh Độ Tông chúng ta, có thể nói là mỗi người trong ba bậc, chín phẩm 

thuộc bốn cõi của Tây Phương Cực Lạc thế giới đều có thể thị hiện như vậy.  “Nhất ban chỉ 

 tri Bổ Xứ thành Phật sở hiện, Chân Giải tắc thiên trọng vi Phật hậu. Chư thuyết bất phương 

 tịnh tồn, ngũ vị bất phương tề hữu, cái thập phương lai hội chi Bồ Tát vô lượng vô biên, kỳ 

 giai vị ư bình đẳng trung diệc bất ngại ư sai biệt” (thông thường, người ta chỉ biết bậc Bổ 

Xứ thành Phật thị hiện [tám tướng thành đạo], sách Chân Giải thiên trọng địa vị Phật hậu. 

Chấp nhận các thuyết đều chẳng trở ngại gì, năm địa vị cùng tồn tại đều chẳng trở ngại gì; 

bởi lẽ, các vị Bồ Tát từ mười phương đến dự hội vô lượng vô biên, trong sự bình đẳng mà có 

các địa vị sai biệt thì cũng chẳng trở ngại gì). Trong pháp Đại Thừa, trong bình đẳng có sai 

biệt, trong sai biệt có bình đẳng, sai biệt và bình đẳng bất nhị, bình đẳng là chân thật, sai biệt 

là phương tiện thiện xảo. Bình đẳng là Thật Đức, sai biệt là Quyền Đức, giúp đỡ chúng sanh. 



Trong đoạn tiếp theo, lại giải thích tám tướng thành đạo, chuyên nói về Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật:  “Chỉ Bổn Sư Thích Ca dữ nhất thiết chư Phật thị hiện thành đạo chi thông 

 đồ”  (nói về đường lối chung thị hiện thành đạo của đức Bổn Sư và hết thảy chư Phật), nên 

828  Tập 103 



dùng thân Phật để đắc độ, nhất định tuân theo phương thức này, rất ít có ngoại lệ, cho nên gọi 

là  “thông đồ”  (đường lối chung), đều là thị hiện như vậy.  “Đản chư kinh luận nhân khai hợp 

 bất đồng, sở thuyết diệc dị, hoặc thuyết thất tướng, nãi chí cửu tướng, thập tướng”  (nhưng 

các  kinh  luận  do  tách  ra  hay  gộp  lại  khác  nhau  nên  cũng  nói  khác  nhau,  hoặc  nói  là  bảy 

tướng, cho đến chín tướng, mười tướng), đây là những cách nói khác nhau, nhưng tám tướng 

được nói nhiều nhất.  “Nãi tùng kinh luận chi đa số dã”  (là [thuyết được nói] nhiều nhất trong 

các kinh luận), nay nói tới tám tướng thì “tái giả, bát tướng chi trung, nội dung diệc bất tận 

 đồng”  (lại nữa, trong tám tướng thì nội dung cũng chẳng hoàn toàn giống hệt như nhau). Kế 

đó, nêu ra một thí dụ.  “Đại Thừa Khởi Tín Luận vị bát tướng vi”  (Đại Thừa Khởi Tín Luận 

nói tám tướng là), [tức là] theo như Khởi Tín Luận đã nói , “nhất tùng Đâu Suất thiên hạ, nhị 

 nhập thai, tam trụ thai, tứ xuất thai, ngũ xuất gia, lục thành đạo, thất chuyển pháp luân, bát 

 nhập Niết Bàn”  (một là từ trời Đâu Suất giáng hạ, hai là vào thai, ba là ở trong thai, bốn là ra 

khỏi thai, năm là xuất gia, sáu là thành đạo, bảy là chuyển pháp luân, tám là nhập Niết Bàn), 

Khởi Tín Luận nói như thế. Nhưng sách Tứ Giáo Nghi lại nói khác biệt, Tứ Giáo Nghi94[3] 

giảng:  “Nhất tùng Đâu Suất thiên hạ, nhị thác thai, tam xuất sanh, tứ xuất gia, ngũ hàng ma, 

 lục thành đạo, thất chuyển pháp luân, bát nhập Niết Bàn”  (một là từ trời Đâu Suất giáng hạ, 

hai là nương gá trong thai, ba là xuất sanh, bốn là xuất gia, năm là hàng ma, sáu là thành đạo, 

bảy là chuyển pháp luân, tám là nhập Niết Bàn).  “Lưỡng tương đối chiếu, tiện tri Tứ Giáo 

 Nghi thị khai Khởi Tín Luận chi thành đạo vi hàng ma dữ thành đạo” (đối chiếu hai thuyết, 

liền biết Tứ Giáo Nghi đã tách “thành đạo” của Khởi Tín Luận thành hàng ma và thành đạo), 

[Khởi Tín Luận] gộp hàng ma và thành đạo trong “thành đạo”.  “Hợp Khởi Tín Luận chi nhập 

 thai dữ trụ thai ư thác thai, khả kiến lưỡng giả chỉ thị khai hợp bất đồng, nội dung vô biệt”  

(gộp nhập thai và trụ thai của Khởi Tín Luận thành “thác thai”. Có thể thấy hai thuyết chỉ là 

tách ra hay gộp vào khác nhau, chứ nội dung chẳng khác nhau). Đây là [nhận định về] chỗ 

nói khác nhau giữa các kinh. Thích Ca Mâu Ni Phật thành đạo lúc ba mươi tuổi, thị hiện đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh dưới cội Bồ Đề. Chuyển pháp luân là giáo học bốn mươi 

chín năm; nhập Bát Niết Bàn, đức Phật lìa khỏi thế gian, lúc ấy lão nhân gia bảy mươi chín 

tuổi. Bảy mươi chín tuổi bèn qua đời. 



Chúng ta xem tiếp:  “Gia Tường Sớ y Tứ Giáo Nghi phán Ngụy dịch chi bát tướng”  

(Gia Tường Sớ dựa theo Tứ Giáo Nghi để phán định tám tướng trong bản Ngụy dịch), đây là 

bản dịch của ngài Khang Tăng Khải, trong ấy nói đến tám tướng,  “thậm hợp ư thử hội tập 

 bản, cố nhưng y chi”  (rất hợp với bản hội tập này nên vẫn tuân theo). Hoàng lão cư sĩ chú 



94[3] Tác phẩm này có tên gọi đầy đủ là Thiên Thai Tứ Giáo Nghi, còn gọi là Đế Quán Lục, do pháp sư Đế 

Quán xứ Cao Ly biên soạn. Do nhận lời thỉnh của Ngô Việt Vương, ngài Đế Quán xin theo học Giáo Quán 

với ngài Nghĩa Tịch ở Loa Khê. Mười năm sau Sư viên tịch, đồng môn tìm thấy trong tráp của Ngài bản sách 

này. Nội dung sách rất rộng, giảng về giáo nghĩa đại cương của tông Thiên Thai, yếu lược phép quán tâm, 

Pháp Hoa ngũ vị, kèm thêm một số giáo nghĩa của tông Hoa Nghiêm. 

Tập 103  829 



giải  bộ  kinh  này  đã  tham  khảo  phần  giảng  về  tám  tướng  thành  đạo  trong  Gia  Tường  Sớ. 

 “Kinh trung xả Đâu Suất thị đệ nhất tướng” (“bỏ Đâu Suất” trong kinh là tướng thứ nhất). 

Bồ Tát tu hành trên trời Đâu Suất, hết tuổi thọ, thọ mạng trên trời Đâu Suất là bốn ngàn năm, 

một ngày trên trời Đâu Suất bằng bốn trăm năm trong nhân gian chúng ta. Một năm [trên trời 

Đâu Suất] cũng là ba trăm sáu mươi ngày [vậy thì] bốn ngàn tuổi ứng với năm mươi bảy ức 

sáu ngàn vạn năm trên thế gian này. Hiện thời, Di Lặc Bồ Tát đang ở nơi đó. Đâu Suất nội 

viện là đạo tràng của Di Lặc Bồ Tát. Đâu Suất Thiên có nội viện và ngoại viện, ngoại viện là 

nơi phàm phu ở, tức chư thiên cõi trời Đâu Suất, nội viện là đạo tràng tu hành của các vị Bồ 

Tát.  Cõi  trời  ấy  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  phàm  phu  chẳng thấy  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  cũng 

chẳng quấy nhiễu các phàm phu. Đương nhiên, đôi khi gặp kẻ hữu duyên, Phật, Bồ Tát cũng 

có phương tiện thiện xảo dạy bảo họ. 



Giống như trên địa cầu của chúng ta, địa cầu cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, cũng 

có rất nhiều vị Bồ Tát và La Hán tu hành trên thế gian này, nhưng phàm phu chúng ta chẳng 

nhận biết, chẳng gặp gỡ. Đôi khi gặp người hữu duyên, các Ngài cũng thị hiện cho những 

người ấy được thấy. Như trong quá khứ, vào đời Đường, thiền sư Pháp Chiếu triều bái Ngũ 

Đài Sơn, thấy đạo tràng của Văn Thù Bồ Tát là Đại Thánh Trúc Lâm Tự. Sư trông thấy, vô 

cùng hoan hỷ, nghe Văn Thù Bồ Tát giảng kinh. Sau khi nghe xong, hướng về Văn Thù Bồ 

Tát thỉnh giáo: “Nay thế gian này đang dần dần bước vào thời Mạt Pháp, căn tánh con người 

chậm lụt, tu pháp môn gì có thể thành tựu?” Văn Thù Bồ Tát dạy Sư pháp môn Niệm Phật. 

Lại còn niệm vài câu Phật hiệu cho Sư nghe, Sư ghi lại, đó là Ngũ Hội Niệm Phật do Sư lưu 

truyền; nhưng Ngũ Hội Niệm Phật đúng là đã thất truyền. Trong thời Dân Quốc, có các pháp 

sư nghĩ đến Ngũ Hội, cũng biên soạn một bản Ngũ Hội Niệm Phật, nhưng bản  ấy tuyệt đối 

chẳng phải do Văn Thù Bồ Tát truyền dạy, mà do chính các pháp sư ấy nghĩ ra. Vì tôi nghe 

họ niệm Phật giống như ca hát, tiếp dẫn kẻ sơ cơ quả thật rất tốt, nhưng tu hành mà niệm theo 

cách ấy sẽ chẳng thể nhiếp tâm, nên tôi nghĩ chắc chắn chẳng phải do Văn Thù Bồ Tát truyền 

dạy. Khi Sư rời Trúc Lâm Tự, đã đánh dấu ven đường để lần sau quay lại chẳng bị lạc đường. 

Ghi được hai ký hiệu, quay đầu nhìn lại, chùa miếu chẳng thấy nữa, chẳng có gì nữa! Đó là 

đạo tràng của Bồ Tát, chẳng phải là kẻ thật sự có duyên sẽ chẳng thấy. Thiền sư Pháp Chiếu 

học Thiền, sau khi gặp Bồ Tát bèn đổi sang tu Tịnh Độ, trở thành tổ sư đời thứ tư của Tịnh 

Độ Tông. Trong Cao Tăng Truyện có ghi chép tiểu sử của Sư rất rõ ràng. Văn Thù Bồ Tát 

thật sự trụ tại Ngũ Đài Sơn, nhưng trong chùa miếu tại Ngũ Đài Sơn chẳng có Ngài, chúng ta 

chẳng thấy được ngôi chùa của Ngài, đó là đạo tràng của Ngài. Như trong Phật môn thường 

cầu siêu hay cầu sám hối bằng Từ Bi Tam Muội Thủy Sám, đó là chuyện của quốc sư Ngộ 

Đạt, Ngài cũng là người đời Đường. Tại Tứ Xuyên, Ngài thấy tôn giả Ca Nặc Ca là A La 

Hán. Đó là do có nhân duyên đặc biệt nên trông thấy. Sư mắc bệnh nặng, phát sanh mụn ghẻ 

mặt người, tôn giả Ca Nặc Ca điều giải cho Sư, oán thân trái chủ rời khỏi, nên lành bệnh. Sau 

830  Tập 103 



khi rời khỏi, lúc quay đầu nhìn lại, đạo tràng chẳng còn nữa,  một giải núi hoang! [Những 

chuyện như vậy] chứng tỏ thế giới này cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. 



Bồ Tát ở cõi trời Đâu Suất, hết thọ mạng, duyên trong thế gian này đã chín muồi, bèn 

từ trời Đâu Suất giáng hạ, đó là tướng thứ nhất. Đến đầu thai nơi đâu? Nhất định là trong 

vương cung. Bồ Tát chẳng mê, sẽ có thể chọn nơi tốt nhất để sanh ra, nhất định xuất sanh 

trong vương tộc, mang thân phận Thái Tử. Vì sao? Trong tương lai, xuất gia tu hành, người 

ta mới chịu tin tưởng. Thật vậy, quý vị thấy [chính Ngài] có thể bỏ được ngôi vua, phú quý. 

Ngài dạy người khác buông xuống, trước hết [chính Ngài] phải buông xuống thì mới được. 

Người khác tranh giành hòng làm quốc vương, Ngài đã đạt được mà buông xuống, dụng ý ấy 

rất sâu! Làm quốc vương cũng chẳng dễ dàng. Nếu chẳng phải là đã đoạn ác, tu thiện, tích 

công, lũy đức từ mười đời trở lên, há có đại phước báo như vậy? Phải tu từ mười đời trở lên! 

Quý vị thấy làm quốc vương hưởng phước được mấy năm? Mười đời tu hành, hưởng mấy 

năm đã hết. Trong lịch sử Trung Quốc, hưởng phước dài nhất là hoàng đế Càn Long, chỉ có 

một người như thế, làm vua sáu mươi năm, còn làm Thái Thượng Hoàng bốn năm, trong lịch 

sử Trung Quốc chẳng tìm được người thứ hai. Người ấy phải tu phước báo bao nhiêu năm? 

Chúng ta thường nói là phải tu phước báo một trăm đời, tu phước mà chẳng hưởng phước, 

tích lũy lại nên mới phước báo to ngần ấy, chẳng phải là ngẫu nhiên, không phải ai cũng đều 

có thể làm được. Có những đế vương thời gian tại vị rất ngắn, chưa tới mười năm, rất nhiều, 

nhìn vào lịch sử Trung Quốc, quý vị thấy hai ba chục năm là rất khá rồi. Phước báo ấy do đời 

đời kiếp kiếp tu tập tích lũy lại. Người quý hiển, quan quyền, đại phú trưởng giả trong thế 

gian đều do đời đời kiếp kiếp tích công lũy đức mà đạt được, chẳng có ai là ngẫu nhiên. Nếu 

bảo là do gặp may mà đạt được thì sẽ là chuyện chẳng thể nào có, tìm không ra một ai! Do 

vậy, ở trong ấy có nghiệp nhân quả báo, các đồng học học Phật chúng ta đều hiểu rất rõ ràng, 

minh bạch. 



Ngài  quyết  định  chẳng  mê  hoặc,  chọn  lựa  cung  vua  để  đầu  thai.  Trong  câu   “giáng 

 vương cung”  có tướng thứ hai và tướng thứ ba. Tướng thứ hai là thác thai, tướng thứ ba là 

xuất sanh. Ngài giáng sanh trong vương cung, câu này bao gồm hai tướng thác thai và xuất 

sanh.  “Khí vị xuất gia”  (bỏ ngôi xuất gia), nêu gương tốt cho người khác, kẻ khác mê man 

danh lợi, còn Ngài thứ gì cũng đều có, nhưng chẳng cần đến, buông bỏ. Nói rõ điều gì? Nói 

rõ xuất gia có ý nghĩa hơn làm quốc vương. Làm quốc vương thì tối đa đương nhiên là quốc 

vương  thánh  hiền, giáo  hóa  nhân dân  toàn  quốc, có giới  hạn. Còn  xuất  gia  sẽ  giáo  hóa  hết 

thảy chúng sanh chẳng có giới hạn, quý vị giáo hóa chúng sanh vượt trỗi số lượng nhân dân 

trong một nước chẳng biết bao nhiêu lần! Làm quốc vương thì nhân dân trong một nước được 

quý vị dạy bảo, hưởng phước báo của quý vị. Hễ xuất gia thì chúng sanh khắp pháp giới, hư 

không giới đều hưởng phước ấm của quý vị, người bình phàm chẳng biết điều này. Thích Ca 

Mâu Ni Phật bỏ ngôi vua xuất gia lúc mười chín tuổi, vứt bỏ cuộc sống phú quý trong cung 

Tập 103  831 



đình.  “Khổ hạnh học đạo”  là tướng thứ tư. Đều là nêu gương tốt cho người đời sau, chẳng 

phải là xuất sanh từ một gia đình bần cùng, mà từ gia đình phú quý, nhưng có thể tu khổ 

hạnh, thật sự có thể buông xuống. 



 “Hàng phục ma oán”  là tướng thứ năm. Ma oán cũng là thị hiện, đã thành Phật rồi, lấy 

đâu ra ma, lấy đâu ra oán? Oán là oán thân trái chủ, Ma là các thứ thử thách, đều chẳng còn 

nữa; nhưng phải thị hiện như vậy, nhằm giáo hóa những bậc đại đức tu học: Nếu đi theo con 

đường thành Phật thì cũng chẳng dễ dàng như thế, quý vị phải chịu được khảo nghiệm. Ma 

oán là khảo nghiệm, phải chịu đựng được. Nhiều nỗi vùi dập để diệt hết các tập khí phiền não 

trong tâm quý vị thì quý vị mới có thể thành tựu, thuần tịnh, thuần thiện, lúc ấy mới có thể 

thành tựu. Do vậy, Bồ Tát phải tu sáu Ba La Mật, thứ nhất là buông xuống tâm tham, keo 

kiệt, tham lam, dùng gì? Dùng bố thí để buông bỏ keo kiệt, tham lam. Dùng trì giới để buông 

ác  nghiệp  xuống,  chẳng  còn  làm  ác  nữa.  Dùng  nhẫn  nhục  và  tinh  tấn  để  buông  giải  đãi 

xuống.  Dùng  Thiền  Định  để  buông  xuống  tán  loạn.  Dùng  trí  huệ  để  buông  xuống  ngu  si. 

Những thứ ấy đều là ma oán, thật sự có thể buông xuống. 



Quý vị thấy tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, trong kinh Kim Cang chỉ nhắc tới bằng một câu, 

nhưng câu chuyện ấy được kể chi tiết trong kinh Đại Niết Bàn, tức câu chuyện vua Ca Lợi 

cắt chặt thân thể [Nhẫn Nhục tiên nhân]. Khi Bồ Tát đang tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, vua Ca 

Lợi  thí  nghiệm,  khảo  đảo  xem  Bồ  Tát  có  thể  nhẫn  hay  không?  Được  rồi!  Lăng  trì  xử  tử, 

chẳng cho ông ta chết tử tế, mà xẻo từng mảnh thịt, xẻo đến chết mới thôi. Hỏi ông ta có thể 

nhẫn hay không? Có oán hận hay chăng? Không oán hận, đến chết vẫn không oán hận, bảo 

vua Ca Lợi: “Trong tương lai ta thành Phật, người thứ nhất ta độ là nhà vua”. Không oán hận, 

chỉ có cảm ân, cảm ân gì? Vượt qua lần khảo nghiệm ấy, đã tốt nghiệp, Nhẫn Nhục Ba La 

Mật đã thành công; vì thế, sớm thành Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật vốn là vị sẽ thành Phật sau 

Di Lặc Bồ Tát, nhưng do công đức ngần ấy, công đức thù thắng khôn sánh, vua Ca Lợi đã 

ban cho tiên nhân cơ hội này, Ngài có thể nhẫn chịu, tâm chẳng có mảy may oán hận, nên 

thành Phật trước. Ở đây, Thích Ca Mâu Ni Phật thị  hiện, thị hiện thành Phật, chuyển pháp 

luân. Người đầu tiên chứng quả A La Hán là tôn giả Kiều Trần Như, vị này đời trước là vua 

Ca Lợi, Thích Ca Mâu Ni Phật là Nhẫn Nhục tiên nhân. Nói sao làm vậy, khi thành Phật đích 

xác độ ông ta đầu tiên. Chúng ta phải học tập điều này! Nếu đôi chút khó khăn, vất vả, thử 

thách mà chẳng chịu được, làm sao quý vị có thể thành Phật? Thứ gì quý vị cũng đều phải 

nhẫn nại chịu đựng thì mới có thể thành tựu. 



 “Thành Tối Chánh Giác” , đây là minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, đã thành Phật 

rồi, là tướng thứ sáu. Sau khi thành Phật, đạo đức của chính mình đã thành tựu, trí huệ thành 

tựu, học thuật thành tựu. Học thuật là chữ Học trong  “khổ hạnh học đạo” , [học suốt] mười 

hai năm, từ mười chín tuổi đến ba mươi tuổi, thật sự học. Do vậy, đạo đức, học vấn, trí huệ, 

và  đức  năng  đều  thành  tựu  viên  mãn.  Sau  khi  thành  tựu,  bèn  triển  khai  giáo  học.  “Thỉnh 

832  Tập 103 



 chuyển pháp luân, thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian”  (thỉnh chuyển pháp luân, thường 

dùng pháp âm để giác ngộ các thế gian). Khi đã thành Tối Chánh Giác, người thế gian chúng 

ta chẳng ai biết, không ai đến thỉnh Ngài. Ngài tự suy nghĩ, không ai thỉnh thì làm như thế 

nào? Nhập Bát Niết Bàn vậy! Ra đi, lìa khỏi thế giới này. Nhân gian không có ai thỉnh Ngài, 

nhưng chư thiên trông thấy. Ngũ Bất Hoàn Thiên, tức là Ngũ Bất Hoàn Thiên trong Đệ Tứ 

Thiền, tức là thiên chúng Tịnh Cư Thiên trông thấy Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện tám tướng 

thành đạo, thành Phật ở nơi đây. Họ lập tức giáng hạ, thay  mặt hết thảy chúng sanh thỉnh 

pháp, thỉnh Phật trụ thế, thỉnh Phật chuyển pháp luân, triển khai giáo hóa. Đức Phật nhận lời. 

Do nhận lời, đức Phật bèn đến Lộc Dã Uyển tìm năm người đồng bạn trước kia, họ là những 

người đã cùng tu hành với Ngài, giảng kinh, thuyết pháp cho họ. Ngài Kiều Trần Như khai 

ngộ, chứng quả A La Hán, đó là lần chuyển pháp luân đầu tiên tại Lộc Dã Uyển. Từ đó trở đi, 

suốt đời Thích Ca Mâu Ni Phật giáo học bốn mươi chín năm chẳng gián đoạn, quả thật là 

“thân hành, ngôn giáo”, những điều Ngài đã dạy trong kinh đều làm được toàn bộ, cho nên 

mọi người tin tưởng Ngài. Nếu Ngài dạy kẻ khác làm, mà chính Ngài chẳng làm được, đó là 

giả, chẳng có ai tin tưởng! Bản thân Ngài làm được nên mọi người tin tưởng.  “Cập dĩ hạ chư 

 cú”  (và các câu kế đó) chính là tướng thứ bảy, Ngài giáo học cả đời. Trong đoạn văn kế tiếp, 

“ư thử trung hạ, nhi hiện diệt độ”  (trong hạng trung hạ căn, thị hiện diệt độ) là tướng thứ 

tám. Trước hết, chỉ rõ tám tướng thành đạo của Thích Ca Mâu Ni Phật trong thế gian này, sau 

đó mới giới thiệu từng đoạn một. 



Trước  tiên,  tiếp  theo  đây,  chúng  ta  xem  đoạn  thứ  nhất:   “Xả  Đâu  Suất,  tức  đệ  nhất 

 tướng tùng Đâu Suất Thiên giáng sanh”  (bỏ Đâu Suất chính là tướng thứ nhất, từ trời Đâu 

Suất giáng sanh). Đâu Suất (Tusita) là tiếng Phạn, còn dịch là Đâu Thuật, hoặc Đổ Sử Đa, 

đều là cùng một chữ Phạn, nhưng do các nhà phiên dịch dùng danh từ [để phiên âm] khác 

nhau, nhưng đều là cùng một chuyện.  “Bổn thị nhất danh, dịch âm hữu dị”  (vốn là cùng một 

tên, dịch âm sai khác). Đâu Suất có nghĩa là  “Diệu Túc, Tri Túc, Hỷ Túc, nãi Dục Giới trung 

 đệ tứ thiên”  (Diệu Túc, Tri Túc, Hỷ Túc, chính là tầng trời thứ tư trong Dục Giới). Quý vị 

nhìn vào cõi trời này, từ chỗ này và qua danh hiệu, chúng ta sẽ biết đức hạnh của chư thiên 

nơi ấy: Tri Túc (biết đủ). Tri Túc là thành Phật. Quý vị muốn thành Phật, trước tiên phải tri 

túc. Tu hành trong Tri Túc Thiên biểu thị ý nghĩa này. Làm sao thì mới có thể thật sự tri túc? 

Thật sự triệt để hiểu rõ chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, khi ấy, tâm quý vị như như bất 

động, trở về tự tánh vốn định, thật sự tri túc. Khi Lục Tổ khai ngộ đã nói:  “Nào ngờ tự tánh 

 vốn chẳng dao động”.  Tâm chẳng còn động nữa bèn là tri túc. Tâm dao động sẽ chẳng tri túc, 

tâm Ngài chẳng còn động nữa, tự tánh vốn định. Định sanh Huệ, vô lượng trí huệ trong tự 

tánh tự nhiên hiện tiền, khi giao tiếp hết thảy chúng sanh, chúng sanh có câu hỏi bèn lập tức 

trả lời, chẳng cần phải suy nghĩ. Suy nghĩ là trật rồi, suy nghĩ là rơi vào thức thứ sáu, tức Ý 

Thức, đó là phàm phu. Bồ Tát thành Phật, chuyển tám thức thành bốn trí, chẳng dùng A Lại 

Da. Chúng ta biết lục đạo dùng A Lại Da, tứ thánh cũng dùng A Lại Da, đó là mười pháp 

Tập 103  833 



giới. Chuyển thức thành trí thì mười pháp giới chẳng còn nữa, trụ trong cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm của Như Lai. Chẳng thấy  mười  pháp giới nữa, làm sao người ấy có tư tưởng cho 

được? Tư tưởng đều chẳng còn nữa! Đối với Tư và Tưởng, quý vị hãy nhìn vào chữ Hán, chữ 

Hán là phù hiệu trí huệ, Tư là gì? Trong tâm có phân biệt là Tư. Quý vị xem nhé, phía trên 

chữ  Tâm  (心)  có  một  chữ  Điền  (田),  vạch  giới  hạn  như  vậy  là  Tư  (思),  đã  có  phân  biệt. 

Tưởng (想) là gì? Tưởng là trong tâm quý vị vướng mắc tướng, trong tâm có tướng gọi là 

Tưởng. Vướng mắc tướng là chấp trước. Vì vậy, Tưởng là chấp trước, Tư là phân biệt. Phân 

biệt lẫn chấp trước thảy đều đoạn sạch, chỉ có tâm, thuần túy một cái tâm, trên ấy chẳng có gì 

cả, sạch làu, đó là chân tâm. Vì thế, tổ tiên tạo ra những phù hiệu này khiến cho quý vị nhìn 

vào bèn hiểu ý nghĩa, phù hiệu trí huệ mà! Tri túc trọng yếu vì tri túc thì tư tưởng chẳng còn 

nữa, đó là chân tri túc. Không chỉ là chẳng có phân biệt, chấp trước trên mặt sự tướng, mà ý 

niệm [phân biệt, chấp trước] cũng chẳng dấy lên, nên gọi là Diệu Túc. Diệu là diệu ở chỗ 

này,  chẳng khởi tâm,  không  động niệm.  Sáu  căn tiếp  xúc  cảnh  giới sáu  trần,  mắt  thấy,  tai 

nghe,  mũi  ngửi,  lưỡi  nếm,  thân  thể  tiếp  xúc  đều  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  đó  là 

Diệu Túc. 



 “Nội viện hiện vi Di Lặc đại sĩ chi Tịnh Độ, ngoại viện tắc vi thiên chúng dục lạc chi 

 xứ”  (nội viện nay là Tịnh Độ của Di Lặc đại sĩ, ngoại viện là chỗ dục lạc của thiên chúng). 

Như vừa mới thưa bày với quý vị, Đâu Suất Thiên là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Chỗ thánh 

nhân cư trụ gọi là  “nội viện”,  tầng trời này thuộc về Dục Giới. Dục Giới có sáu tầng trời, 

[Đâu Suất Thiên] là tầng thứ tư. Người Hoa hễ nói tới thiên đạo, quá nửa là nói tới tầng thứ 

hai, tức Đao Lợi Thiên (Trayastrimśa), người Hoa gọi Đao Lợi Thiên Vương là Ngọc Hoàng 

Đại Đế được sùng bái trong Đạo Giáo, đó là tầng thứ hai. Lại lên cao hơn là Dạ Ma Thiên 

(Yāma), lên cao hơn nữa là Đâu Suất Thiên. Đâu Suất Thiên cao hơn Đao Lợi Thiên hai tầng. 

Ngoại viện là thiên chúng, phàm phu trụ ở đó. Vì những phàm phu ấy đều tri túc nên  “tri túc 

 thường lạc” . Chư thiên ở đó hết sức sung sướng, chẳng phải lo nghĩ, áo cơm tự nhiên, chính 

mình chẳng cần phải nhọc nhằn lo toan, phước báo rất lớn, đó là nơi họ huởng thú vui trong 

cuộc  sống.  “Phổ  Diệu  Kinh  Thuyết  Pháp  Môn  Phẩm  vân:   “Kỳ  Đâu  Thuật  Thiên,  hữu  đại 

 thiên cung, danh viết Cao Tràng, quảng trường nhị thiên ngũ bách lục thập lý, Bồ Tát thường 

 tọa, vị chư thiên nhân phu diễn kinh điển”  (Phẩm Thuyết Pháp Môn của kinh Phổ Diệu95[4] 

chép: “Cõi trời Đâu Thuật có đại thiên cung tên là Cao Tràng, kích thước hai ngàn năm trăm 

sáu chục dặm, Bồ Tát thường ngồi [ở nơi ấy] giảng diễn kinh điển cho thiên chúng”). Đây là 

nói về nội viện, nội viện là đạo tràng của Di Lặc Bồ Tát. Ngài trụ nơi đó, giảng kinh giáo học 

tại đó. Thiên cung ấy có tên là Cao Tràng, Tràng (幢) có nghĩa là  “cao hiển” , [tức là] hết sức 



95[4] Phổ Diệu Kinh (Lalitavistara), còn có tên khác Phương Đẳng Bổn Khởi Kinh, do ngài Trúc Pháp Hộ 

dịch vào năm Vĩnh Gia thứ hai (308) đời Tây Tấn, gồm tám quyển, chủ yếu giảng về lịch sử giáng sanh và 

chuyển pháp luân của Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. 

834  Tập 103 



rõ rệt, hết sức cao lớn. Kiến trúc ấy có phạm vi to chừng nào? Dài rộng hai ngàn năm trăm 

sáu  mươi  dặm,  có  phạm  vi  to  dường  ấy.  Chúng ta  thấy  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  chư 

thiên thân thể cao lớn, chư thiên phước báo to, mỗi tầng một cao hơn. Chư thiên Đâu Suất 

khá cao lớn, họ ở trong một cung điện to ngần ấy, cũng chẳng khác gì chúng ta ở trong hoàng 

cung của nhân gian cho mấy. Tôi nghĩ rất nhiều đồng tu đã đến thăm Bắc Kinh, đến viếng Cố 

Cung, tức là hoàng cung của ba triều đại Nguyên, Minh, Thanh, quý vị có thể thấy oai thế 

của đế vương.  “Bồ Tát thường tọa” , “ngồi” nhằm biểu thị ý nghĩa Định. Người ngồi ở nơi ấy 

rõ ràng là rất ổn trọng. Đứng hay đi là đang hành động, ngồi xuống giống như nhập Định, 

ngồi biểu thị ý nghĩa này, biểu thị sự bất động. Tọa Thiền trong Phật môn cũng do ý nghĩa 

này, tọa Thiền chẳng phải là thân ngồi ở nơi đó bất động, thân [bất động] vô ích, phải bất 

động thứ gì? Tâm bất động. Mắt thấy cảnh giới bên ngoài vẫn như như bất động, mắt nhập 

định nơi Sắc Trần. Tai nghe âm thanh, trong khi nghe âm thanh chẳng động tâm, tai đã nhập 

Định trong Thanh Trần, mang ý nghĩa ấy. Thân đại diện cho sáu căn, mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, 

đối diện với sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp bên ngoài, đều chẳng động tâm. Đó là  “thường 

 tọa”,  thật sự tri túc. Động tâm sẽ chẳng tri túc, còn mong muốn, còn nghĩ tưởng. Chẳng động 

tâm:  Sáu  căn  trong  cảnh  giới  sáu  trần  chẳng  động  tâm,  đó  là   “thường  tọa” ,  vì  các  vị  trời 

giảng diễn kinh giáo. 



 “Phật Địa Luận đệ ngũ”  (Phật Địa Luận quyển thứ năm) có câu như sau:  “Đổ Sử Đa 

 Thiên”  (cõi trời Đổ Sử Đa), tức là Đâu Suất Thiên, “hậu thân Bồ Tát ư trung giáo hóa”  (hậu 

thân Bồ Tát giáo hóa trong ấy), hậu thân là thân cuối cùng của Bồ Tát, tương lai sẽ thành 

Phật, chẳng phải là Bồ Tát [thông thường] mà là Đẳng Giác Bồ Tát, tức Bổ Xứ Bồ Tát,  “hậu 

 thân Bồ Tát tức Nhất Sanh Bổ Xứ Bồ Tát” .  “Thử thế giới”, quá khứ, hiện tại, tương lai  “tam 

 thế chi Bổ Xứ đại sĩ, giai tùng thử thiên giáng sanh”  (bậc đại sĩ Bổ Xứ trong ba đời đều từ 

cõi trời này giáng sanh). Phàm vị nào đến làm Phật [trong nhân gian], trước đó đều ở trong 

Đâu Suất Thiên, cũng giống như nói Ngài làm công tác chuẩn bị tại đó để rồi giáng sanh thị 

hiện thành Phật, tám tướng thành đạo. Đâu Suất Thiên mang ý nghĩa dạy chúng ta tri túc, đây 

là ý nghĩa chánh yếu nhất, con người chẳng thể không tri túc. Chúng ta cũng biết Di Lặc Bồ 

Tát tượng trưng điều gì? Tượng trưng sự tri túc. Do vậy, người Hoa tạc tượng Di Lặc Bồ Tát 

là tượng Bố Đại hòa thượng, suốt ngày từ sáng đến tối cười toe toét, sung sướng dường ấy. 

Vì  sao?  Tri  túc.  Chẳng  phải  là  Ngài  hoàn  toàn  biểu  hiện  sự  tri  túc  thường  lạc  (biết  đủ  sẽ 

thường vui sướng) ư? Trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, bất luận gặp cảnh giới nào, nghịch 

cảnh cũng thế, mà thuận cảnh cũng vậy, thiện nhân cũng thế, mà ác nhân cũng vậy, luôn tươi 

cười, biểu lộ điều này. Chúng ta học Di Lặc Bồ Tát thì phải học tướng trạng ấy, thật sự học 

được  sẽ  đạt  được  sự  thọ  dụng  to  lớn.  Thọ  dụng  to  lớn  gì  vậy?  Đầu  tiên  là  thân  tâm  khỏe 

mạnh,  ngạn ngữ  thường  nói:   “Nhân phùng hỷ sự, tinh  thần sảng”   (người  gặp chuyện  vui, 

tinh thần sảng khoái). Nếu con người sảng khoái sẽ chẳng ngã bệnh, người chau mày nhăn 

mặt nhất định ngã bệnh. Nếu con người vui vẻ, sung sướng, làm sao ngã bệnh cho được? Vui 

Tập 103  835 



vẻ, sung sướng do đâu mà có? Từ tri túc, biểu thị ý nghĩa này. Hôm nay đã hết thời gian rồi, 

chúng ta học tập tới đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------------------- 







 

836  Tập 103 



Tập 104 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ  Kinh  Giải,  trang  một  trăm  hai  mươi  ba,  hàng  thứ  năm  đếm  từ  dưới  lên,  xem  từ  chỗ 

 “giáng vương cung”.  



 “Giáng vương cung, giáng sanh ư vương cung, thị trung hàm nhiếp đệ nhị tướng chi 

 thác thai, dữ đệ tam tướng chi xuất sanh. Bổn Sư Thích Tôn chi thác thai, như Nhân Quả 

 Kinh  vân:  Ư  thời,  Ma  Da  phu  nhân  ư  miên  ngụ  chi  tế,  kiến  Bồ  Tát  thừa  lục  nha  bạch 

 tượngđằng không nhi lai. Tùng hữu hiếp nhập, thân hiện ư ngoại, như xử lưu ly”  (“Giáng 

vương cung”: Giáng sanh trong vương cung. Trong ấy bao gồm tướng thứ hai là thác thai và 

tướng thứ ba là xuất sanh. Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật thác thai như kinh Nhân Quả đã 

chép: “Lúc ấy, phu nhân Ma Da trong lúc ngủ, thấy Bồ Tát cỡi voi trắng sáu ngà từ trên hư 

không giáng xuống, theo hông phải vào trong thân mẹ, thân hiện bóng ra ngoài như đang ở 

trong lưu ly”). Đây là nói tới giáng sanh và thác thai, Bổ Xứ Bồ Tát thị hiện tám tướng thành 

đạo thông thường đều có các thụy tướng (tướng tốt lành) này. Tiếp đó là nói về sự thác thai 

của Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, người bình phàm chúng ta nói “đầu thai”, tức là nói lục 

đạo phàm phu xả thân, thọ thân, lại tìm một thân thể khác. Thông thường, tìm một thân thể 

khác thì phải tìm cha mẹ. Cha mẹ và chính mình nhất định là hữu duyên; không có duyên, 

quý vị sẽ chẳng tìm được! Trong kinh giáo, đức Phật thường dạy con cái và cha mẹ là duyên 

phận gì? Đức Phật chia duyên phận ấy thành bốn loại lớn, gồm:  



1) Báo ân: Kiếp trước cha mẹ có ân với người ấy, đời này gặp gỡ, người ấy cảm ân, 

đến báo đáp. Đứa con như vậy bẩm tánh hiếu thuận cha mẹ, do đến báo ân, nên rất nghe lời, 

cũng rất đáng yêu. Đó là loại thứ nhất. 



2) Loại thứ hai là báo oán. Cha mẹ và kẻ ấy có cừu oán. Có oán thì có thể là do trong 

đời quá khứ đã giết hại kẻ ấy. Gặp gỡ lần này, kẻ ấy đến báo oán hoặc báo cừu. Đứa con ấy 

sẽ chẳng nghe lời, chẳng hiếu thuận với cha mẹ. 



3) Loại thứ ba là đòi nợ. Đứa con ấy cũng rất khả ái. Nếu mắc nợ thì hai, ba tuổi, nó đã 

ra đi. Quý vị đã tốn kém nhiều ngần đó, nó đòi nợ xong bèn ra đi. Nếu thiếu nợ nhiều, có thể 

phải  tốn  tiền  cho  nó  học  hành,  học  đến  Trung  Học,  hoặc  học  tới  Đại  Học,  vừa  giật  được 

mảnh bằng nó liền ra đi. Nó đến đòi nợ, quý vị thiếu nó nhiều nên phải trả nợ nhiều. 

Tập 104  837 





4) Một loại khác nữa là trả nợ. Trả nợ thì đối với cha mẹ chẳng có ân tình gì, nhưng 

đối với cha mẹ chẳng tệ. Trong quá khứ, kẻ ấy đã nợ cha mẹ rất nhiều. Đời này, hắn chăm 

sóc cha mẹ về phương diện vật chất rất chu đáo. Nếu mắc nợ ít, đứa con ấy đối xử với cha mẹ 

khắc bạc. Cuộc sống của chính mình rất khá, nhưng lo cha mẹ có cái ăn cái mặc là đủ rồi, 

chẳng có hiếu kính chút nào! 



Chúng ta hãy lắng lòng quan sát bốn loại tình hình ấy, đều là trong hiện tiền, chúng ta 

thường luôn có thể thấy bốn loại trạng huống ấy, mới biết những gì đức Phật giảng trong kinh 

chẳng sai tí nào! 



Kẻ  chẳng  học  Phật  theo  nghiệp  thọ  báo,  khi  chịu  quả  báo  nói  chung  là  có  oán  kết, 

chuyện này rất phiền phức, lại kết oán mới, oan oan tương báo chẳng ngớt. Vì thế, đây chẳng 

phải là cách thức [tốt đẹp hòng giải quyết vấn đề]. Chúng ta do duyên phận đến thế gian này, 

sau khi gặp Phật pháp, đã giác ngộ, phải làm như thế nào để chuyển biến những quan hệ như 

thế, chuyển ân oán trong đời quá khứ, chuyển quan hệ nợ nần thành pháp quyến, đó là tốt 

đẹp. Báo ân quá khứ cũng thế, mà báo oán cũng thế, đòi nợ, trả nợ cũng thế, một nét bút xóa 

sạch, từ nay trở đi, chúng ta đều là đồng tham bạn lữ, vẫn phải vô cùng hiếu thuận, vì sao? 

Làm cho chúng sanh thấy, tự hành, hóa độ người khác. Chính mình có thể làm như vậy, tuân 

theo giáo huấn của Phật Đà, làm theo giáo huấn của thánh nhân, nhằm tăng tấn đức hạnh của 

chính  mình,  đôi  bên  đều  tăng  tấn,  chính  mình  tăng  tấn,  mà  cha  mẹ  cũng  tăng  tấn,  song 

phương đều tăng tấn. Đồng thời, thân thích, bằng hữu, hàng xóm của quý vị thấy quý vị một 

nhà hòa thuận, hiếu thảo, từ bi, họ cũng học theo. Do vậy, sau khi tự hành bèn có thể hóa độ 

người khác, công đức ấy càng ngày càng thù thắng. Có thể thấy sự giáo dục của thánh hiền 

lợi ích chúng ta quá lớn, có quá nhiều ưu điểm. 



Còn như Phật, Bồ Tát cũng đến thế gian này, có lúc các Ngài nghĩ muốn trụ trong thế 

gian này lâu hơn một chút. Đó chẳng phải là các Ngài mong muốn. Tôi nói “các Ngài nghĩ 

muốn” tức là đã nói không chính xác, [phải nói] là chúng sanh hữu duyên. Duyên của chúng 

sanh và duyên của Bồ Tát rất sâu, nên có thể cảm ứng Bồ Tát trụ trong thế gian này một thời 

gian,  nên  Ngài  nhất  định  phải  đến  đầu  thai.  Kinh  văn  gọi  sự  đầu  thai  này  là   “thác  thai” , 

chẳng gọi là “đầu thai”, Ngài đến thác thai (nương gởi trong thai). Cũng tìm cha mẹ, cha mẹ 

ấy chẳng phải là báo ân hay báo oán, mà nhất định là một cặp vợ chồng trong đời quá khứ đã 

tu thiện tích đức, Phật, Bồ Tát đến thế gian mới tìm họ. Các Ngài tìm người chẳng có quan hệ 

ân oán, cả nhà người ấy tổ tiên tích đức, vợ chồng tu đức, tìm người như vậy để thác thai. 

Trong sự thác thai ấy bao gồm cả tướng thứ ba tức là “xuất sanh”, chúng ta đọc Đại Thừa 

Khởi Tín Luận thấy nói nhập thai, trụ thai và xuất thai, những điều ấy đều được bao gồm 

trong “thác thai”. Trụ thai cũng là trụ mười tháng, khi mẹ có thai bèn mang thai mười tháng. 

Đẳng Giác Bồ Tát chẳng phải là người bình phàm, Ngài ở trong thai bào mười tháng như thế 

có thể độ chúng sanh hay không? Người bình phàm ở trong thai bào mười tháng, kinh Phật 

838  Tập 104 



nói là cũng chẳng khác ở trong địa ngục cho mấy, nên gọi là  “thai ngục”.  Mười tháng ấy là 

thai ngục, ở trong ấy chẳng được tự tại, ở trong đó cũng rất đau khổ. Mẹ uống một chén trà 

nóng, con giống như ở trong bát nhiệt địa ngục, mẹ uống một chén nước đá, con giống như ở 

trong bát hàn địa ngục, rất đau khổ! Kẻ ấy (kẻ đến đầu thai) chịu đựng nghiệp báo, mang thân 

nghiệp báo, do nghiệp đã tạo trong đời quá khứ, nên phải chịu quả báo ấy. Nhưng Phật, Bồ 

Tát khác hẳn, có vị Phật đến thác thai, trong phần trước chúng ta đã thấy “vị hậu Phổ Hiền” 

đó là vị đã thành Phật, lại “thả chiếc bè Từ” đến hóa độ chúng sanh. Do vậy, Phật, Bồ Tát ở 

trong thai mẹ đã thuyết pháp độ chúng sanh, điều này chẳng thể nghĩ bàn! 



Khoa học hiện thời cho chúng ta biết, trong Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư 

bảo chúng ta, một vi trần, một hạt vi trần, người hiện thời gọi một hạt vi trần là một hạt cơ 

bản, các nhà khoa học Lượng Tử cho biết hạt cơ bản còn có thể chia nhỏ, vẫn chưa phải là 

nhỏ nhất, lại tách ra thành Quang Tử, còn gọi là Lượng Tử. Hiện thời, ta biết Lượng Tử là 

nhỏ nhất. Đức Phật nói trong một vi trần có vi trần số thế giới, trong các thế giới ấy lại có 

nhiều chúng sanh. Do vậy, trong khi mẹ mang thai, đức Phật cũng giảng kinh, thuyết pháp 

trong  thai  mẹ.  Cảnh  giới  ấy  to  dường  nào?  Chẳng  khác  gì  hư  không  pháp  giới bên  ngoài, 

trong Phật pháp nói là “không có lớn, nhỏ”, Tánh Đức trong tự tánh vốn là như thế. Chúng ta 

mê mất tự tánh nên mới có hiện tượng lớn - nhỏ như vậy, [các hiện tướng ấy] do huyễn tướng 

sanh ra, người minh tâm kiến tánh chẳng có. Trong phần trước, chúng ta đã học “trong vi trần 

có thế giới”, các nhà khoa học Lượng Tử hiện thời đã chứng thực chuyện này là thật, chẳng 

giả. 



Khi nhập thai, phu nhân Ma Da (Māyā) là mẹ của Thích Ca Mâu Ni Phật, trong khi bà 

đang ngủ,  “miên ngụ”  (眠寤) là lúc ngủ nghê. Tuy ngủ nhưng rất tỉnh táo, chẳng mê hoặc, 

hiểu rất rõ. Bà thấy Bồ Tát, vị Bồ Tát ấy là Bổ Xứ Bồ Tát, từ trời Đâu Suất giáng hạ, cưỡi voi 

trắng sáu ngà, Ngài cưỡi con voi ấy, từ không trung hiện đến gặp phu nhân Ma Da, theo hông 

phải của phu nhân Ma Da vào trong thai.  “Thân hiện ư ngoại”  (thân hiện ra ngoài), phu nhân 

Ma Da có thể trông thấy, nhưng người khác chẳng thấy. Phu nhân Ma Da có duyên với Ngài, 

nên trông thấy rõ ràng Bồ Tát theo hông phải vào thai. Trông thấy tình hình như vậy rõ ràng 

 “như xử Lưu Ly”  (như ở trong lưu ly), toàn thân phu nhân giống như lưu ly, trong suốt, thấy 

Bồ Tát từ trời Đâu Suất giáng hạ, vào trong thân thể bà ta. Kinh Nhân Quả đã thuật một câu 

chuyện như thế. Còn về xuất thai thì kinh Niết Bàn có nói:  “Tùng mẫu Ma Da nhi sanh. Sanh 

 dĩ”  (từ mẹ là Ma Da sanh ra. Đã sanh ra), sau khi được sanh ra,  “tức châu hành thất bộ”  

(liền đi trọn bảy bước), Ngài đi bảy bước. Đứa trẻ ấy vừa sanh ra liền có thể đi lại.  “Châu 

 hành  giả”   (đi  trọn  khắp  là),  tiếp  đó,  sách  giải  thích,  “nãi  chỉ  tứ  duy”   (là  chỉ  bốn phương 

bàng),  nói  thật  ra,  trước  đó  phải  thêm  vào  bốn  phương,  tức  là  bốn  phương  chánh  và  bốn 

phương  bàng,  “thượng  hạ  chi  thập  phương”   ([cùng  với]  phương  trên  và  dưới  là  mười 

phương). Tịnh Ảnh Sớ giảng:  “Ư thập phương các hành thất bộ”  (trong mười phương, mỗi 

Tập 104  839 



phương đều đi bảy bước),  “châu hành thất bộ”  là mỗi phương đều đi bảy bước, nên gọi là 

 “châu” (周:  trọn  khắp) .  “Thị hiện trượng  phu  phấn tấn  chi  lực”   (thị hiện sức  trượng phu 

dũng mãnh),  “trượng phu”  ở đây là đại trượng phu, đã thành Phật, là từ ngữ chúng ta dùng 

để kính xưng đức Phật.  “Ư thập phương độc xuất vô uý”  (trong mười phương riêng hiển lộ 

sự vô úy), hiển lộ các hiện tượng trí huệ, từ bi, thần thông, đạo lực, chẳng sợ hãi. Vì thế, đi 

bảy  bước  khắp  mười  phương.  “Hựu  Ngụy  dịch  viết:  Tùng  hữu  hiếp  sanh”   (Lại  nữa,  bản 

Ngụy dịch chép: “Sanh từ hông phải”). Sách Thích Ca Phổ cũng ghi chép như vậy.  “Bồ Tát 

 tiệm tiệm tùng hữu hiếp xuất”  (Bồ Tát dần dần sanh ra từ hông phải [của mẹ]). Kinh điển ghi 

chép  trạng  huống  xuất  sanh  của  đức  Thế  Tôn  khác  với  người  bình  thường,  đó  gọi  là   “thị 

 hiện”.  



Chúng ta xem đoạn tiếp theo:  “Khí vị xuất gia, khổ hạnh học đạo”  (vứt bỏ ngôi vua, 

khổ hạnh học đạo). Đây là  “biểu xuất gia chi đệ tứ tướng”  (biểu thị tướng thứ tư là xuất gia), 

xuất gia là tướng thứ tư trong tám tướng.  “Ngụy dịch thậm tường”  (bản dịch đời Ngụy chép 

rất tường tận). Trong bản dịch của ngài Khang Tăng Khải, đoạn này đã được dịch rất tỉ mỉ, 

kinh văn chép:  “Hiện xử cung trung sắc vị chi gian”  (hiện sống trong cung, trong khoảng sắc 

vị). Ngài thị hiện sanh trong nhà đế vương, phụ thân là quốc vương. Quốc vương thuở ấy 

chẳng  lớn,  giống  như  thời  đại  Xuân  Thu  Chiến  Quốc  vào  triều  đại  nhà  Châu  đã  được  ghi 

chép trong lịch sử Trung Quốc. [Các triều đại] Hạ, Thương, Châu đều là các sắc dân thuộc về 

các bộ lạc, nước lớn vẫn chưa to bằng một huyện hiện thời. Quý vị thấy sách cổ Trung Quốc 

nói hầu quốc (nước chư hầu) rộng một trăm dặm, đó là nước lớn. Hầu (侯) là vua một nước 

[chư hầu], hầu quốc rộng một trăm dặm, [vua nước ấy được thiên tử nhà Châu phong] tước 

Hầu96[1]. Cương vực quốc gia của ông ta chỉ có một trăm dặm, chẳng to bằng một trăm dặm 

hiện thời. Hiện thời nói tới cây số thì tại Trung Quốc, một cây số lớn bằng hai dặm của Trung 

Quốc [thời cổ]. Vì thế, lãnh thổ [của mỗi nước chư hầu] cũng chẳng phải là rất lớn. Theo lịch 

sử ghi chép, vào đời Châu, trên lãnh thổ Trung Quốc có bao nhiêu quốc gia? Hơn tám trăm 

chư hầu, tức là hơn tám trăm quốc gia. [Nói về] vua nhà Châu thì Châu cũng là một nước, 

chẳng lớn! Nước Châu kể ra chẳng lớn, chỉ rộng bảy mươi dặm. Quý vị thấy chỉ có bảy mươi 

dặm, Châu ấp bảy mươi dặm, nhưng vua Châu đức hạnh tốt đẹp, có đạo đức, các vua nước 

khác bội phục ông ta, hễ có vấn đề gì đều thỉnh giáo ông ta. Vô hình trung, ông ta trở thành 

người được kính ngưỡng nhất trong các nước, nên mọi người gọi ông ta là Thiên Tử (天子). 

Thiên Tử thuở đó, quốc gia hoàn toàn chưa thống nhất, [cả nước Trung Hoa] đều là những 

tiểu chư hầu. Chư hầu nghe theo giáo huấn của Thiên Tử, nhưng mỗi nước chư hầu đều độc 



96[1] Đây là nói tổng quát, vì nhà Châu đặt ra năm tước Công, Hầu, Bá, Tử, Nam. Tùy theo mỗi tước mà 

quy định lãnh thổ rộng bao nhiêu, được dùng bao nhiêu cỗ xe v.v... Chẳng hạn vua nước Ngô (đất phong của 

Thái Bá và Trọng Ung) chỉ là tước Bá, nước Sái (phong cho Thúc Độ, em trai thứ năm của Châu Vũ Vương) 

tước Hầu, nước Ung (phong cho người con thứ mười ba của Châu Văn Vương, không rõ họ) với tước Tử, 

nước Tống (phong cho Vi Tử Khải, hậu duệ nhà Thương) tước Công... 

840  Tập 104 



lập, chỉ là những nước chư hầu tôn sùng thiên  tử, tấn cống nhà vua.  “Tấn cống”  (進貢) là 

tặng lễ vật, mỗi dịp Tết phải biếu Thiên Tử một chút lễ vật, Thiên Tử cũng duy trì an toàn 

cho toàn thể xã hội. Toàn thể xã hội được gọi là  “thiên hạ”  (天下),  “thiên hạ”  thuở ấy nay 

được gọi là quốc gia Trung Quốc. Do vậy, người Trung Quốc từ xưa tâm lượng cũng rất to, 

sách cổ rất ít khi nói đến quốc gia, mà đều nói là  “thiên hạ”.  Tâm lượng lớn nên có thể dung 

nạp, xã hội ấy mới có thể an định, hòa bình. 



Do vậy, Bồ Tát thị hiện giáng sanh trong cung đình, hưởng thụ sự phú quý trong nhân 

gian từ bé.  “Kiến lão, bệnh, tử, ngộ thế phi thường”  (thấy già, bệnh, chết, ngộ cõi đời chẳng 

thường hằng). Ngài ra ngoài du ngoạn, trên đường thấy người già, thấy người bị bệnh, thấy 

người tử vong, cảm khái rất sâu, cảm thấy thế gian này vô thường, ngộ cõi đời hết sức vô 

thường. Con người không thể vĩnh viễn sống trong thế gian, chẳng thể vĩnh viễn không già, 

bất tử, bọn phàm phu chúng ta thường thấy hiện tượng này, cớ sao chẳng giác ngộ? Ngài đã 

giác ngộ. Đã giác ngộ rồi, Ngài cũng giúp cho chúng ta giác ngộ, điều ấy khiến cho chúng ta 

nghiêm túc suy nghĩ, chúng ta đến thế gian này để làm gì? Vì sao đến thế gian? Đã có người 

từng hỏi Thích Ca Mâu Ni Phật vấn đề này, tôi nghĩ chẳng phải chỉ một người, mà chắc chắn 

là có rất nhiều người hỏi. Đức Phật trả lời bằng một câu:  “Nhân sanh thù nghiệp”  (đời người 

đền trả nghiệp). Quý vị đến thế gian này để làm gì? Để đền trả nghiệp nhân quý vị đã tạo 

trong quá khứ. Trong đời quá khứ tạo thiện nhân, quý vị đến thế gian này để hưởng phước, 

quả báo thì thiện có thiện quả. Nếu trong đời quá khứ đã gây nhân ác, quý vị chịu khổ, [trót 

tạo cái nhân] bất thiện nhất định mắc khổ báo. Đức Phật đã giảng rõ ràng, minh bạch chuyện 

này, chúng ta mới thật sự hiểu những gặp gỡ trong suốt một đời, bất luận là thuận cảnh hay 

nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, thiện duyên thì quý vị suốt đời gặp gỡ người tốt, ác 

duyên thì suốt đời gặp gỡ người xấu, toàn bộ đã được định sẵn trong mạng. Đúng như cổ 

nhân đã nói:  “Nhất sanh toàn thị mạng, bán điểm bất do nhân”  (suốt đời toàn là mạng, chẳng 

do người nửa phần). Quý vị chẳng thể tự mình làm chủ, tất cả hết thảy những sự gặp gỡ trong 

cuộc đời đều do nghiệp nhân trong đời quá khứ [tạo thành] quả báo trong hiện tiền. Thông 

đạt, hiểu rõ rồi, chúng ta sẽ an tâm. 



Vì thế, cổ nhân nói  “tâm an lý đắc”,  vì sao tâm an? Do đã hiểu rõ đạo lý, chẳng còn 

dấy lên vọng tưởng nữa. Lý đã hiểu rõ, tâm bèn an, tâm đã an bèn hiểu rõ đạo lý, chúng là 

nhân và quả lẫn nhau. Sau khi hiểu rõ, chúng ta biết phải nên làm người tốt, phải tiêu trừ 

nghiệp chướng. Tiêu trừ nghiệp chướng là trong nghịch cảnh, trong lúc khổ nạn, phải nên 

chịu đựng, chẳng oán trời, không trách người, chính mình đã tạo thì chính mình phải gánh 

chịu, bình an vượt qua, nghiệp tiêu tan. Suốt một đời này, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo 

tác chẳng còn tạo tội nghiệp nữa, nghiêm túc nỗ lực đoạn ác, tu thiện. Căn bản của thiện hạnh 

là hiếu thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng. Trước kia có sư trưởng, hiện tại chẳng còn nữa. 

Trước kia, quan hệ thầy trò vô cùng mật thiết,  “nhất nhật vi sư, chung thân vi phụ”  (một 

Tập 104  841 



ngày là thầy, suốt đời là cha), có mối quan hệ tốt đẹp như vậy, cho nên thầy trò như cha con, 

quan hệ giữa thầy và trò chẳng kém [quan hệ] cha con. Hiện thời chẳng còn nữa, thầy bây giờ 

đã biến thành con buôn, mua bán kiến thức, mỗi giờ lên lớp phải trả bao nhiêu tiền học phí, 

đó là mua bán mất rồi! 



Chư vị phải biết: Cổ nhân làm thầy chẳng nói đến học phí, nói đến học phí rất ngượng 

ngập, thốt không nên lời. Học tập thì sao? Khi học tập thì tùy ý phụ huynh của học sinh dâng 

biếu. Lại còn chẳng phải là biếu xén hằng tháng, chẳng có số lượng nhất định. Gặp dịp lễ tết, 

đại khái là Tết Nguyên Đán, Đoan Ngọ, Trung Thu, mỗi năm ba dịp lễ tết bèn biếu xén lễ 

vật. Tùy theo hoàn cảnh gia đình của chính mình, gia đình giàu có bèn biếu nhiều một chút. 

Gia đình nghèo hèn bèn biếu ít một chút. Quý vị thấy Khổng Tử dạy học, nhận lễ vật ít nhất, 

[lễ vật trò biếu thầy] gọi là Thúc Tu. Thúc Tu (束脩) là gì? Nay chúng ta gọi là  “lạp nhục”  (

臘肉: thịt muối). Thịt đem muối, tức lạp nhục, bao nhiêu? Cắt lấy một lát nhỏ, đại khái bốn 

lạng hoặc nửa cân là cùng. Mỗi năm đem biếu thầy chút quà ấy, thầy rất vui vẻ. Thầy chẳng 

đòi hỏi thứ gì từ quý vị, thầy coi trọng lễ tiết, quý vị chẳng thất lễ. Do vậy, quan hệ thầy trò 

giống như cha con. Hiện thời là mua bán, trước đây là nói tới giáo học, hiện thời học hành 

cũng là buôn bán, [giáo viên] cũng là một loại con buôn, sự học đã biến thành thương mại 

rồi, [nên gọi là]  “học thương”  (kinh doanh sự học), do vậy thì sao? Sư đạo chẳng còn. Sư 

đạo chẳng còn thì hiếu đạo chẳng còn nữa. Vì sao? Thầy khuyên [trò] hiếu thảo. Cha mẹ dạy 

con cái nói chung chẳng tiện nói: “Ngươi là con của ta, phải hiếu thuận với ta”, chẳng thể 

thốt nên lời ấy được. Do vậy, ai dạy hiếu thảo? Thầy có trách nhiệm. Thầy dạy học trò “hiếu 

thuận cha mẹ”, cha mẹ dạy con cái phải “tôn sư trọng đạo”. Hai bên đều dạy. Hễ thiếu một 

bên thì bên kia chẳng còn nữa. Vì thế, hiện thời sư đạo chẳng còn thì hiếu đạo đương nhiên 

cũng chẳng có! Trẻ nhỏ hiện thời chẳng hiếu thuận với cha mẹ, chẳng biết tôn sư trọng đạo là 

có nguyên nhân, chẳng phải là vô lý. Đã vứt bỏ giáo dục mà! 



Trong quá khứ, đối với trò, thầy e sợ quý vị học không ra gì, nên tận tâm tận lực dạy 

quý vị. Hiện nay, tôi nghe nói trong rất nhiều trường học, khi lên lớp, thầy dạy rất cẩu thả, 

thầy dạy học trò [qua loa lấy lệ], mở lớp dạy thêm, ép học trò ở trường mình phải theo học 

lớp dạy thêm của ông ta. Lớp dạy thêm thâu học phí, thầy bỏ túi toàn bộ học phí, nên trong 

lớp ấy thầy sốt sắng dạy những thứ đã giữ lại chẳng dạy trong buổi học chính thức, thầy giấu 

nghề hòng kiếm tiền! Trong lớp học chính thức, đại khái là trong nhà trường chẳng thâu nhập 

được mấy, mở lớp dạy thêm thâu nhập cũng rất dồi dào. Vì thế, hiện thời [hầu như giáo viên 

nào cũng đều] có ý nghĩ kinh doanh. Thầy giáo cũng học đòi mở tiệm bán chữ, lớp dạy thêm 

chính là mở tiệm bán chữ! Đó là xã hội hiện tiền, mê mà chẳng giác, còn cổ nhân thật sự là 

giác chứ không mê. Một đời này, tôi may mắn còn gặp được mấy vị thầy tuân theo nếp nghĩ 

xa xưa, vì sao? Thuở ấy, tôi rất nghèo khổ, không đóng nổi học phí, một đồng biếu tặng thầy 

cũng chẳng có, nhưng ba vị thầy đều rất vui lòng dạy dỗ, đặc biệt dành thời gian để dạy tôi, 

842  Tập 104 



do nguyên nhân nào? Khi ấy, tôi cũng nghĩ chẳng ra. Mấy chục năm sau mới hiểu rõ, tôi từ 

nhỏ đã biết tôn sư trọng đạo đôi chút nhờ cha mẹ dạy. Vì vậy, cung kính thầy, học tập rất 

nghiêm túc. Thầy gặp được một học trò như thế, không lấy học phí, chẳng cần học phí, thầy 

vẫn nghiêm túc dạy dỗ tôi. Nếu là những thầy giáo như trong nhà trường hiện thời thì chẳng 

đóng học phí sẽ chẳng dạy! Sáu mươi năm trước và sáu mươi năm sau khác nhau, những vị 

thầy như sáu mươi năm trước chẳng nhiều, rất hiếm gặp! 



Hiện thời có thể nói là những vị thầy như vậy chẳng còn nữa, rất khó tìm được! Không 

dễ gì tìm được thì làm như thế nào? Chúng ta muốn học thì có cách, làm tư thục đệ tử của cổ 

nhân, học theo Mạnh Tử. Mạnh Tử hiếu học, mẹ dạy con rất khá,  “Mạnh mẫu tam thiên”  (Bà 

mẹ Mạnh Tử ba lần dời nhà)97[2], mẹ dạy dỗ chu đáo, Ngài hiếu học, học theo Khổng Tử. 

Thuở Ngài sanh ra, Khổng Tử đã qua đời từ lâu, Ngài rất ngưỡng mộ Khổng Tử. Trước tác 

của Khổng Tử còn đó, Ngài tìm các trước tác của Khổng Tử, y giáo tu hành, hễ gặp khó khăn 

bèn thỉnh giáo học trò của Khổng Tử, học hết sức nghiêm túc. Những giáo huấn của Khổng 

Tử Ngài đều có thể làm được, đều có thể thực hiện. Vì thế, thành tựu của Ngài vượt trỗi tất cả 

học trò của Khổng Tử trong thuở ấy. Quý vị thấy người đời sau tôn xưng Khổng Tử là Chí 

Thánh, tôn Mạnh Tử là Á Thánh, trừ Khổng Tử ra là Mạnh Tử! Vì thế, hiện thời, hễ nói tới 

Nho luôn nói là Khổng Mạnh, chẳng nói tới ai khác. Có thể thấy thầy chẳng còn trên đời, hãy 

học tập theo trước tác của thầy, cũng có thể học thành giống hệt như thầy, đạt tới trình độ của 

thầy, trở thành thánh nhân. Mạnh Tử đã mở ra lệ này, khiến cho người hiếu học đời sau ai 

nấy đều có thể thành tựu, không nhất định phải ở trước mặt thầy. Trong Phật môn cũng có 

tấm gương ấy, cuối đời Minh, đầu đời Thanh, Ngẫu Ích đại sư là tổ sư đời thứ chín trong 

Tịnh Độ Tông chúng ta, hết sức ngưỡng mộ Liên Trì đại sư, Liên Trì đại sư là tổ sư đời thứ 

tám của Tịnh Độ Tông. Tổ Ngẫu Ích học theo Liên Trì đại sư. Liên Trì đại sư cũng đã vãng 

sanh, chẳng còn tại thế, nhưng trước tác của Liên Trì đại sư vẫn còn, hiện thời vẫn còn, tức là 

Liên Trì Đại Sư Toàn Tập. Hiện thời Liên Trì Đại Sư Toàn Tập gồm bốn cuốn sách đóng bìa 

cứng dày như vậy. Ngài noi theo bộ sách ấy để học tập, học rất giống như Liên Trì đại sư, 

nên trở thành tổ sư đời thứ chín của Tịnh Độ Tông, đã thành công. Đây là pháp thế gian và 

xuất  thế  gian  [đều  đã  có  những  tấm  gương],  nay  chúng  ta  phải  học  theo,  Muốn  tìm  thầy, 



97[2] Câu truyện này xuất phát từ bộ Liệt Nữ Truyện, với nhan đề Mẫu Nghi Trâu Mạnh Kha Truyện (truyện 

về người mẹ gương mẫu của Mạnh Kha ở đất Trâu). Theo đó, lần đầu tiên, nhà Mạnh Tử ở gần nghĩa địa. 

Mạnh Tử chơi quanh quẩn trong nghĩa địa, đắp mộ giả, bày trò cúng tế, khóc lóc. Bà mẹ thấy vậy bèn dọn 

nhà đến phố thị. Con lại bắt chước lái buôn giả buôn bán, nói thách, bà mẹ lại dọn nhà đến gần trường học, 

con bèn chăm chỉ học hành. Có thuyết khác nói lần thứ hai dọn nhà đến gần người mổ lợn, Mạnh Tử suốt 

ngày bắt chước làm bộ mổ lợn, chọc tiết. Sách Liệt Nữ Truyện tổng kết câu chuyện này bằng câu:   “Mạnh 

 Kha chi mẫu, vị giáo kỳ tử, tam thiên kỳ cư, tốt sử Mạnh Kha thành đại nho chi danh”  (Mẹ ông Mạnh Kha, 

vì dạy con, ba lượt thay đổi chỗ ở, rốt cuộc khiến cho Mạnh Kha trở thành bậc đại nho danh tiếng). Tuy ghi 

nói là ba lượt dọn nhà, thật ra, chỉ dọn nhà hai lần. 

Tập 104  843 



nhưng chẳng tìm được một vị thầy đang còn sống thì tìm một vị thầy trong quá khứ. Thầy đã 

vãng sanh rất nhiều, quý vị tìm một vị, khéo học theo Ngài, nhất định sẽ thành tựu. 



Đời này tôi cũng rất khó có, được gặp gỡ lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi thờ Ngài làm 

thầy. Tôi theo thầy mười năm, thầy rất khiêm hư, rất khách sáo, bảo tôi: “Tôi chỉ có khả năng 

dạy anh năm năm. Sau năm năm, tôi sẽ giới thiệu một vị thầy khác cho anh”. Tôi hỏi: “Vị 

nào  ạ?”  “Ấn  Quang  đại  sư”.  Ấn  Quang  đại  sư  là  thầy  của  cụ,  cụ  học  Tịnh  Tông  với  Ấn 


Quang đại sư, cụ giới thiệu Ấn Quang đại sư cho tôi. Do đại sư chẳng còn nữa, thầy Lý đã 

từng thân cận Ấn Quang đại sư, hiện thời chúng ta chẳng có duyên phận ấy, nhưng Ấn Quang 

Đại  Sư  Văn  Sao  vẫn  còn,  quý  vị  thường  đọc  Văn  Sao,  thấu  hiểu  ý  chỉ  của  đại  sư,  y  giáo 

phụng hành, sẽ là học trò thật sự của Ấn Quang đại sư. Không nhất định phải gặp mặt, không 

nhất định phải ở trước mặt Ngài, quý vị vẫn có thể học thành công. Vì đại sư là người cận 

đại, cách chúng ta không xa, chúng ta xem văn tự của Ngài bèn hiểu. Tuy là văn chương Văn 

Ngôn, nhưng là văn chương Văn Ngôn rất đơn giản, dễ hiểu. Đó là noi gương cổ nhân, tôn cổ 

đại đức làm thầy thì chúng ta mới có thể thành tựu. Thật sự chịu học, dùi mài chẳng bỏ, mười 

năm  vun  bồi  căn  cội,  hai  mươi  năm  bèn  xuất  đầu  lộ  diện,  chúng  ta  thường  nói  là  “thành 

danh”. Thật đấy, chẳng giả đâu! Chính bản thân tôi trong một đời này là một thí dụ rất tốt, tôi 

tiếp xúc Phật pháp lúc hai mươi sáu tuổi, ba mươi ba tuổi xuất gia, hai mươi năm, [tức là] 

học Phật hai mươi năm, lúc ngoài bốn mươi tuổi bèn có thành tựu. Ba mươi ba tuổi xuất gia, 

lúc năm mươi ba tuổi chính mình mới có một đạo tràng nhỏ. To cỡ nào? Đại khái chẳng lớn 

hơn cái studio này bao nhiêu, có một tiểu giảng đường như thế. Suốt đời, mỗi ngày bận bịu, 

đại khái cũng có lúc đọc kinh bốn giờ, mỗi ngày giảng kinh chẳng ít hơn hai tiếng đồng hồ. 

Khi giảng được nhiều nhất thì mỗi ngày giảng chín tiếng, buổi sáng ba tiếng, buổi chiều ba 

tiếng,  buổi  tối  còn  giảng  thêm  ba  tiếng  nữa.  Đã  từng  giảng  tại  Đài  Loan,  giảng  tại  Los 

Angeles của Mỹ, thuở trẻ yêu thích giảng kinh, chẳng biết mệt. Vì thế, con người chẳng thể 

không giác ngộ, nhất định phải nghĩ ta đến thế gian này để làm gì. Học Phật bèn hiểu rõ, ta 

tới thế gian này để học Phật, tới thế gian này để hoằng pháp. Không phải là học Phật, chẳng 

phải là hoằng pháp thì đến đây để làm gì? Thế gian này, đời loạn cũng vậy, đời thịnh trị cũng 

vậy, đều chẳng thể quấy nhiễu chúng ta học tập, mà cũng chẳng thể quấy nhiễu chúng ta giáo 

học, đó là tốt đẹp! 



Ở đây, đức Thế Tôn nêu gương cho chúng ta. Thứ nhất, Ngài đã giác ngộ; nếu chẳng 

giác ngộ, Ngài chẳng thể làm được những điều [kinh văn đã nêu trong các đoạn] kế tiếp. Đầu 

tiên là giác ngộ thế gian này vô thường, thế gian này chẳng thật. Vì thế, Ngài mới  “khí quốc 

 tài vị”  (bỏ ngôi vua, của cải, địa vị),  “quốc”  là quốc vương. Ngài chẳng làm quốc vương, mà 

cũng chẳng hưởng sự phú quý trong nhân gian.  “Tài”  ở đây là sự phú quý trong nhân gian, 

Ngài bỏ được,  “nhập sơn học đạo”  (vào núi học đạo), lúc ấy, Ngài mười chín tuổi, Thích Ca 

Mâu Ni Phật mười chín tuổi vào núi. Có nhiều vị đạo đức, có tu hành, có trí huệ sống trên 

844  Tập 104 



núi. Thuở ấy, tại Ấn Độ, không chỉ các vị đại đức tôn giáo đều ở trên núi, mà nhiều [học giả 

trong các] học phái như Du Già, Số Luận đều ở trên núi. Những người ấy tu Thiền Định, họ 

thật sự chứng đắc Tứ Thiền Bát Định. Vì thế, Ngài vào núi để bái phỏng những vị đại đức, 

trưởng giả ấy, học tập họ. Chúng ta có thể tưởng tượng chàng  trẻ tuổi ấy,  mười chín tuổi, 

xuất thân là vương tử, thân phận khác hẳn, thông minh, hiếu học, chúng ta có thể nghĩ là mỗi 

vị trưởng giả, đại đức thấy học trò như vậy, lẽ nào chẳng vui vẻ, nhất định sẽ nghiêm túc dạy 

bảo, dạy hết những gì chính mình đã học được. 



 “Phục thừa bạch mã, bảo quan, anh lạc, khiển chi linh hoàn”  (Lại cưỡi ngựa trắng, sai 

đem mão báu, chuỗi ngọc, trở về). Ngài là vương tử, mặc quần áo, cưỡi ngựa trắng, đội mão 

báu, đeo chuỗi ngọc, vào núi học đạo, giao cho tùy tùng đem những thứ ấy trở về giao cho 

phụ vương, tỏ ý Ngài thật sự tu khổ hạnh, thật sự  có thể bỏ được.  “Xả trân diệu y”  (bỏ y 

phục quý báu, đẹp đẽ), Ngài vốn mặc y phục quý báu, đẹp đẽ.  “Nhi trước pháp phục”  (để 

mặc pháp phục), quần áo của những người xuất gia hay tu hành chẳng thể sánh bằng quần áo 

của vương tử.  “Thế trừ tu phát”  (cạo bỏ râu tóc), gọt sạch đầu tóc,  “đoan tọa thụ hạ, cần khổ 

 lục  niên,  hành  như  sở  ưng”   (ngồi  ngay  ngắn  dưới  cội  cây,  siêng  khổ  sáu  năm,  hành  theo 

đúng lẽ), giống hệt như những vị trưởng giả hoặc các bậc thầy khổ hạnh ấy. Tu  khổ hạnh 

cũng là đêm ngủ dưới cội cây, giữa trưa ăn một bữa. Do vậy, “giữa trưa ăn một bữa, nghỉ 

dưới cội cây” chẳng phải là quy chế do Thích Ca Mâu Ni Phật sáng lập. Chẳng phải vậy, đó 

là cuộc sống bình phàm của những người tu hành Bà La Môn và các tôn giáo tại Cổ Ấn Độ; 

kể cả người học Phệ Đà (Vedas) cũng vậy. Nay chúng ta gọi họ là triết gia, cuộc sống rất đơn 

giản. Chúng ta thấy họ rất thanh bần, nhưng họ sống rất tự tại, rất vui sướng, chẳng phải lo 

nghĩ, chẳng có phiền não, không có áp lực, cuộc sống hằng ngày  “tùy ngộ nhi an”98[3]. Họ 

đều đặc biệt coi trọng hạnh môn, người bình thường chẳng làm được, nhưng họ hoàn toàn 

làm  được.  Chúng  ta thường nói là  “buông xuống  trần  duyên”,  Trần là trần lao,  phiền  não, 

Duyên chỉ hoàn cảnh nhân sự, thảy đều buông xuống. Vật chất và nhân sự hoàn toàn buông 

xuống, tâm đã định, Định - Huệ hiện tiền, dần dần có thể khế nhập. 



Trong  kinh  Phổ  Diệu  có  nói:   “Nhĩ  thời  Thái  Tử  nhật  phục  nhất  ma,  nhất  mạch,  lục 

 niên chi trung kết già phu tọa”  (Lúc bấy giờ, Thái Tử mỗi ngày ăn một hạt mè, hoặc một hạt 

lúa mạch, ngồi xếp bằng trong sáu năm).  “Thái Tử”  là Thích Ca Mâu Ni Phật, trong lúc cuộc 

sống gian nan nhất; hiện thời, các nhà khoa học cho chúng ta biết, trong tương lai, ước chừng 

trong tương lai chẳng lâu nữa, có thể có nguy cơ thiếu lương thực. Hiện thời, dấu hiệu báo 

động đã xuất hiện: Một hai năm gần đây nhất, địa cầu nóng lên, khí hậu đổi khác, thiên tai 

hết sức dồn dập, sản phẩm nông nghiệp bị suy hụt với một số lượng lớn, thâu hoạch lương 



98[3]  Đây  là  một  thành  ngữ  bao  hàm  ý  nghĩa  tùy  thuận  trong  mọi  hoàn  cảnh,  không  mong  cầu  quá  phận. 

Thành ngữ này vốn phát xuất từ một câu nói của Lưu Hiến Đình trong bộ Quảng Dương Tạp Ký:  “Tùy thuận 

 nhi an, tư chân ổn hỹ”  (Yên vui trong mọi hoàn cảnh sẽ thật sự ổn thỏa). 

Tập 104  845 



thực sút giảm thì loài người chúng ta ăn gì? Vì thế, có nguy  cơ thiếu lương thực. Khi ấy, 

cũng có thể là đức Thế Tôn gặp phải lúc đói kém, nơi ấy cũng bị hạn hán, hoặc bị lũ lụt, hoa 

lợi giảm bớt, thức ăn ít ỏi. Làm như thế nào? Phương pháp ứng phó của lão nhân gia là mỗi 

ngày ăn một hạt mè, hoặc một hạt lúa mạch.  “Ma”  (麻) là  “chi ma”  (芝麻: mè). Chúng ta 

chớ nên chấp chết cứng văn tự, hiểu [đúng là] Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi ngày ăn một hạt 

mè, hoặc ăn một hạt lúa mạch. Chúng ta nghĩ như vậy kể ra cũng xuôi tai, nhưng chẳng hợp 

tình hợp lý. Phải nên [hiểu] như thế nào? Đức Thế Tôn ăn uống đơn giản dường ấy, một chút 

mè, hoặc một chút lúa mạch, [hiểu như vậy] sẽ hợp tình, hợp lý. Chứ nói [chỉ có] một hạt mè, 

hoặc một hạt lúa mạch sẽ chẳng hợp lý, chẳng hợp lẽ thường! Cuộc sống đơn giản, kham khổ 

dường ấy, ngay cả gạo cũng chẳng có, các thứ ngũ cốc, các thứ lương thực đều chẳng có! 



Trong tương lai, chúng ta cũng gặp nguy cơ thiếu lương thực, làm cách nào? Nhất định 

chuẩn bị tâm lý sẵn. Nếu trong khi gặp nguy cơ thiếu lương thực, mà chúng ta mỗi ngày ăn 

một bữa thì cũng tốt lắm. Chúng ta ăn ít một chút để cho người khác có thể ăn nhiều hơn đôi 

chút. Lương thực thâu hoạch dồi dào thì có thể ăn ba bữa. Lương thực thâu hoạch thiếu kém 

mà người vẫn đông đảo như thế, mọi người đều phải ăn sẽ chẳng đủ để phân phối, làm như 

thế nào? Có thể nói là chúng ta mỗi ngày ăn hai bữa, hoặc mỗi ngày ăn một bữa, sẽ có thể 

vượt qua tai nạn ấy. Hiện thời, mỗi ngày tôi ăn một bữa, sau khi ăn cơm trưa, thứ gì cũng 

không ăn, chỉ uống một chút nước. Người ta hỏi tôi vì sao? Có phải là trì giới hay không? 

Chẳng phải! Tôi ứng phó nguy cơ thiếu lương thực. Các nhà khoa học báo cáo như vậy, ta 

phải chuẩn bị, phải dưỡng thành thói quen ấy. Khi nguy cơ về lương thực thật sự hiện tiền, 

chúng ta mỗi ngày ăn một bữa là đủ rồi. Tôi đang làm công việc chuẩn bị, ngõ hầu nguy cơ 

thiếu lương thực chẳng nẩy sanh nỗi nguy hại nào đối với tôi, tôi có thể sống bình thường. 

Thích Ca Mâu Ni Phật có thể làm được, vì sao chúng ta chẳng thể làm? 



 “Lục niên chi trung kết già phu tọa. Tu tập gian nan cần khổ chi hạnh”  (Trong sáu 

năm, ngồi xếp bằng, tu tập hạnh khó khăn, siêng khổ). Đức Thế Tôn ba mươi tuổi khai ngộ, 

mười chín tuổi lìa khỏi gia đình, [tu tập suốt] mười hai năm. Ở đây nói, trong mười hai năm 

ấy, Ngài có sáu năm khổ hạnh, đây là về sau, trong khi giảng kinh, giáo học, lão nhân gia đã 

cho chúng ta biết, tín, giải, hành, chứng! Đương nhiên chính Ngài trọn đủ tín tâm, đi ra ngoài 

tham học, tiếp nhận giáo huấn của bậc cao nhân, Ngài đã lý giải. Sau khi hiểu rõ, đã làm 

được. Mà Ấn Độ thuở ấy, bất luận là tôn giáo hay học thuật đều vô cùng coi trọng Thiền 

Định. Do vậy,  “kết già phu tọa”  là tu Định, sáu năm thật sự tu tập. Đầu tiên là học tập Tứ 

Thiền Bát Định. Chứng đắc Tứ Thiền Bát Định, hoàn toàn hiểu rõ trạng huống trong lục đạo, 

do Tứ Thiền Bát Định có thể đột phá các chiều không gian của lục đạo. Người có công phu 

này, hướng lên trên có thể thấy hai mươi tám tầng trời, rõ ràng, rành rẽ, hướng xuống dưới có 

thể thấy địa ngục A Tỳ, hiểu rõ toàn bộ lục đạo. Lục đạo được nói trong Phật pháp chẳng do 

Thích Ca Mâu Ni Phật phát hiện, mà cũng chẳng phải do Ngài nói ra [đầu tiên], mà do Cổ Bà 

846  Tập 104 



La Môn đã nói. Bà La Môn Giáo là Hưng Đô Giáo (Hinduism) hiện thời, tôi có qua lại với 

họ. Các trưởng lão của họ bảo tôi, vì họ chẳng coi trọng lịch sử, chẳng có văn tự ghi chép 

minh xác, theo truyền tụng, đời đời lưu truyền, họ có lịch sử hơn một vạn năm, chúng ta có 

thể tin tưởng. Hiện thời, những nhà nghiên cứu tôn giáo trên thế giới thừa nhận họ tối thiểu 

có tám ngàn năm trăm năm lịch sử. Giới học thuật thường nói Ấn Độ Giáo [xuất hiện] sớm 

hơn Phật Giáo năm ngàn năm, chúng ta có thể tin tưởng cách nói ấy. Vì thế, đối với lục đạo 

luân hồi, họ liễu giải vô cùng thấu triệt. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện, trước hết là theo học 

với họ, đó là tôn giáo cổ nhất tại Ấn Độ, và cũng là tôn giáo có quyền uy nhất. Thật sự làm! 



Vì sao phải làm theo cách như vậy? Tiếp đó, [kinh văn giảng]:  “Tác tư thị hiện, thuận 

 thế gian cố” (thị hiện làm như vậy vì thuận theo thế gian). Đức Phật đến thế gian này muốn 

độ chúng sanh trong thế gian, mà quý vị chẳng học những gì người thế gian ngưỡng mộ nhất, 

bội phục nhất, người ta sẽ xem thường quý vị, chẳng tin tưởng! Quý vị thấy: Quý vị bội phục 

Bà La Môn nhất, nhưng Ngài đã học hết cả rồi. Những đại triết gia trong các học phái được 

quý vị kính ngưỡng, Ngài đều đã thân cận, đã từng theo học với họ, đại chúng bình phàm 

mới có thể sanh khởi tín tâm đối với Thích Ca Mâu Ni Phật. Người Hoa nói   “danh sư xuất 

 cao đồ” , người ta thấy thầy của quý vị cao minh sẽ có lòng tin đối với quý vị. Quý vị theo 

học thầy nào, chẳng ai biết, người ta sẽ chẳng tin tưởng quý vị. Đó gọi là  “thuận thế gian cố”  

(vì thuận theo thế gian). Đấy là Thích Ca Mâu Ni Phật thân giáo, làm những chuyện thị hiện 

như thế hòng khế hợp căn cơ của đại chúng thuở ấy. Vì khế cơ nên nhất định phải làm theo 

cách như vậy. Hai câu trên đây  “xuất tự Đường dịch”  (xuất phát từ bản Đường dịch), tức là 

kinh văn trong hội Vô Lượng Thọ của kinh Đại Bảo Tích. Hai câu kinh văn ấy rất trọng yếu, 

 “thâm hiển Pháp Hoa huyền chỉ”  (hiển lộ sâu xa huyền chỉ của kinh Pháp Hoa). Nói như thế 

nào? Trong phẩm Thọ Lượng của kinh Pháp Hoa có một đoạn văn như sau:  “Nhất thiết thế 

 gian thiên, nhân, cập A Tu La, giai vị kim Thích Ca Mâu Ni Phật, xuất Thích thị cung, khứ 

 Già Da thành bất viễn, tọa ư đạo tràng, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”  (hết thảy 

trời, người và A Tu La trong thế gian đều nói nay Thích Ca Mâu Ni Phật lìa cung họ Thích, 

đến nơi cách thành Già Da chẳng xa, ngồi nơi đạo tràng, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác), có một đoạn ghi chép như thế. Thích Ca Mâu Ni lìa cung họ Thích. Khi ấy, đó là một 

quốc gia, Ngài bỏ ngôi vua, phú quý, địa vị, buông bỏ phú quý, đến một nơi cách thành Già 

Da chẳng xa. Thành Già Da (Gayā) là nơi tu đạo phổ biến, có chuẩn mực văn hóa rất cao, là 

nơi có tôn giáo và học thuật vô cùng phát triển. Ở một chỗ cách thành ấy chẳng xa, ngồi nơi 

đạo tràng, thành Phật, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Ở đây cũng là thị hiện rất tốt 

đẹp. 



Bà  La  Môn  Giáo  quả  thật  cũng  rất giỏi,  họ hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch  lục đạo, những 

người ấy trong tương lai đều đến nơi đâu? Quá nửa đều sanh lên Sắc Giới Thiên. Cao minh 

hơn nữa thì họ đến Vô Sắc Giới Thiên. Họ lầm tưởng tầng cao nhất của Vô Sắc Giới, tức Phi 

Tập 104  847 



Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên, là cảnh giới Niết Bàn, ngỡ sanh lên đó là chứng đắc Bát 

Niết Bàn. Do vậy, đức Thế Tôn phải xuất hiện tại nơi ấy. Họ tu hành đạt tới mức cao như thế, 

bất luận quốc gia hay khu vực nào trên cả thế giới đều chẳng đạt được. Cổ thánh tiên hiền 

Trung Quốc nói đến trời chẳng hề giảng tỉ mỉ như thế. Nói thật ra, quá nửa là nói về Dục 

Giới Thiên, [nói đến] Sắc Giới Thiên rất ít. Trang Tử có ý nghĩ này, Nho Gia chẳng nói đến 

Sắc Giới Thiên, Đạo Gia có đến Sắc Giới Thiên. Do [ngoại đạo Ấn Độ] nẩy sanh các thứ 

hiểu lầm, nên để dạy họ, Thích Ca Mâu Ni Phật phải học hết những thứ của họ. Nếu quý vị 

chẳng học, họ sẽ chẳng phục. Sau khi đã học hiểu, chúng ta có thể suy nghĩ, vấn đề vẫn chưa 

giải quyết. Hiểu rõ ràng, minh bạch [trạng huống] lục đạo, nhưng vì sao có lục đạo? Lục đạo 

do đâu  mà  có?  Ngoài  lục đạo  còn có thế giới hay  không? Ba vấn  đề  ấy  Bà  La  Môn  Giáo 

chẳng thể giải đáp, mà Số Luận lẫn Phệ Đà99[4] cũng đều chẳng thể giải đáp. Vì thế, Thích 

Ca Mâu Ni Phật đã học mười hai năm, chẳng còn chỗ nào để học nữa, bèn ngồi dưới cội cây 

Bối Đa La bên bờ sông Hằng, sở học trong mười hai năm cũng buông xuống, nhập Thiền 

Định càng sâu hơn, khai ngộ như vậy. Vì thế, nói  “dạ đổ Minh tinh”  (đêm nhìn sao Mai), đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, những vấn đề ấy đã được giải quyết. 



Lục đạo là chuyện như thế nào? Vì sao có lục đạo? Lục đạo do đâu mà có? Ngoài lục 

đạo còn có gì hay không? Thảy đều được giải quyết! Đã minh tâm kiến tánh, đó là “đắc A 

 Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” . Trong phần trước, tôi đã nói câu này chính là mục tiêu 

chung cực trong học tập Phật pháp. Học Phật là học gì vậy? Là học một câu này. Câu này 

dịch sang nghĩa tiếng Hán là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Người  đắc Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác được gọi là Phật Đà, người ấy đã thành Phật rồi. Nếu đắc Chánh 

Đẳng Chánh Giác, chúng ta gọi người ấy là Bồ Tát. Nếu người ấy chỉ đắc Chánh Giác, chúng 

ta gọi người ấy là A La Hán. Vì thế, trong một câu này trọn đủ ba ý nghĩa ấy. Phần sau của 

câu này là Tam Bồ Đề (Sambodhi), tức là Chánh Giác, A La Hán chứng đắc. Tam Miệu Tam 

Bồ Đề (Samyak Sambodhi) là Chánh Đẳng Chánh Giác của Bồ Tát. Lại còn thêm A Nậu Đa 

La (Anuttara) là do Phật chứng đắc. Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là thật sự học Phật. 

Ba giai đoạn ấy, người thượng thượng căn có thể đồng thời đạt được. Thích Ca Mâu Ni Phật 

thị hiện đồng thời chứng đắc, đúng là trong một sát-na, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thảy đều buông xuống, đốn xả, đốn siêu, đốn chứng. Chẳng phải là bậc thượng thượng căn, 

vậy thì quý vị phải tiến từng giai đoạn một, chia thành ba giai đoạn. Trước hết, buông chấp 

trước xuống, chẳng còn chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian nữa, quý vị 



99[4] Chữ Phệ Đà ở đây đúng ra nên nói là Phệ Đàn Đa (Vedānta), tức là một trường phái triết học Ấn Độ 

dựa trên tư tưởng kinh Vedas. Tuy cũng thuộc về Bà La Môn giáo, nhưng họ không quan tâm tới nghi lễ, 

cúng bái như các tu sĩ Bà La Môn thông thường, mà chỉ quan tâm nghiên cứu đến triết học. Chữ Vedanta 

được coi như kết hợp giữa Veda và Anta, và được dịch là “kiến thức tối hậu, kiến thức tối cao”. Trường phái 

này tập trung nghiên cứu Áo Nghĩa Thư (Upanishad), tức phần triết lý thâm mật nhất trong Tứ Phệ Đà. Về 

sau, ngoài Tứ Phệ Đà và Áo Nghĩa Thư, cuốn Chí Tôn Ca (Bhagavad Gita) cũng là một thánh điển trọng yếu 

phải nghiên cứu trong phái Vedanta. 

848  Tập 104 



bèn  thành  Tam  Bồ  Đề.  Tam  Bồ  Đề  là  Chánh  Giác,  quý  vị  chứng  quả  A  La  Hán.  Sau  khi 

chứng đắc A La Hán, lại hồi Tiểu hướng Đại, tiếp tục nỗ lực tu hành, buông phân biệt xuống. 

Sau khi buông phân biệt xuống, quý vị chứng đắc Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tam Miệu Tam Bồ 

Đề dịch nghĩa là Chánh Đẳng Chánh Giác, đấy là Bồ Tát. Lại tiến cao hơn, buông khởi tâm 

động niệm xuống, sáu căn đối với cảnh giới sáu trần chẳng khởi tâm, không động niệm, quý 

vị bèn thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, tức Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Khi ấy, đã vượt thoát mười pháp giới, A La Hán vượt thoát lục đạo, Phật vượt thoát mười 

pháp giới, đó là thật sự học Phật. 



Vì vậy, học Phật chẳng phải là cầu phước báo nhân thiên. Cầu phước báo nhân thiên 

sai lầm quá đỗi, cầu phước báo nhân thiên là phàm phu, chẳng thoát khỏi lục đạo luân  hồi. 

Chư vị nhất định phải biết: Chẳng thoát khỏi luân hồi, chắc chắn ở trong thế gian này khổ 

nhiều, vui ít. Vì sao? Thời gian lục đạo chúng sanh ở trong ba ác đạo lâu dài, thời gian trụ 

trong ba thiện đạo rất ngắn ngủi, tạm bợ, đặc biệt là nhân đạo, mấy  ai có thể thọ hơn trăm 

tuổi? Một trăm năm đúng là khảy ngón tay liền qua, quá ngắn ngủi! Người tuổi trẻ chẳng giác 

ngộ,  chứ kẻ  trung niên,  sau  năm  mươi  tuổi,  sẽ  dần  dần giác  ngộ.  Đời  người khổ  sở,  ngắn 

ngủi, thật sự đến đây để làm gì? Gặp Phật pháp mới biết nhân gian rất đáng quý, đáng quý ở 

chỗ nào? Dễ tu hành! Nhất định phải giác ngộ, nhất định phải buông xuống, phải nghiêm túc, 

phải nỗ lực tu học Tịnh Tông, đời sau đến thế giới Cực Lạc thân cận A Di Đà Phật, như vậy 

là hoàn toàn chánh xác, đời này quý vị chẳng uổng công đến đây! Vì sao? Đến Tây Phương 

Cực  Lạc  thế giới,  chắc  chắn  quý vị có thể  đắc  A  Nậu  Đa  La Tam  Miệu  Tam  Bồ Đề,  chứ 

trong thế gian này chúng ta không đạt được, rất khó, đến thế giới Cực Lạc sẽ dễ dàng. 



Chúng ta lại xem đoạn kinh văn kế tiếp:  “Nhiên thiện nam tử”  (nhưng này thiện nam 

tử). Đây là Thích Ca Mâu Ni Phật bảo chúng ta, gọi chúng ta là  “thiện nam tử”. “Thiện nam 

 tử, thiện nữ nhân” , chữ Thiện ấy là mười thiện nghiệp, chúng ta có thể thực hiện Thập Thiện 

Nghiệp Đạo thì kinh gọi [chúng ta] là  “thiện nam tử, thiện nữ nhân”,  đức Phật giảng kinh, 

thuyết pháp gọi đại chúng, chúng ta thuộc trong đó. Nếu chẳng làm được Thập Thiện Nghiệp 

Đạo thì Phật gọi  “thiện nam tử, thiện nữ nhân”,  chúng ta thấy mình chẳng có phần trong số 

những người đó, chẳng bao gồm trong đó. Chớ nên không biết sự thật này, hy vọng “thiện 

nam tử, thiện nữ nhân” được nói trong kinh điển thật sự có phần của ta, đó là bước đầu học 

Phật. Chúng ta làm như thế nào thì mới đúng với tiêu chuẩn được nói trong kinh Phật? Chúng 

ta chỉ cần làm được ba căn bản của Nho, Thích, Đạo là Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập 

Thiện Nghiệp, quý vị sẽ đúng là “thiện nam tử, thiện nữ nhân” danh phù hợp thật, điều này 

rất trọng yếu. Ở đây, đức Phật nói:  “Ngã thật thành Phật dĩ lai, vô lượng vô biên bách thiên 

 vạn ức na-do-tha kiếp”  (thật ra từ khi ta thành Phật đến nay đã là vô lượng vô biên trăm ngàn 

vạn ức na-do-tha kiếp). Thích Ca Mâu Ni Phật nói thật với chúng ta, Ngài chẳng thành Phật 

trên quả địa cầu này, mà đã thành Phật từ lâu rồi. Lúc nào? Lúc nào thì chúng ta chẳng thể 

Tập 104  849 



nói rõ, vì đã từ vô lượng vô biên trăm ngàn vạn lần ức na-do-tha kiếp, dùng đơn vị thời gian 

để tính toán là kiếp, Ngài đã thành Phật từ lâu. Do vậy, chuyện Ngài đến thế gian này được 

gọi là  “thị hiện” . Thị là gì? Đến để làm mẫu, hiện cho mọi người xem. Ta nêu gương, làm 

mẫu cho quý vị nhìn vào, mọi người học theo kiểu mẫu ấy sẽ có thể thành Phật. 



Tám tướng thành đạo là thị hiện cho chúng ta thấy. Kinh Phạm Võng nói rất rõ ràng, 

lần này  đức  Phật  đến  thế  gian  thị hiện  tám  tướng  thành  đạo là  lần  thứ  tám  ngàn,  Ngài  đã 

thành Phật từ rất lâu. Đức Phật đến biểu diễn tại địa cầu, lần này là lần thứ tám ngàn. Từ chỗ 

này, chúng ta có thể hiểu đức Thế Tôn từ bi, đại từ đại bi, không bỏ những chúng sanh khổ 

nạn trong thế gian, thường đến biểu diễn. Mỗi lần biểu diễn đều dẫn một nhóm người ra đi, 

có những người đã giác ngộ, thật sự thành tựu. Chúng ta rất may mắn, tuy chẳng đích thân 

thấy lão nhân gia thị hiện, nhưng những chuyện ấy được lưu lại trong kinh điển, chúng ta 

thấy được điều này từ kinh bổn. Kinh bổn này sẽ còn lưu truyền trong thế gian chín ngàn năm 

nữa. Chúng sanh trong giai đoạn chín ngàn năm ấy có duyên gặp gỡ sẽ đều có thể thành tựu. 

Chúng ta đọc kinh văn:  “Tự tùng thị lai, ngã thường tại thử Sa Bà thế giới thuyết pháp giáo 

 hóa”  (từ đấy trở đi, ta thường ở trong thế giới Sa Bà này thuyết pháp, giáo hóa). Thích Ca 

Mâu Ni Phật chẳng rời khỏi chúng ta, kinh điển ở chỗ nào là đức Phật ở nơi đó. Trừ thế giới 

này  ra,  “diệc  ư  dư  xứ”   (cũng  ở  chỗ  khác),  ở  trên  tinh  cầu  khác,  ở  thế  giới  phương  khác, 

 “bách thiên vạn ức na-do-tha A-tăng-kỳ quốc”  (trăm ngàn vạn ức na-do-tha A-tăng-kỳ cõi), 

cõi ở đây là “thế giới”, tức là thế giới của chư Phật ở ngoài thế giới Sa Bà ra, cũng là vô 

lượng vô biên, Thích Ca Mâu Ni Phật thường đến đó  “đạo lợi chúng sanh”  (hướng dẫn, lợi 

ích chúng sanh), dẫn dắt, lợi ích hết thảy đại chúng. 



 “Như Lai kiến chư chúng sanh, nhạo ư tiểu pháp, đức bạc cấu trọng giả”  (Như Lai 

thấy các chúng sanh là những kẻ ưa thích pháp nhỏ, đức mỏng, cấu chướng nặng nề), như 

trong thời đại hiện tiền này, thậm chí trong thời đại ba ngàn năm trước, lúc Thích Ca Mâu Ni 

Phật  xuất  hiện  trên  thế  gian,  người  địa  cầu  chúng  ta  quả  thật  ưa  chuộng  tiểu  pháp,  Trung 

Quốc là một khu vực tiêu chuẩn [về sự ưa thích tiểu pháp]. Ưa chuộng gì vậy? Chuộng nhân 

thiên, đời này được làm thân người, hoan hỷ hưởng thụ sự phú quý trong nhân gian, đời sau 

thì sao? Đời sau hy vọng hưởng thụ sự phú quý trên cõi trời, mong mỏi đời sau sanh lên trời. 

Theo cái nhìn của đức Phật, hiện tượng ấy là  “đức bạc, cấu trọng” ,  “cấu”  (垢) là phiền não. 

Tập  khí  phiền  não  rất  nặng,  đức  hạnh  rất  mỏng,  chỉ  mong  tưởng  nhân  thiên,  chẳng  mong 

vượt thoát lục đạo luân hồi. Phải biết: Trong khi hưởng phước nhân thiên, quý vị có tạo tội 

nghiệt (mầm mống tội lỗi) hay không? Chắc chắn, há có ai chẳng tạo tội nghiệt? Chẳng cần 

nói chi khác, mỗi ngày quý vị ăn bao nhiêu chúng sanh, nhất là ăn thịt, những chúng sanh ấy 

có cam tâm tình nguyện dâng hiến thân mạng cho quý vị hay không? Quý vị xem thử đi, quý 

vị gọi một con lợn, bảo nó: “Lợn ơi! Ngươi hãy đến đây, ta sắp giết ngươi, ngươi hãy dâng 

thịt của ngươi cho chúng ta ăn”. Quý vị hãy nhìn dáng vẻ của nó, [nó trông thấy] bộ điệu quý 

850  Tập 104 



vị cầm dao, [nó bèn] kinh hoảng thất thố, chạy lung tung khắp nơi, muốn trốn khỏi cái chết, 

đó là gì? Chẳng cam tâm, không tình nguyện! Quý vị giết nó là vì nó yếu, quý vị mạnh, kẻ 

mạnh ăn thịt kẻ yếu, bất quá nó chẳng thể chống lại quý vị, trong lòng nó oán hận, đời sau nó 

đầu thai làm thân người, còn quý vị thì sao? Đời sau, do tạo tội nghiệt, quý vị vào trong súc 

sanh đạo, biến thành lợn, nó lại đến giết quý vị, chẳng phải là chuyện như thế hay sao? Oan 

oan tương báo chẳng ngớt, đời đời kiếp kiếp! Vì thế, chỉ từ ăn uống mà nói, từ chuyện ăn 

mặc để nói, đã giết rất nhiều chúng sanh. Những thứ áo lông mặc trong mùa Đông là do lột 

da súc sanh, chúng có tình nguyện hay không? Chẳng tình nguyện, thâm cừu đại hận! Khi 

chúng ta mặc bèn rất đắc ý, lúc chúng đến lấy mạng sẽ khổ lắm! 



Trong thời đại hiện tiền, tôi gặp rất nhiều kẻ thông linh100[5], chẳng phải là giả, vì 

chúng ta có thể tìm đôi ba người thông linh, coi họ nói có giống nhau hay không. Họ chẳng 

quen biết nhau, [một người] nói phía sau một kẻ nào đó có rất nhiều oán thân trái chủ theo 

sau, chúng ta hỏi một kẻ thông linh khác: Ông có thấy hay không? Người ấy nói thấy. Nói 

cho chúng ta nghe giống hệt như người kia. Lại tìm một người khác, vẫn nói giống hệt. Điều 

này chẳng phải là giả, ba người chẳng ở cùng một chỗ, chẳng hề thương lượng, khi chúng ta 

đột nhiên hỏi họ, họ nói tương tự, chứng tỏ chẳng phải là giả. Chẳng phải là chúng ta nghe 

một người nói, mà chúng ta tìm một chứng cứ khác, xem có phải là giống nhau hay không. 

Do vậy, kẻ sát sanh nhiều, phía sau người ấy có cả đống linh quỷ bám theo thân. Trong khi 

khí vận của quý vị rất cao, lúc khí rất vượng, những linh quỷ ấy ở cách quý vị rất xa, chẳng 

dám  tới  gần,  ở  cách  xa,  thậm  chí  người  thông  linh  chẳng  nhìn  thấy,  thấy  trên  thân  quý vị 

chẳng có, nhưng nhìn ra xa thì có, nhưng chẳng biết đó là oán thân trái chủ của quý vị. Đến 

lúc vận mạng quý vị dần dần suy rồi, vận tốt đã hết, chúng sẽ từ từ tiến gần, đó là oán gia trái 

chủ, chẳng tha lỗi cho quý vị. Kinh điển Đạo Gia thường nói, “sát nhân đền mạng, thiếu nợ 

trả tiền”, đều là thật, chẳng giả tí nào. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, trong kinh Phật, đạo lý 

này được giảng thấu triệt, hãy liễu giải chân tướng sự thật. Đạo Gia có nói rất nhiều chân 

tướng sự thật, sau khi chúng ta hiểu rõ, chẳng còn dám khởi tâm động niệm làm chuyện xấu 

nữa, hiểu gì? Về sau sẽ có báo ứng. Thiện có thiện quả, ác có ác báo, chẳng phải là không có 

báo, mà là thời thần chưa đến. Khi đến lúc, báo ứng sẽ hiện tiền, không ai có thể trốn thoát 

được! Những điều này đều là chân tướng sự thật. 



Đây là nói tới chúng sanh, Phật hằng thuận chúng sanh, quý vị tạo ác, Phật cũng thuận 

theo quý vị, vì sao? Chẳng ngăn được! Phật khuyên mà quý vị chẳng nghe thì làm thế nào? 

Để mặc quý vị! Nhưng Phật rất từ bi, Phật ở bên cạnh nhìn, thấy quý vị tạo nghiệt, hứng chịu 

quả báo, rồi sẽ có một ngày quý vị tỉnh ngộ. Khi tỉnh ngộ, Phật đến độ quý vị. Quý vị chưa 

tỉnh ngộ, Phật đứng bên cạnh nhìn quý vị làm ác, nhìn quý vị biến thành súc sanh, đọa làm 



100[5] Thông linh là khả năng có thể giao tiếp với linh giới, vong linh, quỷ thần. 

Tập 104  851 



ngạ quỷ, đọa địa ngục, chịu hết mọi nỗi khổ, sau đấy hối lỗi, “ta sai rồi”, kẻ ấy nhận lỗi. Khi 

nhận lỗi bèn được cứu, vì sao? Kẻ ấy nghe lời, có thể nghe lời khuyên, có thể nghe lời dạy, 

Phật có thể dạy kẻ ấy. Trong cửa nhà Phật, chẳng bỏ một ai! Bất luận quý vị tạo tội nghiệt 

nhiều hay lớn cỡ nào, Phật vẫn ở bên cạnh nhìn quý vị, quý vị chịu quay đầu, chịu tiếp nhận, 

Phật sẽ dạy quý vị, chẳng có ai không thể giải thoát. Tai nạn gì cũng đều có phương cách hóa 

giải.  Hiện  thời,  địa  cầu  lắm  tai  nạn  như  thế,  có  phương  pháp  gì  hóa  giải  hay  không?  Có, 

nhưng con người không tin thì chẳng có cách nào! Thật sự tin tưởng, phương pháp hóa giải 

chẳng khó, hết sức hữu hiệu. Trong Phật pháp, dùng những lý luận và phương pháp này, các 

nhà khoa học hiện thời đã chứng thực, đặc biệt là các nhà khoa học Lượng Tử đã nghiên cứu 

phát  hiện  giống  hệt  như  trong  kinh  Phật  đã  giảng.  Chúng  tôi  tin  tưởng  đôi  ba  năm  nữa, 

Lượng Tử sẽ nói rõ ràng hơn, minh bạch hơn. Cho đến khi ấy, tôi tin tưởng các nhà khoa học 

cũng  bằng  lòng  nghiên  cứu  kinh  Phật.  Phật  pháp  sẽ  được  các  nhà  khoa  học  thúc  đẩy,  đề 

xướng, nó chẳng phải là mê tín, trong kinh Phật có khoa học cao cấp, cũng tức là trong kinh 

Phật có Lượng Tử Lực Học, có vũ trụ vĩ mô. 



 “Vị thị nhân thuyết, ngã thiểu xuất gia, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”  (vì 

người ấy nói, ta xuất gia chưa lâu bèn chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). Các 

thứ thị hiện đều là vì “nhạo ư tiểu pháp, đức bạc cấu trọng giả”  (kẻ ưa thích tiểu pháp, đức 

bạc, phiền não nặng nề), vì bọn họ mà thị hiện. Người Đại Thừa biết, trong kinh Đại Thừa 

đức Phật có nói Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là gì? Là trí huệ Bát Nhã sẵn có trong 

tự tánh, phá mê, khai ngộ, vọng tận, hoàn nguyên.  “Nhiên ngã thật thành Phật dĩ lai, cửu 

 viễn  nhược  tư,  đản  dĩ  phương  tiện  giáo  hóa  chúng  sanh,  linh  nhập  Phật  đạo,  tác  như  thị 

 thuyết” (nhưng ta thật sự từ khi thành Phật đến nay đã lâu xa như thế, chỉ vì phương tiện giáo 

hóa chúng sanh khiến cho họ nhập Phật đạo mà nói như thế). Đối với một đoạn này trong 

phẩm Thọ Lượng của kinh Pháp Hoa và những điều đã nói trong kinh Vô Lượng Thọ, có thể 

hợp hai kinh lại để xem,  “lưỡng kinh hợp tham, tín tri Bổn Sư”  (hợp hai kinh lại để tham 

chiếu, tin biết Bổn Sư), chúng ta tin tưởng, hiểu rõ Thích Ca Mâu Ni Phật   “tác bát tướng 

 thành đạo chi chủng chủng thị hiện, chỉ vị tùy thuận thế gian chúng sanh chi căn cơ, hành 

 quyền phương tiện, phổ giai độ thoát nhi dĩ, thật tắc Thích Tôn cửu dĩ thành Phật” (hiện tám 

tướng thành đạo, các thứ thị hiện, chỉ vì tùy thuận căn cơ của chúng sanh trong thế gian, hành 

phương tiện quyền biến nhằm độ thoát trọn khắp đó thôi, chứ thật ra đức Thích Ca thành Phật 

đã lâu). Đó là  “tác tư thị hiện, thuận thế gian cố”  (thị hiện như vậy vì thuận theo thế gian). 

Câu này đã nói rõ ràng, rành rẽ. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện như vậy, những người cùng 

theo Thích Ca Mâu Ni Phật đến cõi này, kinh thường nói:   “Một vị Phật xuất thế, ngàn vị 

 Phật ủng hộ” . “Ngàn” không phải là một con số, không phải là một con số cố định, mà là để 

hình dung rất nhiều vị Phật, Bồ Tát đều đến tùy hỷ, thấy Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật ở 

nơi  này  nhằm  giáo  hóa  chúng  sanh,  mọi  người  đều  đến  phụ  giúp.  Phụ  giúp  như  thế  nào? 

Cũng đều dấn thân vào thế gian này.  Trong  phần trước chúng  ta đã thấy,  cũng  có vị  sanh 

852  Tập 104 



trong cung vua, cũng có vị xuất sanh trong nhà đại thần, hay nhà đại phú trưởng giả, hoặc 

sanh trong nhà bần cùng, gặp gỡ Phật, làm đệ tử Phật, nghe Phật thuyết pháp sanh tâm hoan 

hỷ, thảy đều đến thị hiện hòng giúp đỡ Phật. 



Chúng ta lại suy nghĩ, Phật giáo hóa chúng sanh như vậy, còn các tôn giáo khác cho 

đến các học phái khác thì sao? Chúng ta hiểu đấy đều là bản lãnh của Phật Bồ Tát, đều là thị 

hiện. Người trong khu vực này chủng tộc khác biệt, văn hóa khác nhau, từ xưa đến nay con 

người hễ gặp tai nạn bèn cầu khẩn ông trời, hoặc luôn cầu khẩn thần tiên, nên trong hoàn 

cảnh ấy [Phật, Bồ Tát] bèn thị hiện như thế, nên dùng thân gì đắc độ, bèn hiện thân ấy. Nếu 

quý vị cầu thần tiên, Ngài bèn hiện thân thần tiên đến độ quý vị. Quý vị tin Cơ Đốc (Jesus 

Christ), Ngài hiện thân Cơ Đốc độ quý vị. Do vậy ta biết: Bất luận người thuộc tôn giáo nào, 

bất luận theo tôn giáo nào, thờ phụng vị thần nào, trong vũ trụ chân thần là duy nhất, chân 

thần là một, nhưng tại các nơi, danh xưng khác nhau. Trong Thiên Chúa Giáo (Công Giáo) 

và Cơ Đốc Giáo (Tin Lành) gọi là Thượng Đế, trong Y Tư Lan Giáo (đạo Hồi, Islam) gọi là 

Chân  Chúa  (Allāh), dân  gian  Trung  Quốc  gọi  là  Ngọc  Hoàng  Đại  Đế, tuy  danh  xưng  khác 

nhau, chúng ta biết tất cả đều là chư Phật Như Lai hiện các hóa thân khác biệt. Chỉ cần chúng 

sanh có khổ nạn, quý vị hy vọng loại người nào đến giúp đỡ, Ngài bèn hiện thân ấy. Thật sự 

hiểu rõ, giác ngộ thì vốn là một chuyện. Nói theo Phật pháp, đều là do chư Phật Như Lai biến 

hóa. Nói theo Y Tư Lan giáo thì chư Phật, Bồ Tát toàn là do Chân Chúa biến hóa. Nói theo 

Cơ  Đốc  Giáo,  toàn  là  do  Gia  Tô  (Jesus)  biến  hóa,  nói  như  vậy  có  suông  tai  hay  không? 

Suông! Chẳng sai tí nào! Đó là  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”  như Phổ Hiền Bồ 

Tát đã nói. Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”  (thuận theo tâm 

chúng sanh, ứng với khả năng nhận biết của họ). Trong tâm quý vị ngưỡng mộ nhất là gì, 

Ngài bèn hiện thân ấy. Quý vị ngưỡng mộ thần, Ngài hiện thân thần. Quý vị ngưỡng mộ tiên, 

Ngài bèn hiện thân tiên, thị hiện làm tiên nhân. Nói tới cuối cùng, xét đến cội nguồn, rốt cuộc 

là chuyện ra sao? Nói tới cuối cùng là tự tánh, là chính mình, chẳng phải là ai khác! 



Quý vị thấy trong những năm qua, chúng ta đề xướng Tam Thời Hệ Niệm, Tam Thời 

Hệ Niệm thuộc loại kỳ đảo do thiền sư Trung Phong soạn. Thiền sư Trung Phong là người 

đời Nguyên, trụ tại Đông Thiên Mục Sơn, hiện thời là đạo tràng của cư sĩ Tề Tố Bình, bà ta ở 

nơi đó. Thiền sư bảo chúng ta:  “Tâm ta tức là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tức là tâm ta” . 

Trong Gia Tô giáo có thể nói như vậy hay không? Tâm ta chính là Gia Tô, Gia Tô chính là 

tâm ta. Tâm ta tức là Thượng Đế, Thượng Đế tức là tâm ta, đúng vậy. Người Trung Quốc nói 

tới thánh nhân, tâm ta tức là thánh nhân, thánh nhân tức là tâm ta. Thiền sư Trung Phong nói: 

 “Tịnh Độ tức là phương này, phương này chính là Tịnh Độ” . Vật thì chúng ta cũng có thể 

nói: “Thiên đường chính là phương này, phương này chính là thiên đường”, cùng một đạo lý! 

Ai thừa nhận lời ấy? Các nhà Lượng Tử Lực Học thừa nhận. Vì sao? Qua nghiên cứu, họ 

phát hiện, khắp pháp giới hư không giới là một tự thể. Những điều được nói trong kinh Phật 

Tập 104  853 



đã được họ chứng thực, hết thảy vạn pháp trong toàn thể vũ trụ và chính mình là một Thể, 

cảnh giới ấy chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện thành Phật, trong 

mười bốn ngày dưới cội Bồ Đề, giảng Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh cho Pháp 

Thân Bồ Tát, giảng gì? Giảng cảnh giới do Ngài đích thân chứng, vạn pháp trong vũ trụ và 

chính mình là một Thể. 



Kinh Hoa Nghiêm phân lượng rất lớn, Hiền Thủ quốc sư là tổ sư đời thứ ba của tông 

Hoa Nghiêm đã viết một bài luận văn có tựa đề là Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn 

Nguyên Quán, đại sư viết bài văn ấy chẳng dài, nhưng đã cô đọng tinh hoa của kinh Hoa 

Nghiêm,  đơn  giản  hóa  thành  sáu  cương  mục.  Sáu  điều  ấy  triển  khai  sẽ  thành  Đại  Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Đầu tiên, Ngài nói pháp giới nguyên khởi do đâu mà có? Tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể, chỉ có thứ này. Thứ này là thật, trong Phật pháp gọi nó là tự 

tánh, chân tâm, vạn sự vạn vật đều do nó biến hiện, nó là Thể, vĩnh hằng chẳng thay đổi. Vạn 

sự vạn vật được biến hiện bởi nó, toàn là biến hóa, đổi khác trong từng sát-na, đều chẳng thật. 

Từ một Thể hiển lộ hai tác dụng, một là thân thể của chính mình, ta do đâu mà có? Nêu ra 

hoàn cảnh sống của ta là vũ trụ, vũ trụ do đâu mà có? Cũng nói ra, lại còn cho biết: Vũ trụ và 

chính mình có ba loại đặc tánh, tức là ba thứ tánh chất:  



- Thứ nhất là  “trọn khắp pháp giới”.  Chúng ta dấy lên một niệm thì cả pháp giới đều 

nhận được. Dấy lên một niệm giống như phát xạ, đài radio phát ra sóng điện, tất cả hết thảy 

hiện tượng vật chất và tinh thần trong khắp pháp giới hư không đều thu được. 



- Thứ hai là  “xuất sanh vô tận” , biến hóa vô cùng. Trước đây, chúng tôi dùng kính vạn 

hoa  để  làm  tỷ  dụ.  Trên  thực  tế,  [kính  vạn  hoa]  vô  cùng  đơn  giản,  nhưng  khi  quý  vị  xoay 

chuyển  nó,  sẽ  là  thiên  biến  vạn  hóa.  Quý  vị  chuyển  mỗi  ngày,  thời  thời  khắc  khắc  chẳng 

ngừng chuyển, chuyển suốt cả năm, vẫn chẳng tìm được hai dạng thức (patterns) giống nhau, 

tự tánh đúng là vi diệu như vậy. 



- Đặc tánh thứ ba là  “chứa đựng Có và Không” , nhà Phật thường nói là “tâm bao thái 

 hư, lượng châu sa giới”.  Một hạt vi trần cũng là tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. Một ý 

niệm cũng là như thế, chẳng có ngoại lệ. 



Cách nói như vậy đã được các nhà Lượng Tử Lực Học nhìn thấy, nhưng họ chẳng thể 

nói rõ ràng như trong kinh Phật. Đức Phật thấy bằng cách nào? Thấy trong Thiền Định, đó là 

cảnh giới Hiện Lượng. Khoa học cũng coi như là Hiện Lượng, nó suy đoán bằng lý luận, phát 

hiện có khả năng ấy; sau đấy mới dùng những máy móc tinh vi để quan sát. Quan sát bằng 

máy móc tinh vi được coi như Hiện Lượng, đây là thật, chẳng giả. Do Phật, Bồ Tát thấy từ 

trong Thiền Định rất sâu, thấy hết sức rõ ràng, còn rõ ràng hơn dùng máy móc. Máy móc là 

gián tiếp, thông qua máy móc quý vị mới nhìn thấy, còn các Ngài nhìn trực tiếp, chẳng cần 

854  Tập 104 



thông qua máy móc, thấy càng giống thật hơn. Quý vị thật sự liễu giải, hiểu rõ ràng, thấu triệt 

rồi, quý vị mới biết đối trị ra sao. Hễ vấn đề phát sanh, quý vị bèn có phương pháp để đối trị. 

Trong vũ trụ luôn có trật tự, đôi khi tinh cầu lệch khỏi quỹ đạo, sẽ có biện pháp giúp nó khôi 

phục, uốn nắn. Ai có năng lực? Mỗi cá nhân chúng ta đều có năng lực! Chỉ cần quý vị buông 

vọng niệm xuống, tập trung ý niệm vào một điểm, năng lượng của điểm ấy rất lớn, có thể 

giúp cho tinh cầu chệch quỹ đạo được sửa đúng trở lại, có sức mạnh lớn ngần ấy. Cổ nhân có 

nói một câu:  “Phật pháp vô biên” , câu nói ấy rất có ý vị, đúng là vô biên. Hôm nay đã hết 

thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 105 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 



   



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang một trăm hai mươi bốn, coi từ hàng cuối cùng. 



 “Dĩ  Định  Huệ  lực,  hàng  phục  ma  oán.  Thử  nhị  cú  diệc  tự  Đường  dịch,  thị  đệ  ngũ 

 tướng chi hàng ma. Ma giả, Phạn ngữ Ma La chi lược xưng. Thử phiên Chướng Ngại, năng 

 vị  tu  đạo  tác  chướng  ngại  cố.  Hựu  phiên  Sát  Giả,  hại  nhân  thiện  cố.  Hựu  Thường  Hành 

 Phóng Dật, đoạn huệ mạng cố. Hựu phiên Ác Giả, đa ái dục cố”  (“Dùng sức Định Huệ, hàng 

phục ma oán”: Hai câu này cũng trích từ bản Đường dịch, là tướng thứ năm, tức hàng ma. Ma 

là nói tắt của chữ Ma La trong tiếng Phạn. Cõi này dịch là Chướng Ngại vì nó có thể gây 

chướng ngại cho sự tu đạo. Lại dịch là Sát Giả (kẻ giết) vì làm hại điều lành của con người. 

Lại dịch là Thường Hành Phóng Dật vì đoạn huệ mạng. Lại dịch là Ác Giả (kẻ ác) vì nhiều ái 

dục). Chúng ta đọc tới chỗ này. Đức Thế Tôn xuất hiện trên thế gian, vì giáo hóa hết thảy 

chúng sanh, lại thị hiện hàng ma. Phật chẳng có ma, mà Bồ Tát cũng chẳng có ma nạn, nhưng 

phàm phu thì có. Ma do đâu mà có? Một là phiền não, thứ khác là thiên ma. Thiên ma bao 

gồm tất cả những thứ chướng nạn trên đường Bồ Đề, những thứ ấy đều thuộc loại thiên ma. 

Tập 105  855 



Hai câu này đều trích từ kinh văn hội [Vô Lượng Thọ] Như Lai của kinh Đại Bảo Tích, nói 

về tướng thứ năm. Chữ Ma (魔) này, quý vị thấy nguyên gốc trong các bản kinh sách xưa là 

chữ Ma (磨) như trong Chiết Ma (hành hạ, vùi dập), phía dưới [chữ Ma] không phải là chữ 

Quỷ  (鬼),  mà  là  chữ  Thạch  (石),  tức  tảng  đá,  tức  là  chữ  Ma  (磨)  trong  Chiết  Ma  (折磨). 

Lương Võ Đế là một Phật giáo đồ kiền thành, thật sự toàn tâm toàn lực hộ trì Phật môn. Chữ 

này do nhà vua tạo ra. Nhà vua nói Chiết Ma quá đáng sợ, giống như ma quỷ, nên thay chữ 

Thạch bằng chữ Quỷ. Tiếng Phạn là Ma La (Māra), người Hoa chuộng đơn giản, bèn lược bỏ 

âm cuối, rút gọn, nên gọi bằng một chữ Ma. Chữ ấy dịch sang nghĩa tiếng Hán là Chướng 

Ngại vì nó có thể chướng ngại người tu đạo. Nói theo Phật pháp, nó chuyên môn tạo ra các 

thứ chướng ngại đối với người tu hành; đó là ý nghĩa “vùi dập”. Lại dịch là Sát Giả, vì sao? 

Gây hại cho điều lành của người ta. Luôn ngăn trở người ta hành thiện, đây cũng là chướng 

ngại, khiến cho việc thiện của người khác chẳng thể thành tựu, ma thường làm những chuyện 

ấy.  Lại còn dịch là Thường Hành Phóng Dật vì đoạn huệ mạng, biếng nhác, tán loạn, nên 

chẳng thể nghiêm túc tu đạo, khiến cho đạo nghiệp của quý vị chẳng thể thành tựu, [đó là] 

 “đoạn  trí  huệ  mạng”.   Trong  chữ  Ma  có  những  ý  nghĩa  ấy.  Lại  dịch  là  Ác  Giả,  vì  Ma  có 

nhiều ái dục, tình chấp rất nặng, đều là nhân duyên chướng đạo. 



Trong hết thảy các kinh, kinh Đại Thừa hay Tiểu Thừa đều thường nói đến Tứ Ma, tức 

bốn loại Ma,  “ma loại tứ chủng”  (ma có bốn loại). Trong Tịnh Ảnh Sớ, đây là tác phẩm chú 

giải kinh Vô Lượng Thọ, nói đến bốn loại ma đều là những loại thường được các kinh nhắc 

tới: 



1) Loại thứ nhất là   “Phiền Não Ma, vị tham sân đẳng, năng hại thiện pháp”  (Phiền 

Não Ma, có nghĩa là tham, sân v.v... có thể làm hại thiện pháp). Chúng ta hãy suy nghĩ, chẳng 

phải là [những thứ] bên ngoài, mà chính là tham, sân, si của chúng ta, kinh gọi ba thứ ấy là 

Tam Độc. Các phiền não như tham, sân v.v... còn gọi là Ma. Tham, sân, si đều là Ma, ở đây 

nói  “tham, sân” , sau đó có chữ Đẳng. Chữ Đẳng nhằm nói đến sáu Căn Bản Phiền Não, tức 

là tham, sân, si, mạn, nghi, và ác kiến. Ác kiến là kiến giải sai lầm, đó là Phiền Não Ma. Nếu 

chẳng thể buông phiền não xuống, đạo nghiệp chẳng thể thành tựu. Vì thế, xưa, nay, trong 

ngoài  nước,  bao  nhiêu  người  tu  hành,  kẻ  tu  hành  đông  đảo,  có  mấy  ai  thành  tựu?  Vì  sao 

chẳng thể thành tựu? Tu hành nửa chừng ngã lòng, vì sao ngã lòng? Tập khí phiền não quá 

nặng, tất nhiên là ngã lòng! Nếu chẳng triệt để buông xuống những phiền não ấy, đến cuối 

cùng, nó sẽ khởi tác dụng, xóa sạch toàn bộ công sức của người tu hành, hết sức đáng tiếc. 

Cần phải trừ bỏ cội rễ của phiền não, phải trừ bỏ tâm tham tận gốc rễ. Chẳng phải là thay đổi 

đối tượng! Có những kẻ chẳng hiểu rõ, đối với tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê trong 

thế gian đã buông xuống, chẳng tham, nhưng như thế nào? Tham Phật pháp, tham luyến Phật, 

Bồ Tát, vẫn chưa được! Vẫn là tham. Đức Phật dạy chúng ta đoạn tham, sân, si, chẳng bảo 

chúng ta thay đổi đối tượng, nhất định phải biết điều này. Tham tài, sắc, danh vọng, ăn uống, 

856  Tập 105 



ngủ nghê trong thế gian là bất thiện pháp, nhưng đối với thiện pháp cũng chớ nên tham, Đức 

Phật bảo chúng ta đoạn tâm tham, phải ghi nhớ: Tuyệt đối chẳng phải là bảo chúng ta thay 

đổi đối tượng [của tâm tham]. 



Sân khuể cũng phải đoạn. Nếu chẳng đoạn sân khuể, chẳng thể tháo gỡ sự ràng buộc 

của oán thân trái chủ được! Sân khuể đã đoạn, không chỉ là hóa giải hiện tiền oán thân trái 

chủ rất dễ dàng, mà vấn đề oán thân trái chủ từ vô lượng kiếp đến nay cũng có thể giải quyết. 

Con người chớ nên có tâm tham, đừng nên có tâm sân khuể. Khoa mục tu học của Bồ Tát 

gồm sáu môn, sáu môn ấy được gọi là Lục Ba La Mật, sáu môn ấy là gì? Sáu môn nhằm đoạn 

phiền não, mà cũng nhằm xa lìa ma chướng. Vì sao Bồ Tát tu bố thí? Chủ yếu nhằm đoạn 

tham lam, keo kiệt, nên thí xả. Thí xả cũng là buông xuống. Tiếng tăm, lợi dưỡng, tài, sắc, 

danh vọng, ăn uống, ngủ nghê đều phải buông xuống. Chúng ta là phàm phu, những tập khí 

phiền não như vậy rất nặng, buông xuống ngay lập tức há dễ dàng ư? Nói thì đơn giản, chứ 

buông xuống quả thật chẳng dễ dàng, nhưng chẳng thể không buông xuống! Không buông 

xuống, sẽ khó đi được nửa bước trên đường Bồ Đề, quý vị chẳng có cách nào tiến lên, vì 

những thứ ấy buộc ràng, vướng víu. Do vậy, học theo Bồ Tát tu bố thí, khiến cho quý vị dần 

dần học buông xuống. Căn tánh của mỗi cá nhân chúng ta khác nhau, có người coi Tài  rất 

nặng. Trước hết, quý vị hãy bố thí tài, buông thứ ấy xuống, sẽ dễ buông những thứ khác. Có 

người rất coi trọng danh vọng, háo danh, trước hết, hãy buông xuống phiền não nghiêm trọng 

nhất, trước tiên hãy đối trị nó. Giống như chữa bệnh, trên thân người ấy có rất nhiều chứng 

bệnh, bệnh  nào nghiêm  trọng nhất  có  thể  khiến  cho  người  ấy  mất  mạng  thì phải  trị  trước, 

chữa lành căn bệnh ấy. Tiếp đó, lại thong thả chữa trị những căn bệnh khác, những căn bệnh 

nhẹ hơn, chẳng quá mức nghiêm trọng. Do vậy, bản thân chúng ta phải nghĩ: Đối với tiếng 

tăm, lợi dưỡng, tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê, thứ nào nghiêm trọng thì hãy thực 

hiện [đối trị] từ nơi nghiêm trọng đó, phải thật sự đối trị. Có khá nhiều người tu học hết sức 

khó khăn, hỏi tôi phải nên làm sao? Kẻ mới học chẳng ngại điều chỉnh và chuyển biến những 

thứ chúng ta yêu, ghét, so ra sẽ dễ dàng hơn! 



Cổ nhân có một câu nói rất hay:  “Thế vị na hữu pháp vị nùng”  (ý vị thế gian chẳng 

nồng bằng pháp vị), đã ban cho chúng ta một khải thị rất lớn. Tư vị của Ngũ Dục Lục Trần 

thế gian dường như đem lại sự sung sướng cho con người, nhưng sự sung sướng ấy là giả! 

Chúng ta hãy lắng lòng quan sát, tư duy, sẽ nhận ra sự vui sướng ấy giống như gì? Giống như 

hút thuốc phiện, chích morphine, hưởng thụ xong, cái được chẳng bù nổi cái mất, nếm được 

một chút ngọt ngào, phải trả một giá quá lớn, chẳng đáng! Quý vị lắng lòng quan sát sẽ thấy 

chẳng đáng! Trong y học Trung Quốc còn nói nhiều hơn nữa, tổn thất là gì? Tổn thương thân 

thể, đức hạnh bại hoại, bại hoại luân lý, đạo đức, chẳng giả tí nào! Thoạt nhìn, ta thấy những 

thứ ấy đúng là Ma, chẳng phải giả, không phải là những thứ tốt lành. Cứ khăng khăng kết bạn 

với chúng, khăng khăng chẳng thể lìa bỏ chúng, đạo nghiệp của quý vị làm sao thành tựu cho 

Tập 105  857 



được?  Cổ  nhân  tốt  hơn  người  hiện  thời,  vì  cổ  nhân  đã  học  từ  nhỏ,  học  tập  giáo  huấn  của 

thánh hiền, phòng ngừa, ngăn chặn, đã biết đề phòng từ bé, chẳng dưỡng thành thói quen xấu 

xa. Đọc sách thánh hiền, ý vị nếm được từ sách thánh hiền gọi là “pháp vị”. Quý vị đọc Luận 

Ngữ của Nho gia, câu đầu tiên trong Luận Ngữ là:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ?”  

(học rồi tập tành, cũng chẳng vui sao), niềm vui ấy được gọi là pháp vị. Học tập thánh hiền, 

sau khi học xong, đều có thể áp dụng những đạo lý và giáo huấn đã học vào cuộc sống hằng 

ngày của chính mình, vận dụng toàn bộ. Con người hiện thời gọi [chuyện này] là “học linh 

hoạt,  vận  dụng  sống  động”.  Trong  ấy  có  nỗi  vui  sướng,  đó  là   “bất  diệc  duyệt  hồ”   (cũng 

chẳng vui sao?) Niềm vui sướng như thế chẳng do các kích thích bên ngoài, chẳng phải là tài, 

sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê, chẳng phải là những thứ ấy, những thứ ấy là kích thích 

bên ngoài, còn những niềm vui sướng như vậy phát xuất từ trong nội tâm. 



Nhất là trong Phật pháp, tại Trung Quốc vào thời cổ, nói đến Tam Giáo, Giáo ở đây 

chẳng phải là tôn giáo, mà là ba thứ giáo huấn của thánh nhân. Nho lấy Khổng Mạnh làm đại 

biểu, Đạo lấy Lão Trang làm đại biểu, Phật lấy Thích Ca Mâu Ni Phật làm đại biểu, đó là các 

vị thánh nhân trong Tam Giáo. Tam Giáo đều có thể đem lại pháp lạc và pháp hỷ cho quý vị. 

Nhà Phật nói  “pháp hỷ sung mãn” , quý vị có thể đạt được niềm hỷ duyệt từ trong kinh giáo, 

có thể đoạn trừ Ngũ Dục, Lục Trần thế gian, vì sao? Quý vị biết những thứ ấy bất hảo, trong 

ấy có độc, chẳng thanh sạch. Giáo huấn từ sách vở của thánh nhân tốt đẹp, trong ấy chẳng có 

chất độc, có thể giúp chúng ta tăng tấn, giúp chúng ta mở mang trí huệ, giúp chúng ta thành 

tựu đức năng, thành tựu tướng hảo. Do vậy, Phật pháp nói  “pháp hỷ sung mãn, thường sanh 

 tâm hoan hỷ”  là do chỗ này! Học Phật mà chưa thể học được  “thường sanh tâm hoan hỷ”  thì 

có thể nói là còn cách xa đạo, chưa nếm được ý vị. Khi nếm được ý vị, sẽ là pháp hỷ sung 

mãn.  Tôi  chẳng  đọc  báo,  mà  cũng  không  xem  TV,  đại  khái  là  chẳng  dính  dáng  đến  các 

phương tiện thông tin ước chừng năm mươi năm. Do vậy, người khác hỏi tôi, tôi luôn bảo là 

tốt lắm, thiên hạ thái bình, chẳng có chuyện gì, tôi đều chẳng biết! Nhưng cũng có những 

đồng học hảo tâm, cho tôi biết những tin tức quan trọng, tin tức quan trọng là gì? Tai nạn! 

Khắp nơi đều có tai nạn. Quá nửa là các đồng học đọc từ Internet, hạ tải (download) đem cho 

tôi xem! Không biết, đúng là tốt, do không biết nên mỗi ngày thiên hạ thái bình. Đã biết thì 

sao? Thiên hạ vẫn là ngày ngày thái bình. Vì sao? Chúng ta mỗi ngày sống theo Phật pháp. 

Nếu rời khỏi Phật pháp, trông thấy những trạng huống đó, tự nhiên quý vị lo nghĩ, kinh hãi. 

Sau khi đã đạt được pháp hỷ, trông thấy những vấn đề ấy, quả thật là giống như thấy mộng, 

huyễn, bọt, bóng! Đối với Sự Lý, nhân quả trong ấy, nếu các đồng học học Phật khế nhập 

kinh tạng đôi chút, trong tâm sẽ hiểu rõ vì sao có những tai nạn ấy xuất hiện. Sau khi tai nạn 

xuất hiện, có biện pháp hóa giải nó hay không? Hiểu rõ ràng, minh bạch, nghe xong, hiểu 

được, chính mình càng thêm bội phần đoạn ác, tu thiện, tích lũy công đức, thật thà niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Độ. Do vậy, những tin tức ấy có lợi cho chúng ta, chẳng có hại, chúng đốc 

thúc chúng ta quyết định phải có thành tựu trong một đời này! 

858  Tập 105 





Có đồng tu đem lời tiên đoán của người Maya về năm 2012 kể với tôi, lại còn đưa đĩa 

CD cho tôi xem, tôi thật sự coi, coi hơn hai mươi lần. Coi xong, tôi nói với các đồng học: 

Chúng ta niệm Phật nhằm chuẩn bị vãng sanh khi nào? Năm  2012! Chúng ta chẳng muốn 

thấy tai nạn, chúng ta có bản lãnh trước khi tai nạn bùng nổ bèn sang thế giới Cực Lạc, di dân 

sớm một chút! Lại thưa cùng quý vị, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới là ra đi khi còn 

sống, chẳng phải là chết rồi mới đi, đã chết sẽ không đi được! Phải biết điều này! Người vãng 

sanh  lúc sắp  ra đi, đầu  óc sáng suốt, thấy  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn,  giã  biệt  người  nhà, 

quyến thuộc, bạn bè: “Tôi ra đi, quý vị hãy gắng tu hành để cũng thành tựu, tương lai gặp lại 

nhau trong thế giới Cực Lạc. Nếu tu chẳng tốt đẹp thì sao? Trong tương lai, quý vị đọa trong 

ác đạo, tôi thành Phật trong thế giới Cực Lạc, sẽ đến giúp đỡ quý vị, tôi trở lại độ quý vị”. 

Tỉnh táo, sáng suốt, minh bạch, chẳng có mảy may ưu lự, kinh hãi nào, đấy là lợi ích hiện 

tiền do Phật pháp ban cho chúng ta. Nếu chúng ta chẳng hiểu sự lý, nhân quả, sẽ chẳng có 

“không  kinh  hoàng,  chẳng  sợ  hãi”,  kèm  thêm  những  tin  tức  xấu.  Người  học  Phật  đem  lại 

những tin tức tốt, chẳng phải là tin tức xấu, khiến cho chúng ta vãng sanh cũng có thể chắc 

chắn biết trước lúc mất, ta có thể ra đi khi nào. Hiểu rõ ràng, minh bạch, các chướng ngại 

chẳng ngăn trở được! 



Do vậy, học Phật là học gì? Học buông xuống. Thuở còn trẻ, người xuất gia tôi gặp gỡ 

đầu tiên là Chương Gia đại sư, tôi gặp gỡ lão nhân gia. Tôi thỉnh giáo Ngài, thưa: “Con biết 

Phật pháp thù thắng, Phật pháp tốt đẹp, có phương pháp nào khiến cho chúng ta có thể rất 

nhanh chóng khế nhập hay không?” Lão nhân gia bảo tôi: “Có phương pháp”. “Phương pháp 

gì ạ?” “Nhìn thấu suốt, buông xuống”. Tôi thật sự tiếp xúc Phật pháp, tiếp xúc người xuất 

gia, ngày đầu tiên, Ngài dạy tôi phương pháp ấy. Phương pháp ấy là bí quyết chân thật. Học 

vài chục năm mới thật sự hiểu thấu: Phàm phu thành Phật từ sơ phát tâm cho đến địa vị Như 

Lai đều do phương pháp này! Thấy thấu suốt giúp quý vị buông xuống, buông xuống lại giúp 

quý vị thấy thấu suốt. Hai phương pháp ấy giúp đỡ lẫn nhau thành tựu mãi cho đến khi thành 

Phật. Cuối cùng, quý vị thấy Bổ Xứ Bồ Tát, chúng ta thấy trong địa vị ấy, đoạn trừ một phẩm 

sanh tướng vô minh cuối cùng, buông xuống như vậy, thành tựu viên mãn, đó là  bí quyết 

thành Phật. Thầy tốt lắm, chẳng giấu diếm mảy may nào, chúng tôi hỏi, thầy thật sự dạy rõ 

ràng. Nếu quý vị chẳng chịu buông xuống thì trật mất rồi, vì sao phải buông xuống? Sau này 

thâm nhập kinh tạng, từ kinh giáo Đại Thừa tôi thấy:  “Phàm những gì có hình tướng đều là 

 hư vọng”.  Nếu đã là hư vọng, chớ nên chấp trước, phải nên buông xuống, chẳng có ngoại lệ. 

Ngay  cả  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chư  Phật  Như  Lai  cũng  chẳng  phải  là  ngoại  lệ. 

Kinh Kim Cang dạy:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , chẳng nói cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm của Như Lai là ngoại lệ, chẳng nói lời ấy. Do chẳng nói, chúng ta bèn 

hiểu cõi Thật Báo Trang Nghiêm cũng là hư vọng. 

Tập 105  859 





Qua nhiều năm ngần ấy, hiện thời kể như chúng tôi đã hiểu rõ, minh bạch, cõi Thật 

Báo  do  đâu  mà  có? Do  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  biến  hiện.  Nếu  chẳng  có tập khí  vô  thỉ  vô 

minh, cõi Thật Báo Trang Nghiêm sẽ chẳng có. Sau khi chẳng có thì là cảnh giới gì? Trong 

Tịnh Độ Tông, [cảnh giới ấy] được gọi là Thường Tịch Quang Tịnh Độ hiện tiền. Thường 

Tịch Quang là tự tánh, là chân tâm bổn tánh của chính mình, bất sanh, bất diệt, nên mới vĩnh 

hằng, điều gì cũng chẳng có, nhưng nó có thể hiện ra vạn pháp. Chẳng phải là Huệ Năng đại 

sư khi minh tâm kiến tánh đã nói rồi đó ư? Câu cuối cùng  “nào ngờ tự tánh, có thể sanh vạn 

 pháp”.  Cảnh giới ấy mới thật sự là đại tự tại, thật sự chứng đắc “khắp pháp giới hư không 

giới và chính mình là một Thể”, tức Pháp Thân. Chứng đắc cảnh giới ấy, trong giáo pháp Đại 

Thừa quý vị được gọi là Pháp Thân Bồ Tát, quý vị chẳng còn coi [cái thân xác thịt này] là 

thân, mà gì mới là thân? Toàn thể hư không thế giới là thân của ta. Pháp Thân bất sanh, bất 

diệt. Thân [máu thịt] này có sanh, có diệt. Có sanh có diệt là giả; bất sanh, bất diệt là thật. Vì 

vậy, chẳng thể không đoạn phiền não, đoạn như thế nào? Khai trí huệ bèn đoạn. Quý vị thấy 

đức Phật sử dụng phương pháp, tức ba loại phương pháp Giới, Định, Huệ. Giới nhằm dạy 

quý vị khống chế phiền não, khống chế tập khí phiền não là trì giới. Đệ Tử Quy là giới, Cảm 

Ứng Thiên là giới, Thập Thiện Nghiệp Đạo là giới, Tam Quy Ngũ Giới đều là giới. Trước 

hết, dùng những phương pháp ấy để khống chế phiền não. Nhân Giới đắc Định, khống chế 

[phiền não] rất tốt đẹp, khiến cho phiền não tuy khởi tác dụng, nhưng nó có chừng mực, trọn 

chẳng thể vượt qua chừng mực ấy. Nó có mức hạn chế, chẳng thể vượt qua. Lâu dần, tâm đã 

định bèn đắc Định. Định là mấu chốt trong tu hành Phật pháp. 



Giáo  pháp  Đại  Thừa  thường  nói  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  hoặc  vô  lượng  pháp 

môn. Pháp là phương pháp, Môn là môn kính (門徑: đường lối). Những phương pháp, đường 

lối ấy nhằm tu gì? Toàn là tu Thiền Định, chư vị phải biết điều này. Chúng ta niệm Phật cũng 

là tu Thiền Định. Dùng phương pháp Niệm Phật, phương pháp trì danh niệm Phật để tu Thiền 

Định.  Nếu  phương  pháp  ấy  chẳng  phải  là  tu  Thiền  Định,  sẽ  chẳng  phải  là  Phật  pháp;  nếu 

phương pháp ấy nhằm tu Thiền Định thì là Phật pháp. Nhân Định khai Huệ, Định đã lâu bèn 

hoát nhiên đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đức Phật dùng ba loại phương pháp ấy để giúp đỡ 

chúng  ta,  chính  Ngài  cũng  do ba  loại  phương pháp  ấy  mà  thành  tựu,  lại  còn  dùng  ba  loại 

phương pháp ấy để dạy chúng ta. Giới là giữ quy củ, chẳng thể không tuân thủ. Không tuân 

thủ, tâm quý vị chẳng định được, vọng niệm tơi bời, phiền phức to lớn. Quan sát kỹ lưỡng kẻ 

trẻ tuổi hiện thời, chẳng kẻ nào tâm ý không bộp chộp, hời hợt. Kẻ tâm bộp chộp hời hợt 

chẳng có cách nào tu đạo, dẫu gặp Phật, Bồ Tát thì Phật, Bồ Tát vẫn chẳng thể dạy được, vì 

sao? Chẳng có cách nào dạy, kẻ ấy chẳng thể tiếp nhận, chẳng thể lãnh ngộ! Hạng người nào 

dễ dạy? Nhà Phật gọi [hạng người ấy] là “pháp khí”, dễ dạy, lão thành, trung hậu, ổn trọng, 

người như thế dễ dạy. Quý vị dạy người ấy, người ấy có thể tin, hiểu, làm theo. Gặp được 

người như vậy, Phật, Bồ Tát chẳng bỏ qua, luôn muốn giúp đỡ, thành tựu người ấy, vì sao? 

Người ấy có thể thành tựu, có điều kiện thành tựu. Không trọn đủ điều kiện thành tựu, quý vị 

860  Tập 105 



dạy kẻ ấy sẽ lãng phí thời gian, uổng công! Thời gian lẫn tinh lực đều bị uổng phí. Vậy thì 

hãy để kẻ ấy lại đó, chờ đến khi nào hắn quay đầu, khi ấy, hắn hội đủ các điều kiện sẽ dạy 

vẫn chẳng trễ! Vì thế, Phiền Não Ma là tự thân, chẳng đến từ bên ngoài. Những thứ dụ hoặc 

bên ngoài như tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê đều thuộc loại thứ tư tức Thiên Ma, 

thuộc về loại ấy. Trong có tham, sân, si, mạn, nghi, ngoài có dụ hoặc, phiền phức to lớn. Điều 

này chắc chắn chướng ngại thiện pháp, chúng ta phải hiểu, phải tránh né nó. 



2) Loại thứ hai là  “Ấm Ma, vị Ngũ Ấm thân, cộng tương tồi diệt”  (Ấm Ma, tức là thân 

Ngũ Ấm, hủy diệt lẫn nhau), loại này cũng ở trong thân thể của chính mình. Ngũ Ấm là gì? 

Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, nói đúng ra là thân thể hiện tiền của chúng ta. Nhục thân này 

là sắc pháp, Sắc là nói tới vật chất. Nay chúng ta gọi Sắc là vật chất, nhục thân này là vật 

chất. Con người ngoại trừ thân thể, còn có tinh thần. Vật chất và tinh thần hòa hợp thành thân 

thể này. Tinh thần là gì? Thọ, Tưởng, Hành, Thức, nói đến bốn chữ ấy! Thọ (受) là gì? Quý 

vị có cảm nhận. Người ta khen ngợi quý vị, quý vị vui vẻ, sự vui vẻ ấy là Thọ. Khi người ta 

chửi quý vị, quý vị nổi cáu, đó cũng là Thọ. Thọ là nói đến sự cảm nhận. Tưởng (想): Sau khi 

quý vị đã Thọ bèn có vọng tưởng. Vọng tưởng không ngừng, kể cả lúc ngủ vẫn chẳng ngưng 

dứt, ngủ thì như thế nào? Quý vị nằm mộng. Mộng do đâu mà có? Mộng do vọng tưởng sanh 

ra. Nếu chẳng có vọng tưởng, lấy đâu ra mộng? Người thiện tâm thường gặp mộng đẹp, nằm 

mơ những chuyện tốt lành. Kẻ làm chuyện ác, sẽ gặp ác mộng. Tuy những thứ ấy chẳng thật, 

khi tỉnh giấc chỉ là một giấc mộng, nhưng trong khi nằm mộng, quý vị có cảm nhận, cũng có 

thể khiến cho quý vị mừng, giận, buồn, vui. Mộng cảnh cũng có thể dẫn phát toàn là phiền 

não. 



Chữ thứ ba là Hành (行), Hành là gì? Hành là chẳng trụ, chẳng ngừng. Rõ rệt nhất là 

mỗi người chúng ta từ sanh ra cho đến chết đều chẳng ngừng, tinh tấn nhất, chẳng ngừng 

khắc nào, mỗi ngày càng tiến gần tử vong, có sanh ắt có tử. Không phải là mỗi ngày, mà là 

mỗi phút, mỗi giây, mỗi giây đều chẳng chịu ngừng, đi đến đâu? Điểm kết thúc cuối cùng 

của sự hạ sanh là phần mộ. Chẳng có ngoại lệ! Ai nấy đều đi theo con đường ấy! Có người 

hai, ba mươi năm đã đến, cũng có người năm, sáu mươi năm mới đến, trường thọ một chút 

thì tám, chín mươi tuổi mới tới, chung quy đều phải đến trạm cuối cùng! Nếu nghĩ đến chân 

tướng sự thật này, đối với pháp thế gian, quý vị sẽ tâm tình nguội lạnh. Tìm đến tôn giáo, tôn 

giáo nói có thiên đường. Y Tư Lan Giáo nói có “thiên viên”101[1], quý vị rất hâm mộ, [thiên 



101[1] “Thiên viên”  (天園: vườn trời) là chữ người Hoa dùng để dịch khái niệm Thiên Đường trong đạo Hồi. 

Đạo Hồi gọi chốn thiên đường là Jannah, nghĩa gốc của chữ này là “vườn”. Kinh Koran mô tả thiên đường 

đạo Hồi như một khu vườn lớn, sang trọng, đẹp đẽ, châu ngọc tràn ngập, với những thung lũng rợp bóng, 

những con suối thơm mùi long não, gừng, quế, sông sữa, sông mật, sông rượu, trái cây ngon ngọt, đủ vị, 

ngựa và lạc đà trắng muốt tung tăng khắp nơi. Ngôi vườn ấy có tám cổng chính, chia thành nhiều tầng. Tầng 

cao nhất gọi là Firdaws dành riêng cho đấng tiên tri (Mahomed) và các thánh tử đạo của Hồi giáo. 

Tập 105  861 



đường] tốt đẹp hơn thế gian này của chúng ta, có thật hay không? Thưa chư vị, thật sự có, 

chẳng giả tí nào. Vì sao? Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, thiên viên do tâm tưởng của 

quý vị sanh ra, nên có thật. Giống như trong thế giới hiện tiền này, thế giới hiện tiền cũng 

sanh từ tâm tưởng của chúng ta. Vì sao hiện thời thế giới này hỗn loạn, lắm tai nạn như thế? 

Do tâm tưởng của chúng ta bất thiện, toàn là nghĩ tới tham, sân, si mạn, nghi, toàn nghĩ tới 

Ngũ Dục, Lục Trần, phản ứng là trạng huống hiện tiền, chúng ta hiểu rất rõ ràng, minh bạch. 

Nếu quý vị khởi tâm động niệm, trong tâm nghĩ tới nhân nghĩa, đạo đức, lễ nghĩa, liêm sỉ, có 

những suy nghĩ tốt đẹp ấy, nghĩ tới quốc thái dân an, tai nạn tiêu tan, phước đức đưa đến, thế 

giới này sẽ biến thành thế giới Cực Lạc, sẽ biến thành thiên đường. Chúng ta phải nhớ kỹ câu 

kim ngọc lương ngôn sau đây của đức Phật, đó là chân lý:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm 

 tưởng” , trong tâm quý vị nghĩ gì, sẽ hiện ra điều ấy. Nghĩ tới Phật, cảnh giới Phật hiện tiền; 

nghĩ tới Bồ Tát, cảnh giới Bồ Tát hiện tiền. Con người hiện thời ý niệm chẳng tốt lắm, nghĩ 

tới gì? Họ nghĩ tới tham, sân, si. Tham, sân, si biến hiện điều gì? Nếu một người niệm niệm 

đều là tham lam, trong tương lai kẻ ấy sẽ ở trong ngạ quỷ đạo, kẻ ấy vào trong quỷ đạo. Niệm 

niệm nghĩ tới sân khuể, mỗi ngày suy tính dùng phương pháp gì để chỉnh hoặc hại kẻ khác, 

kẻ ấy trong tương lai đi vào địa ngục đạo. Thiên đường và địa ngục đều do con người tưởng 

ra, chẳng có ai kiến tạo. Bởi thế, tôn giáo bèn nói:  “Thiện nhân có thiện quả, ác nhân có ác 

 báo”.  



Điều cuối cùng trong Ngũ Ấm là Thức (識), Thức là gì? Thức là A Lại Da Thức. Theo 

kinh Phật, Hành được gọi là Mạt Na Thức, Tưởng là thức thứ sáu, Thọ là năm thức trước. 

Thức thứ tám được gọi là A Lại Da. A Lại Da cũng là một cái kho, nên gọi là Tạng Thức, 

giống như chữ Tạng (藏) trong Tây Tạng (西藏), có nghĩa là cất giấu, giống như một cái kho. 

Mỗi cá nhân chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, những nghiệp quý vị đã tạo 

đều chứa trong cái kho tư liệu ấy, đều được bảo tồn trong thức ấy vô cùng đầy đủ, tuyệt đối 

chẳng bị tổn hoại, hễ gặp duyên, nó sẽ khởi hiện hành. Vì thế, chúng ta có thể nhớ rõ những 

chuyện đã từng trải qua, là do có một kho tư liệu như thế. Hiện thời, chúng ta tập khí phiền 

não  quá  nặng,  chẳng  thể  tùy  ý  lấy  tài  liệu  từ  trong  kho  tư  liệu  ra,  có  những  thứ  chúng  ta 

chẳng thể rút ra được. Nếu chúng ta có công phu định lực, chẳng cần trí huệ, công phu định 

lực càng sâu, quý vị có thể thấy tư liệu trong A Lại Da càng nhiều. Thấy quá khứ, mà cũng 

có thể thấy vị lai, vì sao? Có thể nghĩ tới vị lai! Năm sau còn chưa tới, nhưng ta đã dấy vọng 

tưởng nghĩ năm sau sẽ như thế nào, trong kho tư liệu đã có những thứ của năm sau. Đó là 

một cái kho lớn, những thứ trong ấy rất phong phú, toàn bộ các nghiệp đã tạo trong đời đời 

kiếp kiếp từ vô lượng kiếp đến nay đều tồn trữ trong ấy. Những thứ ấy, khi đã thành Phật, nó 

sẽ có tác dụng to lớn, chuyển A Lại Da thành Đại Viên Kính Trí. Đại Viên Kính Trí là gì? 

Không gì chẳng biết, nói đúng ra là tất cả tư liệu trong đời đời kiếp kiếp. Không chỉ là tư liệu 

của  chính  mình,  mà  tư  liệu  trong  kho  tư  liệu  của  người  khác  ta  cũng  có  thể  mượn  dùng, 

chẳng có chút chướng ngại nào, thông suốt! Giống như nối vào mạng Internet hiện thời, mảy 

862  Tập 105 



may chướng ngại đều chẳng có. Đối với kho tư liệu của Thích Ca Mâu Ni Phật, quý vị cũng 

có thể rút ra, giống như của chính mình vậy! 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tinh thần, Sắc 

là vật chất, những thứ này nếu chẳng tiếp nhận giáo huấn của thánh hiền sẽ tạo nghiệp, thân 

tạo nghiệp, Thọ, Tưởng, Hành, Thức càng có thể tạo nghiệp. Vì sao? Đối với Lạc Thọ bèn 

tham ái, đối với Khổ Thọ bèn oán hận. Quý vị thấy tham ái sẽ đi vào ngạ quỷ đạo, oán hận 

bèn vào địa ngục đạo. Tuy bản thân Tưởng chẳng tạo nghiệp, nhưng Thọ và Sắc tạo nghiệp, 

vì sao? Chúng nghe theo sự chỉ huy của Tưởng. Hành vô cùng chấp trước, chấp trước Ngã 

kiên cố. Do vậy, trong giáo pháp Đại Thừa đã nói tứ đại phiền não thường đi theo Hành, nó 

cũng là Ngã Chấp, lại còn là tham, sân, si, ngã ái, ngã mạn, ngã si. Mạn là sân khuể, là phiền 

não bẩm sanh. Thân chúng ta hiện thời là thân Ngũ Ấm,  “cộng tương tồi diệt”  (hủy diệt lẫn 

nhau).  “Cộng tương tồi diệt”  đặc biệt nói về sanh, lão, bệnh, tử, đó là tướng hủy diệt. Nếu 

chúng ta chú tâm quan sát xã hội hiện tại, sẽ thấy tham, sân, si, mạn chẳng có chừng hạn, 

mặc sức tạo tác, kết thành quả báo trong đời này như quý vị đã thấy, ba bốn chục tuổi đã 

chẳng còn mạng nữa. Chúng ta tin tưởng thọ mạng của kẻ ấy không chỉ là ba, bốn mươi tuổi, 

phải nên là sáu, bảy mươi tuổi, vì sao ba, bốn mươi tuổi mà đã chết mất rồi? Chính mình hủy 

hoại, phá hư chính mình, trong xã hội hiện thời, hiện tượng ấy quá nhiều. 



3)  Loại thứ  ba  là  Tử  Ma,  vì sao  gọi  Tử  là  Ma?  Đạo nghiệp  của quý vị  còn chưa tu 

thành  công,  thọ  mạng  đã  hết,  đó  là  ma  chướng.  Có  cách  nào  đối  phó  ma  chướng  ấy  hay 

không? Có, đoạn ác, tu thiện, tích công lũy đức, có thể kéo dài thọ mạng. Chư vị hãy đọc kỹ 

Liễu Phàm Tứ Huấn, tôi học Phật, cuốn sách đầu tiên tôi xem là cuốn sách ấy, do Châu lão 

tiên sinh đưa cho. Vị lão tiên sinh ấy là người Chiết Giang, ngang vai vế với ông nội tôi. Tôi 

mới hai mươi bốn, hai mươi lăm tuổi, vị lão tiên sinh ấy đã sáu mươi tám, sáu mươi chín 

tuổi, tôi quen biết cụ là do bạn bè giới thiệu. Cụ là một Phật giáo đồ kiền thành, là đệ tử của 

Ấn Quang đại sư, là bạn học của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, là sư huynh, sư đệ. Thuở đó, tôi còn 

rất trẻ, cụ rất thích tôi, tặng cho tôi một quyển Liễu Phàm Tứ Huấn để xem, tôi đọc xong rất 

cảm động. Những tật xấu của tiên sinh Liễu Phàm thuở trẻ, tôi xét thấy chính mình đều có 

đủ. Không chỉ đã có lỗi mà còn chẳng có lỗi nào chịu thua sút! Tiên sinh còn có một ưu điểm 

mà so với ông ta, tôi vẫn chẳng có. Do vậy, tôi đọc một hơi gần như là hơn một tháng, đại 

khái chừng hai tháng, tôi đọc tới ba mươi lần. Khi tôi đọc là đọc nguyên văn, chẳng có chú 

giải, cảm xúc rất sâu, mới biết cả một đời người đều [bị chi phối bởi] mạng, chẳng có nửa 

điểm do con người quyết định. Tiên sinh Viên Liễu Phàm được một thầy tướng số là Khổng 

tiên sinh đoán sẵn số mạng, vận hạn mỗi năm trong suốt hai mươi năm chẳng sai sót mảy 

may. Ông ta là người đọc sách, hàng năm đi thi, thứ hạng đỗ đạt đúng như đã đoán định. Tú 

Tài thuở ấy được hưởng bổng lộc của quốc gia, quốc gia nuôi quý vị, quý vị chẳng cần làm gì 

mà vẫn sống được, ngõ hầu quý vị chuyên tâm học hành. Hàng năm, quốc gia cấp cho ông ta 

bao  nhiêu  đó  gạo,  thuở  ấy  dùng  gạo  tẻ,  có  đến  mấy  chục  thạch  gạo,  đủ  cho  ông  ta  sống. 

[Khổng tiên sinh tiên đoán] chẳng sai tí nào, nên ông ta tin tưởng, khăng khăng một mực tin 

Tập 105  863 



tưởng vận mạng, vọng niệm gì cũng chẳng có. Vì sao? Vọng niệm vô dụng, vậy thì cần gì 

phải dấy vọng niệm? 



Có một lần, ông ta đến núi Thê Hà thăm thiền sư Vân Cốc, nơi này nay là núi Thê Hà, 

Nam  Kinh,  cùng  thiền  sư  Vân  Cốc  hai  người  ngồi  tại  Thiền  đường  suốt  ba  ngày  ba  đêm, 

chẳng  có  một  vọng niệm  nào.  Thiền  sư Vân  Cốc  rất kinh  ngạc,  thỉnh giáo  Viên tiên sinh: 

“Ông dùng công phu gì vậy? Một người ngồi ba ngày ba đêm trong Thiền đường, chẳng khởi 

một niệm, chẳng dễ dàng! Tiên sinh Liễu Phàm thưa: “Con chẳng có công phu gì, chỉ là vận 

mạng đã được người khác đoán sẵn. Hai mươi năm qua,  mỗi năm đi thi, thứ hạng đỗ đạt, 

bổng lộc quốc gia cấp phát mỗi năm chẳng sai mảy may. Con còn nghĩ tưởng gì nữa?” Thiền 

sư Vân Cốc nghe xong ha hả cười to: “Tôi ngỡ ông là thánh nhân, hóa ra ông vẫn là một kẻ 

phàm phu”. Được hỏi tới, tiên sinh Liễu Phàm cũng rất kinh ngạc: “Vì sao con là phàm phu?” 

Thiền sư Vân Cốc phân tích: “Phàm phu chẳng thể nào không có vọng niệm, lẽ đâu chẳng thể 

có vận mạng? Đều có vận mạng, chỉ vì kẻ bình phàm vẫn suy nghĩ lung tung, chẳng biết vận 

mạng  của  chính  mình.  Bất  quá  ông  rất  may  mắn,  ông  biết  vận  mạng  của  chính  mình  nên 

không nghĩ tới. Đó chẳng phải là công phu, nên ông vẫn là một phàm nhân. Chẳng phải là 

nhập định, nhập định có thể chế phục vọng niệm. Ông chẳng khởi vọng niệm không do công 

phu định lực!” Sư dạy ông ta: “Vận mạng có thể thay đổi!” Câu nói ấy khiến tiên sinh Liễu 

Phàm nẩy sanh hứng thú, có thể thay đổi vận mạng ư? Đúng vậy! Cách thay đổi như thế nào? 

Sư dạy ông ta sám hối, đoạn ác, tu thiện, trong sách Tứ Huấn đã viết rất cặn kẽ. Sư bảo ông 

ta:  “Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng”.  Trong mạng ông ta chẳng có công danh, cũng có 

thể nói là học hành chỉ đậu Tú Tài mà thôi. Nếu đi thi Cử Nhân hoặc Tiến Sĩ sẽ chẳng có 

phần, trong mạng chẳng có mà! Trong mạng chẳng có con cái, thọ mạng chỉ có năm mươi ba 

tuổi, cả đời quan tước cao nhất là làm huyện trưởng một huyện bé tí ở Tứ Xuyên. Đó là vận 

mạng do Khổng tiên sinh đã tiên đoán cho ông ta. 



Thiền  sư  Vân  Cốc  giúp  ông  ta, đưa  cho ông  ta  Công  Quá  Cách.  Công  Quá  Cách là 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, nương theo Thái Thượng Cảm Ứng Thiên hòng khéo tu tập. 

Trong  Cảm  Ứng  Thiên  giảng  “nhân  lành  quả  lành,  nhân  ác  báo  ác”,  tổng  cộng  giảng  một 

trăm chín mươi lăm điều. Hằng ngày phản tỉnh, hễ có lỗi phải sửa đổi. Mỗi ngày chính mình 

kiểm điểm khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác của chính mình. Ông ta thật sự làm, phát 

tâm muốn làm ba ngàn chuyện tốt, ba ngàn chuyện tốt lợi ích đại chúng, lợi ích xã hội, mười 

năm mới làm viên mãn. Tâm vừa phát, năm thứ hai đi thi, thứ hạng đổi khác. Năm thứ hai đi 

thi, Khổng tiên sinh đoán ông Viên sẽ đậu hạng ba, ông Viên đậu hạng nhất, ngay lập tức 

chẳng đúng! Ông ta biết thiền sư Vân Cốc dạy cách [sửa đổi vận mạng ấy] ấy là thật, chẳng 

giả.  Ông  ta  cầu  công  danh,  đi  thi  vài  lần,  thật  sự  thi  đỗ.  Trong  mạng  chẳng  đỗ  Cử  Nhân, 

nhưng đỗ được. Mạng không có Tiến Sĩ vẫn đậu. Không có con cái, ông ta cầu Phật, cầu Bồ 

Tát, thật sự sanh được một đứa con ngoan ngoãn, làm quan cũng to, làm đến chức Tri Huyện 

864  Tập 105 



huyện Bảo Trì, trực tiếp thuộc quyền quản trị của hoàng đế. Thọ mạng chẳng cầu sống lâu, tự 

nhiên tăng thọ, sống đến bảy mươi bốn tuổi. Quý vị thấy đó, vốn là thọ năm mươi ba tuổi, 

nhưng sống đến bảy mươi bốn tuổi, sống lâu hơn hai mươi năm. Do vậy, chính mình có thể 

làm chủ sanh tử, chẳng vì chính mình. Ta có thọ mạng dài hơn một chút, sẽ làm thay cho xã 

hội, làm thay cho những người khổ nạn nhiều chuyện hơn, vì đại chúng phục vụ, thọ mạng 

của quý vị chẳng còn là của chính quý vị nữa! Thọ mạng của chính quý vị có hạn độ, sau đó 

thì sao? Sau đó, quý vị vì người khác, vì thành tựu đạo nghiệp, thành tựu đạo nghiệp nhằm 

phổ độ chúng sanh, nên thọ mạng kéo dài, đạo lý là như vậy đó! Phước báo do chính mình tu, 

cộng thêm phước báo của chúng sanh, [thọ mạng] tự nhiên kéo dài, nhất là đối với Đại Thừa 

Phật pháp, thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch: Chẳng có sanh tử! Chuyện sanh tử giống như 

quần áo chúng ta mặc đã dơ bẩn bèn thay một bộ quần áo mới, cởi ra. Xác thân này quá già, 

thời gian sử dụng đã quá lâu, sử dụng chẳng thuận tiện cho lắm, bèn đổi lấy cái mới, chuyện 

là như vậy đó! Vì thế, sanh tử chẳng có mảy may thống khổ gì, thay đổi thân thể để quay lại 

tiếp tục học tập. Thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch điều này. Vì thế, người thật sự hiểu rõ thân 

thể, ngày càng thay đổi tốt đẹp hơn: Đời này là thân người, đời sau đổi thành thân trời, thân 

chư thiên tốt hơn thân thể này rất nhiều, càng thay đổi càng tốt đẹp hơn. Nếu là một kẻ mê 

hoặc, trong Phật pháp gọi [kẻ ấy] là “người ngu si”, chẳng biết điều này, tham sống, sợ chết, 

lại còn tạo tác cả đống tội nghiệt. Do vậy, thân thể càng thay đổi càng tệ! Đời này mang thân 

người, đời sau đổi làm thân súc sanh, như vậy là kém cỏi quá nhiều. Thân súc sanh lại đổi 

thành thân ngạ quỷ, chẳng phải là càng đổi càng tệ hơn ư? Do vậy, người thông minh liễu 

giải chân tướng sự thật này, học Phật bèn có thể đối phó được! 



Tôi chịu ảnh hưởng rất lớn từ Liễu Phàm Tứ Huấn. Một đời này, mạng tôi kém hơn 

mạng tiên sinh Liễu Phàm rất nhiều, nay có thể vượt trỗi ông ta, là vì trong đời này gặp gỡ 

Phật  pháp,  [những  gì  tôi  có  là]  do  tu  từ  Phật  pháp,  chứ  không  phải  là  trong  mạng  đã  có. 

Trong mạng tôi không có của cải, nay muốn làm một ít việc, cần bao nhiêu tiền sẽ có người 

đưa đến. Chuyện lạ lùng là tôi cũng chẳng phải hỏi xin tiền ai, cũng chẳng hóa duyên, quyên 

mộ người khác, cứ tự nhiên mà có. Về thông minh, trí huệ thì giảng kinh năm mươi hai năm, 

mỗi năm một khác. Có những vị đồng học lâu năm đã nghe tôi giảng kinh trong quá khứ, quý 

vị biết tôi giảng kinh cảnh giới mỗi năm một khác. Về thọ mạng, tuổi thọ của tôi chỉ là bốn 

mươi lăm tuổi. Lúc bốn mươi lăm tuổi, đúng là bị bệnh một trận. Tôi trước nay chưa từng bị 

bệnh, chưa nằm nhà thương, cả đời này chưa nằm bệnh viện. Lần ngã bệnh ấy, tôi biết rõ thọ 

mạng đã tới, chẳng tìm thầy thuốc, cũng chẳng cần uống thuốc. Bác sĩ chỉ có thể chữa bệnh, 

chẳng chữa được mạng. Mạng đã tới, tìm bác sĩ vô dụng! Do vậy, tôi niệm Phật cầu vãng 

sanh, niệm một tháng bèn lành bệnh. Đó là Phật, Bồ Tát gia hộ. Nếu tôi mất lúc bốn mươi 

lăm tuổi, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì phải là hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư. Quý vị thấy hiện nay tôi tám mươi bốn tuổi, gần như sống lâu hơn 

bốn mươi năm. Tiên sinh Liễu Phàm chỉ sống lâu hơn [tuổi thọ đã định] hai mươi năm, tuổi 

Tập 105  865 



thọ tôi tăng gấp đôi ông ta. Sau bốn mươi năm ấy, nếu hiện thời tôi vãng sanh, đại khái có thể 

là thượng bối vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, tăng lên không ít, không có thời 

gian sẽ chẳng được! Vì vậy, phải dùng thọ mạng để làm gì? Dùng để tăng cao cảnh giới của 

chính mình, đó là có ý nghĩa, chứ không phải để hưởng thụ trên thế gian. Hưởng thụ là trật 

mất rồi, thọ mạng đã bị lãng phí. Hãy nên không ngừng nghiêm túc học tập để nâng cao cảnh 

giới  của  chính  mình,  tăng  tấn  phẩm  vị  vãng  sanh  của  chính  mình  trong  thế  giới  Cực  Lạc. 

Chúng tôi cảm tạ Phật, Bồ Tát ban cho tôi thọ mạng, thọ mạng để làm gì? Thọ mạng của tôi 

để đến làm chuyện này! 



Vì vậy, tuổi tác đã cao, đọc kinh, niệm Phật, giảng kinh vui sướng chẳng mệt, những 

chuyện khác hoàn toàn buông xuống, chẳng có nữa! Cuộc sống tùy ngộ nhi an, tùy duyên 

sống qua ngày, quý vị nói xem có tự tại lắm hay không? Thứ gì cũng không có, nhưng thứ gì 

cũng đều chẳng thiếu thốn, đó là phước báo thật sự. Quý vị thứ gì cũng đều có, thứ gì cũng 

đều  bận  tâm.  Quý  vị  nghĩ  xem:  Nếu  quý  vị  có  nhà  để  ở,  có  phải  quan  tâm  nhà  cửa  hay 

không? Tôi thì ngay cả nhà ở cũng chẳng có, thứ gì cũng đều chẳng phải bận lòng! Không có 

nhà để ở, nhưng mỗi ngày đều có căn nhà tốt đẹp để ở, nhà của người khác thì chính người ấy 

phải lo toan mọi lẽ! Tôi không có xe, quý vị thấy tôi ra khỏi cửa đều có xe để ngồi, xe chẳng 

phải của tôi, tôi cũng chẳng phải chăm sóc, yên tâm lên đường! Còn có nhiều người như thế 

kiếm tôi mời tôi đi giảng kinh thì tôi phải đi, nhiều năm như thế, tôi đã đi khắp thế giới. Trên 

đường lữ hành, trên thân tôi chẳng có tiền, máy bay bao nhiêu tiền một vé tôi không biết, 

toàn là do người ta mua sẵn gởi cho, chẳng bận tâm tí nào! Nếu quý vị có tiền, tự mình mua 

vé, rất phiền! Lại còn phải xếp hàng, quý vị nói xem có phiền lắm hay không? Vì thế, học 

Phật là hết thảy đều buông xuống, thật sự đắc tự tại! 



4) Thứ tư là Thiên Ma, Thiên Ma là cảnh giới bên ngoài. Ba loại trước đều là chính 

mình: Phiền não là chính mình, Ngũ Ấm là bản thân, sanh tử cũng thuộc về chính mình. Bên 

ngoài đến quấy nhiễu đều gọi là Thiên Ma, thuộc về hoàn cảnh bên ngoài. Bên trong là phiền 

não, tham, sân, si mạn, nghi. Bên ngoài là gì? Bên ngoài là Ngũ Dục, tức tài, sắc, danh vọng, 

ăn uống, ngủ nghê. Những thứ đó ở bên ngoài, là ngoại ma đến cám dỗ, mê hoặc quý vị. Nếu 

quý vị có trí huệ có thể khống chế phiền não, phiền não chẳng khởi tác dụng, quý vị đã hàng 

ma! Vì thế,  “dĩ Định Huệ lực, hàng phục ma oán”  (dùng sức Định Huệ hàng phục ma oán), 

quý vị có công phu định lực sẽ không bị quyến rũ, mê hoặc. Quý vị có trí huệ, trí huệ có thể 

thấy rõ ràng, tà - chánh phân minh, xa lìa tà ác, gần gũi Phật, Bồ Tát. Người thế gian hưởng 

lạc, quý vị thấy họ hưởng thụ loại lạc nào? Phiền Não, Ngũ Ấm Ma và Thiên Ma hợp lại, họ 

hưởng loại lạc ấy. Phía sau niềm vui ấy có nỗi khổ, nên nói là nỗi khổ  “cực lạc sanh bi”  (vui 

quá hóa buồn). Không chỉ có khổ, mà còn có tai nạn. Tai nạn nhỏ là thân tâm nhiễm bệnh, 

hủy  hoại  sức  khỏe,  tai  nạn  lớn  thì  hậu  hoạn  vô  cùng.  Có  nên  tiếp  cận  những  thứ  ấy  hay 

không? Đã nhận biết rõ ràng, minh bạch bốn loại đại ma ấy rồi, chúng ta biết chúng nó tồn 

866  Tập 105 



tại. Chúng lại còn ở cạnh chúng ta, thời thời khắc khắc chẳng rời khỏi! Chỉ cần quý vị thiếu 

cẩn thận, sẽ rơi vào ma chưởng (bàn tay ma, ý nói bị ma khống chế). Thời thời khắc khắc hãy 

đề cao cảnh giác, chẳng để cho chúng nó quấy nhiễu. Chúng chẳng thể quấy nhiễu quý vị, sẽ 

biến thành hộ pháp, lại có thể giúp đỡ quý vị, đó là chuyện tốt đẹp. Giúp đỡ quý vị thì chúng 

ta có thể làm bạn với họ, có thể cảm hóa họ, đối với cảnh giới bên ngoài giúp họ quay đầu là 

bờ,  giúp  kẻ  ấy  chuyển  tà  thành  chánh,  chuyển  ác  thành  lành,  chuyển  mê  thành  ngộ,  đó  là 

chuyện tốt đẹp. Quan trọng nhất là chính mình phải là Chánh, hạnh phải chánh thì quý vị mới 

có thể cảm hóa người khác, tự hành rồi thì sau đấy mới có thể hóa độ người khác. 



Chúng ta đọc lời lão cư sĩ nói trong phần sau:  “Kim kinh sở hàng phục giả chỉ thiên 

 ma”  (nay loại ma được hàng phục trong kinh này là thiên ma), trong bốn thứ ma, đặc biệt nói 

đến thiên ma. Chúng ta thấy Thích Ca Mâu Ni Phật đối phó với thiên ma ra sao?  “Như Bà Sa 

 Luận vân”  (như luận Tỳ Bà Sa102[2] nói), đây là một bộ luận trong kinh điển nhà Phật, trong 

luận ấy đoạn như thế này, trích lục:  “Bồ Tát tích cư Bồ Đề thụ hạ, sơ dạ, ma nữ lai tương mỵ 

 loạn,  trung dạ,  ma quân tổng lai bức  não,  tu du  giác sát tức  nhập  Từ  Định,  linh ma  binh 

 chúng tồi bại đọa lạc”  (Thuở trước Bồ Tát ở dưới cội Bồ Đề, đầu đêm, ma nữ đến quyến rũ 

nhiễu loạn, giữa đêm ma quân ùa đến bức bách não hại, trong khoảnh khắc, Bồ Tát nhận biết 

liền nhập Từ Định, khiến cho quân ma tan vỡ, thất bại, đọa lạc). Trong luận ấy cũng là trích 

dẫn kinh văn, trong tám tướng thành đạo của Phật có ghi chép điều này. Đức Phật vừa mới 

thành đạo, đại triệt, đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đã thành Phật, khi ấy, ma đến gây rối, ma 

hiện thành gì? Hiện thân người nữ đến cám dỗ, mê hoặc Thích Ca Mâu Ni Phật. Đức Phật 

nhập định chẳng bị bọn họ quấy nhiễu. Những kẻ ấy đều do Ma Vương sai đến. Cách thức 

này không dùng được vì Thích Ca Mâu Ni Phật không quan tâm, lại tiến thêm bước nữa, sai 

ma  quân,  lũ  yêu  ma  quỷ  quái  đến  bức  bách,  gia  hại  Ngài.  Nói  đúng  ra  là  muốn  làm  tổn 

thương,  làm  hại  Ngài,  muốn  lấy  mạng  Ngài.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  lại  nhập  Định,  trong 

Định,  những  đao,  thương,  côn,  gậy  đều  ùa  tới  công  kích  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Khi  đao 

thương sắp chạm đến Phật, Phật liền có một đóa sen ngăn đỡ đao thương, ma chẳng có cách 

nào  tổn  hại  đức  Thế  Tôn,  do  vậy,  rút  lui.  Đối  với  cửa  ải  hàng  ma  này,  ma  dùng  các  thứ 

phương pháp để cám dỗ, mê hoặc, quý vị phải chịu được khảo nghiệm. Ma đầu hàng, cũng 

biến thành hộ pháp. 





102 [2]  Bộ  luận  này  có  tên  gọi  đầy  đủ  là  A  Tỳ  Đạt  Ma  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận  (Abhidharma 

Mahāvibhāsa Śāstra),  thường  gọi  là  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận,  chính  là  sách  chú  giải  bộ  Phát  Trí  Luận 

(Jnanaprasthana Śāstra). Tỳ Bà Sa Luận được coi là luận điển tối cao của Nhất Thiết Hữu Bộ. Theo truyền 

thống, bộ luận này được coi là công trình của năm trăm vị A La Hán kết tập khoảng sáu trăm năm sau khi 

đức Phật diệt độ, nhưng người có công biên tập, hệ thống là ngài Ca Chiên Diên Phất (Katyāyāniputra). Hiện 

thời, có hai bản dịch bộ luận này, một là do ngài Huyền Trang dịch gồm hai trăm quyển và một dịch bản cổ 

hơn do hai vị Phù Đà Bạt Ma (Buddhavarman) và Đạo Thái dịch vào Bắc Lương. 

Tập 105  867 





Chúng  ta  lại  xem  đoạn  kế  tiếp:   “Hựu  Tây  Vực  Ký  vân”   (lại nữa,  sách  Tây  Vực  Ký 

chép), đây là bút ký Tây Du của Huyền Trang đại sư. Ngài sang Ấn Độ thỉnh kinh, trong nhật 

ký của Ngài có một đoạn như thế này:  “Tập chư thần chúng, tề chỉnh ma quân, trị binh chấn 

 lữ, tương hiếp Bồ Tát” (Nhóm các thần chúng, tề chỉnh ma quân, sắp bày quân ngũ, kéo đến 

bức bách Bồ Tát). Nói rõ sự hàng ma, nói khá tỉ mỉ: Ma vương triệu tập các quỷ thần, những 

loài ma quân ấy đều nghe lệnh Ma Vương toan đến đối phó Bồ Tát. Bồ Tát trải qua việc này 

mới thành đạo. Đây là khảo nghiệm. Để thành Phật, Bồ Tát, cuối cùng còn phải trải qua cửa 

ải này, phải trải qua năm cửa ải tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê, mỗi cửa ải đều phải 

vượt qua, chẳng bị cám dỗ, mê hoặc, có thể chịu đựng sự khảo nghiệm. Ma vương Ba Tuần 

làm các chuyện này để uy hiếp Bồ Tát,  “Bồ Tát ư thị nhập Đại Từ Định”  (ngay khi đó, Bồ 

Tát nhập Đại Từ Định), giống như  “nhập Đại Từ Định”  đã nói trong phần trên.  “Phàm quyết 

 binh trượng”  (phàm các binh khí của bọn chúng), tức là những thứ binh khí và vũ khí do bọn 

họ xách đến, thảy đều biến thành hoa sen. Toàn bộ đao, thương, côn, bổng chúng cầm trên 

tay đều biến thành hoa sen. Ma thấy vậy, kinh hãi, bỏ chạy, rút lui.  “Dĩ thượng câu biểu Bồ 

 Tát Định lực”  (những điều trên đây đều biểu thị Định lực của Bồ Tát), Định có thể hàng ma, 

Huệ có thể cảm hóa ma.  “Hựu Trí Độ Luận vân: Bồ Tát trí huệ lực cố, đại phá ma quân, tắc 

 hiển Bồ Tát Huệ lực”  (Lại nữa, Trí Độ Luận viết: “Do sức trí huệ của Bồ Tát nên đại phá ma 

quân, hiển thị Huệ Lực của Bồ Tát”), quý vị thấy Định Lực và Huệ Lực [đều được vận dụng]. 

 “Thị cố kinh vân: „Dĩ Định Huệ lực, hàng phục ma oán‟. Oán chỉ oán gia”  (Vì thế, kinh nói: 

“Dùng sức Định Huệ hàng phục ma oán”. “Oán” chỉ oán gia), nay chúng ta nói là “oán thân 

trái chủ”, chúng ta phải học điều này. Nay chúng ta bắt đầu học Phật, những điều gây chướng 

ngại cho chúng ta rất nhiều, chúng ta muốn đến đây nghe kinh, nhưng bạn thân của quý vị 

gọi điện thoại hẹn sẵn, khiến cơ hội của quý vị bị phá hoại. Đó là gì? Ma chướng đạo. Kẻ ấy 

do lòng tốt mời quý vị đi chơi, [tức là ma] ở ngay trong cuộc sống hằng ngày, ở quanh ta. 

Hôm nay quý vị muốn định tâm, muốn niệm Phật, tính lạy Phật thì có người đến tìm quý vị, 

quý vị biết đó là ma đến quấy nhiễu. Khi ấy, quý vị tùy thuận giáo huấn của Phật, Bồ Tát, 

hay  tùy  thuận ý  nghĩ  của  ma  đi  theo họ?  Lúc  ấy  do  chính  quý  vị  chọn  lựa.  Chọn lựa  đạo 

nghiệp  thì  trong  tương  lai  quý  vị  có  thành  tựu.  Quý  vị  chọn  lựa  thù  tạc,  đi  theo  ma,  đạo 

nghiệp sẽ bị hủy mất. Từ sơ phát tâm cho đến khi thành Phật, Phật luôn giúp chúng ta, ma 

cũng luôn nhiễu loạn chúng ta, năm  mươi, năm  mươi! Mấu chốt thành bại chẳng tại Phật, 

cũng  chẳng  do  ma,  mà  do  chính  mình  quyết  định.  Nếu  chính  mình  có  thể  kiên  trì,  một 

phương hướng, một mục tiêu, chẳng có ai không thành tựu. Nếu phương hướng của quý vị 

quá nhiều, mục tiêu quá nhiều, chắc chắn quý vị chẳng thể thành tựu. Không thể thành tựu thì 

chắc chắn vẫn luân hồi trong lục đạo. Phải thấy rõ luân hồi trong lục đạo rất khổ, khổ chẳng 

thể  nói  nổi.  Thật  sự  hiểu  rõ,  thật  sự  minh  bạch,  chẳng  còn  muốn  luân  hồi  nữa.  Thời  gian 

trong lục đạo rất dài, đời đời kiếp kiếp trong quá khứ đã chịu lắm nỗi khổ sở oan uổng dường 

ấy. Bao nhiêu đồng tham đạo hữu đều đã thành Bồ Tát, thành Phật, nhưng chúng ta vẫn luân 

hồi trong lục đạo, chính mình phải gánh lấy trách nhiệm ấy. 

868  Tập 105 





Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp:  “Đắc vi diệu pháp, thành tối Chánh Giác”  (đắc pháp vi 

diệu, thành Chánh Giác cao tột).  “Hàng ma”  là chẳng còn bị trong ngoài quấy nhiễu, đạo 

nghiệp của quý vị thành tựu, do vậy, đã thành Phật.  “Thử nhị cú thị đệ lục tướng, thành đạo 

 chi nghĩa. Vi diệu giả, Duy Ma Kinh viết: Vi diệu thị Bồ Đề, chư pháp nan tri cố”  (Hai câu 

này nói lên ý nghĩa của tướng thứ sáu tức thành đạo. “Vi diệu” là như kinh Duy Ma đã nói: 

“Vi diệu là Bồ Đề, do các pháp khó biết”).  “Vi diệu”  là gì? Vi diệu là Bồ Đề. Bồ Đề (Bodhi) 

là tiếng Ấn Độ, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Đại Giác, đại triệt đại ngộ là vi diệu.  “Bồ Đề 

 giả, Phật chi tri kiến, diệc tức Thật Tế Lý Thể, đương nhân tự tánh”  (Bồ Đề là tri kiến của 

Phật, cũng chính là Thật Tế Lý Thể, là tự tánh của đương nhân). Giảng rất rõ ràng, “vi diệu” 

là gì? Minh tâm kiến tánh, đó là vi diệu. Trong Hoàn Nguyên Quán, nó được gọi là  “tự tánh 

 thanh tịnh viên minh thể”.  Quý vị đã chứng đắc, tìm được cội nguồn của vũ trụ và nhân sinh, 

đó là viên thành Phật đạo trong Phật pháp. Tốt đẹp ở chỗ nào? Những chỗ tốt đẹp quá nhiều, 

chỉ cần tìm được điều này, quý vị hoàn toàn đạt được trọn khắp pháp giới hư không giới. 

Giống như đối với hình tròn, quý vị đã tìm được cái tâm của nó, bất cứ điểm nào trên vòng 

tròn  cũng  đều  dẫn  thẳng  đến  cái  tâm,  quý  vị  hoàn  toàn  tìm  được.  Giống  như  đức  Phật  đã 

giảng trong kinh, trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn, tánh tướng như 

trong kinh giáo đã nói (tánh thể của vạn pháp trong vũ trụ, hiện tướng), Lý, Sự, nhân quả, 

chẳng sót một pháp nào. Hễ đạt được điều này (Bồ Đề), sẽ đạt được hết thảy, trí huệ, thần 

thông, và đạo lực của quý vị chẳng khác gì chư Phật Như Lai, Tỳ Lô Giá Na Phật, và A Di 

Đà Phật. Quý vị đã thành tựu, thành tựu viên mãn! 



Tri kiến của Phật là như trong kinh Pháp Hoa đã nói  “nhập Phật tri kiến” , Phật tri Phật 

kiến, nói đơn giản là  “không gì chẳng biết, không gì chẳng thấy” . Quý vị chính mắt thấy. Vì 

sao? Quý vị ở trong đại định, thành Phật là vĩnh viễn ở trong Định Huệ, đi, đứng, ngồi nằm 

đều trong Định. Định ở đây không chỉ là ngồi khoanh chân nhìn vào vách mới là Định. Đó là 

lúc mới học, học tu Định. Sau khi tu Định thành công, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều ở 

trong Định. Vì sao? Sáu căn tiếp xúc cảnh giới Lục Trần bên ngoài, quý vị chẳng chấp trước, 

chẳng phân biệt, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, có phải là Định hay chăng? Làm  mọi 

việc như vậy, giúp đỡ vô lượng vô biên chúng sanh khổ nạn, nhưng chính người ấy ở trong 

Định, có cần phải xuất Định để làm mọi việc hay không? Chẳng cần! Chẳng xuất hay nhập 

Định, hoàn toàn ở trong Định. Chúng ta phải liễu giải điều này. Nhập Định có thể thấy, xuất 

Định  bèn có thể làm  việc,  đó là  Tiểu  Định,  [là  Định  của]  Tiểu  Thừa  A  La  Hán, Bích  Chi 

Phật, chứ Đại Thừa Bồ Tát không như vậy. Từ kinh Địa Tạng chúng ta thấy mẹ cô Quang 

Mục đã mất, cô biết mẹ lúc còn sống tạo tội nghiệp rất nặng, chắc chắn đọa ác đạo, bèn cúng 

dường A La Hán, cầu A La Hán giúp đỡ, nhìn xem mẹ cô đang ở nơi đâu. A La Hán phải 

nhập Định, nhập Định trông thấy, khi xuất Định, bảo cho cô ta biết tình hình. Tiểu Thừa có 

xuất nhập, nhưng Pháp Thân Bồ Tát chẳng xuất nhập, do đã kiến tánh. A La Hán chưa kiến 

tánh, đối với ba tầng chướng ngại chỉ đoạn một tầng, tức là chẳng chấp trước, nhưng vẫn còn 

Tập 105  869 



phân biệt, còn có khởi tâm động niệm. Pháp Thân Bồ Tát khởi tâm động niệm cũng đã đoạn, 

nên chẳng xuất nhập Định, thật sự đắc đại tự tại. 



Thật Tế Lý Thể: Câu này có một thuật ngữ tương đương trong Triết Học hiện đại là 

“bản thể của vũ trụ vạn hữu”, bản thể là gì? Có thể sanh ra muôn hình tượng trong vũ trụ, nó 

cũng là tự tánh, chính là tự tánh. Danh từ Phật pháp là tự tánh, danh từ Triết Học là bản thể, 

cổ nhân Trung Quốc gọi nó là bổn tánh, [những danh từ ấy] nhằm chỉ điều này, bổn tánh bổn 

thiện (bổn tánh vốn lành). Dùng Phật pháp để giải thích thì  “bổn thiện”  có nghĩa là Thật Tế 

Lý Thể, là Phật tri Phật kiến, như vậy thì mới gọi là   “bổn thiện”.  Dùng Phật pháp để giải 

thích học thuật truyền thống của Trung Quốc, nâng cao nó lên, nâng cao tới cảnh giới viên 

mãn! 



 “Kinh vân: Phi thị ngữ ngôn, phân biệt chi sở năng tri. Cố vân vi diệu nan tri”  (Kinh 

nói:  Chẳng  phải  là  do  ngôn  ngữ,  phân  biệt  mà  có  thể  biết  được,  nên  nói  là  “vi  diệu,  khó 

biết”). Chuyện này ngôn ngữ chẳng thể diễn tả được, chẳng gán cho nó danh từ, thuật ngữ 

nào được, chỉ có chứng mới biết. Chỉ cần quý vị buông khởi tâm động niệm xuống, nó sẽ 

hiện tiền, quý vị sẽ biết. Quý vị tuy biết, vẫn chẳng thể diễn tả được, trong giáo pháp Đại 

Thừa có một câu tỷ dụ:  “Như nhân ẩm thủy, lãnh noãn tự tri”  (như người uống nước, lạnh 

nóng tự biết). Một người uống một chén nước, quý vị hỏi người ấy nước có nóng hay không? 

Nói không được! Cầm nhiệt kế để đo cũng đo không ra, ắt phải do chính quý vị uống thì mới 

biết rõ! Vì sao? Mỗi người cảm giác khác nhau, tôi uống thấy độ ấm rất hợp, nhưng có thể là 

người khác  uống  bèn  cảm  thấy  nóng quá,  một  người  khác nữa  cảm  thấy  quá  lạnh,  mỗi  cá 

nhân cảm giác khác nhau, làm sao có thể nói được? Đó là hàm nghĩa trong hai chữ Vi Diệu, 

 “vi diệu nan tri” .  “Dữ vi diệu thị Bồ Đề dã”  (và “vi diệu là Bồ Đề”): Bồ Đề là Chánh Giác, 

 “đương nhân Chánh Giác”  tức là Chánh Giác của chính mình. Chánh Giác của tôi thì quý vị 

làm  sao  có  thể  biết  được?  Chánh  Giác  của  quý  vị,  kẻ  khác  cũng  chẳng  biết.  Chỉ  có  người 

công phu cao hơn quý vị mới biết, hoặc kẻ có công phu ngang bằng quý vị là biết. A La Hán 

biết A La Hán, chẳng biết Bồ Tát; Bồ Tát biết Bồ Tát, mà cũng biết A La Hán. Biết [cảnh 

giới] của người thấp hơn vị ấy,  “vi diệu”  mang ý nghĩa này. 



Trong Tịnh Ảnh Sớ có nói:  “Lý thị diệu pháp, do đắc thử pháp, cố thành Chánh Giác”  

(Lý là diệu pháp, do đắc pháp ấy, nên thành Chánh Giác). Lý cũng là Thể, nó là diệu pháp, 

hết thảy diệu pháp do nó mà có. Nếu quý vị hiểu rõ Lý Thể ấy, đã thấy, bèn thành Chánh 

Giác. Lý Thể viên mãn là tự tánh viên mãn, Pháp Thân Bồ Tát chứng đắc [Lý Thể]. Thanh 

Văn, Duyên Giác chứng đắc một phần Lý Thể, chẳng viên mãn. Nói chung, chưa viên mãn sẽ 

không ra khỏi mười  pháp giới, tuy đã vượt thoát lục đạo, nhưng chưa thể vượt khỏi mười 

pháp giới. Nếu chứng đắc viên mãn, sẽ vượt thoát mười pháp giới. Lý được nói ở đây chỉ 

Thật Tế Lý Thể. Thật Tế Lý Thể là tự tánh. Minh tâm kiến tánh, thật sự minh tâm kiến tánh, 

 “thành  Chánh  Giác”   là  thành  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Lý  này  nếu  nói  hạn 

870  Tập 105 



cuộc, chẳng viên mãn, thì đó là Chánh Giác được chứng bởi A La Hán. Cái được chứng đắc 

bởi A La Hán, bởi Bồ Tát, hay bởi Phật đều là một Lý Thể, nhưng có cạn hay sâu khác nhau. 

A La Hán chứng nhập nông cạn, Bồ Tát chứng nhập sâu, Phật chứng đắc rốt ráo viên mãn, 

thảy đều là nói về tự tánh.  “Hựu Trường A Hàm Kinh viết: Như Lai đại trí, vi diệu độc tôn”  

(Lại nữa, kinh Trường A Hàm nói: “Như Lai đại trí, vi diệu độc tôn”), A Hàm là kinh Tiểu 

Thừa. Lời tán thán này có lý, quả thật A La Hán xưng tán Bồ Tát như thế.  “Độc tôn”  ở đây là 

“chỉ có thành Phật thì mới có thể chứng đắc”. Đối với những địa vị kém hơn Phật quả, cũng 

có nghĩa là từ bậc Đẳng Giác trở xuống, vẫn rành rành là kém hơn Phật! 



 “Tổng thượng nhi ngôn”  (tổng hợp những điều trên đây để nói), đây là nói tóm lại, 

tổng kết rất nhiều những điều do các vị tổ sư đại đức đã nói như trên đây thì  “đắc vi diệu 

 pháp, tức khế Thế Tôn chi Phật trí, nhập Thật Tướng chi diệu lý, chứng chánh chân chi Bồ 

 Đề. Cố thành Chánh Giác. Chánh Giác giả, Như Lai chi Thật Trí. Cố thành Phật viết thành 

 Chánh Giác”  (“đắc vi diệu pháp” là khế nhập Phật trí của đức Thế Tôn, nhập diệu lý Thật 

Tướng, chứng Bồ Đề chánh chân. Vì thế, thành Chánh Giác. Chánh Giác là Thật Trí của Như 

Lai. Do vậy, “thành Phật” được gọi là “thành Chánh Giác”). Cách giảng này cũng rất hay, 

 “khế Thế Tôn chi Phật trí” , điều được chứng đắc bởi Thích Ca Mâu Ni Phật và hết thảy chư 

Phật là một, không hai, đấy là  “nhập Thật Tướng chi diệu lý”.  Hai chữ Thật Tướng chỉ chân 

tướng của vạn pháp trong vũ trụ. Thật là chân thật, diệu lý về chân tướng. Chân tướng do đâu 

mà có? Vì sao có chân tướng? Lý Thể của chân tướng được gọi là Diệu, nó là tự tánh. Công 

năng và đức dụng trong tự tánh chẳng thể nghĩ bàn, không có cách nào tưởng tượng, gì cũng 

chẳng có, nhưng nó chẳng thiếu thứ gì, diệu ở chỗ này! Chúng ta hãy suy nghĩ, khi Huệ Năng 

đại sư khai ngộ, Ngài đã miêu tả Bồ Đề chân chánh, diệu lý Thật Tướng có hình dạng như thế 

nào?  Ngài nói:   “Nào  ngờ  tự  tánh, vốn  tự  thanh tịnh”.   Nói  theo  cách bây  giờ,  “nào  ngờ tự 

 tánh”  là chẳng nghĩ tự tánh vốn là thanh tịnh. Có bị nhiễm bẩn hay không? Chẳng có! Hiện 

thời, tự tánh của chúng ta có bị nhiễm bẩn hay không? Chẳng có! Chắc chắn chẳng bị nhiễm 

bẩn! Đọa súc sanh, đọa ngạ quỷ, đọa địa ngục đều chẳng bị nhiễm bẩn, đúng là thanh tịnh, là 

tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Không chỉ chẳng bị nhiễm bẩn, mà còn chẳng có sanh diệt, 

bất sanh, bất diệt! 



 “Bổn tự cụ túc”  (vốn tự trọn đủ),  “cụ túc”  là gì? Trí huệ, đức năng, tướng hảo, cũng là 

trọn đủ hết thảy các pháp, vì sao? Hết thảy các pháp đều do tự tánh biến hiện, có thể hiện hết 

thảy các pháp. Kinh Hoa Nghiêm nói đến thế giới Hoa Tạng, phẩm Thế Giới Thành Tựu có 

nói  “vô lượng vô biên chư Phật sát độ” . Trong chư Phật sát độ (các cõi nước của chư Phật) 

có cõi là tịnh độ, có cõi là uế độ. Uế độ giống như địa cầu của chúng ta, trạng huống đại khái 

giống nhau, thiên biến vạn hóa, trước nay chưa từng ngưng dứt. Tổng chỉ huy, vạch ra sách 

lược chung của những biến hóa ấy là ai? Thưa quý vị, ý niệm, tức là ý niệm của chúng ta. 

Chư Phật Như Lai thị hiện trong lục đạo, như Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện tại Ấn Độ vào 

Tập 105  871 



ba ngàn năm trước, thị hiện tám tướng thành đạo, người vạch ra sách lược chung, tổng chỉ 

huy vẫn là chính chúng ta. Ngài là  “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”  (thuận theo tâm 

chúng  sanh,  ứng  với  khả  năng  nhận  biết  của  họ),  diệu  mà!  Sách  Hoàn  Nguyên  Quán  gọi 

chuyện này là  “xuất sanh vô tận” , gọi nó là “diệu lý”, pháp được gọi là “diệu pháp”. Đối với 

chữ Diệu này, diệu ở chỗ nào? Chẳng thể nói là nó có, mà cũng chẳng thể nói là nó không có. 

Đó là Diệu. Quý vị nói “nó là có” thì bản thể của nó chính là Không, trọn chẳng thể được. 

Quý vị bảo “nó là không”, nó lại thật sự hiện tướng. Tướng là huyễn tướng, Lý là lý Không. 

Lý chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần, sáu căn của chúng ta đều chẳng 

tiếp xúc được. Quý vị nhìn chẳng thấy, mà cũng chẳng nghe thấu, nghĩ cũng chẳng ra, sáu 

căn không có cách nào tiếp xúc. Nó tồn tại, chẳng phải là không tồn tại, điều này được gọi là 

Diệu. Lý diệu, Sự diệu, Tướng cũng diệu. Khi nào có thể thấy chân tướng? Khế nhập bèn 

thấy.  Chưa  khế nhập  sẽ  chẳng nhìn thấy.  Khế  nhập  phải  có  công  phu  Định  Huệ.  Chưa  có 

Định Huệ thật sâu thì đến khi nào sẽ định? Định do chúng ta tu tương ứng với tự tánh vốn 

định. Cổ đại đức nói  “tánh, tu bất nhị” , tánh định là tự tánh vốn định. Huệ Năng đại sư nói: 

 “Nào ngờ tự tánh, vốn chẳng dao động” , đó là tánh định. Nay tâm chúng ta loạn, vọng niệm 

quá nhiều, buông vọng niệm xuống như thế nào? Chúng ta tu Định, tu tương ứng với tự tánh 

vốn định, Thật Tướng của các pháp hiện tiền, hoàn toàn thấy rõ rệt. Khi ấy sẽ gọi là minh tâm 

kiến tánh, đại triệt đại ngộ, người học Phật phải đặt vững mục tiêu ở nơi đây. Nay chúng ta ở 

trong thế gian này, tưởng tượng chẳng được, đức Phật dạy chúng ta một phương pháp: Trước 

hết, hãy về thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc theo A Di Đà Phật, vấn đề ấy sẽ được giải 

quyết, chúng ta bèn có thể chứng đắc. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. 



--------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

  

 

 Tập 106 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm hai mươi sáu, xem từ dòng thứ nhất, coi từ chữ Chánh Giác 

trong dòng thứ nhất. 

872  Tập 106 





 “Chánh  Giác  giả,  Như  Lai  chi  Thật  Trí,  cố  thành  Phật  viết  thành  Chánh  Giác.  Tối 

 Chánh Giác giả, sùng hiển Phật giác chi vô thượng viên mãn cứu cánh”  (Chánh Giác là Thật 

Trí của Như Lai, vì thế, thành Phật được gọi là “thành Chánh Giác”. Tối Chánh Giác: Đề 

cao, hiển thị sự giác ngộ của Phật là vô thượng viên mãn rốt ráo). Đoạn này về tướng thứ sáu 

(tức “thành đạo”) trong tám tướng thành đạo, kinh văn chỉ có hai câu:   “Đắc vi diệu pháp, 

 thành Tối Chánh Giác” , đoạn này nhằm giải thích Tối Chánh Giác là gì. Trong phần trước, 

tôi có nói lão cư sĩ Niệm Tổ đã trích dẫn kinh luận nhằm giải thích từ ngữ  “đắc vi diệu pháp”  

là  “khế Thế Tôn chi Phật trí” , tức là khế nhập [Phật trí của đức Thế Tôn],  “nhập Thật Tướng 

 chi diệu lý”  là thành Chánh Giác. Nay lại giải thích,  “Chánh Giác giả, Như Lai chi Thật Trí” 

(Chánh Giác là Thật Trí của Như Lai). [Hễ nói] Như Lai thì quá nửa là nói về tự tánh, là tự 

tánh của đương nhân. Trong kinh Phật thường nói  “đương nhân”  thì  “đương nhân”  (當人) 

là chính mình,  “đương xứ”  (當處) là ở ngay nơi đây, cho nên gọi là  “đương hạ”  (當下: ngay 

nơi đây, ngay trong lúc này). Trong tự tánh của chính chúng ta vốn sẵn có trí huệ chân thật, 

trí huệ ấy chẳng giả. Trí huệ chân thật vĩnh viễn chẳng mất đi, vĩnh viễn tồn tại. Không chỉ trí 

huệ là như thế, mà đức năng cũng là như thế, tướng hảo cũng là như thế, chẳng có một pháp 

nào không như vậy, pháp nào cũng đều là như vậy, vì hết thảy các pháp chẳng lìa tự tánh, đều 

do tự tánh biến hiện. Ở đây, cổ đại đức có một tỷ dụ, sánh ví tự tánh như vàng, vàng ròng, 

sánh ví vạn pháp như các món vật làm bằng vàng, dùng vàng ròng làm thành các dụng cụ. 

Thí dụ như phổ biến nhất là đồ trang sức, nhẫn, xuyến, vòng đeo cổ, những món trang sức ấy, 

lắm thứ kiểu dáng, chẳng có cùng tận. Năm xưa tôi ở Mỹ, chúng tôi có một vị đồng tu là cư 

sĩ Trần Đại Xuyên kinh doanh đồ trang sức. Ông ta làm đồ trang sức giả, tức là [đồ bằng] 

vàng mạ, chẳng phải là vàng ròng, làm vô cùng xinh đẹp, lại vừa rẻ. Hàng bán hết sức chạy, 

bán khắp cả thế giới. Có lần, ông ta dẫn tôi đến thăm phòng trưng bày, phòng trưng bày ấy to 

gần gấp đôi studio của chúng ta, những sản phẩm trong ấy ước chừng gần hai vạn loại, quý vị 

đến xem, đẹp đẽ khôn xiết, thật xinh đẹp! Người ngoại quốc rất thích những món ấy, chúng 

hết sức đẹp đẽ, trông còn đẹp hơn đồ thật. Mất đi cũng chẳng đáng giá mấy. Một món đắt 

nhất cũng không hơn mười mấy đồng, đại khái chẳng thể nào mắc hơn hai mươi đồng. Quý 

vị thấy giá thành rất thấp, rất đẹp, ai đến cũng mua vài món, có thể thường thay đổi để đeo. 

Quý  vị  thấy  làm  ra  mấy  vạn  thứ,  hình  dạng  khác  nhau,  chúng  được  gọi  là   “khí”   (器:vật 

dụng) .  Tất cả hết thảy các món trang sức có chất liệu đều là hoàng kim, nó là vàng mạ. Cổ 

đức dùng tỷ dụ này, sánh ví  “dĩ kim tác khí, khí khí giai kim”  (dùng vàng làm đồ vật, món 

nào cũng đều là vàng),  “vàng”  ấy chính là Thật Trí của Như Lai được nói đến ở đây. Chỉ cần 

quý vị chứng đắc, tìm được trí huệ chân thật trong tự tánh, tác dụng sẽ vô cùng. 



Do vậy, Phật được gọi là Tối Chánh Giác, Tối Chánh Giác  “sùng hiển” , Sùng (崇) là 

sùng thượng (đề cao), tôn sùng, Hiển (顯) là hiển thị,  “Phật giác chi vô thượng viên mãn cứu 

 cánh”  (sự giác ngộ của Phật vô thượng viên mãn rốt ráo). Ba hình dung từ này hay lắm! Vô 

Thượng là chẳng có gì cao hơn, nó có thể sanh ra vạn pháp. Viên Mãn là chẳng có mảy may 

Tập 106  873 



khuyết hãm nào. Cứu Cánh là đạt tới chỗ tột bậc. Đây là nói về trí huệ hiện tiền, đức năng 

cũng là vô thượng viên mãn rốt ráo, tướng hảo cũng như thế. Cũng có thể nói là chẳng có 

pháp nào không phải là vô thượng viên mãn rốt ráo. Chỗ như vậy ở nơi đâu? Tây Phương 

Cực Lạc thế giới là như vậy, thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật được nói trong kinh 

Hoa Nghiêm cũng là như vậy, báo độ của hết thảy chư Phật đều là như vậy. Vì sao? Có thể 

tiến nhập báo độ của Như Lai là ai? Đều là những người tu hành đã đạt địa vị, vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước thảy đều buông xuống. Do vậy, thế gian ấy là một thế gian bình đẳng, 

chẳng có cao, thấp. Vì sao? Ai nấy đều đạt đến vô thượng viên mãn rốt ráo. Chẳng phải ở 

trong cảnh giới ấy, quý vị sẽ chẳng thể tiến vào, thế giới ấy ở ngay trước mặt mà quý vị cũng 

chẳng nhìn thấy. Các nhà khoa học hiện thời đang nói đến các chiều không gian khác nhau. 

Chúng có tồn tại trước mặt chúng ta hay không? Ở ngay trước mặt chúng ta! Về căn bản là 

hiện tiền, chẳng hề rời khỏi, ở ngay đó, nhưng chúng ta chẳng thấy. Giống như chúng ta xem 

TV, quý vị thấy [những hình ảnh] đều ở trong màn hình này, đang tồn tại. Ở đây (Úc) thì tôi 

không biết, chứ ở Mỹ có hơn một trăm băng tần TV, đều hiện diện trong một màn hình. Quý 

vị chẳng  mở  đúng băng  tần,  chẳng thể nói nó  không  có.  Nhà  Phật  nói   “ẩn  - hiển” ,  nó ẩn 

chẳng hiển vì quý vị chẳng bắt đúng băng tần. Sau khi ấn nút đúng băng tần, nó bèn hiển 

hiện, hiển chứ không ẩn. Khi ẩn, quý vị chẳng thể nói là nó không có; khi hiện, quý vị chẳng 

thể nói là nó có, đó là Diệu! Chẳng phải có, chẳng phải không, đó là Diệu. Trong kinh Phật, 

chữ Diệu thường được dùng để chỉ ý nghĩa này. Duyên đầy đủ bèn hiện, duyên chẳng đủ bèn 

chẳng hiện. Trong chân tánh, ở đây [chân tánh được] gọi là Thật Trí, trí huệ chân thật chẳng 

hiện,  giống  như  chúng  ta  nhìn  vào  màn  hình  TV,  chẳng  nhấn  đúng  băng  tần,  cái  gì  cũng 

chẳng có, nhưng hễ gặp duyên, nó có thể hiện tướng, có thể sanh ra vạn pháp. Không chỉ có 

thể sanh ra vạn pháp, sách Hoàn Nguyên Quán còn cho biết nó  “xuất sanh vô tận” , biến hóa 

vô cùng, những điều này đều là thật. Vì sao nó biến hóa vô cùng? Vì nó vô thượng viên mãn 

rốt ráo! 



Cảnh giới này không phải chỉ riêng mình Thích Ca Mâu Ni Phật mới có, cũng chẳng 

phải là một số vị như A Di Đà Phật và Tỳ Lô Giá Na Phật riêng có, chẳng phải vậy. Đức Phật 

bảo chúng ta: Hết thảy chúng sanh trong khắp pháp giới hư không giới đều có, chỉ vì hiện 

thời quý vị đang mê chẳng giác, mê mất tự tánh, nên cảnh giới thù thắng khôn sánh chẳng 

hiện ra. Duyên ấy là gì? Nay chúng ta gọi duyên là nghiệp. Chúng ta hãy suy nghĩ, đại chúng 

trong xã hội hiện thời đang tạo nghiệp gì? Vì tự tư tự lợi, tiếng tăm, lợi dưỡng, bất hiếu với 

cha mẹ, bất kính tôn trưởng, kiêu căng, ngã mạn, tạo những nghiệp ấy. Những nghiệp ấy là 

nghiệp bất thiện. Vì sao hiện thời trên địa cầu có lắm tai nạn như thế? Do nghiệp bất thiện 

biến hiện. Những điều ấy đều thuộc loại viên mãn rốt ráo, nó có thể biến, tùy duyên biến, 

[tức là] thuận theo duyên mà biến hiện. Tùy thuận duyên gì vậy? Tùy thuận duyên của hết 

thảy chúng sanh, chẳng tùy thuộc bản thân Phật, Bồ Tát. Nếu là tùy thuận bản thân Phật, Bồ 

Tát thì hiện tướng gì cũng không có. Điều đó giống như gì? [Giống như] chúng ta nhìn vào 

874  Tập 106 



màn hình TV, trong ấy thứ gì cũng đều chẳng có. Đó là duyên của chư Phật Như Lai. Vì sao 

các Ngài không hiện? Vì các Ngài chẳng khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm động niệm 

còn không có, chư vị nghĩ xem: Há có phân biệt, chấp trước? Các Ngài thật sự chẳng khởi 

tâm, không động niệm, chẳng phân biệt, không chấp trước; do vậy, các Ngài hiện Thường 

Tịch Quang, một bầu quang minh. Trong đó, chẳng có hiện tượng vật chất, mà cũng chẳng có 

hiện tượng tinh thần, giống như chúng ta nhìn vào màn bạc, trên màn bạc thứ gì cũng đều 

chẳng có, hiện những tướng ấy. 



Chư Phật Như Lai hiện tướng, kinh giảng rất rõ ràng:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri 

 lượng”  (thuận theo tâm chúng sanh, ứng với khả năng nhận biết của họ), quý vị thấy   “tùy 

 tâm  ứng  lượng” ,chẳng  phải  là  tùy  thuận  cái  tâm  của  chính  mình,  mà  thuận  theo  tâm  của 

chúng sanh. Tâm địa ngục hiện tướng địa ngục, địa  ngục là tâm gì? Sân hận, sân khuể bèn 

hiện tướng địa ngục. Đối với tướng ngạ quỷ thì tâm ngạ quỷ hiện tướng ngạ quỷ, ngạ quỷ là 

gì? Tham lam, tham lam chẳng chán, đó là ngạ quỷ. Tâm súc sanh là ngu si. Do vậy, tham, 

sân, si hiện ba ác đạo. Nhân đạo là gì? Nhân đạo là Thập Thiện, Ngũ Giới. Tại Trung Quốc, 

tổ tiên dạy chúng ta Ngũ Luân, Ngũ Thường là nhân đạo. Hiện thời, làm người khổ quá! Vì 

sao? Họ chẳng phải là người, con người hiện thời còn khổ hơn ngạ quỷ, vì sao? Đã mất cái 

tâm người rồi! Tâm người là gì? Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, đó là tâm người. 

Tổ tiên dạy chúng ta bốn khoa mục ấy, chúng ta phải tìm lại chúng, đó là xã hội phước báo 

nhân thiên, người trong thế gian này thật sự có phước. Kinh còn dạy chúng ta tu phước, quý 

vị chẳng tu phước, lấy đâu ra phước báo? Tạo tội mà mong có được phước báo, chẳng có lẽ 

ấy! Chẳng có đạo lý ấy! Chịu tội chính là bị tai nạn, tai nạn cá nhân là bệnh tật, quả báo của 

biệt nghiệp và cộng nghiệp chính là thiên tai, nhân họa. 



Xã hội hiện thời đầy dẫy thiên tai, nhân họa, vì sao? Người sống trên địa cầu này vứt 

bỏ thiện nghiệp, chẳng còn học theo điều lành, chẳng biết tu phước, chẳng biết tu đức. Vì thế, 

xã  hội  lâm  vào  tình  trạng  bình  trị  hay  loạn  lạc  đều  là  các  phản  ứng  đối  với  tâm  hạnh  và 

nghiệp cảm của cư dân hiện tiền, chứ chẳng phải là gì khác. Hiểu rõ đạo lý này, liễu giải sự 

thật này, trông thấy khá nhiều điềm báo bất tường, chúng ta lập tức giác ngộ, lập tức quay 

đầu, tai nạn sẽ từ từ hóa giải. Nếu chính mình chẳng thừa nhận lầm lỗi của chính mình, chẳng 

biết sám hối, chẳng biết quay đầu, vẫn thuận theo tập khí phiền não của chính mình để tiếp 

tục làm thì sẽ bị hủy diệt, chính mình bị hủy diệt, xã hội cũng bị hủy diệt, địa cầu cũng hủy 

diệt, quý vị làm chuyện như thế đó. Những vị đại thánh đại hiền của các sắc dân khác nhau 

và các tôn giáo bất đồng nhắc nhở, chỉ dạy chúng ta hãy thoát ly biển khổ, đạt tới cuộc sống 

thật sự hạnh phúc mỹ mãn như thế nào, đó là giáo dục tôn giáo. Văn tự Trung Quốc giải thích 

hai chữ “tôn giáo” rất hay. Chữ Tôn có ba ý nghĩa, thứ nhất là chủ yếu, thứ hai là trọng yếu, 

thứ ba là tôn sùng, tôn trọng, đề cao, tôn sùng. Giáo là giáo dục, giáo học. Quý vị thấy hai 

chữ Tôn Giáo gộp lại rất tuyệt diệu, trong thế gian này, [tôn giáo là] điều nhân dân cần thiết, 

Tập 106  875 



là giáo dục trọng yếu nhất, là sự giáo học chánh yếu nhất, là sự giáo hóa đáng tôn sùng nhất, 

đó là hai chữ Tôn Giáo được giải thích theo Hán văn. Trong mười mấy năm gần đây, chúng 

tôi tiếp xúc khá nhiều tôn giáo trên thế giới, đem định nghĩa này của Trung Quốc về tôn giáo 

nói với mọi người, người nghe chẳng có ai không hoan hỷ, chẳng có tôn giáo nào phản đối 

cách nói ấy. Nghe xong rất hoan hỷ, bởi tôn giáo vốn có ý nghĩa ấy. Đó là gì? Giáo dục tôn 

giáo là nhu cầu tất yếu của người thế gian. Quý vị có nền giáo dục ấy sẽ có hạnh phúc, có sự 

mỹ mãn, có hòa hài, có hòa bình. Không có nền giáo dục ấy, xã hội động loạn chẳng biết đến 

mức nào! Tổ tiên chúng ta tạo ra chữ viết, hàm nghĩa trong các từ vựng (vocabulary) được 

dùng hết sức sâu xa, [đúng là] văn tự trí huệ, câu chữ trí huệ. Chúng ta phải cảm ân tổ tiên, 

chớ nên khinh dễ, khinh dễ sẽ có tội với tổ tiên, là đại bất hiếu! Bởi lẽ, đấy là trí huệ chân 

thật vô thượng viên mãn rốt ráo của Như Lai. 



 “Như  Thích  Ca  Phổ  viết:  Đắc  vô  thượng  chánh  chân  chi  đạo,  vi  Tối  Chánh  Giác”  

(như sách Thích Ca Phổ có nói: “Đắc đạo vô thượng chánh chân là Tối Chánh Giác”). Trong 

Thích Ca Phổ có một câu nói như thế, có thể dùng câu ấy để giải thích ý nghĩa bao hàm trong 

từ ngữ Tối Chánh Giác.  “Hội Sớ viết: Giác chi trung vi tối cực”  (Sách Hội Sớ giảng [Tối 

Chánh Giác] là “sự giác ngộ tột bậc”), vì A La Hán đã giác ngộ, nhưng là vừa mới bắt đầu 

giác ngộ, A La Hán là như vậy. Giác ngộ có lợi ích gì? Bất giác có gì chẳng tốt? Bất giác sẽ 

chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi. Quý vị sống sống chết chết trong lục đạo luân hồi, vĩnh 

viễn chẳng thể gián đoạn, thân thể này đã diệt lại đi tìm một cái thân khác, vĩnh viễn ở trong 

lục đạo. Trong lục đạo, được làm thân người, hay được làm thân chư thiên, cơ hội ấy chẳng 

nhiều, rất ít. Phải làm thân ngạ quỷ, thân súc sanh, thân địa ngục trong lục đạo, cơ hội ấy quá 

nhiều! Nghĩ tới điều này, quý vị sẽ hiểu. Do vậy, đức Phật tỷ dụ lục đạo là biển khổ. Câu 

 “biển khổ vô biên”  hình dung lục đạo luân hồi chẳng có ngằn hạn, nên nói là   “biển khổ vô 

 biên”.  Chúng ta hãy suy nghĩ, chẳng cần nói đến năm đường kia, trong nhân đạo hiện thời, 

hãy nhìn xem con người hiện thời đang sống cuộc đời gì, có thật sự sung sướng hay chăng? 

Tôi thấy nhiều vị lãnh đạo quốc gia, tôi cũng từng thấy những phú ông có tài sản ức vạn, 

nhưng họ chẳng sung sướng! Vì sao tôi biết? Mỗi tối đi ngủ, họ phải uống thuốc ngủ, chẳng 

có thuốc ngủ sẽ không thể ngủ được! Chẳng có cà-phê đậm đặc, tinh thần sẽ uể oải. Do vậy, 

tôi hiểu, địa vị rất cao, có nhiều của cải, vẫn chẳng sung sướng, họ vẫn khổ sở. Phật pháp 

giúp họ lìa khổ được vui. Nếu họ thật sự chịu học, thật sự tin tưởng, thật sự có thể nghe hiểu, 

y giáo tu hành, sẽ lìa khổ được vui! Lìa khổ được vui là cả đời hạnh phúc mỹ mãn, chẳng liên 

can đến địa vị cao hay thấp, nghèo giàu, sang hèn! Cả cuộc đời của loài người chúng ta trong 

thế gian này là để theo đuổi hạnh phúc mỹ mãn hay là để theo đuổi phú quý? Phú quý mà 

chẳng sung sướng thì chẳng thà nghèo hèn mà sung sướng. Kẻ tại gia như Nhan Hồi, là môn 

đệ được Khổng phu tử tán thán nhất, cuộc sống của ông ta hết sức bần hàn, thiếu thốn, nhưng 

là  người  sung  sướng  nhất  trong  các  đồng  học.  Trong  các  vị  xuất  gia,  Bố  Đại  hòa  thượng 

chẳng có một thứ gì, Ngài đã xuất gia, thứ gì cũng đều buông xuống, kể cả đạo tràng cũng 

876  Tập 106 



không có, đi khắp nơi quải đơn, chính mình chẳng có đạo tràng, vui sướng khôn sánh, suốt 

ngày từ sáng đến tối cười hề hà. Đó là các tấm gương trong giới xuất gia và tại gia, chẳng 

liên can gì đến phú quý hay nghèo hèn, đắc đại tự tại, được sung sướng to lớn, đắc đại viên 

mãn. Nhờ vào đâu? Họ nhờ vào đạo, đắc đạo! Đắc đạo là gì? Giác ngộ, hiểu rõ, chẳng còn là 

kẻ hồ đồ nữa. Vạn sự vạn vật trong vũ trụ họ đều thông đạt, hiểu rõ, lẽ đâu chẳng vui sướng? 

Triệt để buông xuống, tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, chẳng nhiễm mảy trần, lẽ nào chẳng vui 

sướng? 



Vì vậy,  “đắc vô thượng chánh chân chi đạo”  nhưsách Thích Ca Phổ đã nói chính là 

minh tâm kiến tánh. Trong Tịnh Độ Tông, dùng phương pháp Niệm Phật cũng có thể đạt đến 

cảnh giới ấy. Đạt tới cảnh giới ấy thì Tịnh Độ Tông dùng thuật ngữ “lý nhất tâm bất loạn”. 

Đắc lý nhất tâm bất loạn là thành Phật, quý vị đắc đạo vô thượng chánh chân, đó là lý nhất 

tâm bất loạn. Sự nhất tâm bất loạn bằng với A La Hán, lý nhất tâm bất loạn là đã thành Phật. 

Kế đó, chúng ta lại thấy lão cư sĩ trích dẫn một câu nói từ sách Hội Sớ, sách Hội Sớ giảng: 

 “Giác chi trung vi tối cực”  (sự giác ngộ tột bậc). A La Hán vừa mới bắt đầu giác ngộ, Bồ Tát 

tuy giác ngộ, nhưng chưa đạt tới tối cực, Phật đã đạt tới tối cực, tức Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh  Giác.  “Cố  vân  thành  Tối  Chánh  Giác.  Thành  Tối  Chánh  Giác  tức  cứu  cánh  thành 

 Phật”   (nên  nói  là  “thành  Tối  Chánh  Giác”.  Thành  Tối  Chánh  Giác  chính  là  rốt  ráo  thành 

Phật). Đây là nói đến tướng “thành đạo” trong tám tướng thành đạo của Thích Ca Mâu Ni 

Phật, chính mình đã tu hành viên mãn. 



Sau khi viên mãn bèn làm gì? Sau khi chính mình đã viên mãn, phải giúp người khác 

viên  mãn,  phải  giáo  hóa  chúng  sanh.  Vì  thế,  đoạn  tiếp  theo  là:   “Thiên  nhân  quy  ngưỡng, 

 thỉnh chuyển pháp luân”  (trời người nương về, ngưỡng mộ, xin chuyển pháp luân), đó là hóa 

độ chúng sanh, tức là tướng thứ bảy trong tám tướng thành đạo, tướng thứ bảy là   “chuyển 

 pháp luân”.  Chúng ta học Phật, nói thật ra, đời người gặp gỡ duyên phận thù thắng như vậy, 

học Phật là đúng, chẳng học Phật bèn sai mất rồi. Học Phật cũng phải lấy  “thành Tối Chánh 

 Giác”  làm mục tiêu học tập. Trong một đời này, chúng ta có thể đạt được Tối Chánh Giác 

hay không? Khó lắm! Nói thật ra, chẳng làm được! Chúng ta có thể đoạn tập khí phiền não 

hay không? Kiến Tư phiền não còn chưa thể đoạn, huống hồ Trần Sa, huống gì Vô Minh? 

Nhưng quý vị phải biết: Chẳng đoạn được những thứ ấy là không được! Nghĩ đến lục đạo, 

nhất định trước hết phải nghĩ đến tam đồ, tam đồ quá khổ, quá đáng sợ. Chúng ta chẳng dễ gì 

thoát khỏi tam đồ để được làm thân người. Chẳng tiêu trừ tội nghiệp trong tam đồ sẽ không 

thể thoát khỏi, giống như phạm tội bị xử phạt giam cầm trong tù ngục. Kỳ hạn xử phạt chưa 

mãn thì quý vị chẳng thoát ra được! Thời hạn bị xử phạt trong tam đồ đã mãn, thoát ra, vào 

nhân đạo, đã thoát ra nhưng chẳng khéo học, lại làm chuyện xấu, sau khi chết lại trở vào tam 

đồ. Trong kinh Địa Tạng, các quỷ vương đã nói tới chuyện này. Quý vị thấy đó, vừa mới thả 

quý vị ra, cớ sao quý vị bèn quay lại ngay? Quỷ vương chê cười quý vị. Sau khi thoát ra, chớ 

Tập 106  877 



nên lộn lại, quý vị bèn thành công. Người nào chẳng còn quay lại nữa? Sau khi thoát ra, gặp 

gỡ Phật pháp, tu hành chứng quả, người ấy sẽ chẳng quay lại. Chứng quả vị như thế nào? Tối 

thiểu là quả vị Tu Đà Hoàn. Thật sự chứng đắc Tu Đà Hoàn sẽ không quay lại tam ác đạo, 

vĩnh viễn sẽ không đọa vào nữa. Trong kinh, đức Phật đã dạy rất nhiều lần: Tuy Tu Đà Hoàn 

chưa thoát luân hồi, vẫn ở trong lục đạo, nhưng Ngài sanh trong cõi trời hoặc nhân gian, ở 

trong hai nơi ấy, chẳng đọa tam ác đạo. Lại còn qua lại chỉ tối đa là bảy lần trong cõi trời 

hoặc nhân gian, sau bảy lần sẽ vượt thoát lục đạo. Không chỉ vĩnh viễn chẳng đọa tam ác đạo, 

mà còn vĩnh viễn chẳng trở lại lục đạo, kể như là thật sự thành tựu. 



Nói thật ra, chúng ta hiện thời ngay cả Tiểu Quả Tu Đà Hoàn còn chẳng có cách nào 

đạt được. Nếu nói là cắn chặt răng nghiêm túc tu hành thì sẽ có thể đạt được, chẳng phải là 

không đạt được! Thật sự có thể buông Ngã Chấp xuống, chẳng còn chấp trước thân là ta, đã 

thấy thấu suốt, buông đối lập xuống, đối với người, đối với sự, đối với vật chẳng có ý niệm 

đối  lập, buông thành  kiến xuống, buông hết thảy  kiến  giải sai  lầm  xuống, đọc kinh  nhuần 

nhuyễn, biến đạo lý trong kinh Phật thành tư tưởng và kiến giải của chính chúng ta, đó là 

chính xác, chẳng có vấn đề gì! Chẳng cần niệm quá nhiều, một bộ kinh Vô Lượng Thọ là đủ 

rồi. Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, đủ rồi, sẽ có thể chứng đắc địa vị Sơ 

Tín trong Thập Tín Bồ Tát như kinh Hoa Nghiêm đã nói, là thánh nhân, chẳng phải là phàm 

phu. Sau khi chứng đắc sẽ chẳng bị thoái chuyển, đó là Vị Bất Thoái. Nếu gặp pháp môn 

Tịnh Độ, quý vị rất may mắn, vì sao? Gặp pháp môn này, quý vị có thể thành Phật trong một 

đời,  chẳng  phải  là thành  Tu  Đà  Hoàn,  mà  ngay  lập  tức  vượt qua  năm  mươi  địa vị,  có  thể 

thành Phật trong một đời, còn hành những thứ gì khác trong thế gian nữa ư? Thảy đều buông 

xuống, nhất tâm nhất ý đọc kinh, niệm Phật, chẳng cần phải mất một thời gian rất dài, quý vị 

có thể biết trước lúc mất, tự tại vãng sanh. Tự tại vãng sanh, dẫu còn thọ mạng trong thế gian 

này, ta chẳng cần, ra đi sớm, có năng lực ấy,  đến Tây Phương Cực Lạc thế giới làm Phật, 

chẳng tuyệt diệu ư? Chuyện may mắn như thế mọi người đều gặp gỡ, tùy thuộc ai có thể nắm 

được vận may này thì sẽ thành công. Bỏ lỡ sẽ rất đáng tiếc, trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ, 

hy hữu khó gặp! Do vậy, thành Tối Chánh Giác là thành Phật rốt ráo. 



Chúng ta đọc hai câu kế tiếp:  “Thiên nhân quy ngưỡng, thỉnh chuyển pháp luân”.  Chỉ 

có đức hạnh và trí huệ của chính mình đã thành tựu, quý vị mới có thể cảm trời, người quy 

ngưỡng. Quy (歸) là quy y. Nói cách khác, họ đến bái quý vị làm thầy, nương vào sự giáo 

huấn của quý vị để tu hành, đó là   “quy ngưỡng”  (歸仰). Thỉnh chuyển pháp luân: Chuyển 

pháp luân là truyền pháp. Vì sao không nói Truyền, mà dùng chữ Chuyển? Lần lượt truyền 

pháp, Phật truyền cho quý vị, quý vị lại truyền cho người khác, từng người truyền cho nhau, 

càng truyền càng nhiều, càng truyền càng lâu, chánh pháp tồn tại lâu dài trên thế gian này, 

đạo lý ở chỗ này. Chúng ta đọc lời chú giải của lão cư sĩ:  “Kỵ dĩ hạ chư cú” (cùng với các 

câu dưới đó), phần kinh văn kế tiếp rất dài, đều nói về tướng thứ bảy, tức tướng thứ bảy trong 

878  Tập 106 




tám tướng thành đạo. Tướng thứ bảy là chuyển pháp luân, hãy ghi nhớ, [chuyển pháp luân là] 

lần lượt truyền pháp.  “Thiên nhân”  có nghĩa là cõi trời và nhân gian, chúng ta giải thích như 

vậy càng dễ hiểu. Ở đây, cụ Hoàng giải thích:  “Thiên đạo trung nhân”  (người sống trong cõi 

trời) được gọi là  “thiên nhân” , tức là chư thiên. Thiên thượng nhân gian, chúng ta gộp cả 

nhân gian vào đó.  “Quy giả quy kính, Ngưỡng giả khâm ngưỡng”  (Quy là quy kính, Ngưỡng 

là khâm phục, ngưỡng mộ). Bồ Tát đã thành Phật, lời chú giải của lão cư sĩ chẳng phải là 

thiếu đạo lý! Thích Ca Mâu Ni Phật đã thành Phật, người thế gian chẳng biết, chỉ thấy Thích 

Ca Mâu Ni Phật tịnh tọa dưới cội cây Tất Bát La. Phàm nhân thấy người ấy đang tịnh tọa, 

người tu hành tịnh tọa thì họ đi qua cũng chẳng để ý đến. Nếu không có ai thỉnh pháp, đức 

Phật sẽ diệt độ. Phàm phu chẳng nhận biết, làm sao có thể đến thỉnh pháp cho được? Chư 

thiên biết, chư thiên nơi nào? Cõi trời Đệ Tứ Thiền, tức chư thiên trong Ngũ Bất Hoàn Thiên 

thấy  biết,  họ  được  gọi  là  Tịnh  Cư  Thiên.  Kinh  Phật  gọi  Tịnh  Cư  Thiên  là  Ngũ  Bất  Hoàn 

Thiên. Họ trông thấy Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện thành Phật dưới cội Bồ Đề, vội vã giáng 

xuống, biến thành hình dạng của người thế gian, quỳ gối trước đức Phật Thích Ca, thỉnh Phật 

trụ  thế,  thỉnh  chuyển  pháp  luân.  Phật  Thích  Ca  có  người  đến  khải  thỉnh,  do  có  người  đến 

thỉnh nên nhận lời,  chẳng nhập diệt.  Vì  thế,  câu   “thỉnh  chuyển  pháp  luân”   ở đây  là  thỉnh 

pháp. Chư thiên trời Tịnh Cư giúp chúng ta thỉnh pháp. 



Vì vậy, ta có thể biết: Thỉnh pháp liên quan tới pháp vận của Phật pháp hưng hay suy. 

Có người thỉnh pháp, pháp vận của Phật sẽ hưng vượng. Phật chẳng phan duyên, chư vị phải 

liễu giải đạo lý này. Phật sẽ chẳng đến tìm quý vị. Chẳng  có ai thỉnh pháp, đức Phật sẽ rời 

khỏi thế gian này, lìa khỏi nhân gian. Vì thế, có thể thỉnh pháp hay không sẽ có liên quan đến 

sự hưng suy của Phật pháp. Ngày nay, Phật pháp đã mấp mé bên bờ vực tồn vong, chẳng ai 

biết thỉnh pháp, Phật pháp sẽ thật sự biến mất trên thế gian này, cho nên chúng ta phải biết 

thỉnh. Thỉnh ai? Xem trong số những người trẻ tuổi, những ai ta biết rõ là người thật sự có 

đạo tâm, chân thật tu trì, thật sự giác ngộ, chúng ta phải thỉnh người ấy! Người khác chẳng 

thỉnh vì chẳng nhận biết, chúng ta nhận biết, có thể nào chẳng thỉnh hay không? Hiện thời 

người ấy là tại gia cư sĩ, ta thấy chính xác người ấy có thể hưng vượng Phật giáo bèn thỉnh 

cầu người ấy xuất gia, thỉnh cầu người ấy chuyển pháp luân. Chánh pháp tồn tại lâu dài trên 

thế gian, chúng sanh mới thật sự có thể tai chướng tiêu tan, có phước, tai nạn tiêu trừ, phước 

báo hiện tiền, đó là chuyện tốt, là chuyện tốt lành bậc nhất trong thiên hạ, chớ nên không 

biết. Ngàn vạn phần chớ nên ganh ghét, chướng ngại. Nếu ganh ghét, chướng ngại, chắc chắn 

sẽ là quả báo trong địa ngục A Tỳ, tuyệt đối chẳng phải là chỗ khác! Chắc chắn quý vị sẽ đọa 

trong địa ngục A Tỳ. Nếu tâm thái của quý vị chuyển biến, chuyển biến một trăm tám mươi 

độ, thỉnh Phật trụ thế, công đức ấy còn gì tuyệt diệu bằng? Cứu vớt Phật giáo, cứu vớt xã hội, 

cứu vớt địa cầu. Tích lũy công đức to tát dường ấy, nếu quý vị mong hưởng thụ phước báo 

nhân gian, hãy nghĩ xem đó là phước báo gì? Quý vị hưởng phước báo đế vương trong nhân 

gian. Ngôi vị đế vương ấy nếu truyền cho con cháu sẽ truyền được bao nhiêu đời? Tối thiểu 

Tập 106  879 



là truyền được một ngàn năm, phước báo quá to! Đúng là ngàn năm thịnh trị, quý vị tích lũy 

công đức to tát dường ấy. Duyên phận hy hữu khó gặp như thế, đến nơi đâu để tìm được? Sau 

khi gặp gỡ lại tu phước báo to như thế, chẳng tuyệt diệu ư? Nhưng nếu quý vị có huệ nhãn, sẽ 

có thể thấy rõ ràng. Nếu chẳng muốn làm quốc vương trên thế gian, quý vị có phước báo to 

lớn ngần ấy, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới là đi làm Phật, sẽ thành Phật. Công đức 

ấy quá lớn, chẳng có bất cứ công đức nào có thể sánh bằng! 



Chúng ta xem tiếp đoạn dưới, trong Trí Độ Luận có nói:  “Kim thị Thích Ca Văn Phật 

 đắc đạo hậu, ngũ thập thất nhật tịch bất thuyết pháp”  (Nay đức Thích Ca Văn Phật sau khi 

đắc đạo, trong năm mươi bảy ngày yên lặng chẳng thuyết pháp). Sau khi thành đạo, đức Phật 

ngồi dưới cội cây to năm mươi bảy ngày, chẳng nói câu nào.  “Tự ngôn, ngã pháp thậm thâm, 

 nan giải, nan tri, nhất thiết chúng sanh phược trước thế pháp, vô năng giải giả”  (tự nhủ: 

“Pháp của ta quá sâu, khó hiểu, khó biết, hết thảy chúng sanh bị trói buộc bởi pháp thế gian, 

không ai có thể hiểu được!”). Đối với người thế gian,  “phược”  (縛) là giống như quý vị bị 

dây thừng trói chặt, chẳng thể động đậy,  “trước”  (著) là chấp tướng, hai chữ này đều là tên 

gọi khác của phiền não. Tập khí phiền não quá sâu, mê mà bất giác, nên quý vị nghe chẳng 

hiểu lời Phật giảng, nghe mà chẳng có hứng thú.  “Bất như mặc nhiên nhập Niết Bàn lạc”  

(chẳng thà lặng lẽ nhập trong niềm vui Niết Bàn), đây là lúc chẳng có ai thỉnh, Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  nhập  Bát  Niết  Bàn.  “Thị  thời  chư  Bồ  Tát  cập  Thích  Đề  Hoàn  Nhân,  Phạm  thiên 

 vương, chư thiên, hợp chưởng kính lễ, thỉnh Phật vị chư chúng sanh sơ chuyển pháp luân. 

 Phật thời mặc nhiên thọ thỉnh, đáo Ba La Nại Lộc lâm trung chuyển pháp luân”  (lúc bấy giờ, 

các vị Bồ Tát và Thích Đề Hoàn Nhân, Phạm thiên vương, chư thiên, chắp tay kính lễ, thỉnh 

Phật hãy vì chúng sanh mà chuyển pháp luân lần đầu tiên. Khi đó, đức Phật im lặng nhận lời 

thỉnh, đến rừng Lộc Uyển trong thành Ba La Nại chuyển pháp luân), đó là giáo hóa năm vị 

tỳ-kheo. Trong Đại Trí Độ Luận có ghi câu chuyện như vậy. Thật ra, đức Phật ở trong Định, 

giảng kinh Hoa Nghiêm mười bốn ngày, cũng có kinh nói là hai mươi mốt ngày, trong Định 

giảng kinh Hoa Nghiêm. Năm mươi bảy ngày thì sau khi đã giảng xong kinh Hoa Nghiêm, 

chẳng có ai đến khải thỉnh, đức Phật ngồi dưới cội cây suốt năm mươi bảy ngày, trừ ba lần 

bảy là hai mươi mốt ngày ra, tối đa là đức Phật giảng kinh Hoa Nghiêm trong hai mươi mốt 

ngày, thời gian còn lại là chờ đợi, người thế gian mê hoặc, điên đảo, chẳng hay, chẳng biết, 

chờ đợi trời, người. Chư Bồ Tát trông thấy, người Hoa gọi Thích Đề Hoàn Nhân là Ngọc 

Hoàng Đại Đế, vị này cũng trông thấy, Đại Phạm Thiên Vương cũng thấy, kế đó là chư thiên, 

chư thiên cõi trời Tịnh Cư cũng thấy. Trong Thích Ca Phổ chép thiên chúng Tịnh Cư đến 

thỉnh pháp. Lúc đó, Thích Ca Mâu Ni Phật chấp thuận, im lặng là chấp thuận, chẳng cần phải 

nói. Nếu chẳng chấp thuận sẽ phải nói, không nói tức là chấp thuận, Ngài đến Lộc Dã Uyển, 

 “Ba La Nại Lộc lâm trung”  chính là Lộc Dã Uyển, giáo hóa năm tỳ-kheo. Sau khi Thích Ca 

Mâu Ni Phật thành đạo, bắt đầu giáo hóa chúng sanh từ nơi đây.  “Hựu Pháp Hoa kinh vân”  

(lại nữa, kinh Pháp Hoa nói), lão cư sĩ trích dẫn kinh luận rất nhiều, nên chúng ta đọc bản chú 

880  Tập 106 



giải này cũng giống như đọc hơn một trăm bộ kinh luận. Đây là chuyện tốt đẹp vô cùng hiếm 

có, khó gặp, [cụ trích dẫn] tổng cộng một trăm chín mươi ba bộ kinh luận. Tiếp theo đó là: 

 “Hựu Pháp Hoa kinh vân: Nhĩ thời, chư Phạm Vương, cập chư thiên Đế Thích, hộ thế tứ 

 thiên vương, cập Đại Tự Tại Thiên, tịnh chư dư thiên chúng, quyến thuộc bách thiên vạn, 

 cung kính hợp chưởng lễ, thỉnh ngã chuyển pháp luân”  (Lại nữa, kinh Pháp Hoa nói: “Lúc 

bấy giờ, các Phạm Vương và chư thiên, Đế Thích, bốn vị thiên vương hộ thế và Đại Tự Tại 

Thiên, cùng các thiên chúng, quyến thuộc trăm ngàn vạn người, cung kính chắp tay lễ, thỉnh 

ta chuyển pháp luân”). Trong kinh Pháp Hoa, chính đức Phật tự nói, thuở Ngài thành đạo, 

loài người chẳng biết, phàm phu mắt thịt chẳng nhìn thấy, nhưng chư thiên trông thấy. Cho 

nên các thiên vương trong hai mươi tám tầng trời, trừ Vô Sắc Giới Thiên ra, mười tám tầng 

trời thuộc Sắc Giới và sáu tầng trời thuộc Dục Giới, đều dẫn quyến thuộc của chính mình và 

đại chúng tới khải thỉnh. 



 “Pháp  luân” ,lại  giải  thích  chữ  Pháp  Luân ,  “Pháp,  chỉ  Phật  giáo  pháp.  diễn  thuyết 

 Phật chi giáo pháp, xưng vi chuyển pháp luân”  (Pháp: Chỉ giáo pháp của đức Phật. Diễn nói 

giáo pháp của Phật thì gọi là “chuyển pháp luân”). Chúng ta hiểu rất rõ ý nghĩa của “chuyển 

pháp luân”. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, thân hành, ngôn giáo nêu gương tốt nhất cho 

hết thảy chúng sanh, đó gọi là  “chuyển pháp luân”.  Chuyển (轉) là chuyển động, Pháp (法) 

là thân hành, ngôn giáo, Luân (輪) tượng trưng sự viên mãn, tượng trưng cho sự rốt ráo. Tiếp 

đó, lại giải thích chữ Luân:  “Luân giả, Chuyển Luân Thánh Vương chi luân bảo, hồi chuyển 

 tứ thiên hạ, triển tồi chư oán địch. Cố dĩ thí dụ Phật chi giáo pháp, diệc lưu chuyển nhất thiết 

 chúng sanh giới, phá trừ chư phiền não”  (Luân là luân bảo (bánh xe báu) của Chuyển Luân 

Thánh Vương, xoay chuyển khắp tứ thiên hạ, nghiền nát các oán địch. Vì thế, dùng nó để 

sánh ví giáo pháp của Phật cũng lưu chuyển trong hết thảy chúng sanh giới, phá trừ các phiền 

não). Luân là gì? Hiện thời, đại khái là trong nửa thế kỷ này, trong quá khứ cũng có, nhưng 

chẳng rõ rệt, trong nửa thế kỷ này thì vô cùng rõ rệt, thường nghe nói có người từ ngoài vũ 

trụ đến địa cầu chúng ta. Công cụ giao thông của họ là gì? Đĩa bay! Đĩa bay chẳng phải là 

Luân ư? Nó tròn trĩnh, đó là công cụ giao thông của họ. Khoa học kỹ thuật phát triển hơn 

chúng ta, nay chúng ta chế tạo máy bay nhưng chẳng có cách nào bay ra ngoài vũ trụ. Quý vị 

thấy công cụ giao thông của họ tròn xoe, các nhà khoa học bảo hình tròn thích hợp nhất để 

phi hành. Tất cả hết thảy tinh cầu cũng đều là hình tròn, tốc độ phi hành trong vũ trụ cũng hết 

sức nhanh chóng. Vì thế, tôi cảm thấy Luân Bảo của Chuyển Luân Thánh Vương như kinh đã 

nói đại khái là đĩa bay! Chẳng phải là nhà vua đích thân đến, mà vua sai những binh lính cấp 

thấp đến các tinh cầu để tuần tra một lượt, xem xét tình hình. Vì sao? Đây là khu vực cai trị 

của vua, phải thường xuyên phái người đến đây tuần tra đôi chút. Vua thuộc về loài người, 

chẳng phải là thiên đạo. Nếu là thiên đạo, sẽ chẳng cần đến công cụ giao thông. Chư thiên có 

thần thông, chẳng cần tới công cụ giao thông. Chuyển Luân Thánh Vương vẫn thuộc về nhân 

đạo, trong nhân đạo chẳng có cách nào đột phá các chiều không gian và thời gian nên nhất 

Tập 106  881 



định phải có công cụ giao thông. Do đó, đĩa bay từ tinh cầu khác bay đến, chắc chắn thuộc về 

nhân đạo. Tôi học Phật nhiều năm như vậy, trong khi giảng kinh mới thấu hiểu [điều này]. 



 “Hồi chuyển tứ thiên hạ”  (xoay chuyển trong tứ thiên hạ), tứ thiên hạ đều thuộc khu 

vực quản hạt của Chuyển Luân Thánh Vương. Trong kinh nói Chuyển Luân Thánh Vương có 

bốn loại, đẳng cấp khác nhau. Kinh Phật nói [bốn loại ấy] là Kim Luân Thánh Vương, Ngân 

Luân  Thánh  Vương,  Đồng  Luân  Thánh  Vương,  và  Thiết  Luân  Thánh  Vương.  Thiết  Luân 

Thánh Vương nhỏ nhất, cai quản một thiên hạ trong tứ thiên hạ, cai quản một phương. Tứ 

Thiên Hạ là Đông, Nam, Tây, Bắc, Thiết Luân Thánh Vương cai quản một phương. Đồng 

Luân Vương cai quản một nửa tứ thiên hạ, tức là cai quản hai phương. Ngân Luân Vương cai 

quản  ba  phương.  Kim  Luân  Vương  cai quản  trọn hết.  Đó  là bốn loại  Chuyển  Luân  Thánh 

Vương.  Vật báu  của  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  là  công cụ giao thông,  các  công  cụ  giao 

thông thuộc về nhà vua, nay chúng ta gọi là “không quân”, cũng thuộc loại vũ khí. Luân Bảo 

của Chuyển Luân Thánh Vương là vũ khí, Luân Bảo có thể đến các nơi thuộc phạm vi của 

nhà vua, nhưng chẳng thể tới những nơi chẳng thuộc vào phạm vi của ông ta. Chỗ nào vua có 

thể tới bèn thuộc vào phạm vi của ông ta. Câu tiếp theo khiến cho chúng ta hiểu Luân Bảo là 

vũ khí:  “Triển tồi chư oán địch”  (nghiền nát các oán địch), đó là vũ khí của ông ta. Dùng nó 

để tỷ dụ giáo pháp của đức Phật. Hiện thời chúng ta gọi giáo pháp của đức Phật là giáo dục 

của Phật Đà, mọi người bèn dễ hiểu. Giáo dục Phật Đà lưu chuyển trong hết thảy chúng sanh 

giới, giúp cho hết thảy chúng sanh đoạn phiền não, khai trí huệ. Do vậy, đức Phật giảng kinh, 

thuyết pháp ví như Chuyển Luân Thánh Vương đang chỉ huy, đang huy động Luân Bảo để 

tuần thị (tuần tra, xem xét) tứ thiên hạ. Tứ thiên hạ là mỗi tinh cầu. Ở đây, nếu dựa theo cách 

nói của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, chúng ta coi một đơn vị thế giới là một hệ Ngân Hà, phạm 

vi thống lãnh, quản hạt của Kim Luân Thánh Vương là một hệ Ngân Hà. Khu vực quản trị 

của vị Luân vương nhỏ nhất, tức Thiết Luân Vương, cai quản một phần tư hệ Ngân Hà. Như 

vậy là công cụ giao thông của ông ta rất lợi hại, có thể trong một khoảng thời gian rất ngắn 

đã tuần tra trọn hết, quay về, hiểu rõ rệt tình hình. Loài người chúng ta trên địa cầu hiện nay 

làm càn, làm quấy, họ (các vị Chuyển Luân Thánh Vương) điều tra rõ ràng, gây ra tai nạn 

cho chúng ta. Điều này rất có thể là như vậy! Con người chẳng học điều tốt lành, không học 

điều thiện, có khả năng này! Nếu tâm chúng ta biến thành thiện, đoạn ác, tu thiện, tích công 

lũy  đức,  Luân  Vương  sẽ ban  thưởng,  tặng  thưởng  chúng  ta,  chẳng đến  trừng phạt.  Nêu  ra 

cách nhìn này để mọi người tham khảo! 



 “Pháp Hoa Văn Cú vân”  (sách Pháp Hoa Văn Cú nói), đây là trước tác của Trí Giả đại 

sư, là chú giải kinh Pháp Hoa,  “chuyển Phật tâm trung hóa tha chi pháp, độ nhập tha tâm, 

 danh Chuyển Pháp Luân” (chuyển pháp hóa độ người khác từ trong tâm Phật vào tâm người 

khác nên gọi là Chuyển Pháp Luân). Trí Giả đại sư nói: Chuyển phương pháp giáo hóa chúng 

sanh, kể cả lý luận từ trong tâm Phật. Đây là dạy người khác, nếu kẻ ấy có thể tin, có thể 

882  Tập 106 



hiểu, có thể thật sự thấu hiểu, biểu hiện trong cuộc sống hằng ngày, đó là thật sự  “độ nhập 

 tha tâm”  (đưa vào tâm người khác), người thọ giáo đạt được lợi ích chân thật. Đó là  “chuyển 

 pháp luân”.  Vì thế, giáo pháp của đức Phật được chia thành bốn giai đoạn là tín, giải, hành, 

chứng. Khi quý vị chẳng tin tưởng, bèn giúp cho quý vị sanh khởi lòng tin. Trong xã hội quá 

khứ, tại Trung Quốc, kể cả người ngoại quốc nghiên cứu lịch sử Trung Quốc, không ai chẳng 

bội phục cổ nhân Trung Quốc, đều khẳng định người Hoa có trí huệ rất cao. Mấy ngàn năm 

qua, một quốc gia to như thế, dân cư đông đúc như thế, nhiều sắc tộc như vậy, có thể sống 

hòa thuận với nhau, đối đãi bình đẳng, điều này chẳng dễ dàng! Dựa vào đâu? Dựa vào giáo 

dục của thánh hiền. Đặc biệt là sau khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, quả thật là đã nâng 

cao văn hóa bản địa lên một mức độ rộng lớn, giải quyết rất nhiều vấn đề nan giải, cống hiến 

rất lớn đối với xã hội. Vì thế, trên thế giới hiện thời, tuy người tín ngưỡng Phật giáo chẳng 

nhiều lắm, ít hơn Cơ Đốc Giáo và Y Tư Lan Giáo, nhưng các tôn giáo khác đều tôn trọng 

Phật  giáo,  chúng  ta  thấy  được  [điều  này].  Vì  sao?  Trong  kinh  điển  [nhà  Phật]  có  đạo  lý, 

những đạo lý ấy có thể thật sự giúp chúng ta giải quyết vấn đề. Phật pháp ở trong thế gian 

này, nêu gương, giúp đỡ hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui, đó là giáo học của Phật pháp, 

dạy điều gì? Dạy con người lìa khổ được vui. Khổ  - vui là quả báo, hiện thời chúng sanh 

đang chịu khổ, đang mắc nạn, chẳng dễ sống! Nếu Phật pháp được thực hành rộng rãi, khôi 

phục như thời cổ, tự viện am đường thời cổ giảng kinh, giáo học, là giáo dục, chẳng phải là 

tôn giáo. Từ xưa tới nay, đế vương trực tiếp chưởng quản nền giáo dục ấy, cao tăng đại đức 

đều được phong làm Quốc Sư, giúp xã hội an định, giúp thế giới hòa hài. Thâu hẹp phạm vi 

thì Phật pháp có thể giúp cho hết thảy chúng sanh thân tâm thanh tịnh, khỏe mạnh, sống lâu, 

gia đình hòa thuận, sự nghiệp thuận lợi, xã hội an tường, hòa bình, quốc thái dân an, quý vị 

có thể nói Phật pháp chẳng có cống hiến gì hay sao? Do vậy, lịch đại đế vương đều quy y 

Tam Bảo, chẳng có ai không nghiêm túc học tập. Đại khái những kẻ chẳng nghiêm túc học 

tập là các đời đế vương cuối cùng [trong mỗi triều đại], do họ chẳng nghiêm túc học tập nên 

quốc gia bị diệt vong trong tay họ. Từ lịch sử Trung Quốc, quý vị thấy rõ ràng, minh bạch 

chuyện như vậy. 



Chúng ta lại xem phần trích dẫn kế tiếp:  “Gia Tường sư vân: Tự ngã chí bỉ, cố xưng vi 

 Chuyển”  (Ngài Gia Tường nói: “Từ ta đưa tới người khác nên gọi là Chuyển”).  “Ta”  ở đây 

là Thích Ca Mâu Ni Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật dạy bảo, Bỉ (kẻ khác) là người tiếp nhận, kẻ 

thọ giáo học và hiểu. Đức Phật truyền cho mọi người, mọi người đều học, thấu hiểu; do vậy, 

Chuyển mang ý nghĩa dạy bảo và truyền lại.  “Hựu, Thám Huyền Ký giải pháp luân viết”  (Lại 

nữa, sách Thám Huyền Ký giải thích chữ Pháp Luân như sau), Thám Huyền Ký là chú giải 

kinh Hoa Nghiêm, do tổ sư đời thứ ba của tông Hoa Nghiêm là Hiền Thủ quốc sư soạn. Ngài 

là  thầy  của  ngài  Thanh  Lương,  đã  giải  thích  chữ  Pháp  Luân  như  sau:   “Pháp  thị  quỹ  trì 

 nghĩa”  (Pháp có nghĩa là giữ cho đúng với khuôn khổ). Quỹ (軌) là quỹ đạo, nay chúng ta 

nói là nguyên lý, nguyên tắc, Trì (持) là bảo trì (gìn giữ), ắt phải tuân thủ những nguyên lý, 

Tập 106  883 



nguyên tắc ấy, chẳng thể vi phạm. Hễ vi phạm, quý vị sẽ bị phiền phức. Những nguyên lý, 

nguyên tắc ấy giống như gì? Giống như chân lý, quý vị chẳng thể vi phạm, nên gọi là Quỹ 

Đạo (đường lối, khuôn khổ nhất định).  “Thông hữu tứ nghĩa, vị giáo, lý, hành, quả”  (Nói 

chung, có bốn nghĩa là giáo, lý, hành, quả). Giáo là giáo học, nói theo hiện thời, chú trọng 

sách giáo khoa. Kinh bổn này là Giáo, tức sách giáo khoa. Trong sách giáo khoa có Lý, tức là 

có đạo lý. Nếu chẳng có Lý, sẽ chẳng có Hành, chẳng có Quả, Giáo ấy chẳng phải là chánh 

giáo, đương nhiên càng chẳng thể nói là thánh giáo được! Trong thánh giáo, nội dung nhất 

định gồm có Lý, Hành, Quả, đó là nội dung của nó. Vì thế, nó có đạo lý trong ấy, đạo lý ấy 

nay được gọi là triết học và khoa học. Thật sự có! Không chỉ có, mà còn là rốt ráo viên mãn, 

điều này rất khó có. Tiên sinh Phương Đông Mỹ nói là triết học cao cấp. Hành là phương 

pháp, những đạo lý này được áp dụng như thế nào trong cuộc sống, công việc, xử sự, đãi 

người, tiếp vật, đó là Hành. Lý nếu chẳng thể hành sẽ biến thành huyền học, làm chẳng được 

thì chẳng đạt được lợi ích chân thật. Đạt được lợi ích chân thật thì phải hành. Tiếp đó, Quả là 

quả báo, quả báo thù thắng khôn sánh, [chẳng hạn như] tôi vừa mới nói, thân tâm khỏe mạnh, 

gia đình hạnh phúc, sự nghiệp thuận lợi, quả báo ấy mở rộng thành xã hội hòa hài, thiên hạ 

thái bình, quả báo như vậy đó! Đối với sự tu hành chứng quả của quý vị mà nói, quý vị thành 

A La Hán, chứng đắc Bồ Tát, chứng đắc quả vị Phật, đó là Pháp. Do vậy, Pháp có giáo pháp, 

lý pháp, hành pháp, quả pháp, có bốn loại ấy, giảng rất tỉ mỉ. 



 “Luân thị sở thành”  (Luân là cái được hoàn thành [bởi pháp]), Luân tượng trưng cho 

sự thành tựu, thành tựu viên mãn. Nó cũng có bốn ý nghĩa: 



1) Ý nghĩa thứ nhất là viên mãn,  “dĩ ly khuyết giảm cố”  (do lìa khuyết giảm), chẳng có 

khuyết  giảm,  nó  là  viên  mãn.  Luân  (輪)  là  bánh  xe.  Bánh xe thời  cổ  là  bánh xe ngựa.  Cụ 

Hoàng nêu lên tỷ dụ này, nó có hình tròn. Hình tròn tượng trưng cho viên mãn. Nói theo hình 

tròn  trong  Hình  Học  hiện  thời,  nó  có  viên  chu  (circumference,  chu  vi  đường  tròn,  độ  dài 

đường tròn) và viên tâm (tâm hình tròn). Đó là hình tròn theo Hình Học hiện thời. Do vậy, 

Phật pháp dùng hình tròn làm tiêu chí (logo), ý nghĩa này rất sâu! Đường tròn là có, là động, 

tâm  hình  tròn  là  không,  trống  không.  Trong  Hình  Học,  chẳng  tìm  được  một  điểm,  nhưng 

“điểm” có hay không? Khẳng định là có. “Điểm” có hình dạng như thế nào? Không có hình 

tướng, nó là một khái niệm trừu tượng103[3], thật sự có, nhưng thứ gì cũng chẳng có, điều 

này tuyệt lắm! Vì thế, đức Phật dùng pháp luân làm biểu hiệu, làm tiêu chí, sử dụng ý nghĩa 

ấy, chỉ có hình vẽ ấy mới có thể biểu thị [ý nghĩa] “Không và Có bất nhị”. Nó biểu trưng ý 

nghĩa viên mãn. 



103[3] Trong Hình Học, điểm (point) được coi là một khái niệm cơ bản để xây dựng các khái niệm khác, nó 

thường được coi là có mọi chiều kích thước đều bằng zero. Đường (line) được định nghĩa là tập hợp nhiều 

điểm. 

884  Tập 106 





2) Ý nghĩa thứ hai là  “cụ đức”  (trọn đủ các đức). Bánh xe có trục, tức là có tâm, chúng 

ta gọi nó là  “cốc lộc”  (轂轆: trục bánh xe, tâm bánh xe). Nó có căm xe, căm xe phát xuất từ 

chính giữa bánh xe. Bánh xe có rất nhiều căm tõe ra, những cái đó được gọi là   “bức”  (輻: 

căm xe). Bên ngoài, võng (輞: vành bánh xe) là phần bao quanh, bọc ngoài bánh xe là vành 

bánh xe. Đó là ý nghĩa  “cụ đức”. “Cụ đức”  có nghĩa là chẳng thiếu thứ gì.  “Tất giai cụ cố”  

(do thảy đều có), thứ gì cũng trọn đủ thì hình tướng bánh xe mới viên mãn. 



3) Thứ ba là  “hữu dụng, tồi triển Hoặc chướng cố” (do có công dụng nghiền nát Hoặc 

chướng), áp dụng vào Phật pháp thì Phật pháp có thể nghiền nát, trừ sạch mê hoặc, nghiệp 

chướng. Dùng Phật pháp để giúp chúng sanh đoạn phiền não, khai trí huệ, bỏ mê hoặc, bỏ 

phiền não, chướng ngại, mang ý nghĩa này. 



4) Thứ tư,  “chuyển động chi nghĩa”  (nghĩa là chuyển động). Trong thế gian hiện thời, 

toàn thể khoa học đều phải cậy vào bánh xe chuyển động. Nếu bánh xe không xoay chuyển, 

cái gì cũng chẳng có. Tác dụng lớn nhất của bánh xe là chuyển động.  “Vị tùng thử hướng bỉ, 

 tức tùng Phật chí chúng sanh, diệc tùng bỉ hướng thử, tức tùng chúng sanh chí Phật quả”  (ý 

nói từ đây hướng đến kia, tức là từ Phật đến chúng sanh, mà cũng từ kia hướng đến đây, tức 

là từ chúng sanh hướng đến Phật). Đó là chuyển động. Đức Phật dạy chúng ta, chúng ta có 

thể tín, giải, hành, chứng, đến cuối cùng, chúng ta thành Phật. Ngài dạy chúng ta là Ngài đến 

với chúng ta ở nơi đây, sau khi chúng ta thành Phật là chúng ta trở về chốn Phật ngự, chúng 

sanh và Phật bất nhị. Hai câu này là  “thỉnh pháp” , tức thỉnh chuyển pháp luân. 



Chúng ta lại xem hai câu kế đó,  “thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian”  (thường dùng 

pháp âm, giác ngộ các thế gian). Bắt đầu từ câu này,  “tùng thử cú hạ”  (từ câu này trở đi) mãi 

cho đến trước câu  “ư thử trung hạ, nhi hiện diệt độ”  (trong hàng trung hạ căn, thị hiện diệt 

độ) đều là tướng thứ bảy, tức tướng chuyển pháp luân, đều nói về điều này. Mãi cho đến cuối 

phẩm toàn là nói về những hình tích giáo hóa chúng sanh của Thích  Ca Mâu Ni Phật trong 

suốt một đời trên thế gian này. Câu này, tức câu  “thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian” , là 

nói tổng quát. Đối với  “pháp âm” , chúng ta hãy nhớ lời giải thích của Hiền Thủ quốc sư, bao 

gồm giáo pháp, lý pháp, hành pháp, quả pháp, đó là nói theo giáo pháp Đại Thừa. Nói nhiều 

cách mấy vẫn chẳng ra ngoài bốn loại lớn ấy. Giới thiệu A Di Đà Phật và Tây Phương Cực 

Lạc thế giới với chúng ta, đó là quả pháp, mong sao chúng ta sau khi hiểu rõ sẽ thật sự tu 

hành chứng quả, sự giáo học của đức Phật mới coi như viên mãn, mới thật sự được kể là đã 

đạt đến mục đích. Hai câu này là cương yếu tổng quát trong giáo học, chúng ta hãy đọc lời 

giải thích kế đó.  “Pháp âm giả, quảng chỉ Như Lai giáo pháp, bất cục hạn ư ngôn ngữ, thanh 

 âm”  (pháp âm, nói theo nghĩa rộng là giáo pháp của Như Lai, chẳng hạn cuộc trong ngôn 

ngữ hay thanh âm), vì nhất cử nhất động của đức Phật đều là thuyết pháp, khiến cho người 

khác khai ngộ. 

Tập 106  885 





Ở  đây  nói  rất  hay,  “cái  Thế  Tôn  thuyết  pháp,  nãi  trần  thuyết,  sát  thuyết,  xí  nhiên 

 thuyết, vô gián thuyết, thuyết thời thuyết, mặc thời diệc thuyết. Bất đản hữu tình thuyết, vô 

 tình diệc thuyết. Cố bất nghi dĩ pháp âm hạn ư Thế Tôn chi ngôn giáo dã”  (bởi lẽ, đức Thế 

Tôn thuyết pháp chính là vi trần nói, cõi nước nói, nói hừng hực, nói chẳng gián đoạn, lúc nói 

bèn là nói, mà khi im lặng cũng là nói. Không chỉ là hữu tình nói, mà vô tình cũng nói. Vì 

vậy, chớ nên hạn cuộc pháp âm trong vòng ngôn giáo của đức Thế Tôn). Phải hiểu ý nghĩa 

này.  Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  học  tập  những  câu  kinh  văn  như  thế  này  rất  hoang  mang, 

thường nghĩ  “trần thuyết, sát thuyết”  đều là tỷ dụ, chúng tôi luôn hiểu như vậy. Hiện thời, 

chúng tôi đã hiểu rõ, đối tượng giáo học của đức Thế Tôn không chỉ là nhân gian. Tuy đức 

Phật thị hiện trong nhân gian, phạm vi giáo học của  Ngài vẫn là khắp pháp giới hư không 

giới. Trần là thứ nhỏ bé nhất. Nay chúng ta biết một vi trần theo như kinh Hoa Nghiêm đã 

dạy, trong một vi trần có tin tức của khắp pháp giới hư không giới. Nó giống một đài thâu 

phát, có thể phát ra tin tức, và cũng có thể thâu thập tin tức trong các vi trần thuộc khắp pháp 

giới hư không giới, giống như mạng lưới điện tử,  “trần thuyết”  là như vậy đó! Lợi ích loài 

chúng sanh nào? Trong một vi trần có thế giới, thế giới ấy chẳng hai, chẳng khác đại thế giới 

bên ngoài của chúng ta. Trong thế giới ấy có Phật, có Bồ Tát, có hết thảy chúng sanh. Đối 

với một vi trần, một lỗ chân lông của Phật, đem các tin tức truyền vào đó, chúng sanh trong 

thế giới ở trong một vi trần sau khi tiếp nhận cũng có thể khai ngộ, cũng có thể thành Phật, 

cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Vi  trần  nhỏ  nhất,  cõi  nước  lớn  nhất,  nay  chúng  ta  nói  tới 

 “trần”  là nói thế giới vi mô,  “sát”  (cõi nước) là thế giới vĩ mô. Các nhà vật lý học hiện thời 

phát triển theo hai hướng, một là chuyên nghiên cứu vật lý vũ trụ, hai là nghiên cứu cái nhỏ 

nhất tức là vi trần, tức Lượng Tử Lực Học. Phát triển theo hai cực này, đều có thành tựu khá 

đáng  kể.  Nay  chúng  tôi  mới  hiểu  “trần  thuyết”  và  “sát  thuyết”  như  trong  kinh  Phật  nói  là 

chuyện như thế nào! 



 “Xí  nhiên  thuyết” :  Đức  Phật  rất  nhiệt  tâm,  rất  từ  bi,  chẳng  hề  mệt  mỏi.  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói  “vô hữu bì yếm”  (chẳng hề mệt nhọc, chán ngán), chẳng chán ngán, chẳng mỏi 

mệt. Chỉ cốt sao giúp cho chúng sanh giác ngộ, chúng sanh giác ngộ bèn lìa khổ, khổ do mê 

hoặc mà có. Đã giác ngộ sẽ không mê nữa, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ lẫn tạo tác đều 

chánh đáng, bèn lìa khổ, chẳng có tai nạn nữa. Hết thảy các pháp đúng là sanh từ tâm tưởng, 

chuyện này chỉ có đức Phật hiểu rõ ràng, rành rẽ. Nếu chúng ta chẳng huân tập nhiều năm 

như thế, cũng rất khó tiếp nhận. Hiện tại, càng khó có là các nhà khoa học đã chứng tỏ thế 

giới vĩ mô như trong kinh Phật đã nói (trọn khắp pháp giới hư không giới) và thế giới vi mô 

(Lượng Tử Lực Học) đều được chứng tỏ là thật, chẳng giả. Đối với chúng ta, chuyện này hết 

sức đáng hoan hỷ. 



 “Vô gián thuyết” : Đức Phật thuyết pháp chẳng gián đoạn. Khi Ngài ngủ, có thuyết hay 

không? Thuyết! Thuyết bằng cách nào? Khi ngủ, trong kinh đức Phật đã dạy, nơi chánh báo 

886  Tập 106 



của chúng ta, một sợi lông, hoặc cái nhỏ nhất [trong chánh báo] là tế bào, mỗi tế bào hoặc 

một sợi lông lan truyền tin tức ấy khắp pháp giới. Sách Hoàn Nguyên Quán nói sự dao động 

của một vi trần hoặc của một sợi lông sẽ trọn khắp pháp giới, xuất sanh vô tận, hàm chứa Có 

và Không. Lẽ nào chẳng nói? Có khi nào ngưng nghỉ? Chưa hề ngưng nghỉ. Vì thế, chẳng 

hạn cuộc nơi ngôn ngữ. 



 “Thuyết  thời  thuyết” :  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật  giảng kinh,  thuyết  pháp, đó là khi  nói 

năng, Ngài bèn thuyết pháp. 



 “Mặc thời diệc thuyết”  [nghĩa là] khi không nói thì Ngài vẫn đang thuyết pháp. Đối 

tượng chẳng phải là chúng ta, đối tượng nghe pháp thuộc chiều không gian khác nhau, cũng 

có thể nói là từ nhỏ như thế giới trong một vi trần, cho đến lớn như các cõi Phật trong mười 

phương. Trong thực tại, giống như chúng ta hiện thời, nay chúng ta đang học tập kinh giáo, 

người nghe tại giảng đường chẳng nhiều, chúng ta lợi dụng mạng Internet để cùng lúc phát 

ra, người trên cả thế giới chỉ cần có máy computer, biết địa chỉ trang web của chúng ta, bèn 

đều có thể tiếp nhận, đạo lý là như vậy đó. Thích Ca Mâu Ni Phật trần thuyết, sát thuyết, 

chúng sanh thuộc thế giới trong một vi trần đều nhận được, các thế giới trong các cõi Phật 

cũng nhận được, khắp pháp giới hư không giới chẳng có chỗ nào không nhận được. 



 “Bất đản hữu tình thuyết, vô tình diệc thuyết”  (không chỉ hữu tình nói mà vô tình cũng 

nói), chúng ta vừa nói tới điều này. Vì sao? Xứng tánh, Tánh Đức tự nhiên lưu lộ, tự nhiên 

phát huy. Trong vi trần có nói hay không? Nói! Ai nói? Trong đó có Thích Ca Mâu Ni Phật, 

mà  cũng  có  A  Di  Đà  Phật,  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật  đều  ở  trong  một  vi  trần,  các  Ngài 

thuyết pháp chẳng gián đoạn. Ai có thể nghe? Kẻ có duyên sẽ nghe, Phật pháp chẳng lìa khỏi 

nhân duyên. Giống như thế giới vĩ mô và thế giới vi mô, người như thế nào sẽ có duyên? 

Người tâm thanh tịnh sẽ có duyên, người tâm bình đẳng sẽ có duyên. Nếu người ấy khai ngộ, 

minh tâm kiến tánh, duyên thật sự trọn đủ. Trong trạng huống ấy, chẳng cần thời gian rất dài, 

đối với các phương pháp do mười phương ba đời hết thảy chư Phật đã nói, người ấy sẽ viên 

mãn trong khoảng sát-na. Chúng ta có lý do để tin tưởng, chẳng hoài nghi điều này. 



Tiếp đó, lại giải thích chữ Thế Gian:   “Giác chư thế gian”  là đối tượng,  “thường dĩ 

 pháp âm”  là Phật. Phật giáo hóa chúng sanh,  “giác chư thế gian” là nói tới đối tượng.  “Thế 

 gian giả, La Thập đại sư viết: Thế gian giả, tam giới dã”  (“Thế gian”: La Thập đại sư giảng: 

“Thế gian là tam giới”). Nói tới tam giới thì rất gần, Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới, nói 

thực  tại  là  lục  đạo;  vì  thế,  tam  giới  lục  đạo  thường  được  nói  gộp  chung  lại.  Từ  Dục  Giới 

Thiên trở xuống, Dục Giới có sáu tầng trời, phía dưới là nhân đạo, dưới nhân đạo là súc sanh 

đạo, ngạ quỷ đạo, địa ngục đạo, đều thuộc về Dục Giới. Chúng sanh ở trong đó có quá nhiều 

dục vọng. Dục vọng là phiền não, là cội nguồn tạo tác hết thảy tội nghiệp. Lên cao hơn là Sắc 

Giới Thiên. Sắc Giới Thiên có hình sắc, nhưng chẳng có dục vọng; vì thế, rõ ràng là họ thanh 

Tập 106  887 



tịnh hơn chúng ta, dục vọng đối với sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê đều không có. Họ vẫn 

có tham, sân, si mạn, nghi, có những thứ ấy, nhưng rất nhẹ ít, hoàn toàn chưa đoạn, nhưng đã 

buông toàn bộ hoàn cảnh bên ngoài xuống, nên tâm họ thanh tịnh. Kế đó, sách còn viết:  “Tức 

 Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới dã”  (tức là Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới), chính là tam 

giới. 



 “Thế Tôn thọ thỉnh hậu”  (Đức Thế Tôn sau khi được thỉnh), chúng ta phải hiểu người 

thỉnh pháp là những người thuộc thiên đạo, có địa vị cao cả trong thiên đạo, chẳng phải là 

thiên chúng bình phàm! Họ thấy Thích  Ca Mâu Ni Phật thị hiện thành Phật, nên đến thỉnh 

pháp. Vậy thì chúng ta biết thời gian Thích Ca Mâu Ni Phật thuyết pháp cho họ sẽ lâu dài, 

thời gian thuyết pháp cho nhân gian chúng ta ít ỏi, chắc chắn là như vậy! Người ta là người 

khải thỉnh, đương nhiên  chiếu cố nhiều hơn một tí, chúng ta giống như nghe ké, vì chẳng 

khải thỉnh. Chúng ta hưởng phước của chư thiên, họ khải thỉnh, chúng ta hưởng lây; đạo lý là 

như vậy. Vì thế,  “quảng diễn nhất đại: Đại, Tiểu, Quyền, Thật, Thiên, Viên chư pháp”  (rộng 

diễn các pháp  Đại,  Tiểu,  Quyền,  Thật,  Thiên,  Viên  trong  một  đời  giáo hóa  của đức  Phật). 

Một câu này đại diện hết thảy các pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín 

năm,  chúng  ta  không  dễ  gì  lãnh  hội,  phạm  vi  quá  rộng  lớn.  Quý  vị  nghĩ  xem:  Lão  cư  sĩ 

Hoàng  Niệm  Tổ  bảo  chúng  tôi,  theo  vũ  trụ  quan  Phật  giáo,  một  đơn  vị  thế  giới  là  một  hệ 

Ngân Hà, đó là một đơn vị thế giới. Một ngàn đơn vị thế giới hợp thành một tinh hệ, gọi là 

tiểu thiên thế giới. Tiểu thiên thế giới là một ngàn hệ Ngân Hà. Lại lấy tiểu thiên thế giới làm 

đơn vị, một ngàn tiểu thiên thế giới gọi là một trung thiên thế giới; lại lấy trung thiên thế giới 

làm đơn vị, một ngàn trung thiên thế giới gọi là một đại thiên thế giới. Phạm vi to như thế là 

giáo khu của một vị Phật, tức là khu vực giáo hóa của Ngài. Tính ra là bao nhiêu hệ Ngân 

Hà?  Mười  ức  hệ  Ngân  Hà,  đó  là  giáo khu  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  to  dường  ấy.  Ngài 

thuyết pháp ở bất cứ chỗ nào, giống như hiện thời chúng ta dùng vô tuyến điện để phát sóng, 

toàn cầu đều có thể thu được. Thích Ca Mâu Ni Phật thuyết pháp, toàn thể đại thiên thế giới, 

toàn bộ chúng sanh trong mười ức hệ Ngân Hà đều thu được. Có thể hay không? Có thể! 

Trong quá khứ, chúng ta nghe như vậy bèn hoài nghi, khoa học hiện tại đã chứng tỏ, sách 

Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sư đã giảng rõ ràng, tốc độ ấy rất lớn, chẳng phải là 

tốc độ ánh sáng hay tốc độ vô tuyến điện [mà hòng sánh được], những tốc độ ấy quá nhỏ! 



Sách Hoàn Nguyên Quán cho biết, bất luận là hiện tượng vật chất hay hiện tượng tinh 

thần, toàn bộ đều là hiện tượng dao động. Chỉ cần sự dao động ấy vừa động, sẽ trọn khắp 

pháp giới hư không giới. Ba thứ dao động thì thứ nhất là trọn khắp pháp giới. Vừa mới động, 

tin tức bèn truyền đạt trọn khắp pháp giới. Vẫn chưa phải là lớn, vẫn là rất nhỏ, giáo khu của 

một  vị  Phật  chỉ  là  mười  ức  hệ  Ngân  Hà.  Có  phải  chỉ  là  mười  ức  hệ  Ngân  Hà  hay  chăng? 

Không chỉ như vậy. Hệ Ngân Hà là giáo khu của Thích Ca Mâu Ni Phật. Trừ giáo khu của 

Thích Ca Mâu Ni Phật ra, khắp pháp giới hư không giới đều thu được. Giống như chúng tôi 

888  Tập 106 



dạy học nơi đây, trung tâm này là phạm vi của chúng tôi, giống như tam thiên đại thiên thế 

giới của Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng chúng ta dùng Internet, trừ khu vực này của chính 

mình ra, quý vị đều có thể nhìn, đều có thể thu được, toàn thể địa cầu cũng đều có thể thu 

được. Do vậy, chư Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn, các cõi Phật trong 

tam giới khắp mười phương thảy đều chịu ân. Rộng diễn giáo pháp trong một đời đức Phật 

như giáo pháp  Đại  Thừa,  giáo  pháp  Tiểu Thừa,  Quyền  Giáo (giáo pháp phương tiện thiện 

xảo), Thật giáo (giáo pháp minh tâm kiến tánh), Thiên giáo (偏教: giáo pháp có cục hạn, cục 

bộ), Viên giáo là [giáo pháp] viên mãn. Mấy chữ này tượng trưng cho pháp luân viên mãn 

được nói bởi chư Phật Như Lai. Mục đích ở chỗ nào?  “Giác tỉnh tam thế nhất thiết chúng 

 sanh” (giác ngộ, thức tỉnh hết thảy chúng sanh trong ba đời), nhằm mục đích giúp đỡ chúng 

sanh giác ngộ, giúp chúng sanh tỉnh mộng, quý vị đang nằm mộng trong tam giới. Tam giới 

là lục đạo, lục đạo là tam giới; do vậy, phạm vi của tam giới to cỡ nào? Mười ức hệ Ngân Hà! 



 “Cố viết: Thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian. Thử thị chuyển pháp luân chi tổng 

 tướng”  (Nên nói: “Thường dùng pháp âm giác ngộ các thế gian”. Đây là tổng tướng chuyển 

pháp  luân).  Từ  đây  trở  đi,  tức  là  từ  câu   “phá  phiền  não  thành”   trở  đi  là  biệt  tướng  của 

chuyển pháp luân. Hai câu này (tức câu  “thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian” ) là nói tổng 

quát. Nếu có người hỏi chúng ta, Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời giảng gì? Quý vị có thể 

dùng bốn chữ này để trả lời:  “Giác chư thế gian” , chẳng sai tí nào! Ngài giúp cho hết thảy 

thế  gian  giác  ngộ.  Cũng  có  thể  nói  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  giải  suốt  đời  nhằm  dạy 

chúng ta làm thế nào lìa khổ được vui. Nói cách này, mọi người rất dễ hiểu: [Đức Phật thuyết 

pháp cả đời nhằm] dạy chúng ta làm thế nào để lìa khổ được vui. Khổ do đâu mà có? Khổ do 

mê mà có, lạc do đâu mà có? Lạc do giác mà có. Chỉ cần quý vị phá mê, giác ngộ, sẽ lìa khổ, 

được vui, thật sự đạt được. Do vậy, khổ - vui trọn chẳng liên quan đến nghèo giàu, sang hèn. 

Kẻ nghèo hèn sống cả đời sung sướng, quý vị thấy kẻ ấy hạnh phúc lắm, viên mãn lắm. Đó là 

Phật pháp, quý vị học Phật, vì sao phải học Phật? Do ta muốn vui sướng nên mới học Phật. 

Đều là thật, chẳng giả tí nào! Hôm nay đã hết thời gian rồi, buổi học này chúng ta học tới 

đây! 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 106  889 



Tập 107 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm hai mươi bảy, dòng thứ sáu từ dưới đếm lên, xem từ câu  “phá 

 phiền não thành”.  



 “Phá phiền não thành (kiến Đường dịch).Phiền não giả, tham, sân, si đẳng, phiền tâm, 

 não thân, cố danh phiền não”  (“Phá phiền não thành” (câu này trích từ bản Đường dịch). 

Phiền não là phiền tâm, não thân, nên gọi là “phiền não”) .  Trước hết,giới thiệu đơn giản danh 

từ “phiền não”. Vì sao gọi nó là “phiền não”? Nó khiến cho tâm quý vị phiền muộn, khiến 

cho thân quý vị khổ não, nên gọi là “phiền não”. Tham, sân, si là cội rễ của phiền não, vô 

lượng vô biên phiền não đều sanh từ chỗ này. Trong Phật pháp, ba cội rễ ấy được gọi là Tam 

Độc Phiền Não, đúng là bẩm sanh. Tiếp theo đó, sách viết:  “Hựu tham, sân, si, mạn, nghi, 

 Thân Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, Kiến Thủ, Giới Thủ”  (lại nữa, tham, sân, si, mạn, nghi, Thân 

Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, Kiến Thủ, Giới Thủ), những thứ này được gọi chung là  “mười loại 

 phiền não” . Mười loại phiền não này còn gọi là Kiến Tư phiền não.  “Thiên Thai Tông dĩ 

 Kiến Tư, Trần Sa, Vô Minh Tam Hoặc xưng vi tam phiền não”  (Thiên Thai Tông gọi Kiến 

Tư, Trần Sa, Vô Minh Tam Hoặc là ba phiền não). Các phiền não này được quy nạp lại thành 

ba loại lớn: Thứ nhất là Kiến Tư. Kiến Tư là mười loại phiền não đã nói trên đây, mười thứ 

phiền não ấy được gọi là Kiến Tư phiền não. [Hai loại kia là] Trần Sa và Vô Minh, trong 

phần trước, chúng ta cũng thường nhắc tới [hai loại này]. Tham là tham ái, Sân là sân khuể, 

[Si là] ngu si, [Mạn là] ngạo mạn, [Nghi là] hoài nghi. Hoài nghi ở đây chẳng phải là hoài 

nghi  thông  thường, mà  là  nghi  ngờ Phật  pháp, tức  là hoài nghi thánh giáo, hoài nghi giáo 

huấn của thánh nhân. Đó là phiền não nghiêm trọng. 



Trong kinh Đại Thừa, đức Phật đã nói đến khởi nguyên của vũ trụ, đây là một vấn đề 

căn bản trong Phật pháp, triết học và khoa học. Mãi cho đến hiện thời, khoa học và triết học 

vẫn chưa thể hiểu rõ ràng, minh bạch vấn đề này. Trong mấy năm gần đây nhất, do Lượng Tử 

Lực Học xuất hiện, chuyện này đã có cách giải thích mới mẻ. Họ tìm ra cách giải thích mới, 

cách  giải  thích  mới  mẻ  ấy  hết  sức  gần  với  kinh  Phật.  Nói  theo  Phật  pháp,  kinh  Đại  Thừa 

thường nói:  “Nhất niệm bất giác nhi hữu vô minh”  (do một niệm bất giác bèn có vô minh), 

từ vô minh biến hiện A Lại Da. Chân tâm là tự tánh. Tự tánh là chân tâm, A Lại Da là vọng 

890  Tập 107 



tâm; Vọng do đâu mà có? Đương nhiên chẳng thể rời Chân; rời khỏi Chân há có hư vọng? 

Giống như chúng ta đứng dưới ánh nắng bèn có bóng, cái bóng ấy là hư vọng. Bóng do đâu 

mà có? Do thân người mà có. Nếu chẳng có thân người, lấy đâu ra bóng? Chúng ta sánh ví 

thân người như tự tánh, bóng là A Lại Da. Tự tánh chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng 

phải là tinh thần, thứ gì cũng đều chẳng phải, trong Tịnh Tông gọi  là Thường Tịch Quang. 

Đồng học Tịnh Tông đều biết Tây Phương Cực Lạc thế giới có bốn cõi, ba bậc, chín phẩm. 

Bốn cõi là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, Thật Báo Trang Nghiêm Độ, Phương Tiện Hữu Dư 

Độ, và Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Cõi Phàm Thánh Đồng Cư tương đương với lục đạo luân 

hồi nơi này, cõi Phương Tiện Hữu Dư tương đương với bốn thánh pháp giới trong thế giới 

của chúng ta. Đối với Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, cõi Thật Báo giống nhau, cõi 

Thường Tịch Quang cũng giống nhau. Thường Tịch Quang là bản thể, không đâu chẳng tồn 

tại, không lúc nào chẳng hiện hữu, nó là Lý Thể của vạn sự vạn vật trong vũ trụ. 



Vọng tâm xuất hiện, A Lại Da xuất hiện. A Lại Da có ba tánh chất. Phật pháp gọi [ba 

tánh chất ấy] là ba tế tướng, hết sức vi tế, rất khó thấy. Nói theo giáo pháp Đại Thừa, Bát Địa 

Bồ Tát mới thấy [ba tế tướng ấy]. Đây là nói đến công phu định lực, phải đạt đến mức độ sâu 

như Bát Địa, tức là đại định rất sâu mới thấy được! Trên Bát Địa còn có Cửu Địa, Thập Địa, 

Đẳng Giác, và Diệu Giác; do vậy, trong hàng Bồ Tát, kể cả [địa vị] Phật, trong bốn mươi hai 

địa vị thì năm địa vị tột đỉnh sẽ có thể thấy [ba tế tướng ấy], đương nhiên [những tế tướng ấy] 

chẳng phải là giả. Một người trông thấy, chưa chắc đã là thật, nhưng chỉ cần chứng đắc từ 

Bát Địa trở lên, quý vị đều thấy, [tức là những tế tướng ấy] chẳng phải là giả! Do vậy, [cảnh 

giới] trong Thiền Định là cảnh giới Hiện Lượng, nó có ba tánh chất gì? Nó bao quát [các đặc 

tánh sau đây], nếu dùng danh từ hiện thời để nói, nó có năng lượng, có hiện tượng vật chất, 

và hiện tượng thông tin. Thông tin là hiện tượng tinh thần, chúng ta thường nói tinh thần là 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức, nó có hiện tượng ấy. Những hiện tượng ấy do đâu mà có? Đều là 

vốn sẵn trọn đủ trong tự tánh, trong tự tánh sẵn có. Bất quá là bị mê. Tự tánh bị mê bèn gọi là 

A Lại Da, A Lại Da khiến cho những hiện tượng ấy bị biến chất. Trong tự tánh có trí huệ, có 

đức năng, có tướng hảo, hễ một thứ bị mê, toàn bộ sẽ bị biến đổi, trí huệ biến thành phiền 

não, ở đây chúng ta nói là Kiến Tư phiền não. Nói theo tông Thiên Thai, phạm vi sẽ to lớn, 

Kiến Tư, Trần Sa, và Vô Minh hoàn toàn là trí huệ Bát Nhã vốn sẵn có trong tự tánh bị biến 

chất, biến thành những thứ ấy. Đức năng biến thành tạo nghiệp, khởi tâm động niệm, tạo tác 

hết thảy nhiễm, tịnh, thiện, ác, cội nguồn của chúng là đức năng trong tự tánh. Lục đạo, mười 

pháp giới vốn là tướng hảo trong tự tánh, toàn bộ đã bị biến chất, nên trong kinh đức Phật 

thường nói:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” . Đức Phật lại thường dạy chúng ta, điều 

này  được  nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  vũ  trụ  và  vạn  pháp  được  hình  thành  như  thế  nào? 

 “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” . Cái có thể hiện, có thể sanh là tâm chúng ta; nó có thể 

biến, sanh ra vô lượng vô biên biến hóa, đó là thức của chúng ta khởi tác dụng. Thức là gì? 

Phân biệt, chấp trước! Phân biệt, chấp trước bèn sanh ra biến hóa. Chẳng có phân biệt, chấp 

Tập 107  891 



trước, nó bèn hiện tướng, chẳng nẩy sanh biến hóa, nó có thể hiện ra. Vì thế, cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm là do tâm hiện, trong ấy chẳng có biến hóa vì chẳng có phân biệt, chấp trước. 



Phiền não là chuyện như thế đó. Do vậy, tuy phiền não vô lượng, vô biên, Phật, Bồ Tát 

quy nạp chúng thành mười loại lớn, gọi là mười phiền não. Tông Thiên Thai gọi mười phiền 

não ấy là Kiến Tư phiền não, [nói chi tiết thì] “tham, sân, si mạn, nghi” là cách nghĩ sai lầm, 

nên gọi là Tư (思: suy nghĩ), tức Tư Phiền Não. Năm thứ Thân Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, 

Kiến Thủ Kiến, và Giới Thủ Kiến là cách nhìn sai lầm, [đó là Kiến phiền não]. Đối với mọi 

chuyện quý vị đã nhìn sai rồi, đó là cách nhìn sai lầm, hợp với cách nghĩ sai lầm trong phần 

trước, sẽ gồm trọn tất cả những sai lầm, chẳng có gì lọt ra ngoài được! Trần Sa cũng là phiền 

não, vì sao? Quý vị chưa thể liễu giải chân tướng của nó. Đây là gì? Quá nửa là nói về các 

hiện tượng vũ trụ. Đối với những gặp gỡ trong đời chúng ta, Lý, Sự, nhân, quả quá phức tạp, 

quá nhiều, chẳng thể biết rõ số lượng, nên dùng Trần Sa làm tỷ dụ, [sánh ví các phiền não ấy] 

giống  như  bụi  đất,  giống  như  cát  bụi,  quá  nhiều,  chẳng  thể  biết  rõ  số,  nên  gọi  là  Trần  Sa 

phiền não. Vô Minh: Minh (明) là hiểu rõ. Đối với vạn sự vạn vật trong vũ trụ, quý vị chẳng 

hiểu rõ: Thể của chúng là gì, hiện hình tượng gì, nhân quả là gì, những gì là Sự, những thứ 

nào là Lý, đều chẳng hiểu rõ ràng! Do đó, mê hoặc, đấy cũng là phiền não. [Phiền não] gồm 

ba loại lớn, tức Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, và Vô Minh phiền não. Trong kinh 

Hoa Nghiêm, Kiến Tư phiền não được gọi là chấp trước, Trần Sa phiền não được gọi là phân 

biệt,  Vô  Minh  phiền  não  được  gọi  là  vọng  tưởng.  Vì  lẽ  đó,  “vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước” như kinh Hoa Nghiêm nói có cùng một ý nghĩa [với ba loại đại phiền não] trong tông 

Thiên Thai; danh xưng khác nhau, nhưng ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Vô minh là khởi 

tâm động niệm. Chẳng khởi tâm, không động niệm, trí huệ hiện tiền. Khởi tâm động niệm thì 

trí huệ chẳng còn, biến thành vô minh phiền não. Cổ đại đức cũng dùng tỷ dụ trong kinh, 

kinh sánh ví chân tâm như nước. Một ao nước, nước [trong ấy] rất sạch, chẳng có nhiễm ô, 

thanh tịnh. Nước chẳng nổi sóng, gió lặng, mặt nước giống như một tấm gương, chiếu soi 

cảnh giới bên ngoài rõ ràng, rành rẽ. Đó là gì? Đó là Minh, minh tâm. Nếu là động thì hễ 

động bèn cuộn sóng, nếu gió nổi lên, nước bèn sanh ra sóng. Nếu nước nổi sóng, sẽ chẳng soi 

rõ rệt cảnh giới bên ngoài. Chân tâm cũng giống như vậy, nên tâm chẳng thể động. Tâm hễ 

động bèn mê, tâm biến thành A Lại Da. Chẳng động thì A Lại Da khôi phục thành chân tâm. 

Vì thế, Pháp Tướng Tông nói A Lại Da là “nửa chân, nửa vọng, nửa thật, nửa giả”, đúng vậy! 

[A Lại Da] xác thực có tánh chất ấy. Làm thế nào để gạt bỏ cái phân nửa hư vọng để khôi 

phục thuần chân thì sẽ thành Phật. 



Đại Trí Độ Luận nói:  “Phiền não giả, năng linh tâm phiền, năng tác não cố”  (Phiền 

não là cái có thể làm tâm phiền muộn, có thể khiến cho [thân] khổ não). Ý nghĩa chẳng khác 

phần trên cho mấy. Những điều này đều là cách giải thích trong kinh luận [đối với chữ “phiền 

não”] trong câu  “phá phiền não thành”.“Thành giả, thành bảo”  (“Thành” là thành lũy), tức 

892  Tập 107 



là công sự phòng ngự thời cổ.  “Thành bảo”  (城堡): Sánh ví phiền não kiên cố giống như 

thành lũy, rất khó buông xuống, rất khó công phá, phàm phu chúng ta chẳng có cách nào. 

 “Phật diễn diệu pháp, tồi phá chúng sanh thân tâm trung phiền não chi bảo lũy, cố viết phá 

 phiền não thành”  (đức Phật diễn diệu pháp, phá nát thành lũy phiền não trong thân tâm của 

chúng sanh, nên nói là “phá phiền não thành”). Đây là giải thích đại ý của câu kinh văn này. 

Ở đây, chẳng nói  “Phật thuyết diệu pháp” , mà dùng chữ Diễn; Diễn (演) là biểu diễn, đức 

Phật làm cho chúng ta xem, chuyện này thuộc về thân giáo. Thích Ca Mâu Ni Phật giáo học 

vô cùng thành công, chúng ta phải nghiêm túc học tập những chỗ như thế này. Tại Trung 

Quốc, Khổng Mạnh giáo học thành công, gây ảnh hưởng trong hai ngàn năm trăm năm cho 

đến tận ngày nay. Phật Thích Ca giáo dục thành công, chiếu theo cách ghi chép trong lịch sử 

Trung Quốc, Ngài đã gây ảnh hưởng suốt ba ngàn năm, sau này vẫn còn có người chịu ảnh 

hưởng của Ngài. Đức Phật tự nói pháp vận của Ngài là một vạn hai ngàn năm. Nói theo cách 

hiện thời, sự giáo học thuở đức Phật tại thế đã ảnh hưởng đến con người trên địa cầu trong 

suốt một vạn hai ngàn năm, thời gian dài như thế đó. Vì sao Ngài dạy thành công như vậy? 

Ngài  làm  được  [những  điều  Ngài  đã  dạy]  trước  tiên.  Ngài  dạy  chúng  ta   “phá  phiền  não 

 thành” , chính Ngài đã phá trước! Chính Ngài chẳng đoạn phiền não thì làm sao có thể giúp 

chúng  ta  đoạn  phiền  não?  Phàm  những  gì  đã  nói  trong  kinh,  Ngài  đều  làm  được  toàn  bộ. 

Những gì Ngài chẳng làm được, Ngài chẳng bao giờ nói. Vì thế, giáo học mới có thể thành 

công. 



Mấy  năm  trước,  năm  2005,  chúng tôi  mở  trường  dạy  thí nghiệm  tại trấn  Thang  Trì, 

huyện Lô Giang, tỉnh An Huy, Trung Quốc, nhằm thí nghiệm có thể thực hiện văn hóa truyền 

thống tại tiểu trấn ấy hay không. Chúng tôi triệu tập một nhóm giáo viên, số lượng chẳng 

đông, ba mươi mấy vị. Tôi trò chuyện với các giáo viên về vấn đề này: Vì sao Thích Ca Mâu 

Ni Phật, Khổng Tử, Mạnh Tử giáo học có thành tựu thù thắng như thế? Quan sát cẩn thận, 

[sẽ thấy]: Người ta trước hết phải làm được, đã làm được rồi mới dạy người khác; đó là thánh 

nhân. Hễ đã nói bèn chắc chắn có thể làm được, đó là hiền nhân. Nếu chỉ nói, chứ chính mình 

không thể làm được, ta gọi kẻ đó là phường gạt người. Gạt người thì làm sao có thể thành tựu 

cho  được?  Tôi  cổ  vũ,  khích  lệ  các  giáo  viên  phải  học  theo  thánh  nhân,  phải  hướng  theo 

Khổng  Tử,  hướng  theo  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  mong  bằng  được  các  Ngài,  chúng  ta  cũng 

thành thật, thật sự thực hiện giống hệt như các Ngài thì sẽ giáo dục thành công. Ba mươi mấy 

vị giáo viên ấy vô cùng đáng quý, đúng là họ thật sự làm, đúng là đại thánh, đại hiền. Do đã 

làm, nên thấy hiệu quả rất nhanh. Cư dân trong tiểu trấn ấy sanh khởi biến hóa, gần như là 

chuyển biến một trăm tám mươi độ, khiến cho chúng tôi thật sự tin tưởng  “nhân chi sơ, tánh 

 bổn thiện”  (con người thoạt đầu tánh vốn lành). Thật sự hiểu rõ: Con người rất dễ dạy! [Con 

người có những thói hư tật xấu] là vì chẳng có ai dạy. Nếu có người dạy, sẽ rất dễ dạy; hễ 

được dạy bèn quay đầu, lương tâm hiển hiện, mà cũng chẳng còn làm những chuyện sai trái 

Tập 107  893 



đáng hổ thẹn, sẽ thâu được hiệu quả tốt đẹp. Đó là  “lấy thân làm gương”  thì mới thật sự giúp 

chúng sanh đoạn phiền não, tăng trưởng trí huệ. 



Câu kế tiếp là  “hoại chư dục tiệm”  (phá hư các hào dục vọng), Dục ở đây là dục vọng. 

 “Tịnh Ảnh Sớ viết: Ái dục chi tâm, thâm nhi nan việt, cố thuyết vi Tiệm, giáo đoạn linh hoại”  

(Tịnh Ảnh Sớ giảng:  “Tâm ái dục sâu thẳm, khó vượt, nên nói là Hào, dạy bảo khiến cho 

đoạn hoại [cái tâm ái dục ấy]”). Chúng ta đọc tiếp đoạn kế đó:   “Chân Giải viết: Hoại chư 

 dục tiệm giả, xả dục tâm. Ái dục thị chư khổ chi bổn. Dục lưu thâm quảng, chúng sanh phiêu 

 nịch chi nhi nan độ, thuyết dĩ vi Tiệm”  (Sách Chân Giải giảng: “Hoại các hào dục là bỏ dục 

tâm. Ái dục là cội rễ của các sự khổ. Dòng dục sâu rộng, chúng sanh chìm đắm, khó thể vượt 

qua, nên nói là Hào”). Tiệm (塹) là gì? Dưới đó là chú giải:  “Nhiễu thành trường thủy khanh 

 dã”  (mương nước dài bọc quanh thành), người Hoa gọi nó là Hộ Thành Hà (con sông bảo vệ 

thành),  bảo  vệ thành  lũy.  Phía  ngoài  thành  lũy  đào  một  ngòi  nước  dài;  trước  kia, để  ngăn 

ngừa địch nhân tấn công thành thì [Hào] là một tuyến chướng ngại. Đây là nói tỷ dụ, sánh ví 

dục vọng như Hộ Thành Hà, rất khó công phá!  “Ái dục chi tâm, thâm nhi nan việt”  (tâm ái 

dục sâu thẳm, khó vượt), lòng tham ái của con người là phiền não bẩm sanh, chẳng cần phải 

học. Chúng ta hãy chú tâm quan sát, quý vị thấy trẻ thơ ba, bốn tháng tuổi. Nếu có hai đứa trẻ 

ở cùng một chỗ, quý vị đặt một miếng đường ở đó, sẽ thấy hai đứa trẻ tranh đoạt. Do từ chỗ 

này, quý vị nhận thấy trẻ thơ bé bỏng dường ấy, chẳng có ai dạy mà đã có tâm tham, tâm 

ghen  ghét,  ta  có  thể  thấy  được  ái  dục.  Vì  thế,  Phật  pháp  gọi  nó  là   “câu  sanh  phiền  não”  

(phiền não bẩm sanh). Nếu chẳng biết ngăn ngừa phiền não ấy, dạy dỗ đàng hoàng, cứ để 

mặc cho nó tăng trưởng tập khí, sau này sẽ bị phiền phức. Đúng là chuyện gì nó cũng đều có 

thể làm được! Đó là gì? Tập tánh. Cổ nhân Trung Quốc đúng là có trí huệ, bắt đầu dạy dỗ từ 

thuở bé, khiến cho trẻ thật sự lý giải đúng, sai, thiện, ác. Ái chẳng đoạn được, mà trong một 

đời người cũng chẳng thể thiếu nó, nhưng phải có chừng mực, phải có hạn chế, phải dạy điều 

này! Hợp tình hợp lý thì chấp nhận, phải có hạn độ nhất định, chẳng thể vượt qua. Tổ tiên 

giáo học  bằng  Lễ,  Lễ  là  tiết  độ  (chừng mực,  hạn  lượng),  có  chừng  mực  nhất định,  quý vị 

chẳng  thể  vượt  qua.  Hễ  vượt  qua  là  trật  rồi,  phạm  lỗi  rồi;  do  vậy,  lấy  Lễ  làm  tiêu  chuẩn. 

Trong Phật pháp bèn dùng giới luật làm tiêu chuẩn, quý vị phải giữ giới, phải giữ lễ. 



Đệ  Tử  Quy  nói  về  những  quy  củ  do  cổ  thánh  tiên  hiền  chế  định,  những  quy  củ  ấy 

chẳng phải do họ sáng tạo, mà cũng chẳng do họ phát minh, hoàn toàn là thuận theo Tánh 

Đức để chế định, giúp chúng ta trong một đời này trở về sự chất phác, chân thật, trong Phật 

pháp, điều này được gọi là  “vọng tận, hoàn nguyên”.  Vì thế, mục đích chủ yếu của nền giáo 

dục Trung Quốc là ở chỗ này, chúng ta chớ nên không biết. Quy chân, hoặc hoàn nguyên là 

đạt đến gì? Đạt đến [địa vị] thánh nhân. Người Trung Quốc nói “thánh nhân”, còn trong sự 

giáo hóa của đức Phật thì gọi là Phật Đà. Trong phần trước, tôi đã giảng rất nhiều về Chân, 

Thật Trí của Như Lai, Chân Như, bổn tánh đều là nói về chuyện này. Sách Hoàn Nguyên 

894  Tập 107 



Quán đã gọi nó bằng một danh từ rất hay,  “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”.  Danh từ dài 

hơn một chút, nhưng ý nghĩa vô cùng hay, rất rõ ràng, rất minh bạch. Tự tánh, “viên” là viên 

mãn, giống như Huệ Năng đại sư lúc khai ngộ đã nói:   “Nào ngờ tự tánh, vốn tự trọn đủ” , 

 “trọn đủ”  có nghĩa là viên mãn, đó là ý nghĩa của Viên. Minh là trí huệ, vô lượng trí huệ, vô 

lượng tướng hảo. Tướng hảo cũng thuộc vào Viên, đức năng và tướng hảo đều dùng một chữ 

Viên  làm  đại  biểu,  còn  trí  huệ  dùng  chữ  Minh  làm  đại  biểu.  Quý  vị  thấy  Viên  Minh  Thể 

chính là bản thể của vạn sự vạn vật. Do vậy, danh từ này rất hay. Trở về bản thể là đúng. 

Trong Triết Học nói đến bản thể, bản thể của vũ trụ vạn hữu. Tập khí phiền não, nhất là tham, 

sân, si, là những thứ bẩm sanh. Khi đã mê, Tánh Đức biến thành tham, sân, si. Chớ nên tăng 

trưởng những thứ ấy, vì tăng trưởng sẽ mâu thuẫn với bổn tánh, trái nghịch bổn tánh. Bổn 

tánh là thiện, còn nó (tham, sân, si...) là bất thiện. Tuy đã mê, bất thiện, chẳng thể lìa khỏi 

bổn tánh quá xa, vẫn nhất định là chuyện thuộc trong phạm vi của nó (bổn tánh), chẳng thể 

thoát khỏi. Sau khi chúng tôi học Phật, bèn hiểu rõ cổ thánh tiên hiền đều là chư Phật, Bồ Tát 

tái lai, các Ngài đã thật sự thành Phật từ bao kiếp xa xôi trước, nên các Ngài hiểu rất rõ ràng. 

Các Ngài vì chúng ta mà chế ra lễ nhạc, dạy chúng ta phải tuân thủ, dẫu một đời này chưa thể 

khai ngộ, chưa thể trở về tự tánh, nhưng cũng có thể sống một đời hạnh phúc mỹ mãn, đó là 

chuyện tốt đẹp! 



Tổ tiên đã quy nạp lại, nên chỉ dạy chúng ta mười hai chuyện, rất dễ nhớ! Dạy chúng ta 

trong cuộc sống hằng ngày, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác chớ nên vượt khỏi phạm 

vi ấy. Mười hai chữ là  “hiếu, đễ, trung, tín [lễ, nghĩa, liêm, sỉ, nhân, ái, hòa, bình]” , [nghĩa 

là] đối cha mẹ phải biết tận hiếu, đối với anh em, người trên phải biết tận hết lòng đễ (cung 

kính, tôn trọng, hòa hợp, nhường nhịn), đối với quốc gia và nhân dân phải biết tận trung, đối 

với hết thảy mọi người phải biết giữ chữ tín, chớ nên lừa gạt. Hiếu, đễ, trung, tín! Đãi người, 

tiếp  vật  phải  biết  lễ  phép.  Lễ  vô  cùng  quan  trọng,  chớ  nên  xem  thường!  Nếu  quý  vị  xem 

thường lễ, xã hội sẽ động loạn, gia đình bất hòa. Vì thế, cổ nhân hết sức coi trọng lễ. Trong 

một gia đình, cha con, vợ chồng, anh em, mỗi người đều phải tuân thủ lễ, một nhà hòa thuận, 

gia hòa vạn sự hưng. Trong xã hội, ai nấy đều hiểu lễ, xã hội an tường, hòa hợp, xã hội an 

định, hòa hài, lễ rất trọng yếu! “Nghĩa” (義) là đạo nghĩa. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo 

tác phải hợp tình, hợp lý, hợp pháp, đó là Nghĩa. Liêm (廉) là liêm khiết, chẳng lấy của cải 

vượt ngoài bổn phận, chẳng chiếm đoạt chút tiện nghi nào của người khác, đều gọi là Liêm. 

 “Tri  sỉ”   (biết  hổ  thẹn),  đức  hạnh  của  chúng  ta  thua  kém  người  khác,  sỉ  nhục!  Học  thuật 

không bằng người, đó là chuyện thứ yếu, quan trọng nhất là đức hạnh. Dẫu nghèo hèn đến 

mấy, nhưng có đức, có đạo, vẫn được người trong xã hội tôn kính, ngay cả người đời sau 

cũng thường nhắc tới, sanh lòng tôn kính sâu xa. Chúng ta hãy nghĩ xem, Khổng Tử, Nhan 

Hồi, hai ngàn năm trăm năm sau, khi nghe [nhắc tới] danh hiệu của họ, [người trong thế gian] 

vẫn sanh lòng kính ngưỡng. Thuở sinh tiền, họ nghèo túng, cũng chẳng có địa vị gì trong xã 

hội, có thể gọi là “kẻ nghèo hèn”, nhưng họ có đạo đức, đấy là điều trọng yếu! Bốn chữ sau 

Tập 107  895 



cùng là   “nhân, ái, hòa, bình” , Nhân (仁) là  “thôi kỷ  cập nhân”  (suy từ  mình  mà  nghĩ đến 

người khác), nghĩ đến chính mình bèn nghĩ thay cho người khác.  “Kỷ sở bất dục, vật thi ư 

 nhân”  (điều gì chính mình không muốn, chớ gây cho người khác). Người có lòng nhân yêu 

thương con người. Yêu thương con người bèn chẳng hại người. Cuối cùng là hòa bình, xử sự 

hòa thuận, đối đãi bình đẳng. Quý vị thấy tổ tiên chỉ dạy chúng ta mười hai chữ. Làm được 

mười hai chữ ấy, thiên hạ thái bình, xã hội hòa hài, đời người hạnh phúc mỹ mãn là do mười 

hai chữ ấy. Mười hai chữ ấy là Tánh Đức, là tiêu chuẩn do tổ tiên ban cho chúng ta. 



Trong Phật pháp, đức Phật dạy chúng ta Thập Thiện Nghiệp Đạo, có ý nghĩa rất gần 

gũi với [mười hai chữ] của tổ tiên Trung Quốc. Chẳng sát sanh là Nhân, nhân ái. Không chỉ 

chẳng thể giết người, mà đối với tất cả hết thảy động vật đều phải yêu thương. Người đời 

thượng cổ ăn thịt. Quý vị thấy trong lịch sử Trung Quốc, được ghi chép sớm nhất là Phục Hy 

Thị, Phục (伏) là hàng phục, Hy (羲) là gì? Dã thú. Thời cổ, thứ gì cũng chẳng có, làm thế 

nào để duy trì cuộc sống? Săn bắn! Người và thú đấu tranh. Năm trăm năm sau, Thần Nông 

Thị  (神農氏)  xuất  hiện,  đề  xướng  trồng  trọt.  Do  vậy,  Trung  Quốc  mấy  ngàn  năm  qua  do 

nghề nông mà lập quốc, nên nông dân có địa vị rất cao. Xưa kia, xã hội Trung Quốc gồm bốn 

giai cấp là sĩ, nông, công, thương, địa vị cao nhất trong xã hội là người đọc sách. Người đọc 

sách có sự tu dưỡng đạo đức, có trí huệ của cổ thánh tiên hiền. Vì vậy, thời cổ có một câu nói 

như thế này:  “Vạn ban giai hạ phẩm, duy hữu độc thư cao”  (muôn loài đều thấp kém, riêng 

người đọc sách cao) nhằm cổ vũ, khích lệ con người hãy hiếu học, học theo thánh hiền.  “Độc 

 thư chí tại thánh hiền”  (đọc sách với ý muốn  kế tục thánh hiền), chẳng phải là nói ta học 

hành nhằm mai sau đạt được công danh, phú quý, chẳng phải vậy! Không nhằm mục tiêu đó, 

mà mục tiêu đặt nơi thánh hiền, học theo thánh nhân, học theo hiền nhân. Gương mẫu, mô 

phạm thánh hiền là Khổng Tử, Mạnh Tử, lấy các Ngài làm đại biểu. Hai vị này suốt đời làm 

thầy, nhưng Thích Ca Mâu Ni Phật thực hiện viên mãn nhất, chúng ta phải nhận biết điều 

này: Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng phải là thần, mà cũng chẳng phải là tiên, Ngài là người, 

chúng ta phải nhận biết Ngài rõ ràng! Ngài mang thân phận gì? Chức nghiệp là thầy. Quý vị 

nhìn vào tám tướng thành đạo của Ngài bèn hiểu: Sau khi khai ngộ, đức Phật suốt đời giáo 

học. Ba mươi tuổi khai ngộ bèn bắt đầu giáo học, bảy mươi chín tuổi viên tịch, kinh thường 

chép:  “Giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm” . Cả đời Ngài dạy học 

bốn mươi chín năm, mang chức nghiệp giáo sư. Lại còn chẳng nhận học phí, chẳng lấy đồng 

nào, lòng dạ rộng lớn. Học trò chẳng phân biệt quốc gia, sắc tộc, chẳng phân biệt tín ngưỡng, 

người  đến  chẳng  cự  tuyệt,  kẻ  đi  chẳng  cầm  giữ.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  người  như  vậy, 

phải nhận biết Ngài rõ ràng! Bản thân Ngài, quý vị thấy trước khi giáo học, Ngài tu khổ hạnh 

mười  hai năm,  mười  chín  tuổi  rời khỏi  gia đình,  đi ra ngoài tầm  sư  phỏng đạo.  Học xong 

mười hai năm, sau đấy, dưới cội Bồ Đề, ban đêm nhìn sao Mai, đại triệt đại ngộ. Sự nghiệp 

của bậc thánh hiền là gì? Dạy học. 

896  Tập 107 





Trong xã hội Trung Quốc thuở trước, có hai hạng người rất thanh bần, nhưng đặc biệt 

được mọi người trong xã hội tôn kính:  



1) Thứ nhất là người dạy học, dạy học là sự nghiệp thánh hiền. Trong các nghề nghiệp 

thuở ấy, quý vị làm nghề gì? Đắc ý về phương diện nào? Người dạy học được gọi là Phu Tử (

夫子): “Ta làm Phu Tử”. [Ta gọi Khổng Tử là] Khổng phu tử thì “phu tử” là thầy. Ngài theo 

đuổi nghề nghiệp phu tử, được mọi người trong xã hội tôn kính. Người dạy học cũng giống 

như  Khổng  Tử,  nhận  một  chút  học phí. Học  phí  chẳng  có  tiêu  chuẩn.  Nếu  định giá  cả, sẽ 

thành buôn bán, chẳng còn là bậc thánh hiền nữa! Vì thế, người dạy học sống bằng cách nào? 

Cậy  vào phụ huynh học  sinh  giúp đỡ. Một năm  ba dịp lễ tết,  tại  Trung  Quốc là tiết  Đoan 

Ngọ104[1],  Trung  Thu, tết  Nguyên  Đán, phụ  huynh học  sinh  biếu thầy  một  ít  lương thực. 

Tùy ý! Có nhiều thì biếu thầy nhiều một chút; gia cảnh bần hàn thì biếu ít một chút. Thật sự 

[cuộc sống của thầy giáo] rất khó khăn, thầy còn phải giúp đỡ học trò, còn phải giúp cho gia 

đình học trò sinh sống. Điều ấy đáng cho mọi người tôn kính. Thầy là người lưu truyền thánh 

đạo, chẳng phải là lái buôn! Do vậy, thường là cuộc sống khá kham khổ, người ta thường gọi 

[thầy giáo] là  “cùng tú tài”  (窮秀才: chàng tú tài túng quẫn), chúng ta phải biết điều này. 



2) Hạng người thứ hai được tôn kính là thầy lang. Thầy lang tại Trung Quốc từ thời cổ 

cho đến thời đầu Dân Quốc, đại khái cho đến năm Dân Quốc 20, 30, chỗ nào cũng đều có thể 

gặp thầy lang. Thầy lang chữa bệnh cho người khác chẳng nói giá tiền, chẳng nói đến chi phí 

chữa trị. Chữa lành bệnh thì quý vị tặng thầy lang một ít lễ vật. Khi biếu tặng là tùy ý, chẳng 

phải là thầy đòi bao nhiêu, chẳng phải vậy. Thầy lang toàn tâm toàn lực cứu người. Chữa 

bệnh mà ra giá thì chẳng phải là đã biến thành con buôn rồi ư? 



Thầy lang chẳng phải là lái buôn, mà là cứu người, cứu thân mạng con người. Phu tử, 

tức những vị dạy học nhằm cứu huệ mạng của người ta. Trong ấy, quá nửa là nghĩa vụ, cả đời 

là  nghĩa  vụ.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  càng  lại  là  một  người  làm  công  tác  thiện  nguyện  tiêu 

chuẩn, cơm ăn mỗi ngày đều xin từ bên ngoài, nên học trò muốn cúng dường thầy một đồng, 

thầy đều chẳng nhận. Trong xã hội, hai hạng người ấy được sùng kính, hễ nói tới họ, không 

ai chẳng nẩy sanh lòng tôn kính! 



104[1]  Đoan  Ngọ  còn  gọi  là  Đoan  Dương  Tiết,  Ngọ  Nhật  Tiết,  Ngũ  Nguyệt  Tiết,  Ngải  Tiết,  Đoan  Ngũ, 

Trùng Ngọ, Trùng Ngũ, Ngọ Nhật, Hạ Tiết, Bồ Tiết, nhằm ngày mồng Năm tháng Năm Âm Lịch. Đây vốn 

là ngày trừ khử ôn dịch lúc trời chuyển từ tiết Xuân sang tiết Hè. Về sau, do Khuất Nguyên tự trầm tại sông 

Mịch La nhằm ngày này, nên Đoan Ngọ được coi là dịp kỷ niệm Khuất Nguyên. Riêng đối với vùng Giang 

Chiết, đây là dịp tế thần sông vì họ tự nhận là hậu duệ của rồng. Tập tục làm bánh tro, gạo nếp được trộn với 

lá xương bồ, tỏi, hoa long thuyền để cúng và ném xuống sông với mục đích trừ tà, trừ chướng, cầu phước rất 

thịnh hành tại Hoa Nam. 

Tập 107  897 





Hiện  thời  đã  biến  chất  mất  rồi.  Bác  sĩ  ra  giá,  đã  biến  thành  con  buôn.  Trong  nhà 

trường, thầy giáo chẳng sốt sắng dạy, ngấm ngầm mở lớp dạy thêm. Trong buổi học chánh 

thức ở trường, thầy chỉ dạy một nửa, nửa kia chẳng dạy, giữ lại để dạy trong lớp dạy thêm. 

Không đi học thêm, không được! Học thêm thì phải thâu học phí, nên thầy cũng biến thành 

lái buôn! Xưa kia, Trung Quốc có sĩ, nông, công, thương, nay sĩ, công, nông đều chẳng còn 

nữa!  Chỉ  có thương nhân, toàn là thương  nhân! [Toàn  là]  thương  nhân  sẽ  phiền  phức  lớn, 

Thương (商) là gì? Thương là chuyên nói tới của cải, đây là thứ ham muốn to lớn của con 

người, người ta ắt phải tranh giành. Khởi tâm động niệm đều là tổn người, lợi mình, xã hội ấy 

làm sao có thể hòa hài cho được? Lẽ nào xã hội ấy chẳng động loạn? Do vậy, đọc sách nhiều, 

đọc những trước tác của cổ nhân, rồi nhìn lại xã hội hiện tại, quý vị sẽ hiểu rõ ràng, rành rẽ 

gốc bệnh ở nơi đâu, mà cũng hiểu rõ phải dùng phương pháp gì để cứu vãn. Chẳng phải là 

không thể cứu! Có thể cứu, nhưng phải nghe lời thì mới được. Nếu có thể buông xuống dục 

vọng của chính mình thì mới có thể cứu. Không thể buông xuống dục vọng, xã hội sẽ chẳng 

có cách cứu; đến cuối cùng, chính mình và xã hội  “đồng quy ư tận”  (cùng chết sạch). Hiện 

thời, người phương Tây nói đến ngày tàn của thế giới, đó chính là  “đồng quy ư tận”.  Dường 

như hiện thời các điềm báo đã xuất hiện. Từ các phương tiện thông tin, chúng ta thấy các xã 

hội trên toàn thế giới động loạn, địa cầu xảy ra tai nạn liên tiếp, nơi nào cũng có. Những hiện 

tượng như vậy chưa từng thấy trong lịch sử toàn thế giới! Đó là trời cao đã cảnh cáo chúng 

ta: Nếu vẫn chẳng quay đầu, sau đấy sẽ là tận thế. Thật sự quay đầu, sửa lỗi, đổi mới, sẽ được 

cứu, chẳng phải là không có cách cứu. Kinh Phật thường nói  “tướng chuyển theo tâm, cảnh 

 chuyển theo tâm” , cảnh giới cũng chuyển theo tâm, chủ tể là ý niệm của chúng ta. Ý niệm 

của chúng ta đoan chánh bèn tương ứng với Tánh Đức, hòa hài xuất hiện. Nếu ý niệm của 

chúng ta là tà tri tà kiến, tai nạn hiện tiền, chuyện là như vậy đó! 



Do vậy, [nói đến tướng chuyển pháp luân của] đức Phật ở đây, câu cuối cùng rất trọng 

yếu,  “giáo đoạn linh hoại” , [tức là] dạy chúng ta hãy đoạn ái dục, dạy chúng ta hãy buông ái 

dục xuống, đừng nên vì chính mình, mà hãy vì xã hội, vì quốc gia, vì thế giới, vì hết thảy 

chúng sanh khổ nạn, đó là “hành Bồ Tát đạo”. Quý vị chẳng còn là phàm phu, mà là từ phàm 

phu tăng tấn thành Bồ Tát. Vì sao? Ở đây, đã cho chúng ta biết sách Chân Giải giảng như 

sau:  “Ái dục thị chư khổ chi bổn”  (ái dục là cội rễ của các nỗi khổ). Một đời người, hoặc là 

đời đời, kiếp kiếp, căn nguyên tạo tác hết thảy tội nghiệp đều nhằm thỏa ái dục. Ái là tham, 

Dục là danh từ chung để chỉ “tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ”. Tham tài, tham sắc, 

tham  danh,  tham  lợi,  phiền  phức  bèn  xảy  đến.  Lòng  tham  khôn  cùng,  chẳng  đáng  sợ  ư? 

Chúng ta nhìn thấy trong xã hội hiện thời, dòng sông ái dục sâu rộng, nhiễm bệnh quá sâu, 

truyền nhiễm quá rộng. Một người nêu gương, những kẻ khác đều học theo, mọi người trên 

toàn thế giới đều biến thành phường tham lam, khi ấy, phải làm như thế nào? Luân lý chẳng 

còn nữa, đạo đức cũng chẳng có, nhân quả cũng chẳng có một ai tin tưởng, pháp luật cũng 

chẳng quản được, chánh quyền quốc gia cũng chẳng quản được. Nếu tới nông nỗi ấy thì sẽ 

898  Tập 107 



như  trong  tôn  giáo  nói:   “Thượng  Đế  phải  nhúng  tay”.   Thật  ra,  chẳng  phải  là  Thượng  Đế 

nhúng tay, cuộc sống của Thượng Đế sung sướng lắm, ông ta quan tâm đến chuyện thế gian 

để làm gì? Thật sự chẳng phải là Thượng Đế nhúng tay, mà là gì? Thiên nhiên muốn trả đũa, 

thật đấy! Hiện thời, chúng ta mặc sức tham lam, cưỡng đoạt tài nguyên của địa cầu, có lỗi với 

địa cầu, địa cầu ắt sẽ ra tay trả đũa, đó là thiên tai, tai nạn gì cũng đều xảy ra. Động đất xảy 

đến, sóng thần xảy đến, bão tố xảy đến, khí hậu biến hóa dị thường, đó là địa cầu trả đũa quý 

vị, nghĩa là gì? Quý vị đã làm quá lố! Thật sự vì cuộc sống thì nó chẳng trách quý vị. Quý vị 

muốn kiếm sống, vỡ hoang một cuộc đất, trồng một ít lương thực, đất đai chẳng trách quý vị, 

vì sao? Đó là chuyện cần nên làm! Nếu quý vị vì dục vọng của chính mình, muốn giàu  to, 

dẫn đến những hành động phá hoại hoàn cảnh sinh thái tự nhiên, sẽ bị phiền phức to lớn, 

thiên địa quỷ thần chẳng dung quý vị. Chớ nên cho rằng chẳng có, có thật đấy! Cây có thần 

cây, hoa cỏ có thần hoa cỏ, núi có thần núi, sông có hà bá, đất đai có thổ địa công, thật sự có, 

chẳng giả tí nào! Quý vị mặc tình tước đoạt tài nguyên của họ, họ chẳng có chỗ thưa gởi, sẽ 

báo thù! Chân tướng sự thật trong đó đã được kinh Phật giảng rất rõ ràng:   “Tướng do tâm 

 sanh, cảnh do tâm chuyển” . Chúng ta dùng tâm thái tốt đẹp để đối xử với người, với sự, với 

thiên địa vạn vật thì thiên địa vạn vật sẽ đối xử tốt đẹp với chúng ta. Chúng ta dùng dục vọng, 

ác niệm để đối xử với chúng, chúng sẽ trả đũa vô cùng tàn khốc! 



 “Chúng sanh phiêu nịch nhi nan độ”  (chúng sanh chìm đắm, khó thể vượt qua), tỷ dụ 

như cái hào. Tiếp theo đó là lời giải thích đơn giản:  “Tiệm, nhiễu thành trường thủy khanh 

 dã”  (Tiệm là hào nước dài bao quanh thành), tức là Hộ Thành Hà.  “Phật pháp kiếm, tiệt dục 

 tiệm, linh tán hoại dã”  (Gươm Phật pháp chặt dứt hào dục, khiến cho nó tan hoại). Gươm là 

tỷ dụ, tỷ dụ Phật pháp giống như một thanh bảo kiếm, có thể chặt đứt Dục. Đây là nói rõ, đức 

Phật giảng cho chúng ta những đạo lý, quý vị thật sự hiểu rõ, thật sự thông đạt, sẽ tự nhiên 

chịu buông xuống, biết Dục chẳng phải là chuyện tốt đẹp. Trái nghịch tự tánh là tạo nghiệt, 

tội lỗi rất sâu, vì sao cứ muốn làm? Cũng như trong phần trước chúng tôi đã nói, chuyện vi 

phạm Tánh Đức chẳng có một tí lợi ích nào đối với chúng ta! Y học của Trung Quốc cũng 

nói rất hay,  “thương thân, bại đức”  (tổn thương thân thể, bại hoại đức hạnh). Dục vọng quá 

nhiều,  thân  thể  của  chính  mình  sẽ bị thương  tổn, thân thể quý  vị  sẽ lắm  bệnh.  Người lắm 

bệnh rất khổ, hiện thời chẳng có thuốc nào chữa lành, vì sao? Lòng người bất thiện, thuốc tốt 

cũng biến thành xấu, bị biến chất rồi. Quý vị hãy nghĩ xem, vì sao nó bị biến chất? Con người 

hiện thời dùng thuốc độc để nhiễm độc đại địa, dược vật sanh trưởng trên đất. Quý vị nhiễm 

độc đại địa, đại địa sanh trưởng ngũ cốc, các thứ lương thực, những dược thảo sanh trưởng 

đều dính chất độc, chỉ có một con đường chết, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Quý vị thấy 

hiện tại trồng trọt dùng thuốc sát trùng, dùng phân bón hóa học. Thuốc sát trùng và phân bón 

hóa học là chất độc hại đối với đất. Thâu hoạch mùa đầu cũng khá, rất tốt. Mùa thứ hai, thứ 

ba trở đi, chẳng có thâu hoạch, đất chẳng sanh trưởng thứ gì. Đến khi ấy bèn làm sao? Nguy 

cơ thiếu lương thực hiện tiền. Nguy cơ thiếu lương thực do đâu mà có? Tự làm, tự chịu, chớ 

Tập 107  899 



nên dùng những thứ hóa học ấy để nhiễm độc đất đai. Sử dụng phương thức canh tác bằng 

sức người cổ truyền, thực vật sẽ lành mạnh nhất. Cổ nhân tế trời đất, núi sông, quỷ thần, vì 

sao? Báo ân. Con người hiện thời nghĩ chuyện ấy là mê tín, [chê bai] cổ nhân mê tín, thiếu trí 

huệ, chẳng hiểu khoa học, hiện thời họ tin tưởng khoa học, há có quỷ thần! Cổ nhân mê tín, 

nhưng cuộc sống tốt đẹp. Người hiện thời chẳng mê tín, nhưng hứng chịu tai nạn mỗi ngày. 

Ai đúng, ai sai, chúng ta phải lắng lòng quan sát, đừng nên “người khác nói sao, ta hùa theo 

như vậy”. Nếu hùa theo là đã sai mất rồi! Hãy lắng lòng quan sát, cách làm của cổ nhân có 

lý! [Quý vị khăng khăng] “chẳng có quỷ thần”, nhưng hiện thời quỷ thần đã ở bên cạnh quý 

vị, quý vị có tin hay không? Quý vị thấy tại Trung Quốc và ngoại quốc, bao nhiêu kẻ bị [quỷ 

thần] dựa thân. Tôi giảng kinh mỗi nơi đều gặp những kẻ bị dựa thân. Dựa thân chẳng phải là 

họ  giả  vờ,  mà  đúng  là  có  linh  quỷ  dựa  thân.  Nếu  quý  vị  trông  thấy,  chẳng  thể  không  tin 

tưởng,  không  thể  giả  vờ  được.  Thiên  địa  quỷ  thần  đều  đến  dựa  thân,  tôi  đều  thấy  cả  rồi! 

Chúng tôi trông thấy cũng chẳng thể nói, hễ nói thì sao? Nói ra tức là chúng tôi cũng mê tín. 

Tôi hiểu rất rõ, rất minh bạch, tôi biết: Tuân thủ giáo huấn cổ nhân chắc chắn là chánh xác, 

chúng ta thua xa cổ nhân. Trong giới khoa học gia, quý vị thấy nhiều nhà khoa học là tín đồ 

tôn giáo kiền thành, họ cũng là mê tín hay sao? Họ chẳng mê tín, còn chúng ta thật sự biến 

thành mê tín, chớ nên không biết những chân tướng sự thật này! 



Câu kế tiếp:  “Tẩy trạc cấu ô, hiển minh thanh bạch”  (gột rửa nhơ bẩn, rõ ràng, trắng 

sạch), nói đến các nguyên lý và nguyên tắc giáo hóa chúng sanh của Thích Ca Mâu Ni Phật. 

 “Hợp Tán viết: Kiến ái phiền não, thí như cấu ô, Không Huệ năng trừ, diệc như tẩy trạc. Trừ 

 tà hiển chánh, cố viết hiển minh. Dĩ hộ pháp thành, cố viết thanh bạch. Siêu chư hủy báng, cố 

 viết thanh bạch”  (Sách Hợp Tán giảng: “Phiền não kiến ái ví như nhơ bẩn, Không Huệ có thể 

trừ khử, cũng giống như gột rửa. Trừ tà hiển chánh nên nói là „hiển minh‟. Do bảo vệ pháp 

thành nên gọi là „thanh bạch‟. Vượt khỏi các sự hủy báng, nên nói là thanh bạch”). Trong lời 

chú giải này, sách Hợp Tán nói  “kiến ái phiền não”  thì Kiến là Kiến Hoặc, [bao gồm] Thân 

Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, Kiến Thủ, và Giới Thủ. Ái là tham ái, là cội gốc của phiền não. 

Cội rễ của cội gốc ấy chính là Ngã Kiến, hễ có ta bèn có tư tâm (tâm riêng tư). Do vậy, Phật 

pháp, đặc biệt là Đại Thừa Phật pháp nói Vô Ngã. Vô Ngã là chân tướng sự thật. Chấp trước 

thân này là Ngã, sai rồi! Trong giáo pháp Đại Thừa có Chân Ngã, nhưng chúng ta chẳng biết 

có Chân Ngã. Vì vậy, trong kinh Phật, định nghĩa đơn giản thì Ngã có hai ý nghĩa: Ý nghĩa 

thứ nhất là chủ tể, ý nghĩa thứ hai là tự tại. Chúng ta hãy suy nghĩ, chúng ta coi thân này là 

Ngã thì ta có thể làm chủ cái thân này hay không? Có thể tự tại hay không? Nếu thật sự có 

thể làm chủ tể thì phải nên vĩnh viễn thoát khỏi sanh, lão, bệnh, tử; sanh còn chấp nhận được, 

chứ lão và bệnh chẳng cần! Có được hay không? Chẳng làm được! Ngày càng già yếu hơn, 

quý vị không thể làm chủ. Nếu nói tâm là Ngã thì [dựa trên] cách nói của các triết gia ngoại 

quốc, họ biết thân chẳng phải là Ngã. Gì là Ngã?  “Ta tư duy, nên ta tồn tại” , ta có thể suy 

900  Tập 107 



nghĩ thì đó chính là Ngã. Như vậy thì thử hỏi, cái Ngã suy tưởng ấy có tự tại hay không? 

Chẳng tự tại! Lấy định nghĩa trong Phật pháp làm tiêu chuẩn, Ngã ấy là giả! 



Nhưng trong kinh Phật có nói Chân Ngã. Chân Ngã quả thật có thể làm chủ, đắc đại tự 

tại. Có thể làm chủ là gì? Chẳng sanh, chẳng diệt. Ngã là gì? Tự tánh là Ngã, tự tánh chẳng 

sanh, chẳng diệt, tự tánh có thể sanh ra vạn pháp. Người học Phật theo đuổi điều gì? Tìm lại 

Chân  Ngã.  Thân  thể  thật  sự  là  gì?  Pháp  Thân,  Pháp  Thân  là  Chân  Ngã.  Pháp  Thân  là  gì? 

Khắp pháp giới hư không giới là Pháp Thân. Khi nào quý vị có thể thừa nhận vạn pháp trong 

vũ trụ là Pháp Thân của ta, kinh Phật nói như vậy, vì sao chúng là Pháp Thân của quý vị? 

Chúng là do tự tánh của quý vị biến hiện. Cái có thể biến chính là bổn tánh của chính mình. 

Sở biến (cái được biến) là vạn sự vạn vật. Toàn thể vũ trụ đều do tự tánh của chính quý vị 

biến hiện. Giống như nằm mộng, lúc một người đang nằm mộng, nếu quý vị bỗng giác ngộ 

“giấc mộng này do ý thức của ta biến hiện”, những gì trong mộng là ta? Toàn thể mộng cảnh 

là ta, mộng cảnh do ý niệm của ta biến hiện, do vọng niệm biến hiện. Toàn thể mộng cảnh là 

ta. Trong mộng cảnh có thân thể của chính mình, thân thể người khác cũng do ta biến, đều là 

ta. Trong Phật pháp nói là “chứng đắc Pháp Thân”, quý vị thật sự khẳng định, chẳng có mảy 

may hoài nghi nào! Khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể, bèn đắc tự tại. 

Thân thể này đã diệt, thân thể kia chẳng diệt, giống như tế bào trên thân thể chúng ta thay cũ, 

đổi mới, mỗi ngày thời thời khắc khắc đều có tế bào chết đi, tế bào mới sanh bổ sung. Chẳng 

có sanh tử, đó là thật! Tất cả hết thảy chúng sanh và chính mình là một Thể, lẽ nào chẳng yêu 

thương, che chở? Làm sao có thể tổn thương, làm hại được? Há có đạo lý như thế! Đó là 

người giác ngộ. Kẻ chưa giác ngộ có thiên kiến, chấp trước, thứ gì cũng đều vì vọng niệm mà 

suy nghĩ, vì cái thân thể hư giả này mà suy nghĩ, vì vọng tâm, vì tấm thân hư giả mà tạo tác 

vô lượng vô biên tội nghiệp, tương lai vào trong địa ngục gánh chịu quả báo, làm  chuyện 

ngốc nghếch như vậy. Kinh Phật thường nói đó là ngu si. 



 “Thí như cấu ô” , nhiễm ô. Dùng gì để có thể giúp quý vị gột sạch cấu ô? Không Huệ, 

đức Phật dạy chúng ta điều này. Trí huệ! Trí huệ chẳng rời Không. Hễ đã Không, bèn có trí 

huệ. Nếu là Có thì trí huệ chẳng còn nữa, phiền não xảy đến. Quý vị muốn đoạn phiền não, 

phải buông xuống, giống như Thích Ca Mâu Ni Phật. Quý vị thấy Ngài suốt đời thị hiện cho 

chúng ta thấy. Cả đời Ngài, tất cả tài sản là  “tam y nhất bát” , tức là ba tấm y, một cái bát. Đó 

là toàn bộ tài sản của Ngài. Trừ những món ấy ra, thứ gì cũng chẳng có, chúng ta phải biết 

điều này.  Mỗi  ngày  đi  ra ngoài  khất  thực,  còn  mang  theo  một  dụng  cụ  phòng  thân  là  tích 

trượng. Phía sau chúng tôi có bày tích trượng. Tích trượng là thứ để phòng thân khi ra ngoài 

khất thực, đến thôn trang của người ta, chó của họ xông đến cắn quý vị, tích trượng ấy dùng 

để đuổi chó. Đến trước cửa nhà người ta khất thực, chẳng thể gõ cửa, gõ cửa quá vô lễ, làm 

cách nào? Rung tích trượng, tích trượng rung lên sẽ vang ra tiếng. Quý vị hãy nhìn cách chế 

tạo tích trượng, hễ rung lên bèn vang ra tiếng. Người bên trong nghe tiếng biết là có người 

Tập 107  901 



xuất gia đến khất thực, sẽ mở cửa tặng cho quý vị một chút cơm hay thức ăn. Do vậy, đi ra 

ngoài khất thực, nhất định phải cầm theo [tích trượng]. Chỗ nào cũng nghĩ thay cho người 

khác, chớ nên nhiễu loạn sự thanh tĩnh của người ta. Qua đêm dưới gốc cây, ngồi xếp bằng 

dưới cội cây to, đắp ba y trên thân, giống như đắp mền. Do thuở ấy, khu vực du hành của đức 

Thế Tôn là lưu vực sông Hằng, thuộc vùng nhiệt đới, nên không cần có quần áo dày, ba y là 

đủ rồi. Làm cho chúng ta thấy, thứ gì cũng đều buông xuống, đắc đại tự tại, thân tâm thanh 

tịnh, trí huệ sung mãn. Sự nghiệp cả đời là giáo học, trừ giáo học ra, chẳng có sự nghiệp nào 

khác. Giáo học vĩnh viễn chẳng gián đoạn, trong phần trước, chúng tôi đã nói theo cương 

lãnh tổng quát. Đối tượng giáo học vô lượng vô biên, phàm phu chúng ta chẳng nhìn thấy. 

Phàm phu chỉ thấy loài người, là đồng loại, chứ chẳng thấy mười phương Bồ Tát, chư thiên, 

chẳng nhìn thấy những vị thiên thần ấy, quỷ thần cũng chẳng nhìn thấy. Họ có thể thấy Phật, 

mà đức Phật cũng trông thấy họ. Đức Phật cũng không ngừng giáo hóa, giúp đỡ họ, nên Phật, 

Bồ Tát giáo học chưa hề gián đoạn. Không Huệ có thể trừ [phiền não], giống hệt như   “tẩy 

 trạc”  (gột sạch). 



 “Trừ  tà  hiển  chánh” ,  điều  này  được  gọi  là   “hiển  minh” ,  tức  là   “hiển  minh  thanh 

 bạch” .  “Chánh”  là điều chính mình sẵn có, cổ nhân Trung Quốc gọi nó là   “bổn tánh bổn 

 thiện” . Ở đây, Thiện được gọi là Chánh, tập tánh bất thiện [nên gọi] là Tà. Hiệu quả giáo dục 

chính  là  câu  này,  giúp  chúng  ta  xa  lìa  tà  tư,  tà  hạnh,  hiển  lộ chánh niệm,  chánh  hạnh  của 

chính mình, nên gọi là  “hiển minh”. “Dĩ hộ pháp thành”  (do hộ trì thành pháp), pháp ở đây 

là pháp của chính mình. Pháp của chính mình gọi là Phật pháp, chư vị phải biết điều này. Vì 

sao? Pháp là điều vốn sẵn trọn đủ trong tự tánh, nhưng chúng ta mê mất, nên Thích Ca Mâu 

Ni Phật phải nêu gương, lại còn phải giảng giải cho chúng ta nghe, [khiến cho] pháp trong 

tâm tánh của chính chúng ta bèn hiển lộ. Đạo lý là như vậy. Chẳng có cách nào trao pháp của 

Thích Ca Mâu Ni Phật cho chúng ta, ắt phải là pháp trong tự tánh của chúng ta. Do Thích Ca 

Mâu Ni Phật dẫn dắt, pháp trong tự tánh của chúng ta bèn được khai hiển. Đó là đúng. Vì 

vậy, quý vị tu hành thành Phật, đức Phật có công lao gì đối với quý vị hay không? Đức Phật 

dẫn dắt quý vị, còn sự thành tựu của quý vị vẫn là bổn phận của chính mình, Phật, Bồ Tát 

chẳng kể công. Nhưng chúng ta phải cám ơn các Ngài đã khuyên dụ, hướng dẫn. Nếu các 

Ngài chẳng khuyên dụ, hướng dẫn, chúng ta vĩnh viễn mê hoặc, điên đảo, chỗ tốt đẹp của các 

Ngài đối với chúng ta chính là chỗ này: Dẫn dắt chúng ta, khiến cho chúng ta giác ngộ chính 

mình và các Ngài vốn chẳng khác nhau. Các Ngài có thể buông phiền não xuống, ta chỉ cần 

buông phiền não xuống, sẽ giống hệt các Ngài. Trí huệ, đức năng, và tướng hảo trong tự tánh 

toàn bộ đều hiện ra, chẳng phải do từ bên ngoài mà đạt được, chẳng phải do Phật, Bồ Tát ban 

cho chúng ta, chẳng phải vậy, nhất định phải hiểu tự tánh vốn tự trọn đủ. Do đó, gọi là   “hộ 

 pháp thành”  (gìn giữ pháp thành), bản thân chúng ta phải biết bảo vệ, đó là  “thanh bạch”. 

 “Siêu  chư  hủy  báng,  cố  viết  thanh  bạch”   (vượt  khỏi  các  thứ  hủy  báng,  nên  nói  là  thanh 

bạch). Tất cả hết thảy hủy báng đều là giả, đều chẳng thật. Chúng ta làm sai thì mới có hủy 

902  Tập 107 



báng. Nay chúng ta tư tưởng thuần chánh, kiến giải thuần chánh, ngôn hạnh thuần chánh, hết 

thảy hủy báng đều chẳng còn nữa, nên gọi là  “thanh bạch”.  



 “Văn trung pháp thành”  (chữ “pháp thành” trong kinh văn) là tỷ dụ , “chỉ Trí Đoạn chi 

 quả”  (chỉ cái quả của Trí Đoạn), Đoạn là phán đoán, Trí là trí huệ, [Trí Đoạn là] quả báo do 

sự phán đoán của trí huệ, dùng chữ Thành để làm tỷ dụ. Sách Hợp Tán cũng giảng theo cách 

như vậy.  “Trí Đoạn chi quả, vị pháp thành”  (quả của Trí Đoạn, gọi là Pháp Thành), nêu ra tỷ 

dụ này.  “Gia Tường Sớ viết: Khiển trừ mê cấu, cố vân tẩy trạc. Vô tướng chi giải, thị vô lậu 

 minh, cố vân thanh bạch”  (Gia Tường Sớ giảng: “Trừ khử mê cấu (bụi nhơ do mê hoặc), nên 

gọi là „gột rửa‟. Hiểu vô tướng, đó là vô lậu minh, nên nói là thanh bạch”). Giải thích kiểu 

này cũng hết sức hay, ngài Gia Tường giải thích theo cách này dễ hiểu.  “Khiển trừ mê cấu”  

(trừ khử mê cấu), Mê (迷) là mê hoặc, chẳng biết chân tướng sự thật. Cấu (垢) là nhiễm ô, 

tức là các thứ tập khí phiền não, nhất định phải buông những thứ ấy xuống. Buông mê xuống, 

trí huệ hiện tiền; buông phiền não xuống, đức tướng hiện tiền. Bởi lẽ, chúng là hai mặt của 

cùng một Thể, nên dùng  “tẩy trạc”  làm tỷ dụ.  “Vô tướng chi giải”  (thấu hiểu vô tướng): Dạy 

quý vị hãy thật sự liễu giải chân tướng của vạn vật trong vũ trụ giống như đối với thông tin 

do các nhà Lượng Tử Vật Lý Học đã phát biểu trong thời gian gần đây, chúng tôi thấy vậy 

bèn dùng những thông tin ấy để giải thích Phật pháp, rất hữu ích cho kẻ sơ học như chúng ta. 

Họ đã phát hiện vật chất là gì? Tất cả vật chất đều do một loại vật chất cơ bản hợp thành, nó 

được gọi bằng danh từ khoa học là “hạt cơ bản”. Hiện nay họ lại phát hiện hạt cơ bản vẫn còn 

quá lớn, còn có thể phân tích nó càng nhỏ hơn, càng vi tế hơn, gọi là “lượng tử”, đó có phải 

là “cực vi vi” như kinh Phật đã nói hay không? Lượng Tử là vật chất cơ sở, vật chất căn bản, 

tất cả hết thảy vật chất đều là do nó hợp thành. Thứ ấy là gì? Họ phát hiện nó chính là ý niệm, 

tức là ý niệm của con người, rất nhiều ý niệm biến thành vật chất. Do đó, vật chất sanh từ tâm 

tưởng, chẳng có ý niệm sẽ chẳng có vật chất. Vì thế, họ nói [vật chất] là một huyễn tướng của 

ý niệm tích lũy liên tục, họ phát biểu: Về căn bản, trong vũ trụ chẳng có vật chất tồn tại. Bởi 

lẽ, hiện tượng vật chất giống như huyễn giác của chúng ta, họ đã tìm được căn nguyên. Cách 

nói ấy cũng rất gần với Phật pháp, Phật pháp cũng nói như vậy. Quý vị xem kinh Kim Cang 

[là bản kinh] mọi người thường đọc, trong kinh Kim Cang có nói:  “Phàm những gì có tướng 

 đều là hư vọng” . Phát hiện của các nhà Lượng Tử Lực Học chứng tỏ lời ấy là thật, chẳng giả. 

 “Hết thảy các pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” , chúng ta ngu si ngỡ những thứ ấy 

là thật, niệm niệm chẳng bỏ, muốn thỏa mãn dục vọng của chính mình, tạo tác vô lượng vô 

biên tội nghiệp. Do đó, chúng ta hứng chịu quả báo, phải nhận biết rõ ràng, đó gọi là “tự làm, 

tự chịu”, chứ thật ra, về căn bản, chúng chẳng có! 



Họ đã phát hiện, thật sự phát hiện ba tế tướng của A Lại Da, họ gọi [ba tế tướng ấy] là 

vật chất, thông tin và năng lượng, danh xưng khác với ba tế tướng của A Lại Da, nhưng nói 

về  cùng  một  chuyện.  [Tế  tướng]  thứ  nhất  của  A  Lại  Da  là  Nghiệp  Tướng,  khoa  học  gọi 

Tập 107  903 



Nghiệp Tướng là năng lượng. [Thứ hai là] Chuyển Tướng, họ gọi Chuyển Tướng là thông 

tin, tức là ý niệm, là niệm. Thứ ba là Cảnh Giới Tướng, họ gọi nó là vật chất. Chẳng dễ dàng! 

Vì lẽ đó, đối với khoa học, tôi tin tưởng sau dăm ba năm nữa, các phát hiện của Lượng Tử 

Lực Học sẽ biến thành những lý luận khiến cho khắp tất cả những kẻ tầm thường như chúng 

ta đều có thể tin tưởng, sẽ có ích to lớn đối với Phật pháp, khiến cho mọi người sẽ quay lại 

xem xét Phật pháp, Phật pháp chẳng phải là mê tín! Phật pháp là khoa học, các nhà khoa học 

sẽ tìm tòi này nọ từ Phật pháp. Họ phát hiện ba tế tướng, nhưng do đâu mà có ba tế tướng họ 

chẳng biết, còn kinh Đại Thừa thì có [giải thích rõ ràng]. Những người ấy rất thông minh, 

nếu họ tiếp xúc kinh giáo Đại Thừa, chắc chắn cảnh giới sẽ được nâng cao với một mức độ 

lớn, có thể giảng các hiện tượng trong vũ trụ rõ ràng hơn, minh bạch hơn, rốt cuộc những 

hiện tượng ấy là như thế nào, uốn nắn rất nhiều cách nhìn của chúng ta, uốn nắn rất nhiều 

hành vi sai lầm của chúng ta. Chỉ cần chẳng phạm lỗi lầm, thế giới Cực Lạc hiện tiền, thiên 

quốc trong tôn giáo bèn ở ngay trước mắt chúng ta, Thượng Đế cũng sẽ xuất hiện trong nhân 

gian. Đều là do tâm chúng ta bất thiện, nên họ xa lìa chúng ta, khiến cho chúng ta chịu khổ 

mắc nạn ở nơi đây. Nguyên nhân chủ yếu là do chúng ta chẳng biết chân tướng sự thật chút 

nào, hoàn toàn bị tập khí vọng tưởng, phiền não làm chủ, cho nên gặp phải tình cảnh như 

hiện thời! 



Do vậy, vô tướng là thật. Vô tướng là nói theo Thể, nó có hiện tướng hay không? Có! 

Quý vị cũng chẳng thể không thừa nhận. Vì thế, sau vô tướng có một câu:  “Vô tướng, vô bất 

 tướng”.  Vô tướng là Không, vô bất tướng (chẳng phải là không có tướng) là Có; Không là 

Thể, Có là hiện tướng. Hiện tướng bèn có thể thọ dụng, có thể thưởng thức, nhưng quý vị 

chẳng thể đạt được [các tướng ấy]. Nếu quý vị nói “ta có được”, tức là sai mất rồi, quý vị 

chẳng thể có được. Vì sao chẳng có được? Nó là trống không, về căn bản là chẳng có. Bởi 

vậy, nếu các nhà khoa học thật sự phát hiện hiện tượng vật chất là do ý niệm tích lũy, về căn 

bản  [vật  chất]  là  giả  thì  đối  với  hiện  tượng  vật  chất,  chúng  ta  chẳng  còn  khởi  tâm  tham. 

Giống như chúng ta xem TV, chúng ta có thể thưởng thức những hình ảnh trong màn hình, 

nhưng có nắm được những thứ trong TV hay chăng? Chẳng nắm được! Quý vị sẽ chẳng dấy 

tâm tham đối với những thứ ở trong TV: “Cái này ta cũng muốn, cái kia ta cũng muốn”, sẽ 

không dấy lên ý niệm ấy. Vì sao? Quý vị biết chúng là giả. Nếu chúng ta thấy rõ ràng, minh 

bạch chân tướng của thế giới này, Bồ Tát đạo cũng rất dễ đạt được, sẽ nâng cao cảnh giới của 

chúng ta lên một mức to lớn, siêu phàm nhập thánh. Như vậy thì hiện tượng là có, tuy có, 

nhưng chẳng phải là có trong Có - Không, mà là Không trong  “bất không chi không” . Như 

vậy thì mới được coi là thật sự nhận biết. “Không” chẳng phải là chẳng có gì, Không là  “bất 

 không chi không”.  Nó có thể hiện tướng, đó gọi là Vô Lậu Minh, Minh là trí huệ. Vô Lậu: 

Lậu là tên gọi khác của phiền não, cũng có thể nói [Vô Lậu] là mê cấu đều chẳng còn, chân 

trí huệ hiện tiền, đó là  “thanh bạch”.  Chữ Thanh Tịnh trong tựa đề bản kinh [Vô Lượng Thọ] 

mang ý nghĩa này. 

904  Tập 107 





 “Hựu Chân Giải viết: Tẩy trạc cấu ô, hiển minh thanh bạch, thị chú vũ đức”  (Lại nữa, 

sách Chân Giải giảng: “Gột sạch dơ bẩn, tỏ rõ sự trắng sạch là nói về phẩm đức của sự tuôn 

mưa”).  “Chú vũ”  (澍雨) là đổ mưa. Vì sao? Nước mưa có thể gột rửa sạch những thứ dơ 

bẩn. Tiếp theo đó, sách viết:  “Vũ hữu năng tẩy vật cấu ô”  (nước có năng lực rửa sạch vật bẩn 

thỉu), nó có thể rửa sạch.  “Năng hiển thanh bạch Thể chi đức”  (có phẩm đức tỏ rõ cái Thể 

trắng sạch), chỉ cần đoạn hết vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, hoặc như chúng ta nói là 

“buông xuống” thì Tánh Đức trong tự tánh bèn hiện tiền. Tự tánh là thanh tịnh, Huệ Năng đại 

sư đã nói rất hay. Chúng tôi tin tưởng hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn đã chứng minh cho Ngài. 

Nếu không, sẽ chẳng truyền y bát cho đại sư. Ngài đã thưa trình bằng hai mươi chữ, Nhẫn 

hòa thượng trao y bát cho Sư, truyền cho Sư tức là đã chứng minh lời Sư nói là đúng, chẳng 

nói sai tí nào! Câu đầu tiên Sư nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh” , tự tánh của chúng 

ta thanh tịnh, trong sạch, chưa hề bị nhiễm ô. Cái gì bị nhiễm ô? A Lại Da bị nhiễm ô. A Lại 

Da có thể bị nhiễm ô, chứ tự tánh chưa hề bị nhiễm ô. Vì sao tự tánh của chúng ta chẳng hiển 

lộ? Đã mê, nên tuy có, mà không biết, tập khí phiền não nắm quyền làm chủ, hỏng rồi, lục 

đạo phàm phu ở trong tình trạng này! Vì lẽ đó, Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế 

gian này nhằm dạy chúng ta chân tướng sự thật, chúng ta đã hiểu rõ, buông tập khí phiền não 

xuống, Tánh Đức hiện tiền. Vốn tự thanh tịnh, vốn chẳng sanh diệt, đó là thật. Vốn tự trọn 

đủ, vốn chẳng dao động, có thể sanh ra vạn pháp, đó mới là chính mình thật sự, là Chân Ngã. 

Vì sao? Đã là chủ tể, thật sự đạt được đại tự tại. Vì thế, hãy tìm lại Chân Ngã, ai nấy đều có 

Chân Ngã, nhưng chính quý vị phải chịu đi tìm! 



 “Như Lai pháp luân tẩy trạc trần lao cấu ô, khai hiển bổn hữu tịnh thể dã”  (Pháp luân 

của Như Lai gột rửa dơ bẩn, tỏ lộ tịnh thể vốn có). Đây là nói về chúng ta trong hiện tiền, 

chúng ta phải cậy vào giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, “pháp luân của Như Lai” là giáo 

dục của Phật Đà, chúng ta nhìn như vậy bèn hiểu: Phải cậy vào giáo dục của Phật Đà giúp đỡ 

chúng ta gột rửa sạch sẽ những tập khí phiền não ấy, khiến cho sự thanh tịnh mà chúng ta vốn 

có sẽ được hiển lộ.  “Dĩ thượng Gia Tường, Chân Giải lưỡng sớ trung, thanh bạch chi giải, 

 ưu ư Hợp Tán”  (Cách giải thích chữ “thanh bạch” trong hai bộ sớ Gia Tường và Chân Giải 

như trên đây hay hơn cách giải thích trong Hợp Tán). Giảng hay hơn Hợp Tán, nhưng Hoàng 

lão cư sĩ đều tập hợp trọn hết những cách giải thích ấy ở đây. Trong bản chú giải này, cụ đã 

trích dẫn một trăm chín mươi ba thứ kinh luận, nên chúng ta đều được đọc.  “Tổng thượng 

 chư giải, cố tri thanh bạch giả, Trí Đoạn chi quả dã, vô lậu chi minh dã, bổn hữu tịnh thể 

 dã”  (tổng hợp những cách giải thích trên đây, ta biết thanh bạch là quả của Trí Đoạn, là vô 

lậu minh, là tịnh thể vốn có). Ba câu này có cùng một ý nghĩa. Thanh bạch phải có trí huệ và 

quả đoạn thì thanh bạch mới có thể hiện tiền, vì sao? Có trí huệ, có quả đoạn, sẽ chẳng mê 

hoặc! Những tập khí phiền não ấy thảy đều vứt bỏ, chẳng phải là thanh bạch hiện tiền ư? Vì 

thế, thanh bạch là trí huệ vô lậu,  “vô lậu chi minh”  là trí huệ vô lậu. Trí huệ chẳng xen tạp 

Tập 107  905 



tập khí phiền não bèn gọi là  “vô lậu chi minh” . “Tịnh thể vốn có” là như Huệ Năng đại sư đã 

nói  “vốn tự thanh tịnh”.  



 “Nhược  dung  thông  Thiền  môn”   (nếu  dung  thông  với  Thiền  môn),  [nghĩa  là]  dùng 

cảnh  giới  trong  Thiền  Tông  để  giải  thích,  “tắc  tẩy  trạc  cấu  ô”   (thì  gột  rửa  dơ  bẩn)  được 

Thiền môn gọi là  “huýnh thoát Căn Trần”  (vượt thoát Căn Trần).  “Thoát”  là thoát lìa, Căn 

là gì? Sáu căn, tức mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, còn một căn nữa là ý. Trần là sắc, thanh, hương, 

vị, xúc, pháp, những thứ ấy đều là nhiễm ô. Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý là nhiễm ô bên trong; 

sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp là nhiễm ô bên ngoài. Nay thì trong là buông Căn xuống, 

ngoài là buông xuống sáu trần, há có thể chẳng thanh tịnh ư? Tự tánh hiện tiền, vì tự tánh vốn 

thanh tịnh. Câu đầu tiên của Huệ Năng đại sư là  “vốn tự thanh tịnh” , thanh tịnh viên minh 

thể hiện tiền,  “huýnh thoát Căn Trần” , huýnh (迥) là xa lìa, thoát (脫) là vượt khỏi.  “Hiển 

 minh thanh bạch thị linh quang độc diệu”  (tỏ rõ sự trắng sạch là linh quang riêng chiếu rạng 

ngời  ).  Đây  là  hai  câu  trong  Thiền  Tông:   “Huýnh  thoát  Căn  Trần,  linh  quang  độc  diệu”.  

Trong Thiền Tông nói đến cảnh giới này, người minh tâm kiến tánh đạt tới cảnh giới ấy. Linh 

quang (靈光) là trí huệ, khi ấy, bất luận là căn thân hay cảnh giới bên ngoài, không gì chẳng 

phải là trí huệ viên mãn hiện tiền, nên gọi là   “linh quang độc diệu” , đó là nói theo Thiền 

Tông. Tiếp theo đó,  “hội quy Tịnh Tông”  (quy vào Tịnh Tông), Tịnh Độ sẽ nói như thế nào? 

Tịnh Độ nói  “đô nhiếp lục căn, thị tẩy trạc cấu ô”  (nhiếp trọn sáu căn chính là “gột rửa dơ 

bẩn”). Nhiếp (攝) là thâu nhiếp (收攝: thu tóm), thâu hồi sáu căn lại. Mắt nhìn ra bên ngoài, 

thấy sắc tướng bên ngoài; nay mắt chẳng nhìn ra ngoài nữa, mà nhìn vào trong, trong là gì? 

Trong là tự tánh, tánh, tướng, thâu hồi tướng lại để nhìn vào tánh, đã kiến tánh! Nơi mắt thì 

gọi là tánh Thấy, chẳng gọi là Căn. Tánh Thấy thấy sắc tánh, nơi tai thì tánh Nghe nghe thanh 

tánh. Lưỡi ăn thứ này nọ thì tánh Nếm sẽ nếm Vị Tánh, đó gọi là minh tâm kiến tánh.  “Phản 

 văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”  (xoay cái nghe lại để nghe nơi tự tánh, tánh trở 

thành đạo vô thượng). Quán Thế Âm Bồ Tát tu hành chứng quả dùng phương pháp này, tức 

là   “phản  văn  văn  tự  tánh”   (xoay  cái  Nghe  lại  để  nghe  nơi  tánh  Nghe),  điều  này  được  nói 

trong kinh Lăng Nghiêm. Trong Tịnh Tông, quý vị thấy: Nhiếp trọn sáu căn thì   “tịnh niệm 

 tương kế, tự đắc tâm khai, thị hiển minh thanh bạch. Cái nhất thanh Phật hiệu, nhất thanh 

 tâm, niệm Phật tức thị Thỉ Giác hợp Bổn”  (tịnh niệm tiếp nối, tự được tâm khai chính là hiển 

lộ sự trắng sạch. Bởi lẽ, một tiếng Phật hiệu là một tiếng tâm, niệm Phật chính là Thỉ Giác 

hợp với Bổn Giác). Thỉ Giác là bắt đầu giác ngộ, tương ứng với Bổn Giác. Đem hai câu kinh 

này phối hợp với cách nói trong Tịnh Độ, hay ghép vào cách nói trong nhà Thiền, đều nói 

thông suốt. Một thứ thông, hết thảy đều thông suốt. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta 

học tới đây. 



 

906  Tập 107 



 Tập 108 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm hai mươi tám, dòng thứ hai đếm từ dưới lên, xem từ câu  “điều 

 chúng sanh, tuyên diệu lý” , chúng ta hãy đọc đoạn văn này. 



 “Điều chúng sanh, tuyên diệu lý. Điều giả, hòa dã. Chúng sanh giả, nhất thiết hữu tình 

 dã. Tuyên giả, thị dã. Diệu lý giả, Thật Tướng chi Lý Thể, diệc tức Pháp Hoa Phật chi tri 

 kiến dã. Khai Phật tri kiến, thị Phật tri kiến, nãi tuyên diệu lý dã”  (“Điều chúng sanh, tuyên 

diệu  lý”:  “Điều”  là  điều  hòa.  “Chúng  sanh”  là  hết  thảy  các  hữu  tình.  “Tuyên”  là  chỉ  dạy. 

“Diệu lý” là Thật Tướng Lý Thể, mà cũng chính là “tri kiến của Phật” trong kinh Pháp Hoa. 

Khai tri kiến  của  Phật,  chỉ bày  tri kiến  của  Phật,  chính là  “tuyên  diệu  lý”).  Chúng  ta  xem 

đoạn này, đoạn này thuộc về hạnh môn thù thắng của Phổ Hiền. Đoạn trước giảng về phá mê 

khai ngộ, vô cùng trọng yếu. Nếu chúng ta mê chẳng giác, chư Phật, Bồ Tát dẫu từ bi cũng 

chẳng giúp được. Do vậy, đặt phá mê khai ngộ lên trước, rồi sau đấy mới dạy chúng ta lìa 

khổ được vui như thế nào. Kinh giáo được xếp theo thứ tự thuận như thế đã ban cho chúng ta 

một khải thị rất lớn, khiến cho chúng ta nghĩ trong giáo pháp Đại Thừa thường nói:  “Phật độ 

 kẻ hữu duyên”.  Kẻ hữu duyên là ai? Kẻ có thể tín, giải, hành, chứng, đó là kẻ hữu duyên. 

Điều kiện thứ nhất đối với kẻ hữu duyên là kẻ ấy có trí huệ, có năng lực phân biệt đúng, sai, 

tà, chánh. Thiếu điều kiện này sẽ không được. Thiếu điều kiện này thì Phật xuất hiện, Bồ Tát 

xuất hiện, kẻ ấy chẳng tin tưởng. Phật, Bồ Tát vì kẻ ấy thị hiện, diễn nói, kẻ ấy nghe nhưng 

chẳng hiểu, đúng là vô duyên, nên chư Phật, Bồ Tát dẫu từ bi vẫn chẳng thể gia hộ. Trọn đủ 

điều kiện trên đây, giác chứ chẳng mê, hễ tiếp nhận kinh văn này sẽ bèn bi và trí cứu khổ. Bồ 

Tát giúp chúng ta lìa khổ được vui, thứ nhất là tâm đại bi, tâm từ bi thúc đẩy. Tâm từ bi ấy 

lưu lộ từ tự tánh, nó là Tánh Đức. Chỉ cần kiến tánh, nó sẽ tự nhiên lưu lộ. Lòng từ bi ấy 

chẳng có điều kiện, nên kinh thường nói  “vô duyên Đại Từ, đồng thể Đại Bi”.  Từ là giúp kẻ 

khác được vui, Bi là giúp người khác lìa khổ, đều chẳng có điều kiện.  “Vô duyên”  là vô điều 

kiện, hãy nên làm theo cách như vậy, giống như lòng yêu thương, che chở của cha mẹ đối với 

con cái chẳng có điều kiện. Chư Phật, Bồ Tát sau khi minh tâm kiến tánh, biết hết thảy chúng 

sanh và chính mình là một Thể. Đã là một Thể, đương nhiên chẳng có điều kiện gì để nói, 

nên gọi là Đồng Thể Đại Bi. Chúng ta có thể tin, hiểu, hành theo lời các Ngài đã nói. 



 “Điều  chúng  sanh” :  Điều  (調)  là  điều  hòa  (調和).  Cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc 

cũng rất coi trọng chữ Hòa này , “hòa vi quý”  (hòa thuận là đáng quý). Hết thảy chúng sanh 

sống trên cuộc đất này, cùng sống trên quả địa cầu này, nếu bất hòa sẽ có tai nạn, thiên tai lẫn 

Tập 108  907 



nhân họa đều xảy ra. Bí quyết mầu nhiệm nhất để hóa giải những tai nạn ấy là Hòa; do vậy, 

Hòa là quý. Con người hòa hợp, chiến tranh chẳng có, tai họa do con người gây ra chẳng có. 

Nếu con người hòa hợp, núi, sông, đại địa, cây cối, hoa cỏ đều hòa hợp, thiên tai chẳng có. 

Nếu bất hòa, phiền phức gì cũng đều xuất hiện; do vậy, phải điều hòa. Chúng sanh, ở đây nói 

là   “hết  thảy  hữu  tình  chúng  sanh” , [bởi  lẽ], trong hết  thảy  chúng  sanh, hữu  tình  trọng  yếu 

nhất, vì sao? Hữu tình có thể nẩy sanh biến hóa, [khiến cho] vô tình chúng sanh bị biến hóa 

theo. Chúng (vô tình chúng sanh) chẳng chủ động, không thể chủ động, mà thuận theo hữu 

tình chúng sanh. Hữu tình chúng sanh tâm thái thiện lương, vô tình chúng sanh cũng thiện 

lương theo. Nay chúng ta gọi “hữu tình chúng sanh” là “động vật”, trong các động vật, con 

người lanh lợi nhất. Con người sở dĩ khác với hết thảy động vật là vì con người có thể hiểu 

lý, thông suốt đạo lý, con người biết sống tùy thuận quy luật thiên nhiên. Con người là như 

thế đó, tùy thuận thiên nhiên là tùy thuận Pháp Tánh, đó là thiện lương. 



Chúng ta thấy người thật sự giác ngộ là ai? Người sống trong Nhất Chân pháp giới, ai 

nấy đều giác ngộ, chẳng phải là giác ngộ bình phàm, mà là bậc đại triệt, đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh như trong giáo pháp Đại Thừa đã nói, người như vậy đó! Vì thế, những người ấy 

mới là hòa hài đúng tiêu chuẩn. Vì sao? Chẳng có chính mình, phá trừ Ngã Chấp, như trong 

kinh  Kim  Cang  đã  nói   “vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

 tướng” , họ ở trong cảnh giới ấy. Không chỉ lìa khỏi hết thảy huyễn tướng, chẳng còn chấp 

trước nữa, chẳng phân biệt, mà ngay cả ý niệm cũng chẳng có nữa. Nửa sau kinh Kim Cang 

nói  “vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”.  Kiến (見) là ý niệm, 

chẳng có ý niệm thì đương nhiên là một bầu hòa hài, người Trung Quốc nói là “một bầu hòa 

khí”, [điều này] được thấy trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. Cõi Thật 

Báo  ở  chỗ  nào?  Trong  giáo  lý  Nhất  Thừa,  đức  Phật  đã  giảng  lời  chân  thật  là   “đương  hạ, 

 đương xứ”  (ngay lập tức, ngay tại nơi đây). Một mai cư dân trên địa cầu giác ngộ, ý niệm 

vừa chuyển, nơi đây sẽ là Thật Báo Trang Nghiêm, nơi đây là Nhất Chân pháp giới. Vì sao? 

Chúng tôi đã tuyên giảng nguyên lý và nguyên tắc nhiều lần:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm 

 tưởng” . Tư tưởng của chúng ta cong vẹo, lầm lỗi, nên hết thảy các tai nạn hiện tiền. Nếu tư 

tưởng thiện lương, thuần chánh, hết thảy các tai nạn đều chẳng có. Vì vậy, tai nạn chẳng phải 

là thật, trong nhãn quan của chư Phật, Bồ Tát, chúng là hư huyễn, chẳng thật sự tồn tại. Đây 

là nói rõ về sự trọng yếu của Hòa. 



Do vậy, nay chúng ta là phàm phu, học Phật là bước khởi đầu, học bắt đầu từ đâu? Học 

từ Hòa. Người khác và ta bất hòa, chúng ta phải hòa thuận với kẻ ấy thì mới là đường lối để 

giải quyết vấn đề. Người khác và ta bất hòa, nếu ta và kẻ ấy đối kháng, vấn đề sẽ nghiêm 

trọng, kết thành oán cừu. Sau khi đã kết oán cừu, oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp chẳng 

xong, đúng là khổ chẳng kham nói nổi. Đau khổ chẳng phải chỉ là một phía, đôi bên đều đau 

khổ, cần gì phải vậy! Chúng ta có thể nhịn thì đôi bên đều có lợi, ta cũng chẳng có phiền não, 

908  Tập 108 



quý vị cũng chẳng có tai hại, đúng là đôi bên cùng thắng! Vì vậy, cổ thánh tiên hiền, chư 

Phật,  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta  chớ  nên  xung  đột  với  người  khác,  chỗ  nào  cũng  đều  phải  học 

nhường nhịn. Cổ nhân dạy “bị thua thiệt là phước”, người bị thua thiệt chẳng sao cả, kẻ bị 

thua thiệt chẳng bị thiệt thòi, kẻ chiếm tiện nghi bị tai nạn, nên thật sự chẳng chiếm được tiện 

nghi, mà người bị thua thiệt thật sự chiếm được tiện nghi, đạo lý này rất sâu. Trong kinh, đức 

Phật thường nhắc nhở, chỉ dạy chúng ta phải luôn nhường nhịn, chớ nên tranh chấp với kẻ 

khác, biển rộng, trời cao, bất luận đến chỗ nào cũng đều tự tại, vì sao chẳng chịu nhường? Kẻ 

ấy muốn quả địa cầu này, chúng ta nhường cho kẻ ấy, nhường cho hắn, trong vũ trụ tinh cầu 

quá nhiều, tìm một chỗ khác thù thắng hơn địa cầu để đến đó ở, chắc chắn là có. Vì sao? Vì 

quý vị nhường, nhường là Tánh Đức, do tương ứng với Tánh Đức, nên quý vị đến nơi đâu 

cũng là nơi tốt đẹp. Tranh được chẳng phải là chuyện tốt, dẫu quý vị hoàn toàn đạt được, 

nhưng sau đó chẳng ngã bệnh thì cũng bị tai nạn, cuộc đời vẫn là chẳng dễ sống! Cổ thánh 

tiên hiền,  Phật,  Bồ  Tát dạy  chúng  ta  chánh  đạo, chúng ta chớ nên  chẳng cảm  ân,  chớ nên 

chẳng  y  giáo  phụng  hành.  Tuyên  (宣)  là  Thị  (示),  Tuyên  là  tuyên  dương  (宣揚),  dùng 

phương pháp gì để tuyên dương? Nêu gương cho chúng ta nhìn vào, chúng ta phải học hiểu. 



Một đời này, rất nhiều đồng học theo tôi, [quan sát sẽ] thấy tôi nhường ba lần. Tại Đài 

Loan, chúng tôi có một đạo tràng nhỏ, chẳng lớn, có kẻ muốn, tôi bèn tặng cho kẻ ấy. Chúng 

tôi đến Tân Gia Ba; tại Mỹ cũng có đạo tràng, cũng có người muốn, tặng cho kẻ ấy, hễ muốn 

thì tặng cho kẻ ấy. Ở Tân Gia Ba ba năm, đồng tu các nơi giúp chúng tôi mua một căn chung 

cư, đại khái hơn một ngàn vạn, có người mong chúng tôi rời khỏi Tân Gia Ba. Chúng tôi rời 

khỏi, cũng tặng luôn, hoan hỷ. Chúng tôi di dân đến Úc Châu, đến Úc Châu sung sướng. Đất 

ở Úc rất rẻ, chẳng đắt giá, người ở Úc quá ít, đất đai rất rộng. Chúng tôi càng nhường càng 

thù thắng, càng nhường càng tự tại, càng nhường càng sung sướng. Tổ tiên, Phật, Bồ Tát dạy 

chúng ta nhường nhịn, trong ấy có niềm vui khôn cùng, chẳng ai biết, quý vị có thể y giáo 

phụng hành, sẽ nếm được [niềm vui ấy]. Có thể nhường thì mới có thể sống hòa thuận với hết 

thảy chúng sanh. Quý vị chẳng thể nhường thì hòa thuận là giả, chẳng thật, nhất định phải có 

thể nhường nhịn. Thuở ban đầu, ít nhiều vẫn còn có một chút tình chấp, phải nhẫn, thật sự 

nhường vài lần thì sẽ chẳng phải là cắn răng nhường, mà sẽ là vui vẻ nhường, nhường rất vui 

sướng! Người khác chiếm hữu, tuy họ chiếm hữu mà chúng ta còn cảm ơn người ấy, vì sao 

cảm  ơn?  Chính  mình  có  thể  nhường,  cảnh  giới  được  nâng  cao,  đức  hạnh  tăng  tấn,  trí  huệ 

cũng tăng trưởng, lẽ nào chẳng thể không cảm ơn? Đồng thời, phải mong cho người ấy chiếm 

hữu, người ấy đã vì chúng ta thị hiện, thị hiện có chánh diện và phản diện. Chánh diện thì 

chúng ta phải đảnh lễ, phải cung kính, cúng dường. Kẻ ấy chiếm cứ các tài vật đó để hoằng 

pháp lợi sanh, làm tốt hơn chúng ta, há lẽ nào chúng ta có thể chẳng nhường? Hễ nhường bèn 

có đức lớn. Nếu là phản diện, kẻ ấy chẳng làm chuyện hoằng pháp lợi sanh, mà làm chuyện 

cầu tiếng tăm, lợi dưỡng, kẻ ấy đã diễn xuất nghiệp nhân quả báo cho chúng ta xem, chúng ta 

cũng phải cảm ơn. Giống như kẻ ấy diễn tuồng, diễn vai phản diện rất thật. Do nghiệp hạnh 

Tập 108  909 



bất thiện, sau này tất nhiên là quả báo địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Đối với chúng ta, đối với 

hết thảy đại chúng trong xã hội, đó là gì? Lên lớp, dạy một bài học về nhân quả báo ứng, hãy 

chú tâm quan sát bèn hiểu rõ, sẽ ngưng dứt hết thảy những ý niệm bất thiện trong tâm chúng 

ta, chẳng  dám  làm  nữa!  Giống  như  thuở  đức  Phật  tại  thế, Đề  Bà  Đạt  Đa  đã  nhiều lần biểu 

diễn, đều là Bồ Tát, đó là đại thiện tri thức, biểu diễn vai phản diện cho chúng ta xem. Thích 

Ca Mâu Ni Phật biểu diễn vai chánh diện cho chúng ta xem, chúng ta có thể nói Đề Bà Đạt 

Đa chẳng phải là Phật, Bồ Tát ư? 



Vì thế, hãy nhìn thấu suốt sự lý, để đạt được một kết luận: “Ai nấy đều là người tốt, 

chuyện gì cũng đều là chuyện tốt”. Hết thảy nghiệp nhân, quả báo thiện ác đều trong một 

niệm của chính mình. Tâm hạnh của chúng ta chánh đáng, chẳng có điều gì bất chánh, thì 

những gì yêu ma quỷ quái biểu hiện trước mặt chúng ta đều là chánh pháp. Nếu trong tâm 

chúng ta tà vạy, biểu hiện của mười phương chư Phật Như Lai cũng là tà. Đó là gì? Chính là 

 “hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , ý niệm của chính mình làm chủ tể hết thảy. Đúng 

như Ngẫu Ích đại sư đã nói:  “Cảnh duyên chẳng tốt, xấu” , cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên 

là hoàn cảnh nhân sự. Trong hoàn cảnh nhân sự và hoàn cảnh vật chất đều chẳng có gì tuyệt 

đối đúng, sai, tà, chánh, chẳng có! Đúng, sai, tà, chánh là do ý niệm của chính mình. Ý niệm 

của chính mình chánh đáng thì không có gì chẳng chánh, tà cũng là chánh. Ý niệm của chính 

mình bất chánh, chánh cũng biến thành tà, phải hiểu đạo lý này. Sau khi hiểu rõ, chính mình 

mới biết: Từ tu nhân cho đến chứng quả hoàn toàn do chính mình chịu trách nhiệm, chẳng 

liên quan đến người khác. Đó là đại căn bản trong bi trí cứu khổ của Phật, Bồ Tát. Thông qua 

sự giáo học này, chúng ta thật sự thấu hiểu, quý vị mới có thể thật sự lìa khổ được vui, vĩnh 

viễn lìa khổ, vĩnh viễn được vui. Trong hoàn cảnh nào, quý vị cũng đều vui sướng, đều tự tại. 

Điều này được gọi là  “diệu lý” , chớ nên không hiểu lý này. 



Diệu lý là gì? Thật Tướng Lý Thể, là tự tánh, trí huệ chân thật và đức hạnh chân thật 

trong tự tánh, mà cũng là  “Phật chi tri kiến”  được nói trong kinh Pháp Hoa.  “Tự tánh bổn 

 thiện”  như tổ tiên người Hoa đã nói là cùng một chuyện, cùng một cảnh giới với  “Phật chi 

 tri kiến” . Ta đọc Tam Tự Kinh thấy có câu:  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”  (con người thoạt 

đầu tánh vốn lành), phải biết điều này! Thật sự nhận biết, thật sự tham thấu triệt, đối với kẻ 

tạo tác Ngũ Nghịch, Thập Ác trong thế gian, quý vị trọn chẳng trách móc kẻ ấy, biết vì sao kẻ 

ấy làm những chuyện xấu xa đó, hiểu rõ ràng, minh bạch. Kẻ ấy đang diễn tuồng ở đó! Trên 

sân khấu, kẻ ấy diễn vai xấu, diễn vai phản diện, diễn vô cùng khéo, là diễn viên hạng nhất! 

Diễn  vai  chánh  diện  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Khổng  Tử,  Mạnh  Tử,  là  diễn  viên  hạng 

nhất; mà diễn vai phản diện cũng là diễn viên hạng nhất. Quý vị có thể nhìn như vậy, tâm sẽ 

hết sức an bình, thanh tĩnh, chẳng dấy sóng gió. Từ chánh diện lẫn phản diện đều đạt được lợi 

ích; chẳng có phản diện thì làm sao có thể nổi bật điều thiện của chánh diện? Chẳng có điều 

thiện nơi chánh diện, làm sao có thể nổi bật cái ác của phản diện? Đạo lý là như vậy đó! Lục 

910  Tập 108 



đạo luân hồi, mười pháp giới được cô đọng, biểu diễn mấy phút trên sân khấu cho quý vị 

xem. Từ chỗ này, quý vị bèn khai ngộ, biết tu hành ra sao, biết tự độ, độ người như thế nào, 

chính mình lìa khổ được vui như thế nào, giúp hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui ra sao! 



Tri kiến của Phật là lý, tức diệu lý.  “Khai Phật tri kiến, thị Phật tri kiến”  có nghĩa là 

“tuyên dương” [tri kiến của Phật]. Chữ Tuyên ở đây mang ý nghĩa tuyên dương diệu lý, tức 

là biểu diễn, tỏ lộ đạo lý áo diệu, cao sâu ấy. Thích Ca Mâu Ni Phật đã thực hiện cho chúng 

ta thấy. Dòng họ Thích Ca gặp một phen tai nạn vô cùng thê thảm, đau đớn. Vua Lưu Ly dẫn 

quân tiêu diệt bộ tộc Thích Ca, tức là bộ tộc của Thích Ca Mâu Ni Phật. Trong cuộc chiến ấy, 

quốc gia tiêu diệt, Thích Ca Mâu Ni Phật có biết hay không? Biết rõ ràng, minh bạch, nhưng 

đức Phật có cách nào cứu vãn cơn tai nạn ấy hay không? Ngài chẳng có cách nào! Trong kinh 

giáo đã nói rõ “tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ chẳng sai biệt”, [đức Phật đã] thực hiện câu nói 

ấy cho chúng ta thấy. Đức Phật có năng lực, có trí huệ, có năng lực là có thần thông, nhưng 

do nghiệp lực của chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn, sức mạnh của tâm niệm chẳng thể nghĩ 

bàn, ba sức mạnh ấy bằng nhau. Vua Lưu Ly tiêu diệt dòng họ Thích Ca, nếu Thích Ca Mâu 

Ni Phật có trình độ [hiểu biết hạn hẹp] giống như chúng ta, dễ lắm, Ngài phát động mười sáu 

vị đại quốc vương tổ chức liên quân đến cứu dòng họ Thích Ca, có được hay không? Được 

chứ! Mười sáu vị đại quốc vương đều là đệ tử quy y của Thích Ca Mâu Ni Phật, đức Phật yêu 

cầu họ tổ chức liên quân dễ dàng, mọi người sẽ nghe lời. Đức Phật chẳng làm như vậy, do 

nguyên nhân nào? Đức Phật biết nguyên do của cơn tai nạn này,  nó là oan oan tương báo, 

ngăn trở một đời này, tương lai sẽ còn thê thảm, nặng nề hơn, nên để cho nó báo ứng, báo 

ứng xong sẽ hết chuyện! 



Khởi nguyên của cơn tai nạn này là gì? Khởi nguyên từ nhiều đời nhiều kiếp trước, 

chẳng phải là một đời này, mà do nghiệp nhân đã tạo trong đời quá khứ. [Thuở ấy], bộ tộc 

Thích Ca là ngư dân đánh cá tại ven biển, trong thôn ấy có một cái ao nuôi cá. Có một hôm, 

tộc trưởng hạ lệnh sai thôn dân tháo cạn nước ao, bủa lưới bắt sạch cá trong ao. Trong ao ấy 

có hai loại cá, cá cũng có vua, chúng nó có tổ chức. Hai con ngư vương cảm thấy người trong 

thôn trang ấy rất đáng giận: “Giết sạch chúng ta, chẳng chừa con nào!” Trong tâm oán hận, 

nhất định phải trả thù. Đời này, họ sanh làm người, người dân trong thôn đánh cá là dòng họ 

Thích Ca, cá bị giết trong ao chính là bộ tộc của vua Lưu Ly. Họ đến báo cừu, trong quá khứ 

các vị đã làm cho họ bị diệt tộc, nay người ta cũng muốn đến tiêu diệt quý vị, oan oan tương 

báo, chẳng có cách nào tránh khỏi tai nạn ấy. Do Thích Ca Mâu Ni Phật hiểu rõ ràng, minh 

bạch, đành chỉ ứa lệ nhìn, chẳng nói một câu nào, khuyên mọi người hãy trốn tránh tai nạn, 

có thể trốn thì hãy tận hết sức trốn đi, vì chẳng có sức chống đỡ. Một nhóm trốn thoát, trốn 

sang Tây Tạng, vì họ vượt qua núi Hỷ Mã Lạp Nhã thì bên kia núi là Tây Tạng. Một phần 

dòng họ Thích Ca trốn sang bên đó. Bộ tộc Thích Ca nghe lời người trong nhà khuyến cáo, 

trốn sang vùng Hậu Tạng. Sau khi đã trốn đến Hậu Tạng bèn định cư ở Hậu Tạng, chẳng 

Tập 108  911 



quay về nữa. Vì thế, hậu duệ của gia tộc Thích Ca Mâu Ni Phật sống tại vùng Hậu Tạng của 

Trung Quốc. Chương Gia đại sư kể cho tôi nghe câu chuyện này. [Qua chuyện này, đức Phật] 

đã biểu diễn cho chúng ta thấy oan oan tương báo, oán hận không thể hóa giải thì đời đời 

kiếp kiếp đều có trả thù. 



Thích Ca Mâu Ni Phật đã nêu ra phương cách nhường nhịn: Quý vị muốn quốc gia của 

chúng tôi, muốn đoạt lãnh thổ này, ta bèn trao cho quý vị, bỏ chạy, đào tẩu, một bộ phận 

không chịu bỏ chạy đều bị họ giết. Định nghiệp chẳng thể chuyển; do vậy, sát nghiệp thật 

đáng sợ! Giết người phải đền mạng,  giết các động vật vẫn phải đền mạng. Đời sau, những 

động vật ấy đã chịu hết nghiệp báo và tội báo, lại sanh vào nhân gian. Nói theo Phật pháp, hết 

thảy hữu tình chúng sanh đều là bất tử. Chết là thân thể chết, [chết] chỉ là thay đổi thân thể 

mà thôi! Linh hồn bất tử, linh tánh bất tử. Quý vị kết oán cừu với kẻ ấy, chỉ cần kẻ ấy nhớ 

mãi không quên, phiền phức khôn xiết! Vậy thì cần gì phải kết oán cừu với kẻ khác? Cổ nhân 

Trung Quốc nói  “bị thua thiệt là có phước”.  Chấp nhận bị thua thiệt, chẳng kết oán cừu với 

kẻ khác. Quý vị muốn đoạt tài vật, sản nghiệp của ta, ta đều trao hết, đều nhường cho quý vị, 

mọi chuyện tốt đẹp, chẳng kết oán! Chẳng có mảy may ý niệm oán hận, bèn hóa giải [mọi 

oán kết], đó là cách làm trí huệ. Thuở ấy, Phật Thích Ca đã nêu gương cho chúng ta thấy, 

dòng  họ  Thích  Ca  và  vua  Lưu  Ly  Vương  biểu  diễn,  chúng  ta  thấy  Phật  Thích  Ca  xử  trí 

chuyện ấy ra sao, chúng ta phải học theo. Vì trong một đời này, những chuyện oan oan tương 

báo của chúng ta cũng rất nhiều. Đã tạo trong đời quá khứ, hoặc bất tri bất giác tạo trong đời 

này, hễ gặp cảnh giới hiện tiền bèn nhường, hoan hỷ nhường, ta vui vẻ, đối phương cũng vui 

vẻ. Vậy thì chẳng phải là chúng ta bị thua thiệt to lớn ư? Chẳng bị thua thiệt! Kẻ ấy cũng 

chẳng chiếm tiện nghi, mà ta cũng không bị thua thiệt. Trong mạng ta đã có, có vứt bỏ, cũng 

chẳng vứt bỏ được. Nhường chỗ này, lại đạt được ở chỗ khác, lại còn đạt được thù thắng hơn 

những gì đã nhường, càng nhường càng thù thắng, càng nhường càng nhiều. Điều này chẳng 

phải là giả, trong Phật pháp nói bố thí là tuân theo đạo lý này, càng thí càng nhiều. Thí tài 

được của cải, thí pháp được thông minh, trí huệ, thí vô úy được khỏe mạnh, sống lâu. Chỉ cần 

quý vị chịu nhường, chắc chắn chẳng bị thiệt thòi. Do vậy, quý vị hãy suy nghĩ, sau khi thua 

thiệt là gì? Là phước, như vậy là chẳng bị thua thiệt! Phía sau thua thiệt chẳng phải là họa, 

mà là phước, chịu thiệt thòi to lớn sẽ được đại phước, chịu thiệt thòi ít sẽ được phước nhỏ. 

Phía sau [thiệt thòi] là phước. Quý vị hiểu rõ đạo lý này, sau đấy mới nói với quý vị một câu: 

“Người chịu thua thiệt là kẻ có phước”, quý vị bèn tin tưởng. Quý vị đã tin tưởng bèn chấp 

nhận thua thiệt, chịu nhường. Vì lẽ đó, Phật, Bồ Tát rất từ bi, nêu gương cho chúng ta thấy, 

chính chúng ta sẽ vận dụng đúng pháp. Trong kinh đã  có tấm gương ấy, chúng ta gặp phải 

[cảnh ngộ đòi hỏi phải nhường nhịn] bèn nhường, thật sự học theo. Thật sự học theo thì sẽ 

thật sự hữu hiệu. Những năm xưa kia có người hoài nghi, về sau thấy chúng tôi càng nhường 

càng thù thắng, họ tin tưởng, chẳng còn hoài nghi nữa. Chớ nên có tâm chiếm tiện nghi. Do 

tâm chiếm tiện nghi mà quý vị đạt được là vì trong mạng quý vị có, nhưng quý vị dùng thủ 

912  Tập 108 



đoạn phi pháp, bất chánh, thiếu đức, dùng thủ đoạn như thế để đoạt được thì sẽ gặp tai họa, 

chẳng ngã bệnh thì cũng mắc tai nạn, những thứ ấy sẽ dính cứng quý vị. Vì thế, đoạn ác tu 

thiện  là  chân  lý,  là  thiên  kinh  địa  nghĩa,  chớ  nên  không  tin  tưởng,  chớ  nên  không  y  giáo 

phụng  hành.  Thật  sự  mong  trong  một  đời  này  cuộc  sống  hạnh  phúc  viên  mãn,  chắc  chắn 

chẳng thể trái phạm giáo huấn của thánh nhân, chắc chắn là thánh hiền cao minh hơn chúng 

ta, đức hạnh và trí huệ của chúng ta chẳng bằng họ. Do vậy, phải biết thật thà nghe lời, học 

tập họ. Đó là đúng. 



Chúng ta lại xem tiếp. Câu tiếp theo là:  “Linh nhất thiết hữu tình, ngộ Phật tri kiến, 

 nhập Phật tri kiến, nãi điều chúng sanh dã”  (khiến cho hết thảy hữu tình ngộ tri kiến của 

Phật, nhập tri kiến của Phật, đó là “điều chúng sanh”). Cảnh giới này rất cao, ngộ Phật tri 

kiến là Bồ Tát, đã giác ngộ. Nhập Phật tri kiến là thành Phật. Đức Phật dạy bảo chúng ta 

nhằm mục đích này, hy vọng chúng ta tăng tấn đến cảnh giới Bồ Tát. Quý vị đã khai ngộ, 

hiểu rõ ràng, từ cảnh giới ấy lại nâng lên cao hơn, đối xử với hết thảy sự vật chẳng khác chư 

Phật Như Lai, có phương pháp thực hiện giống như chư Phật, Bồ Tát. Tiếp theo đó là một tỷ 

dụ để chúng ta hiểu ý nghĩa thuyết pháp của đức Phật.  “Điều hòa cầm huyền, dĩ phát chánh 

 âm”  (điều chỉnh dây đàn đúng mực, khiến cho nó phát ra âm thanh chánh xác). Vào thời cổ, 

đàn Cầm (琴)105[2] của Trung Quốc là loại đàn khảy gồm có năm dây, có loại bảy dây, phải 

chỉnh dây đàn cho đúng thì âm sắc mới đẹp đẽ. Dây quá căng sẽ bị đứt, dây quá chùng chẳng 

phát ra tiếng, nhất định phải lên dây đàn cho vừa phải, đúng mực, âm thanh đúng cao độ sẽ 

phát ra. Dùng chuyện này để tỷ dụ tâm tình của chúng sanh, nó cũng cần phải được điều hòa. 

Phải điều hòa đạt đến Trung Đạo, chớ quá lố, mà cũng đừng nên chưa tới mức thì âm sắc mới 

đẹp đẽ. Vì thế,  “linh khế Trung Đạo”  (khiến cho khế nhập Trung Đạo). Chư vị thấy trong 

kiến trúc Phật giáo, đối với tự viện am đường, quý vị bước vào cửa chùa, kiến trúc đầu tiên là 

Thiên Vương Điện, sẽ thấy Tứ Đại Thiên Vương và Di Lặc Bồ Tát. Di Lặc Bồ Tát tuyên thị 

từ bi ở nơi đó, dùng hình tượng Bố Đại hòa thượng [để tôn thờ Di Lặc Bồ Tát], khiến cho 

quý vị vừa vào cửa liền trông thấy. Người học Phật suốt ngày từ sáng đến tối phải giống như 

Di Lặc Bồ Tát, cười toe toét, vui sướng khôn sánh. Bất luận trong hoàn cảnh nào, bất luận 

gặp người lành hay kẻ ác đều hoan hỷ, đều dùng nét mặt tươi cười tiếp đón, Ngài đã dạy cho 

chúng ta một bài học. Quý vị thấy Đông Phương Trì Quốc thiên vương, trên tay cầm đàn tỳ 

bà. Tỳ bà là nhạc khí sử dụng dây, tượng trưng ý nghĩa gì? Biểu thị Trung Đạo, điều hòa. 



105[2]  Đàn  Cầm,  gọi  đầy  đủ  là  Dao  Cầm  (瑶琴),  còn  gọi  là  Cổ  Cầm,  Ngọc  Cầm,  Huy  Cầm,  Thất  Huyền 

Cầm, thường được xưng tụng là Thánh Nhân Chi Khí (nhạc khí của bậc thánh nhân), là một thứ nhạc khí rất 

cổ, được xếp vào loại Ty (dây tơ) trong Bát Âm của cổ nhạc. Theo truyền thuyết, đàn này do vua Phục Hy 

hoặc vua Thần Nông chế ra. Thân đàn làm bằng gỗ ngô đồng, dài ba thước sáu thốn năm phân (ước chừng từ 

1m2 đến 1m3), rộng sáu thốn (ước chừng 20cm), dày hai thốn (6 cm). Thân đàn có hai chỗ eo vào, thoạt đầu 

chỉ có năm dây, về sau tăng lên bảy dây. Tiếng dao cầm được ca tụng là ưu nhã, thanh thoát, có tác dụng 

dưỡng thần dưỡng tánh nên hầu như giới Nho sĩ đều thích học gảy dao cầm và soạn nhiều cầm khúc. Chính 


Khổng Tử cũng gảy đàn cầm và có ít nhất ba nhạc khúc được coi là do chính Khổng Tử soạn. 

Tập 108  913 



Dây đàn tỳ bà bị chùng sẽ không vang ra tiếng, dây quá căng  sẽ đứt. Nhất định phải chỉnh 

dây vừa phải, chẳng quá căng, mà cũng chẳng quá lơi, nó tượng trưng Trung Đạo. Quý vị 

thấy danh hiệu của Ngài là Hộ Quốc, dùng gì để hộ quốc? Dùng Trung Đạo. Phải biết mở 

rộng ý nghĩa này, và thu nhỏ phạm vi của hộ quốc, nhỏ đến mức là một thân, tức là hộ trì bản 

thân. Hộ pháp trước hết là hộ trì chính mình, tư tưởng và ngôn hạnh của chính mình phải hợp 

với Trung Đạo. Cổ nhân Trung Quốc nói [Trung Đạo] là đạo Trung Dung. 



Quý vị thấy Tứ Thư, tức bộ Tứ Thư do Châu Hy biên soạn,  biên soạn rất hay, biến 

thành  một  bộ sách nhất định phải đọc của  người  Hoa.  Bộ sách  ấy  do  Châu  Hy  biên  soạn. 

Cuốn  đầu  tiên  là  Trung  Dung,  Trung  Dung  là  tuyên  diệu  lý.  Đại  Học  là  giảng  về  phương 

pháp, diệu lý ấy được vận dụng trong cuộc sống hằng ngày, đó là phương pháp. Đại Học là 

phương pháp, Luận Ngữ và Mạnh Tử là biểu diễn. Vì thế, chúng tôi thấy Tứ Thư được biên 

tập theo quan điểm hết sức giống như kinh Hoa Nghiêm, thuở ấy, tôi thường nghĩ, có phải là 

Châu phu tử đã được kinh Hoa Nghiêm gợi cảm hứng, nên đã biên tập một bộ sách hay như 

thế? Rất có thể, vì sao? Ông ta tiếp xúc Phật pháp tiếp xúc quá nhiều, nhiều vị cao tăng đại 

đức thuở ấy đều là bằng hữu. Kinh Hoa Nghiêm có lý luận, có phương pháp, năm mươi ba 

lần tham học ở cuối kinh là biểu diễn. Tứ Thư được tạo thành trên quan điểm giống như thế. 

Trung Dung là lý luận, Đại Học là phương pháp, Khổng Tử biểu diễn, quý vị thấy Ngài đã 

thực hiện trong cuộc sống hằng ngày. Đạo lý của Trung Dung và phương pháp của Đại Học 

đã được Ngài thực hiện toàn bộ, Mạnh Tử cũng thực hiện được. Khổng Tử đại diện cho các 

bậc thánh nhân, Mạnh Tử đại diện cho các hiền nhân. Thánh hiền đều có thể thực hiện các lý 

luận và phương pháp ấy. Thực hiện phương pháp ấy nơi tự thân, thân tâm khỏe mạnh, há 

chẳng vui sao? “Vui” là gì? Sung sướng! Trong Phật pháp gọi là “pháp hỷ sung mãn”, người 

ấy được thọ dụng, nhà người ấy hạnh phúc mỹ mãn. Một cá nhân đã thi hành, chắc chắn gia 

đình người ấy sẽ thi hành; gia đình thi hành thì gia đình mỹ mãn. Cả nhà người ấy thi hành, 

nhà người ấy ở trong một thôn trang nhỏ, khu vực đó nhất định được người ấy cảm hóa. Mọi 

nhà đều làm như vậy, khu vực ấy hòa hài, nơi ấy thái bình. Do vậy, người ấy đúng là  “thân 

 tu, gia tề, quốc trị, thiên hạ bình” , sanh ra hiệu quả to tát dường ấy! Cảnh giới Hoa Nghiêm 

trong Phật pháp to lớn, không chỉ là địa cầu, mà còn ảnh hưởng khắp pháp giới hư không 

giới, hoàn toàn thực hiện đạo lý, phương pháp sống, phương pháp  “xử chúng”  (cư xử với đại 

chúng) do đức Phật đã ngộ trong kinh Hoa Nghiêm, thực hiện đạo lý và các phương pháp ấy. 

Năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử là làm cho chúng ta thấy, quý vị thấy Ngài 

thực hiện trong các nhóm người [khác biệt]. Năm mươi ba lần tham học là vận dụng trong 

các nhóm người khác biệt, nam, nữ, già, trẻ, các nghề nghiệp, tín ngưỡng khác nhau, tôn giáo 

khác nhau, văn hóa khác biệt, vì sao có thể đối xử tốt đẹp dường ấy? 



Bởi lẽ đó, tôi coi Tứ Thư là Tiểu Hoa Nghiêm Kinh. Tôi thường đọc bộ sách ấy, nghĩ 

Châu phu tử đã lấy cảm hứng từ kinh Hoa Nghiêm để biên tập thành một tác phẩm như vậy, 

914  Tập 108 



thật  sự  hữu  dụng.  Thuở  sanh  tiền,  Triệu  Phổ  là  Tể  Tướng  của  Triệu  Khuông  Dận.  Triệu 

Khuông  Dận  là  Tống  Thái  Tổ,  là  hoàng  đế  khai  quốc  nhà  Tống.  Triệu  Phổ  nói  với  Triệu 

Khuông  Dận,  ông  ta  dùng  nửa  bộ  Luận  Ngữ  giúp  Triệu  Khuông  Dận  bình  định  thiên  hạ, 

thống nhất Trung Quốc, nửa bộ Luận Ngữ thôi! Triệu Khuông Dận hết sức hiếu thuận, mẹ 

nhà vua bảo vua đừng truyền ngôi vị hoàng đế cho con mà nên truyền cho em, nhà vua nghe 

lời. Sau khi vua chết, ngôi vua được truyền cho em trai là Tống Thái Tông (Triệu Khuông 

Nghĩa, còn gọi là Triệu Quang Nghĩa). [Triệu Phổ tâu với] Thái Tông:   “Thần dùng nửa bộ 

 Luận Ngữ giúp bệ hạ trị vì thiên hạ”.  Rất có lý, hai câu ấy là danh ngôn. Bởi lẽ, giáo huấn 

của thánh nhân là trí huệ chân thật, trọn chẳng phải là hàng phàm phu bình phàm mà hòng 

sánh bằng. Bất luận tu thân, dưỡng tánh, trị gia, trị quốc, hòa hài thế giới, đều phải coi trọng 

Trung Đạo, có thể sử dụng Trung Đạo sẽ chẳng thái quá, mà cũng chẳng bất cập, đạt đến vừa 

phải, đúng mực, trong Phật pháp gọi điều đó là  “phương tiện thiện xảo”.  Phương tiện thiện 

xảo là đạt đến đúng mức. 



Kế đó là:  “Tịnh Độ pháp môn, thị Phật tri kiến. Trì danh niệm Phật, tức thung dung 

 Trung Đạo”  (pháp môn Tịnh Độ là tri kiến của Phật. Trì danh niệm Phật chính là thong dong 

Trung Đạo). Mấy câu này nói hết sức hay, vì sao? Pháp môn Tịnh Độ do A Di Đà Phật kiến 

lập, A Di Đà Phật chẳng phải vì chính mình mà kiến lập, trong phần sau chúng ta sẽ đọc đến 

[phần nói về nguyên do]. Trong bộ kinh này có lịch sử của thế giới Cực Lạc, giảng rõ thế giới 

Cực Lạc được kiến lập như thế nào? Kiến lập nhằm mục đích giúp đỡ lục đạo chúng sanh 

trong hết thảy các cõi Phật. Lục đạo chúng sanh quá khổ, vượt thoát lục đạo quá khó, Ngài 

dùng phương tiện thiện xảo kiến lập một thế giới mới mẻ như thế. Thế giới Cực Lạc là mới 

được kiến lập, vì từ khi kiến lập cho đến nay, nói theo phương diện thời gian thì chỉ có mười 

kiếp. Trong thời gian và không gian vô tận, mười kiếp rất ư ngắn ngủi, nó là một thế giới còn 

mới toanh! Mục đích nhằm giúp đỡ các chúng sanh trong lục đạo chẳng có cách nào đoạn trừ 

tập khí phiền não, cũng có thể nói là đức Phật đã kiến tạo một hoàn cảnh tu học vô cùng lý 

tưởng nhằm tiếp dẫn mọi người về nơi ấy cộng tu. A Di Đà Phật đích thân chỉ dạy, hướng 

dẫn, Ngài là một vị thầy ở bên ấy. Ở bên đó, không chỉ chẳng thấy tất cả các thứ chướng ngại 

cám dỗ, mê hoặc chúng ta, mà còn chẳng nghe tới [tên gọi của những thứ chướng ngại ấy], 

hoàn cảnh tốt đẹp lắm! Tuy trong A Lại Da của chính chúng ta có chủng tử bất thiện, nhưng 

bên  ấy  chẳng  có duyên bất thiện,  nhân  mà  chẳng  có duyên  sẽ  chẳng thể  hiện hành,  chẳng 

khởi tác dụng! Do vậy, cõi ấy là một hoàn cảnh tu học lý tưởng nhất, đức Phật đã dùng thời 

gian trọn năm kiếp để tạo thành. Tạo thành như thế nào? Nay chúng ta hiểu rõ, nhất là gần 

đây lại được các nhà Lượng Tử Lực Học chứng thực, xác thực là có thể tạo thành. Trong thời 

gian năm kiếp, đức Phật dùng nguyện lực tạo thành cõi ấy. 



Các nhà khoa học hiện thời cho biết vật chất là chuyện như thế nào? Vật chất do đâu 

mà có? Vật chất là huyễn tướng sanh bởi ý niệm tích lũy liên tục. Chúng ta thấy kinh Vô 

Tập 108  915 



Lượng Thọ nói về lịch sử thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật do nguyện lực của bốn mươi tám 

nguyện, nguyện lực chẳng phải là niệm lực hay sao? Ngài tham phỏng hai trăm mười ức cõi, 

 “hai trăm mười ức”  là biểu thị pháp, chẳng phải là một con số, mà là tất cả các cõi Phật trong 

khắp pháp giới hư không giới Ngài đều đã đến thăm, chọn lấy ưu điểm, loại bỏ khuyết điểm. 

Vì vậy, thế giới của Ngài tổng hợp toàn vẹn những điểm tốt đẹp trong các thế giới của hết 

thảy chư Phật. Những điều bất thiện trong hết thảy các thế giới chư Phật đều chẳng có, mọi 

điều tốt đẹp đều có; thế giới ấy là như vậy đó. Chư Phật tán thán, chư Phật hoan hỷ, chẳng có 

một vị Phật nào không khuyên các hữu tình chúng sanh trong khu vực giáo hóa của chính 

mình, đều dạy họ niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đến nơi ấy, 

thành  tựu  nhanh  chóng,  thành  Phật  trong  một  đời.  Tu  hành  ở  nơi  khác,  thời  gian  rất  dài, 

nhưng đến chỗ đức Phật ấy rất nhanh chóng; đạo lý là như thế đó. Vì thế, nói pháp môn Tịnh 

Độ là tri kiến của Phật, câu này nói rất hay! Trì danh niệm Phật là thong dong Trung Đạo, 

chúng  ta  tu  Trung  Đạo  như  thế  nào?  Buông  vạn  duyên  xuống,  nhất  tâm  niệm  Phật,  là  tu 

Trung Đạo. Tới thế giới Cực Lạc là một thế giới Trung Đạo, là một đạo tràng Trung Đạo. 

Đoạn này giải thích một điều kiện trọng yếu phải hội đủ hòng lìa khổ được vui: Quý vị phải 

hiểu rõ lý, phải tuân thủ Trung Đạo, đó là trí huệ. 



Có trí huệ, không thể chẳng có phước báo. Người thế tục mong cầu phước báo, Phật, 

Bồ Tát cũng chẳng phản đối. Hai câu tiếp theo nhằm dạy chúng ta tu phước như thế nào? 

 “Trữ công đức, thị phước điền”  (trữ công đức, chỉ dạy phước điền), hai câu này dạy chúng ta 

tu phước.  “Trữ”  (貯) là tích chứa, tích trữ, tom góp. Quý vị phải tích đức, chỉ dạy chúng ta 

về phước điền. Phước điền là gì? Ở đây cũng giải thích rất hay!  “Phước điền giả, phù thế 

 gian chủng đạo chi điền, xưng vi đạo điền, dĩ chi vi dụ”  (Phước điền: Phàm ruộng trồng lúa 

trong thế gian được gọi là “ruộng lúa”, lấy điều này làm tỷ dụ), đây là tỷ dụ:  “Vị chúng sanh 

 thực phước chi sở”  (là chỗ để chúng sanh gieo phước), đó gọi là  “phước điền”.  Phước phải 

gieo, gieo bèn gọi là Tu. Nếu là kẻ chẳng biết gieo phước, phước do đâu mà có? Đồng học 

Tịnh Tông chúng ta nhất định phải hiểu, quyết định chớ nên mê tín, mê tín là sai lầm. Quý vị 

thấy khá nhiều kẻ vô tri bước vào chùa miếu đốt hương, nghe nói đốt một nén hương giá tiền 

rất cao, đó là mê tín. Đốt hương để cầu gì? Cầu Phật, Bồ Tát phù hộ, ban phước cho kẻ ấy! 

[Nếu nghĩ như vậy thì khác nào đã coi] Phật, Bồ Tát là tham quan ô lại, vì sao? Quý vị đặt 

điều kiện với các Ngài. Quý vị xem nhé! “Bồ Tát, Ngài phù hộ tôi phát tài, hôm nay tôi kiếm 

được một trăm vạn, sẽ đem một vạn đồng đến cúng dường Ngài”. Quý vị thấy đó, rất khôn 

ngoan, ta kiếm được  một trăm vạn, ta sẽ đem  một vạn đồng biếu cho Ngài, hoàn toàn coi 

Phật, Bồ Tát như tham quan ô lại, làm sao quý vị có thể cầu phước cho được? Quý vị tạo tội 

nghiệp ở nơi đó, đã khởi tâm động niệm sai quấy mất rồi! Sao lại hủy nhục Phật, Bồ Tát đến 

mức ấy? Cho là Phật, Bồ Tát cũng tham tài giống như quý vị! Nếu Phật, Bồ Tát có bản lãnh 

ấy thì cần quý vị làm quái gì? Vì sao các Ngài chẳng cần một trăm vạn, lại mong một vạn 

đồng của quý vị? Các Ngài cầm luôn một trăm vạn, chẳng cho quý vị một vạn, há có Phật, 

916  Tập 108 



Bồ Tát dại dột dường ấy ư? Do tâm thái của chúng ta đã hoàn toàn sai trật, nên luôn là mê 

tín. Chúng ta cúng dường Phật, Bồ Tát, lễ kính Phật, Bồ Tát, nhằm tỏ bày lòng tôn trọng của 

chúng ta đối với các Ngài, yêu mến, trân trọng, có cầu khẩn các Ngài điều gì hay không? Chớ 

nên cầu khẩn mảy may nào! Vì sao? Đó là giả, tục ngữ nói:  “Nê Bồ Tát quá hà, tự thân nan 

 bảo”  (Bồ Tát bằng đất sét qua sông, chính mình khó giữ được), làm sao các Ngài có thể phù 

hộ quý vị cho được? 



Thật sự có thể gia hộ quý vị là biểu thị pháp, quý vị vừa nhìn thấy hình tượng Phật, Bồ 

Tát, bèn nghĩ ta phải nên học những gì, hiểu đạo lý ấy. Ta trông thấy tượng A Di Đà Phật, 

nghe danh hiệu A Di Đà Phật, danh hiệu có ý nghĩa, quý vị quay lại quán tưởng ý nghĩa ấy, 

bèn đạt được lợi ích. A Di Đà Phật có nghĩa là Vô Lượng Giác, ta lạy A Di Đà Phật, tôn kính 

A Di Đà Phật, phải học theo Vô Lượng Giác của A Di Đà Phật, thứ gì ta cũng đều giác chứ 

không mê, tức là ta đã đạt được lợi ích do A Di Đà Phật ban cho. Ta chẳng nghe danh hiệu 

Ngài, chẳng thấy hình tượng Ngài, sẽ quên khuấy chuyện này; do vậy, những điều ấy nhằm 

nhắc nhở ta, mang ý nghĩa như thế đó. Lạy Quán Âm Bồ Tát, Quán Âm Bồ Tát biểu thị lòng 

đại từ đại bi. Trông thấy Quán Âm Bồ Tát, nghe danh hiệu Quán Âm Bồ Tát, ta liền biết phải 

đãi người, tiếp vật bằng đại từ đại bi, đó là Bồ Tát gia hộ ta, chứ không phải là Ngài gia hộ 

quý vị thăng quan phát tài. Thế nhưng ta dùng tâm đại từ bi đãi người tiếp vật, lẽ đâu chẳng 

phát tài? Há chẳng thể thăng quan? Chắc chắn! Quý vị là người có thiện tâm, quý vị tích đức, 

tích lũy công đức, sẽ đạt được quả báo ấy, đạo lý là như thế đó. Ngàn vạn phần chớ nên làm 

chuyện mê tín! Làm chuyện mê tín không chỉ chẳng có phước, mà còn tạo tội nghiệp! 



Quý vị thấy các ngôi chùa miếu có cung điện tráng lệ, xa hoa, tạc tượng Phật, Bồ Tát 

thành kim thân để thờ phụng trong ấy, quý vị đều chẳng biết thuở tại thế, Thích Ca Mâu Ni 

Phật suốt đời nghỉ dưới cội cây, giữa trưa ăn một bữa, trên đầu chẳng có nhà cửa. Ngài sống 

một cuộc đời như thế, chúng ta phải hiểu rõ ràng, phải hiểu minh bạch Ngài sống vô cùng 

đơn giản, có một túp lều tranh nhỏ tí là đủ rồi! Tâm Phật là vì hết thảy chúng sanh   “điều 

 chúng sanh, tuyên diệu lý” ,làm chuyện ấy! Chúng ta thật sự nghe hiểu rõ ràng những lời lão 

nhân gia đã giảng, nghe thông hiểu, y giáo phụng hành, đó là “chân cúng dường”. Do vậy, 

chẳng biết là trong kinh điển đã nói bao nhiêu lượt, dùng bảy báu [tràn ngập] đại thiên thế 

giới để cúng dường, vẫn chẳng bằng vì người khác diễn nói bốn câu kệ. Đối với bốn câu kệ 

trong kinh Phật, “diễn” là ta làm được, biểu diễn cho người khác thấy, ta giảng cho người 

khác nghe, công đức ấy vượt trỗi sự cúng dường bằng bảy báu đầy ắp khắp đại thiên thế giới. 

Chẳng biết lời này đã được nói bao nhiêu lần, nhưng chúng ta đều quên sạch sành sanh, vẫn 

tạc đắp kim thân, dựng chùa to miếu lớn, ngỡ là có phước, tưởng chính mình có công đức, sai 

mất rồi! Thuở trước, Lương Võ Đế đã vì Phật pháp kiến tạo bốn trăm tám mươi tòa tự miếu, 

cúng dường mười mấy vạn người xuất gia, đến gặp Đạt Ma Tổ Sư, khoe khoang công đức. 

Vua bảo Đạt Ma Tổ Sư: “Ngài xem trẫm làm những chuyện ấy, công đức có to hay không?” 

Tập 108  917 



Đạt Ma Tổ Sư nói một câu thật thà, bảo nhà vua: “Trọn chẳng có công đức gì!” Ngay lập tức 

nhà vua cụt hứng, đúng như câu nói:  “Thoại bất đầu cơ bán cú đa”  (nói chuyện chẳng hợp ý, 

nửa câu đã cảm thấy quá nhiều), bèn sai tiễn khách, sau đấy chẳng gặp mặt nữa. Đạt Ma Tổ 

Sư nói lời thật, chẳng phải là lời giả, nhưng nhà vua nghe chẳng hiểu. Cách tu của nhà vua 

nhằm đạt được phước báo nhân thiên, chẳng dính líu gì đến công đức. Công đức có thể giúp 

quý vị liễu sanh tử, thoát tam giới, tu phước chỉ là phước báo trong nhân gian cho đời sau 

hoặc đời kế tiếp mà thôi, chớ nên không biết điều này. Vì lẽ đó, đức Phật đã vì chúng ta thị 

hiện, biểu diễn tích trữ công đức như thế nào. 



 “Hiện”  (現) là thị hiện, nêu gương, tiếp nhận tứ chúng đồng tu cúng dường, đó là cúng 

dường bằng vật chất, điều này gọi là Thị (示: chỉ bày). Quả báo của kẻ ấy là  “sanh thế gian 

 phước thiện, như điền sanh vật, cố vân phước điền”  (sanh ra phước thiện thế gian, như ruộng 

sanh ra sản vật, nên gọi là phước điền). Do Tam Bảo là phước điền, chúng ta dùng tài vật 

cúng Phật, cúng Pháp, cúng Tăng, nhưng quý vị phải hiểu: Đối tượng ta cúng dường phải là 

phước thật sự thì mới được! Hiện nay, Phật, Pháp, Tăng đều có thứ giả, có kẻ giả mạo, quý vị 

phải nhận biết rõ ràng. Nếu quý vị cúng dường thứ giả, giả là như thế nào? Kẻ giả danh ấy 

phá hoại Phật pháp, tối thiểu là kẻ ấy phá hoại hình tượng Phật pháp, phá hoại hình tượng của 

Phật giáo, nhưng quý vị vẫn cúng dường kẻ ấy, tức là quý vị tạo tội nghiệp, chẳng phải là tu 

phước, mà là đang tu ác báo! Điều này rất đáng sợ! Tam Bảo chân chánh thì thuở đức Phật 

tại thế thuần chân vô vọng, [đó là] chánh pháp của Phật, Tượng Pháp còn giống chánh pháp, 

hiện thời là thuở Mạt Pháp. Mạt Pháp bao lâu? Mạt Pháp đã một ngàn năm rồi; trong một vạn 

năm của thời Mạt Pháp, hãy còn chín ngàn năm sau nữa. Nói theo cổ đại đức Trung Quốc, 

năm nay là ba ngàn lẻ ba mươi bảy năm sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật diệt độ, cũng có nghĩa 

là thời Mạt Pháp đã trải qua một ngàn lẻ ba mươi bảy năm, thời kỳ Mạt Pháp đã dần dần suy 

rồi! 



Tôi học  Phật,  Chương  Gia đại sư  khuyên  tôi xuất gia,  dặn dò  tôi hãy  học  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật.  Những  cuốn  sách  đầu  tiên  Ngài  dạy  tôi  đọc  là  Thích  Ca  Phổ  và  Thích  Ca 

Phương Chí. Lão nhân gia nói: “Anh muốn học Phật thì trước hết phải nhận biết Thích Ca 

Mâu Ni Phật, anh sẽ chẳng bị lạc đường”. Sau khi đọc các sách ấy, tôi mới biết hành trạng 

suốt một đời Thích Ca Mâu Ni Phật: Ngài xuất thân vương tộc, cha là quốc vương, mười chín 

tuổi bỏ ngôi vua, bỏ đời sống phú quý trong hoàng gia, đi ra ngoài học đạo, đi tham học. Học 

suốt mười hai năm, ba mươi tuổi khai ngộ, sau khi khai ngộ bèn giáo học, giảng kinh giáo 

học, bảy  mươi chín tuổi nhập diệt. Ngài giảng kinh giáo học bốn mươi chín năm,  thọ bảy 

mươi chín tuổi. Ngài mất lúc bảy mươi chín tuổi. Vì vậy, trong kinh thường nói:  “Giảng kinh 

 hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm” . Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời vì chúng ta 

thị hiện tấm gương này, suốt đời chẳng kiến lập đạo tràng, quanh năm ở dưới gốc cây, đêm 

nghỉ dưới cội cây. Cả đời là cuộc sống du hóa, chẳng ở chỗ nào nhất định. Hôm nay ở nơi 

918  Tập 108 



đây, ngày mai sang phương khác, sống cuộc đời du hóa, chẳng định cư. Cho thấy Ngài thật 

sự triệt để buông xuống, thứ gì cũng chẳng cần, chỉ có  một mục đích là  mong mỏi chúng 

sanh đều giác ngộ, hy vọng chúng sanh đều lìa khổ, hy vọng chúng sanh đều được vui. Suốt 

đời đức Phật là một mục tiêu và một nguyện vọng như thế, trừ điều ấy ra, chẳng mong cầu gì 

cả! 



Lão giáo sư Phương Đông Mỹ đã bảo tôi, tôi học Triết với thầy, thầy dạy:  “Thích Ca 

 Mâu Ni Phật là triết gia vĩ đại nhất trên thế giới. Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất 

 trong triết học trên toàn thế giới, học Phật là hưởng thụ cao nhất trong đời người”.  Lúc đó, 

tôi mới sửa đổi những quan niệm sai lầm về tôn giáo trong quá khứ. Tiếp xúc Phật pháp, thầy 

lại bảo tôi:  “Hiện thời, triết học trong kinh Phật chẳng ở nơi chùa miếu”.  Tôi hỏi: “Ở nơi 

đâu ạ?”  “Trong kinh điển. Anh muốn học Phật, phải học từ kinh điển”.  Trong quá khứ, chùa 

miếu thật sự tượng trưng cho Phật pháp, những người xuất gia trong chùa miếu đều có đức 

hạnh,  có  học  vấn,  thật  sự  là  những  vị  lỗi  lạc;  nhưng  hiện  thời,  người  xuất  gia  chẳng  học, 

không còn học tập kinh điển nữa. Chúng ta học Phật thì phải học từ kinh điển. Lời chỉ dạy ấy 

hết sức trọng yếu. Nếu thầy không nói trước như vậy, tôi đến chùa miếu quan sát, vừa nhìn 

liền thấy chẳng đúng, sẽ hoài nghi thầy. Do vậy, chỉ dạy ấy hết sức chánh xác. Vì lẽ đó, nay 

chúng ta muốn gieo phước điền, phải thật sự biết phước điền ở chỗ nào. Chúng ta thấy trong 

thế gian có rất nhiều kẻ đói nghèo, bệnh tật, họ mê chứ chẳng giác, chúng ta phải giúp đỡ họ. 

Đó là gieo phước điền, cứu khổ, cứu nạn. Cúng dường vật chất là tích một chút phước đức, 

nhưng điều trọng yếu nhất chớ nên quên là phải giúp cho người khác giác ngộ. Chúng ta tặng 

kẻ ấy một ít vật chất, kẻ ấy rất vui vẻ, rất cảm ơn. Do rất cảm kích, kẻ ấy sẽ rất dụng tâm, 

ngồi xuống nghe quý vị nói mấy câu. Quý vị phải nói với kẻ ấy, tối thiểu phải cho kẻ ấy biết 

“vì sao chúng ta khổ như thế, khổ là do tạo tác nghiệp bất thiện cảm vời, chúng ta làm thế 

nào để thoát ly nghèo khổ” thì chúng ta sẽ thật sự tu tập, tích lũy phước đức. 



Thí dụ như chúng ta chẳng có tiền, là kẻ cùng khổ, khi ấy tôi cũng thị hiện như thế. 

Thuở trẻ, tôi rất nghèo túng, cuộc sống của chính mình vô cùng gian nan. Chương Gia đại sư 

thấy tình cảnh ấy, biết tôi trong đời quá khứ chẳng tu phước, đời này đáng phải hứng chịu 

khổ sở, bèn dạy tôi tu tài bố thí. Tôi thưa cùng thầy: “Cuộc sống của con cũng rất khó khăn, 

con lấy đâu ra tiền để bố thí?” Thầy hỏi tôi: “Một cắc có hay không?” “Dạ, một cắc thì được! 

Vẫn còn được” “Một đồng có được hay không?” “Một đồng miễn cưỡng thì vẫn còn được!” 

“Anh phải có tâm bố thí. Hãy bắt đầu bố thí từ một cắc, một đồng, anh phải thật sự làm”. Tôi 

rất nghe lời, vì tuổi thầy ngang với ông nội tôi, rất thương yêu bọn trẻ chúng tôi. Chúng tôi 

rất cảm ơn, nghe lời, bắt đầu bố thí bằng một hai cắc. Thí một hai cắc theo cách nào? Thuở 

ấy chúng tôi đến chùa, trước kia chẳng đặt chân đến chùa, [nay] đến chùa miếu để làm gì? 

Tìm kinh sách để đọc. Vì chẳng thể mua kinh sách ngoài chợ, chỉ có trong chùa miếu là có, 

nên đến chùa miếu để tìm kinh sách đọc. Trong chùa miếu có in kinh, họ cầm một danh sách 

Tập 108  919 



đi quyên tiền, chẳng câu nệ bao nhiêu, một hai cắc cũng được. Chúng tôi có thể bỏ ra đôi 

chút, lại còn có phóng sanh, trong chùa miếu thường làm chuyện này. Có cứu tế, mọi người 

quyên ra một chút tiền, chúng tôi tùy hỷ một hai cắc, hoặc một đồng, chút ít như thế. Thường 

xuyên làm, thường là hễ gặp dịp bèn thật sự phát tâm làm. Làm ba bốn năm bèn thật sự hữu 

hiệu, thâu nhập nhiều hơn, có nhiều bèn làm nhiều hơn! 



Phật pháp nói chuyện này là  “càng thí, càng nhiều” ; càng nhiều càng phải thí, chớ nên 

tích trữ, tích cóp của cải, đạo bị chôn vùi. Vì lẽ đó, “tài” được gọi là  “thông hóa”  (hàng hóa 

lưu thông), giống như nước chảy, bên kia chảy ra, bên này rót vào, bên kia chẳng thông thì 

bên này cũng chẳng thể rót vào. Do đó, cổ nhân gọi nó là “thông hóa”. Chúng ta hiểu rõ đạo 

lý này, có bao nhiêu bèn thí bấy nhiêu, càng thí càng nhiều. Đúng như Khổng phu tử đã nói: 

 “Thất thập tùy tâm sở dục, bất du củ”  (bảy mươi tuổi bèn thuận theo lòng muốn, chẳng vượt 

khỏi quy củ). Khổng phu tử đạt đến cảnh giới ấy. Tôi lúc bảy mươi tuổi cũng chẳng sai biệt 

cho mấy! Khi bảy  mươi tuổi, gần như tâm tưởng sự thành, muốn làm chuyện gì cũng đều 

thành công, muốn bao nhiêu tiền thì chẳng biết do đâu mà có, làm xong chuyện thì món tiền 

ấy cũng [vừa khít] chẳng nhiều, chẳng ít, tâm tưởng sự thành! Quý vị nói xem có tự tại lắm 

hay không! Chân lý Phật giáo, không chỉ là đạo lý, mà còn là chân lý, chỉ cần quý vị thực 

hiện, nhất định có hiệu quả, đúng là  “có cầu ắt có ứng”.  Đúng như Chương Gia trước kia đã 

dạy chúng tôi:   “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng  (trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng). 

“Khi anh có cầu, nhưng chẳng có cảm ứng thì chẳng phải là không ứng, mà là do chính anh 

có nghiệp chướng. Nếu anh tiêu trừ nghiệp chướng, cảm ứng sẽ hiện tiền”, thầy dạy như vậy. 

Tiêu trừ nghiệp chướng ra sao? Thầy dạy hãy sám hối, sám hối chẳng phải là đối trước Phật, 

Bồ  Tát  hối  lỗi,  chẳng  phải  vậy.  Thầy  nói  đó  là  hình  thức,  phải  thật  sự  hối  lỗi.  Hình  thức 

không trọng yếu, thực chất là trọng yếu, thực chất là gì? Thực chất là không tái phạm lầm lỗi, 

sau này chẳng làm nữa. Biết bản thân sai quấy, sau này chẳng còn phạm lỗi giống như vậy 

nữa. Đó là “chân sám hối”, sẽ hữu dụng, có thể giúp cho quý vị hễ cầu ắt ứng. Nếu sám hối 

trên hình thức, khóc ròng, ứa lệ sám hối, nhưng ngày mai vẫn làm như vậy; đó là giả, vô ích, 

chẳng thể có cảm ứng. Vì vậy, chúng ta hiểu: Phật pháp trọng thực chất, chẳng trọng hình 

thức! Thật sự sám hối là sau này không tái phạm. Phạm lỗi chỉ có một lần, chớ nên lặp lại thì 

mới  có  thể  thành  tựu  đức  hạnh  của  chính  mình,  mới  có  thể khôi  phục sự  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, giác của chính mình. Thanh tịnh, bình đẳng, giác là chân tâm của chúng ta, quả đức là 

trí huệ, vô lượng thọ, trang nghiêm, [những điều ấy] đều ở trong tựa đề kinh này. 



Tiếp  theo,  “Chân  Giải  viết:  Phước  điền  giả,  cúng  dường  Như  Lai,  sở  thí  tuy  thiểu, 

 hoạch phước hoằng đa”  (Sách Chân Giải giảng: “Phước điền là cúng dường Như Lai, tuy bố 

thí ít mà đạt được phước rộng nhiều”). Tự tánh thanh tịnh, bình đẳng, giác của Như Lai, cũng 

chính là như chúng ta thường nói  “cúng dường Tam Bảo”.  Ở đây chẳng dùng chữ Tam Bảo, 

mà nói là Như Lai, Như Lai là Tánh Đức. Tuy bố thí ít, được phước rất lớn, quý vị đạt được 

920  Tập 108 



đại phước báo. Chúng tôi thấy trong Liễu Phàm Tứ Huấn có một câu chuyện nhỏ, có một cô 

bé sanh ra ở nông thôn, gia đình hết sức khốn khó. Có một hôm, cô đến chùa, trên người chỉ 

có hai đồng, xưa kia là hai đồng tiền đúc bằng đồng. Tâm cô chân thành, cung kính, đem hai 

đồng ấy cúng dường Tam Bảo. Hòa thượng trụ trì ngôi chùa ấy thấy cô rất kiền thành, bèn 

hồi hướng cầu phước cho cô. Cô bé ấy rời đi, về sau được tuyển vào hậu cung, làm phi tử của 

hoàng đế, tức là hoàng phi. Trải qua rất nhiều năm, nhớ tới năm xưa đến chùa ấy cúng dường 

hai đồng tiền, lần này báo ơn Phật, cô ta có phước báo to như thế, làm hoàng phi, bèn mang 

một ngàn lượng hoàng kim đến chùa cúng dường Tam Bảo. Cúng dường xong xuôi, lão hòa 

thượng vẫn còn sống. Lão hòa thượng sai một đồ đệ hồi hướng cho cô. Hoàng phi rất bực 

bội: “Mười mấy năm trước, ta cúng dường hai đồng ở nơi đây, lão hòa thượng đích thân hồi 

hướng cho ta. Nay ta mang nhiều vàng bạc, của cải đến cúng dường như vậy, cớ sao ông ta 

chỉ  sai  một  đồ  đệ  [hồi  hướng  qua  loa]  cho  xong  chuyện?”  Vì  thế,  bà  ta  chất  vấn  lão  hòa 

thượng. Lão hòa thượng bảo bà ta: “Trong quá khứ, khi còn bé, bà cúng hai đồng ấy với tấm 

lòng chân thành nên mới có địa vị như ngày nay, mới làm hoàng phi. Hiện thời, tuy mang 

nhiều thứ đến cúng dường như thế, nhưng phước báo chẳng bằng lần trước, phước báo của bà 

rất nhỏ!” Quý vị thấy tâm ngạo mạn, chẳng có chút khiêm hư, khiêm đức nào! Bà ta vẫn còn 

khá lắm, vẫn còn có thể tiếp nhận, nên mới thật sự sám hối tạ tội. Do vậy, bố thí được phước 

báo nhiều hay ít, chẳng do vật phẩm cúng thí nhiều hay ít, mà do tâm chân thành, cung kính 

của quý vị. Thuở ấy, chân thành, cung kính, trong tâm chẳng mong cầu gì, nên được phước 

báo to dường ấy. Vì thế, đối với chuyện cúng dường Tam Bảo, chúng ta cần phải biết [như 

vậy]. 



Hiện thời, chúng ta cúng dường Như Lai như thế nào? Hiện tại cúng dường, nếu bảo là 

dựng chùa thì quý vị dựng một ngàn ngôi chùa, chẳng bằng bồi dưỡng một pháp sư giảng 

kinh! Người có thể hoằng đạo, chẳng phải là đạo có thể hoằng người. Thấy những vị pháp sư 

tuổi  trẻ  mới  xuất  gia,  thật  sự  có  đạo  tâm,  quý  vị  phải  phát  tâm  chăm  sóc  người  ấy;  trong 

tương lai người ấy thành tựu, quý vị có phước báo to lớn, chẳng thể nghĩ bàn! Tôi suốt đời 

cảm kích Hàn Quán Trưởng, bà ta hộ trì tôi ba mươi năm. Không được bà ta chăm sóc ba 

mươi năm, tôi chẳng có thành tựu như hiện thời. Không được bà ta chăm sóc ba mươi năm, 

chắc là tôi đã hoàn tục. Vì thuở ấy, tôi bị ép đi theo hai con đường: Chẳng hoàn tục thì phải 

theo đuổi kinh sám. Trong chùa miếu không cần pháp sư giảng kinh, chúng tôi tìm một chỗ 

để ở cũng tìm không ra, họ không cho quý vị quải đơn! Nếu chúng tôi vứt bỏ chuyện giảng 

kinh để làm kinh sám Phật sự, mỗi đạo tràng đều hoan nghênh. Ngày nay là thời đại như vậy. 

Do vậy, chúng ta biết: Nếu thật sự có một nơi nho nhỏ, chẳng cần quá lớn, một cái lều tranh 

nhỏ là được rồi, càng đơn giản càng hay, có thể dưỡng đạo tâm. Cuộc sống vật chất quá tốt 

đẹp, đạo tâm chẳng còn nữa. Đức Phật dạy chúng ta,  “lấy khổ làm thầy, lấy giới làm thầy” , 

không thể trì giới, chẳng thể chịu khổ, làm sao kẻ ấy có thành tựu cho được! 

Tập 108  921 





Thật sự chịu khổ, có thể trì giới, có thể y giáo phụng hành, nói thật ra, Thích Ca Mâu 

Ni Phật suốt đời giảng kinh giáo học. Ngài tham học mười hai năm, quảng học đa văn, nhằm 

nêu gương cho những kẻ mà hiện thời chúng ta gọi là “thành phần trí thức”. Thật sự thâm 

nhập kinh tạng, chỉ cần một bộ kinh. Một  kinh thông, hết thảy kinh thông. Nếu quý vị dùi 

mài chẳng bỏ một bộ kinh, đổ công sức trên dưới mười năm, sẽ thành tựu. Quý vị nói một bộ 

kinh Vô Lượng Thọ này, nếu quý vị đọc và giảng mười năm. Sau mười năm, quý vị chính là 

Vô Lượng Thọ Phật sống trong thế gian này, công đức to lớn! So với kiến tạo một trăm ngôi 

chùa hay kiến tạo một ngàn ngôi chùa, công đức vẫn to lớn hơn, vì Phật giáo đã được kế 

thừa. Có chùa mà chẳng có đạo, chẳng thể hưng thịnh giáo pháp. Vì vậy, hiện thời có đạo 

tràng, tôi luôn kính khuyên mọi người: Đối với những người trẻ tuổi, thấy họ thật sự có thiện 

căn, biết nghe lời, phải khuyên kẻ ấy dạy học. Cơ sở học tập rất đơn giản, trước hết hãy dành 

ra một năm để hoàn thành ba cội rễ của Nho, Thích, Đạo, vun quén cội rễ vững vàng, tức là 

Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp nhất định phải làm được, đấy là lấy giới 

làm thầy. Quý vị chẳng làm được những thứ ấy sẽ vô dụng, giả trất! Dẫu có học vấn,  mà 

chẳng có đức hạnh, chẳng thể làm thầy người khác được! 



Vun quén ba cội rễ ấy, [nghiên cứu, tu tập] một bộ kinh. Hiện nay rất thuận tiện, nếu 

quý vị muốn nghe kinh, chúng ta thâu thành đĩa CD/DVD, quý vị nghe đi nghe lại bộ đĩa ấy, 

đừng nên thay đổi, suốt mười năm nghe một bộ kinh. Hiện thời, mỗi buổi giảng của chúng tôi 

là hai giờ đồng hồ, quý vị mỗi ngày nghe một buổi giảng, nghe năm lần là mười tiếng. Quý vị 

lấy bộ đĩa CD này, mỗi đĩa là hai tiếng đồng hồ, nghe xong một lần, lại nghe lần thứ hai, lại 

nghe  lần thứ  ba,  nghe  năm  lần,  mỗi  ngày  mười  tiếng,  thời  gian  còn  lại  là niệm  Phật.  Một 

ngày mười tiếng, quý vị nghe suốt mười năm bèn thông suốt. Chúng tôi thường nói là nghe 

ba bốn năm, quý vị sẽ đắc Niệm Phật tam-muội; sáu, bảy năm quý vị có thể khai ngộ. Tới lúc 

đó, quý vị đã thông suốt một bộ kinh này, hết thảy các kinh, các kinh chưa học qua, quý vị 

vừa mở ra xem đều hiểu. Một kinh thông, hết thảy các kinh đều thông, tốn thời gian mười 

năm bèn thành tựu. Mười năm ấy rất khổ sở, nhưng quý vị phải thật sự chịu khổ. Chẳng thể 

chịu khổ mười năm thì thôi rồi! Tâm vô nhị dụng, nhất tâm nhất ý chuyên dồn công sức nơi 

một bộ kinh, ai nấy đều có thành tựu. Ai là nhân tài? Ai cũng đều là nhân tài, chỉ cần chịu 

vun bồi vững bền ba căn cội, chịu bỏ công sức mười năm thâm nhập một môn nơi kinh Vô 

Lượng Thọ. 



Lần này tôi cũng do thấy tai nạn rất nhiều, Phật pháp suy vi, tôn giáo sa sút, bèn tạm 

ngừng giảng kinh Hoa Nghiêm một năm để giảng bộ kinh này cặn kẽ một lượt, hòng dành 

cho những người thật sự muốn học [có tài liệu để] tham khảo. Thật sự muốn học, chẳng cần 

phải  theo  tôi,  thân  cận  tôi  vô  dụng!  Quý  vị  lấy  bộ  đĩa  này,  sẽ  hữu  dụng.  Tôi  dạy  quý  vị 

phương pháp này, quý vị thật sự chịu làm theo, sau mười năm sẽ vượt trỗi người khác. Cổ 

nhân Trung Quốc đã nói:  “Thập tải hàn song, nhất cử thành danh”  (mười năm quạnh quẽ, 

922  Tập 108 



thi đậu bèn thành danh), chẳng có ai không thành tựu. Mười năm có thể thành tựu mấy vị 

pháp  sư  giảng  kinh chân  thật,  đúng  lý,  đúng  pháp,  công  đức ấy  chẳng  biết  to  lớn  cỡ  nào! 

Công đức ấy chẳng khác gì cúng dường A Di Đà Phật và Thích Ca Mâu Ni Phật, chớ nên 

không biết điều này. Nhân tài là bậc nhất. Nếu chẳng có nhân tài thì thứ gì cũng đều là giả, 

phải biết điều này! Thật sự cúng dường nhân tài, tốn kém vô cùng ít ỏi, vì sao? Người ấy chịu 

khổ, chẳng cần rất nhiều cúng dường vật chất, chỉ cần một hoàn cảnh an định là có thể thành 

tựu. Chính mình gắng học, tôi tin tưởng người ấy học ba năm đã có thể giảng. Khi có thể 

giảng là đối nội, chẳng cần đối ngoại, náu mình ẩn tích. Chớ nên cầu nổi tiếng, hễ có tiếng 

tăm sẽ có phiền phức, thôi rồi! Chắc chắn quý vị đã sa sẩy, đọa lạc rồi. Sau mười năm hãy 

đối ngoại, trong vòng mười năm chẳng được phép đối ngoại. [Giảng cho] mấy đồng tham đạo 

hữu trong nhà, một hai người, ba người cũng được. Đó gọi là thật sự bồi dưỡng nhân tài. 



Chúng tôi nói đến cúng dường Như Lai, bố thí tuy ít, được phước rộng nhiều. Kế đó là 

tỷ dụ,  “do như lương điền, sở chủng tuy thiểu, thâu thật thậm đa”  (Giống như ruộng tốt, tuy 

trồng ít mà thâu hoạch được thật nhiều hạt). Đúng là có ý nghĩa ấy! Quý vị có thể đạt được 

phước báo rất lớn, người như thế phát cái tâm ấy, chính là người tiếp nối huệ mạng Phật, thật 

sự giúp cho chánh pháp tồn tại lâu dài. Trong Bồ Tát Bổn Hạnh Kinh có hai câu:  “Sở dĩ Phật 

 vi phước điền, trữ vô thượng công đức cố”  (sở dĩ Phật là phước điền, vì Ngài chất chứa công 

đức  vô  thượng).  Vì  thế,  ta  biết:  Kẻ  không  tin  Phật  thì  làm  sao  tu  phước  được?  Tiên  sinh 

Phương Đông Mỹ đã dạy một câu:  “Học Phật là hưởng thụ cao nhất trong đời người”.  Quý 

vị chẳng học Phật, làm sao có thể hưởng thụ cao nhất? Những câu này chúng ta phải thường 

ghi nhớ. 



 “Dĩ thượng chư thích” , tức là các lời giải thích trên đây,  “giai dữ kim kinh tương khế”  

(đều khế hợp bộ kinh này), tương ứng với những điều được nói trong bộ kinh này.  “Hựu Câu 

 Xá Luận hữu tứ phước điền” , [nghĩa là: Lại nữa], Câu Xá Luận nói có bốn loại phước điền:  



- Thứ nhất là  “thú điền, súc sanh”.  Chẳng tổn hại súc sanh, yêu thương súc sanh. Đó là 

gieo phước, [tức là gieo phước đối với] ác đạo. 



- Loại thứ hai là  “khổ điền, bần cùng khốn khổ chi nhân”  (khổ điền, tức người nghèo 

túng, khốn khổ), phải phát tâm chiếu cố họ. 



- Thứ ba là  “ân điền” , ân điền là cha mẹ. Phải hiếu dưỡng cha mẹ. 



-  Thứ  tư  là   “đức  điền” ,  “đức  điền”   là  thầy.  “Tam  thừa  chi  hiền  thánh”   (hiền  thánh 

trong tam thừa), Tiểu Thừa A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát. Những vị này đều đang giáo 

hóa  chúng  sanh  trong  thế gian, đều  mang  thân phận  thầy. Đó  là nói phước  điền  theo nghĩa 

rộng. 

Tập 108  923 





Trong Đệ Tử Quy có nói:  “Phàm thị nhân, giai tu ái”  (hễ là người đều phải thương 

yêu). Yêu thương con người là phước, hại người là tội, quyết định chớ nên hại người. Không 

chỉ chớ nên hại người, mà cũng đừng nên hại vật. Quý vị thấy quý vị ngược đãi súc sanh là 

tội, hiện thời do tạo tội quá ư nặng nề, nên thế giới mới có lắm tai nạn dường ấy. Quý vị thấy 

súc sanh bị đối đãi ra sao? Súc sanh có thể nào chẳng báo thù ư? Trước kia, nhà nông nuôi 

gia súc, chẳng hạn như nuôi một con gà, chăm sóc, yêu thương nó, đến khi nào mới giết? Ít 

nhất  là  từ  nửa  năm  cho  đến  mười  tháng,  nó  thật  sự  trưởng  thành.  Hiện  nay,  một  con  gà, 

chúng ta đến trại nuôi gà mà xem, con gà được sanh ngay trong lồng, suốt đời nó chẳng hề 

được chạy tung tăng trên mặt đất, cả đời giống như bị giam trong lao ngục, nó mang tâm tình 

gì? Một mảy tự do cũng chẳng có! Hằng ngày cho nó ăn, dùng đèn chiếu sáng, nó không thể 

ngủ, hòng vỗ béo nó. Vỗ béo bao lâu thì có thể đem bán? Hai tuần! Hai tuần đã vỗ béo xong. 

Nó ăn gì? Ăn các thực phẩm hóa học để thúc nó béo nhanh, thịt như vậy có thể ăn vào hay 

không? Sau khi quý vị ăn vào, sẽ bị bệnh. Đó là đối xử với động vật quá thiếu nhân đạo! 

Nuôi một con lợn, hai tháng đã bán được. Trước kia, nông dân nuôi lợn phải mất một năm, 

nuôi lợn đến tháng Chạp mới bán, vào dịp Tết mới giết. Nay quý vị thấy đó, lợn là hai tháng, 

gà, vịt là hai tuần, ngược đãi động vật, lẽ nào quý vị chẳng có lỗi đối với chúng? Vì thế, tâm 

tình chúng nó chẳng tốt, tham, sân, si rất nặng, nên chúng có chất độc, trong thịt của chúng 

có chất độc. Sau khi quý vị ăn vào, sẽ mắc phải các chứng bệnh kỳ quái, tức là chúng báo thù 

quý vị, chớ nên không biết điều này. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 109  

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 









Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang một trăm hai mươi chín, dòng thứ bảy, xem từ câu cuối cùng:  “Hựu Câu 

924  Tập 108 



 Xá Luận hữu tứ phước điền” , (lại nữa, Câu Xá Luận nói có bốn loại phước điền), xem từ chỗ 

này. 



 “Nhất,  thú  điền,  súc  sanh  dã”   (Một  là  thú  điền,  tức  súc  sanh).  “Trữ  công  đức,  thị 

 phước điền” ,câu kinh văn này chỉ dạy chúng ta phải tu phước. Trong giáo pháp Đại Thừa 

thường nói  “phước điền tâm chủng”  (vun trồng cái tâm phước điền), chúng ta nhất định phải 

giữ thiện tâm, phải có thiện ý đối đãi hết thảy hữu tình chúng sanh. Nếu chúng ta có thể đối 

đãi súc sanh bằng lòng thương yêu, che chở, đương nhiên sẽ chẳng thể hại người. Do vậy, 

trong bốn loại phước điền, Câu Xá Luận xếp súc sanh đầu tiên rất hữu lý. Chẳng hạn như đối 

với muỗi, trùng, kiến mà chúng ta đều yêu thương, che chở, chẳng tổn hại chúng nó, đương 

nhiên  sẽ  chẳng  gây  tổn  thương  cho  những  loài  động  vật  lớn,  đó  là  đạo  lý  nhất  định.  Tiểu 

động vật mà quý vị đều yêu thương, che chở, sẽ chẳng làm hại loài to hơn, càng chẳng thể 

tổn thương, làm hại loài người. Dụng ý ở chỗ này, chúng ta chớ nên không biết. 



Thứ hai là  “khổ điền” : Thấy kẻ bần cùng, khốn khổ, chúng ta nhất định phải tận tâm 

tận lực giúp đỡ họ. Chưa đủ sức, người khác bần cùng, khốn khổ, ta cũng bần cùng, khốn 

khổ,  ta  chẳng  thể  giúp kẻ  ấy  về  tài  lực  thì  cũng  nên  tụng  kinh,  niệm  Phật  hồi hướng,  cầu 

phước cho kẻ ấy hòng giúp đỡ kẻ ấy. Nếu có duyên phận có thể tiếp xúc với họ, phải giảng rõ 

ràng, minh bạch những đạo lý sau đây: Vì sao một đời này chúng ta gặp cảnh bần cùng, khốn 

khổ? Đó là quả báo. Quả nhất định phải có nhân, chúng ta thật sự có thể tìm ra cái nhân, tiêu 

trừ từ cái nhân, quả báo sẽ được thay đổi tốt đẹp hơn. Trong các kinh điển giảng về nhân quả, 

những chuyện này được giảng rất tỉ mỉ, rất rõ ràng. Kinh phổ biến nhất mà chúng ta đều có 

thể xem là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên của Đạo Gia, trong ấy đã nêu ra thiện nhân, thiện 

quả, ác nhân, ác báo, tổng cộng một trăm chín mươi lăm điều. Chúng ta phải hiểu rõ ràng, 

rành rẽ một trăm chín mươi lăm điều ấy, đều có thể thực hiện được, trong một đời này, chúng 

ta sẽ thật sự lìa khổ được vui. Chúng ta hãy đối chiếu những khổ nhân đã nói trong ấy với 

những khổ báo [trong hiện thời] của chúng ta, sẽ tìm được cái nhân để sửa đổi nó. Chẳng có 

cách nào sửa đổi quả, vì nó đã chín muồi, nhưng có thể thay đổi nhân. Nếu ta không tạo cái 

nhân ấy, cái quả ấy sẽ dần dần chẳng còn hiện tiền nữa. Chúng ta mong có quả báo tốt đẹp, 

nhất định phải tạo nhân tốt đẹp. 



Thời  cổ, giáo dục chẳng  phát  triển  như  hiện thời,  tôi nói  lời này  cũng  phạm  khuyết 

điểm, vì sao? Thời cổ thật sự có giáo dục! Tuy hiện thời, trường học rất nhiều, nhưng chẳng 

phải là giáo dục, chẳng giống như giáo dục vào thuở xưa tại Trung Quốc. Vào thời cổ, trường 

học ở Trung Quốc là giáo dục, tốt đẹp mọi lẽ, dạy quý vị làm người như thế nào, làm một 

người tốt ra sao. Đó là giáo dục. Mục đích giáo học trong giáo dục truyền thống của Trung 

Quốc chính là ba cương lãnh đã được giảng rất minh xác, rất rõ ràng trong sách Đại Học, 

mục đích giáo dục là đâu? Ở trong  “minh minh đức, thân dân, chỉ ư chí thiện” , đó là mục 

đích giáo dục thuở trước. Nói đơn giản hơn một chút, dùng một chữ để nêu rõ thì sẽ là như 

Tập 108  925 



Tam Tự Kinh đã nói:  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” , mục đích giáo dục là khiến cho chúng 

ta trở về bổn thiện; đấy là mục đích giáo dục của Trung Quốc trước kia. Hiện thời, chẳng thể 

tìm được  một nền giáo dục như vậy, chẳng còn nữa! Giáo dục hiện thời là [chú trọng rèn 

luyện] kỹ thuật, kỹ năng, giúp quý vị kiếm được một việc làm trong xã hội hòng mưu sinh, 

lấy đó làm mục đích. Nói cách khác, nhằm mục đích kiếm lợi, ích kỷ, lấy kiếm lợi làm mục 

đích,  hoàn  toàn  tương  phản  thời  cổ.  Người  xưa  đọc  sách   “chí  tại  thánh  hiền” (chí  mong 

thành thánh, thành hiền), vì sao ta đọc sách? Ta mong làm thánh nhân hay làm hiền nhân, 

thánh hiền là trở về bổn thiện. Mục đích học hành khác nhau. 



Mưu  sinh  trong  xã  hội  chẳng  trọng  yếu!  [Cổ  nhân  quan  niệm]  “trời  đã  sanh  ra  ta, 

đương nhiên ta sẽ có cái ăn, chẳng bị chết đói, làm người mới là quan trọng”. Quý vị thấy 

hiện thời, trong xã hội hiện tại, những người trẻ tuổi biết làm việc, chứ không biết làm người. 

Giáo dục thời cổ là vừa biết làm người vừa biết làm việc. Vì sao? Trước hết, dạy quý vị làm 

người rồi mới dạy quý vị làm việc. Làm người chẳng xong, chẳng cần nói tới làm việc nữa! 

Từ Luận Ngữ, quý vị thấy Khổng lão phu tử dạy học trò những gì? Thứ nhất là đức hạnh, thứ 

hai là ngôn ngữ, thứ ba  mới là chánh sự,  “chánh sự”  (政事) là khả năng làm việc. Trong 

tương lai, quý vị muốn theo đuổi một nghề nghiệp nào, sau khi học xong, quý vị có thể kiếm 

sống.  Đức  hạnh  và  ngôn  ngữ  được  xếp  trước,  cuối  cùng  mới  là  văn  học,  văn  học  là  nghệ 

thuật, nhằm nâng cao phẩm chất cuộc sống của chính mình. Đó là chuyện cuối cùng. Người 

hiện thời gọi điều này là   “giá trị quan”  (cách nhận định giá trị), thời cổ chẳng có danh từ 

này. Giáo học thời cổ theo giá trị quan nào? Giá trị quan của thánh hiền, giá trị quan của quân 

tử. Hiện thời điên đảo, người hiện tại chỉ cần học sao cho có khả năng kiếm tiền là được rồi, 

chẳng cần học làm người, nên xã hội rối loạn. Xã hội vừa loạn, địa cầu liền bị bệnh. Quý vị 

thấy chánh báo của chúng ta xuất hiện vấn đề, y báo bèn trục trặc theo! Y báo là hoàn cảnh 

sống của chúng ta. Hoàn cảnh sống chẳng tách rời địa cầu, trong một hai năm qua, các thứ tai 

biến trên địa cầu chưa hề thấy trong lịch sử quá khứ. Có người hỏi vì sao biến thành nông nỗi 

này? Trong kinh Phật đã có câu trả lời:  “Y báo chuyển theo chánh báo”.  Câu trả lời ấy của 

đức Phật hay quá, đã làm sáng tỏ mọi nghi vấn, lo âu của quý vị. Vì sao biến thành nông nỗi 

ấy? [Y báo] chuyển theo chánh báo của quý vị, chánh báo là gì? Ý niệm. Ý niệm của chúng 

ta bất thiện, chẳng biết tu phước, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, không gì chẳng phải 

là tội, giống như kinh Địa Tạng đã dạy. Chúng ta tạo những gì thì sẽ hứng chịu những thứ ấy, 

chớ nên không biết điều này! Không chỉ Nho, Thích, Đạo tại Trung Quốc giảng đạo lý này, 

chúng ta quan sát cẩn thận, gần như trong kinh điển của các đại tôn giáo trên thế giới đều 

giảng điều này. Thiện tâm, thiện hạnh sẽ có thiện báo, tâm hạnh bất thiện sẽ mắc ác báo. Đối 

với cá nhân, [ác báo] nhỏ là thân thể chúng ta nhiễm bệnh, bị bệnh khổ, đó là nhỏ; [ác báo] 

lớn sẽ biến thành tai nạn. Nếu đại đa số người trong xã hội tạo tác bất thiện, vấn đề sẽ nghiêm 

trọng. Kẻ tạo tác bất thiện rất đông, người thật sự hành thiện gần như tìm không ra, vấn đề 

bèn nghiêm trọng. 

926  Tập 108 





Hiện thời, các nhà khoa học đã đưa ra một thông tin, cho biết họ đã phát hiện một số 

chân tướng trong vũ trụ hiện tại. Chúng tôi đang mong sẽ có cách chứng thực. Nếu [những 

thông tin ấy] là thật, sẽ đem lại hy vọng rất lớn cho chúng ta. Các  nhà Lượng Tử Lực Học 

phát hiện, theo phát hiện mới nhất [của họ] thì những thứ được chúng ta gọi là “vật chất” 

chẳng phải là vật chất thật sự. Bản chất của vật chất là gì? Họ phát hiện bản chất của vật chất 

là ý niệm của con người, chúng là huyễn tướng do ý niệm tích lũy liên tục sanh ra. Thông tin 

này hay lắm. Nếu thông tin này là thật, chúng ta sẽ có thể hóa giải các tai nạn trên địa cầu. Vì 

sao? Chúng do ý niệm biến ra! Chúng ta biết điều này giống như kinh Phật đã dạy, vì sao y 

báo xảy ra chuyện? Do ý niệm của chúng ta bất hảo, bất thiện. Trong Phật pháp, thiện và ác 

có tiêu chuẩn rất rõ ràng! Thập Ác là bất thiện, sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, nói đôi 

chiều, ác khẩu, nói thêu dệt, tham lam, sân hận, ngu si, mười điều ấy là bất thiện. Nếu chúng 

ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác tương ứng với mười điều ấy, đối với chính mình mà 

nói, luận theo Trung Y, nếu quý vị tương ứng với mười điều ấy, Trung Y bảo quý vị đã làm 

hại thân thể, tổn hoại đức hạnh của chính mình, thương thân, bại đức! Nếu ngược lại, có thể 

tương  ứng  với  Thập  Thiện,  tức  là  chẳng  trộm  cắp,  chẳng  sát  sanh,  quyết  định  chẳng  có  ý 

niệm tổn thương, gây hại cho hết thảy chúng sanh. Không chỉ là chẳng tổn thương, gây hại 

động vật, mà còn phải yêu thương, che chở chúng. Thực vật, hoa, cỏ, cây cối đều phải yêu 

thương, che chở chúng. Núi, sông, đại địa cũng đều phải yêu thương, che chở. Phật môn dạy 

đối tượng từ bi của chúng ta là mười phương cõi nước, hiện thời, điều này được gọi là  “thế 

 giới vĩ mô” , khắp pháp giới hư không giới chúng ta đều phải yêu thương, che chở. Câu kế 

tiếp nói tới  “vi trần pháp giới” , các nhà Lượng Tử Lực Học gọi chúng là  “thế giới vi mô” , 

phải dùng kính hiển vi cao cấp để quan sát hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần. Quý 

vị thấy từ thế giới vĩ mô đến thế giới vi mô, chẳng có gì không yêu thương, che chở. Thập 

Thiện trọn khắp pháp giới hư không giới, thật sự đối đãi hết thảy chúng sanh bằng từ bi, thật 

sự là thiện ý. 



Chẳng  trộm  cắp: Phải hành  “chẳng trộm  cắp”  đến  mức  quyết định  chẳng có  ý  niệm 

chiếm tiện nghi của người khác. Hễ nghĩ muốn chiếm tiện nghi một chút, đó là cái tâm trộm 

cắp. Tuy quý vị chưa có hành vi trộm cắp, nhưng đã có tâm trộm cắp, chẳng tốt! Chẳng tà 

dâm, chẳng vọng ngữ, có thể làm được hay không? Dùng cái tâm chân thành để đãi người, 

tiếp vật. Chẳng nói đôi chiều. Nói đôi chiều là khêu động đúng - sai, tội ấy rất nặng. Nói thêu 

dệt  (ỷ  ngữ)  là  hoa  ngôn  xảo  ngữ  (ăn  nói  bóng  bảy,  ngọt  ngào  giả dối),  có  ý  niệm  lừa  gạt 

người khác, đó là sai quấy! Ác khẩu là thốt lời thô lỗ, khiến cho người khác nghe xong cảm 

thấy khó chịu. Đừng nên có những điều này! Không tham, không sân, không si; muốn làm 

được những điều này đôi chút, phải thật sự hiểu nhân quả. Người thật sự liễu giải đạo lý nhân 

quả, sẽ tự nhiên có thể ước thúc chính mình. Sức mạnh ấy to hơn luân lý, đạo đức và pháp 

luật. Nếu chẳng tin nhân quả, sẽ như cổ nhân đã nói: Trong các tình huống “danh cao, lợi 

trọng” sẽ biết rõ mà cố phạm, vẫn phạm sai quấy, tạo tội nghiệp. Thật vậy, từ lịch sử chúng ta 

Tập 108  927 



đã thấy, mà trong thế giới hiện tiền, chúng ta còn thấy nhiều hơn nữa! Chúng tôi ở Tân Gia 

Ba, ngụ tại khách sạn, ông chủ khách sạn đã bảo chúng tôi: Nhân viên phục vụ của họ không 

ổn định. Do nguyên nhân nào? Tân Gia Ba mở sòng bạc. Sòng bạc tuyển người phục vụ, tìm 

những người làm trong khách sạn, trả tiền lương cho họ cao hơn một hai trăm đồng, họ bèn 

bỏ đi hết. Chẳng phải là lợi ích rất lớn! Cho quý vị một chút lợi lộc nhỏ nhặt, quý vị liền bỏ 

đi, giữa người và người chẳng có đạo nghĩa, chẳng có tình cảm, chỉ mong cầu lợi lộc, còn gì 

đáng sợ hơn? Chư vị hãy suy nghĩ kỹ lưỡng, người như vậy có lòng ái quốc hay không? Mắt 

kẻ ấy chỉ thấy lợi lộc, địch nhân cho hắn một chút tiền, kẻ ấy liền làm Hán gian, sẽ gây tổn 

hại  cho quốc gia  của  chính  mình, kẻ  ấy  ham  tiền  mà!  Gần  đây  nhất,  chúng  ta  thấy  những 

chuyện này phổ biến nhất, trong xã hội này, con người chẳng có đạo nghĩa. Người thật sự có 

đạo nghĩa thì nhân công và chủ nhân một lòng, có nghĩa khí. Xí nghiệp của chủ nhân sắp phải 

đóng cửa, nhân viên chẳng bỏ đi, không nỡ lòng nhìn chủ nhân gặp nạn, chẳng cần tiền công 

vẫn làm việc tại đó. Vào thời cổ, thường thấy chuyện như thế trong xã hội, khiến cho người 

khác phải bội phục những nhân công ấy. Nhân viên đối với chủ là tri ân, báo ân. 



Thời cổ, nhà kẻ phú quý thuê người hầu, nhà ấy suy bại, người hầu đều chẳng bỏ đi, vì 

sao? Có cảm tình, có nghĩa khí, chiếu cố đến cùng. Hiện thời, trên thế giới này, chẳng có 

người như vậy! Nói  “kiến lợi vong nghĩa”  (thấy lợi quên mất nghĩa) vẫn còn dễ nghe lắm! 

Về căn bản, kẻ ấy chẳng có nghĩa, lấy gì để vong nghĩa? Kẻ ấy chỉ biết có lợi, chẳng biết đến 

nghĩa! Vì thế, luân lý chẳng còn, về căn bản là không biết, bất hiếu với cha mẹ, chẳng có tâm 

kính yêu cha mẹ. Trách móc cha mẹ: “Cha mẹ chẳng kiếm được nhiều hơn một chút để cho 

con”, thậm chí sát hại cha mẹ, xã hội hiện thời là như vậy đó! Bất kính tôn trưởng là hiện 

tượng phổ biến trong xã hội hiện thời! Nguyên nhân khiến cho xã hội động loạn cũng là do 

đã dạy dỗ sai lầm. Dạy dỗ thế hệ kế tiếp thì trước tiên phải bắt đầu từ luân lý, đạo đức, điều 

này trọng yếu lắm; nhưng hiện thời, quý vị muốn dùng luân lý, đạo đức để dạy thế hệ kế tục 

nhất định sẽ gặp khó khăn. Vì sao? Toàn thể xã hội chẳng có, một mình nhà quý vị nói đến 

luân lý, đạo đức, trẻ nhỏ của quý vị ra khỏi cửa, những thứ ấy (luân lý, đạo đức) là những thứ 

đã cổ lỗ, không dùng được, trẻ có thể tin tưởng hay chăng? Nó có thể tiếp nhận hay chăng? 

Quý vị nói với người già bảy tám mươi tuổi thì được, họ sẽ gật đầu, có lý lắm! Nhưng quý vị 

nói với kẻ trẻ tuổi, họ lắc đầu, chẳng tin tưởng. Do vậy, trong xã hội hiện thực, chẳng có luân 

lý, đạo đức, nhân quả, mà cũng chẳng có pháp luật. Pháp luật quản trị người tốt, kẻ xấu tìm 

tòi những kẽ hở trong pháp luật, nên pháp luật biến thành bảo vệ kẻ xấu. Đối với xã hội hiện 

tiền, trước kia, Mao Chủ Tịch đã nói là  “vô pháp, vô thiên” , đúng là như vậy. Vô pháp vô 

thiên đến tình trạng ấy thì trời cao phải can thiệp, vẫn phải xen vào, chẳng thể mặc kệ được! 

“Trời” ở đây là thiên nhiên, thiên nhiên đem lại bệnh tật, tai nạn cho quý vị. Những bệnh tật 

và tai nạn ấy đều do bản thân quý vị tự làm, tự chịu, chẳng phải do ai khác giáng xuống quý 

vị! 

928  Tập 108 





Chúng ta sát hại các chúng sanh, trong Phật pháp đã nói tới lục đạo luân hồi, [thật ra], 

chuyện này vốn chẳng phải do Phật pháp nói, mà do Bà La Môn của Ấn Độ cổ xưa đã nói, 

kinh Phật đồng ý với cách nói đó:  “Nhân tử vi dương, dương tử vi nhân”  (người chết làm dê, 

dê chết làm người). Quý vị giết con dê này, ăn thịt nó, dê chết đi, đầu thai, lại sanh trong 

nhân gian, làm người. Nó đã chịu hết tội nghiệp làm súc sanh, lại quay về nhân gian. Người 

sát hại hết thảy chúng sanh, sau khi chết bèn biến thành súc sanh, người đã chết biến thành 

dê. Đời này, quý vị ăn nó, đời sau nó ăn quý vị, oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp chẳng 

xong, phiền toái quá! Vì vậy, trong kinh, đức Phật đã dạy chúng ta, đối với những loài tiểu 

động vật, trông thấy chúng nó phải sanh tâm thương xót. Vì sao chúng nó phải đầu thai như 

thế? Trong quá khứ, lúc làm người đã tạo tội nghiệp quá nặng. Nếu sát hại sanh mạng quá 

nhiều, sẽ hứng chịu quả báo như thế nào? Kinh dạy, như con phù du trên mặt nước, tức là 

loài trùng nhỏ chạy loăng quăng trên mặt nước! Loài tiểu trùng ấy thọ mạng rất ngắn, chỉ có 

mấy giờ, chết rồi lại đầu thai, mỗi ngày đều phải sanh tử vài lượt, chẳng biết đến đời nào mới 

xong! Quý vị sát hại bao nhiêu chúng sanh thì quý vị phải sanh tử bấy nhiêu lượt, mới hòng 

trả hết nợ! Điều này vẫn chưa thể coi là trả xong nợ, mà là tội nghiệp của quý vị tiêu tan. Sau 

khi tội nghiệp tiêu tan thì mới trả nợ xong. Kinh dạy: Quý vị ăn kẻ khác nửa cân, phải đền trả 

kẻ ấy tám lạng. Trả nợ mà! Nợ mạng thì phải đền mạng. Thiếu tiền thì phải đền tiền. Quý vị 

nói xem có khổ lắm hay không? Mê hoặc, điên đảo, chẳng có trí huệ, làm chuyện ngu ngốc 

như thế, chớ nên làm! 



Khi bất hạnh gặp những tai nạn ấy xảy đến, chúng ta tuy chẳng có tội mà bị chết trong 

tai nạn. Tai nạn xảy ra, người tốt lẫn kẻ ác cùng chết sạch, có người thấy vậy chẳng phục: 

“Vì sao người ấy (người tốt) mắc tai nạn ấy? Gã kia là kẻ xấu, chết là đáng!” Luôn suy nghĩ 

theo kiểu ấy. Thật ra, đó là xử sự theo tình cảm, chẳng  biết chân tướng. Chân tướng là gì? 

Cùng  nhau  gặp  nạn  là  cộng  nghiệp,  nhưng  sau  khi  đã  chết,  sẽ  đến  những  nơi  khác  nhau! 

Người niệm Phật gặp nạn qua đời, bèn đến thế giới Cực Lạc, đó là chuyện tốt đẹp, chẳng 

phải là chuyện xấu. Kẻ chẳng học Phật, nhưng suốt đời hành thiện tích đức, bị chết trong tai 

nạn, bèn sanh lên trời. Người tu thiện tích phước ít hơn một chút bèn quay lại nhân gian, lại 

đi đầu thai, sanh  trong  gia đình phú quý  của  nhân gian, nhất  định sẽ tốt đẹp hơn  đời này, 

chẳng phải là chuyện tốt đẹp ư? Kẻ tạo tác ác nghiệp sanh trong tam ác đạo, rất công bằng! 

Thật sự thấy rõ ràng, minh bạch, quý vị mới thật sự tin tưởng nghiệp nhân quả báo chẳng sai 

sót mảy may! 



Vì lẽ đó, chúng ta nói đến Thú Điền, tức là đối với hết thảy chúng sanh, hết thảy súc 

sanh, cây cối, hoa cỏ, núi, sông, đại địa, đều phải dùng tâm từ bi để đối đãi. Khổ Điền là gặp 

kẻ bần cùng, chúng ta toàn tâm toàn lực giúp đỡ, trọng yếu nhất là phải dạy bảo người ấy. 

Nghèo khổ về mặt vật chất chẳng kể là nghèo khổ thật sự, nghèo khổ thật sự là gì? Chẳng có 

trí huệ, chẳng có văn hóa, đó là nghèo khổ thật sự. Chưa từng tiếp nhận giáo huấn của thánh 

Tập 108  929 



hiền, kẻ ấy vô tri, đó là nghèo khổ thật sự! Kẻ có cuộc sống vật chất khốn khổ, nếu tiếp nhận 

giáo dục của thánh hiền sẽ chẳng khổ, sẽ rất sung  sướng. Nếu kẻ ấy học Phật, sẽ càng vui 

sướng hơn. Kẻ ấy có mong mỏi cuộc sống vật chất được cải thiện hay không? Chẳng mong 

mỏi, vì sao? Ta sống rất vui sướng, cần gì phải tìm phiền phức! Người thật sự học Phật, nhất 

định nghe theo giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy. 

Người ấy sẽ hết sức tuân thủ giáo huấn của đức Phật, thực hiện Đệ Tử Quy, thực hiện Cảm 

Ứng Thiên, thực hiện Thập Thiện Đạo, thảy đều làm được. Dẫu phải làm kẻ ăn mày, người 

ấy vẫn rất sung sướng, chẳng  mong mỏi cải thiện cuộc sống. Thật đấy, chẳng giả đâu! Vì 

sao?  Người  ấy  chẳng  có  dục  vọng.  Càng  học  Phật  càng  thâm  nhập,  dục  vọng  bèn  giảm 

xuống, giảm đến mức chẳng còn dục vọng, có thể giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, giữa 

trưa ăn một bữa, nghỉ dưới cội cây, đó là cuộc sống của kẻ ăn mày! 



Năm xưa, khi tôi mới xuất gia, thọ giới, Giới hòa thượng (vị hòa thượng truyền giới) 

của chúng tôi là lão pháp sư Đạo Nguyên. Khi thọ giới, Ngài có kể một câu chuyện, chuyện 

thật, chẳng giả. Ở quê Ngài, hình như Ngài là người vùng Dương Châu, trong thời ấy, lúc 

Ngài còn bé, có một người ăn mày, quanh năm xin ăn bên ngoài. Buổi tối ở trong một ngôi 

miếu hoang, hoặc bất cứ chỗ nào có thể đánh một giấc là được rồi. Ban ngày đi khắp nơi du 

sơn ngoạn thủy, tới chỗ nào xin được một bát cơm lót dạ, người ấy rất vui sướng. Con cái của 

người ấy làm ăn phát đạt, nên rất nhiều người chửi bới họ: “Cái đồ bất hiếu! Coi bọn ngươi 

giàu có như vậy, khá giả như thế, sao lại để cho cha phải đi ăn mày?” Đứa con ấy cũng rất 

mất thể diện, sai rất nhiều người đi khắp nơi kiếm cha về, xếp đặt chu đáo để cha ở yên trong 

nhà hòng phụng dưỡng. Cha anh ta chẳng quen với cuộc sống ấy, ước chừng ở trong nhà hơn 

một tháng, thấy người nhà canh chừng lơi lỏng một chút liền trốn mất, lại đi xin ăn. Người 

khác hỏi ông ta vì sao? Vui sướng! Đó chẳng phải là người tầm thường. Quả thật, xin ăn thật 

là tốt, tấm thân thứ gì cũng chẳng có, cũng không sợ cường đạo cướp bóc, cũng chẳng sợ kẻ 

cắp vặt trộm cắp, ông ta thứ gì cũng chẳng có. Mỗi ngày du sơn ngoạn thủy, quý vị thấy [đối 

với ông ta] có cái ăn, có chỗ nghỉ ngơi [là được rồi], thật tự tại! Lão hòa thượng kể cho chúng 

tôi nghe câu chuyện này. Cuộc sống thật sự hạnh phúc mỹ  mãn là cuộc sống sung sướng, 

không nhất định phải có tiền, cũng không nhất định phải có địa vị. Lão pháp sư nói người ăn 

mày ấy thật sự hiểu nhân sinh, thật sự hiểu hạnh phúc mỹ mãn. Ông ta có cơ hội, con cái phát 

tài lớn, ông ta có thể hưởng một chút phước, nhưng không cần. Ông ta nói đó chẳng phải là 

phước, mà là khổ, chẳng phải là niềm sung sướng. Thân thể vẫn còn khỏe mạnh, quý vị thấy 

ông ta mỗi ngày du sơn ngoạn thủy thật vui sướng, tìm mấy người ăn mày làm bạn, lẽ nào 

chẳng vui sướng? 



Vì thế, truyền đạo quan trọng hơn bất cứ điều gì khác. Giúp cho người ta một chút vật 

chất, tặng cho họ  một chút, nhưng truyền đạo cho người ấy quan trọng hơn bất cứ điều gì 

khác. Phật pháp thật sự lợi ích chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, đó là đúng. 

930  Tập 108 



Nhất định phải chỉ dạy họ diệt trừ cội rễ bần cùng, dẫu bần cùng, trắng tay đến mấy, vẫn phải 

biết bố thí. Thật sự chẳng có tiền để bố thí, thì hãy làm công quả trong các đạo tràng như của 

chúng ta, đó là tài bố thí, được gọi là Nội Tài Bố Thí. Ta đến làm công quả, chẳng cần đến 

tiền, phục vụ đạo tràng, dùng thân thể của chính mình để bố thí; đó là Nội Tài. Nội Tài bố thí 

còn đạt được quả báo nhiều hơn Ngoại Tài. Ngoại Tài là quý vị bỏ tiền, dùng vật chất, tiền 

bạc để cúng dường, nhưng chẳng đích thân đến phục vụ. Vì thế, chúng ta hiểu, suốt một đời 

Thích Ca Mâu Ni Phật có tài bố thí hay không? Có, Ngài dùng thân thể, thời gian và trí huệ 

của chính mình để giáo hóa chúng sanh hằng ngày, đó là Tài Bố Thí. Bao nhiêu người được 

lợi ích! Sau khi học trò học thành tài, bèn hoằng dương rộng rãi, rạng rỡ sự nghiệp lợi ích 

chúng sanh của thầy, lần lượt giáo hóa. Người đã giác ngộ bèn bằng lòng đi theo con đường 

ấy. Chúng tôi chẳng nhận biết, tức là chẳng mảy may nhận biết Phật giáo, thuở trẻ, nếu quý 

vị bảo tôi đi xuất gia, bảo tôi làm chuyện này, tôi thà chết chẳng chịu làm, lẽ đâu có thể làm 

chuyện như thế được? Cả một đời này tôi chẳng nghĩ sẽ làm chuyện như thế! 



Tôi theo học Triết Học với tiên sinh Phương Đông Mỹ, phần cuối cùng trong Triết Học 

Khái Luận là “triết học trong kinh Phật”, tôi mới thật sự có nhận thức mới mẻ về Phật giáo, 

mới thật sự liễu giải  Phật giáo chẳng phải là tôn giáo. Nhưng hiện thời, Phật giáo đã biến 

thành tôn giáo, nó xác thực chẳng phải là tôn giáo, mà là giáo dục. Thầy dạy tôi, kinh điển 

nhà Phật là triết học cao cấp. Tôi nhập môn từ chỗ ấy, học suốt năm mươi chín năm, sang 

năm là tròn một giáp tý (sáu mươi năm), càng học càng hoan hỷ. Gặp gỡ Chương Gia đại sư, 

lúc đó tôi một thân trơ trọi ở Đài Loan, chẳng có bất cứ vướng mắc gì. Thầy khuyên tôi xuất 

gia, dạy tôi hãy học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Thầy hết sức yêu thương tôi, chúng tôi hết 

sức tôn kính thầy, tiếp nhận ý thầy, nghe lời, đi theo con đường này. Con đường này là nối 

tiếp huệ mạng của Phật, hiến thân giúp cho chánh pháp trụ thế lâu dài, là chuyện tốt đẹp, là 

sự nghiệp to lớn, là chuyện tốt lành. Đi theo con đường này năm mươi chín năm, cũng chẳng 

phải là thuận buồm xuôi gió, thử thách cũng rất nhiều, nhưng vui sướng khôn sánh, dẫu gặp 

phải thử thách, vẫn rất sung sướng. Vì sao? Hiểu rõ ràng, rành rẽ nghiệp nhân quả báo, hiểu 

rõ rệt vì sao mỗi lần có thử thách. Hằng ngày giảng kinh, hằng ngày đọc tụng, năm mươi chín 

năm chẳng hề gián đoạn. Quý vị nói xem có vui sướng, hạnh phúc lắm hay không? Chúng tôi 

sử dụng Internet [để hoằng pháp] khoảng chừng mười lăm năm, sử dụng Internet khá sớm, sử 

dụng [truyền hình] vệ tinh cũng đã tám năm rồi, từ ngày Nguyên Đán năm 2003 bắt đầu sử 

dụng vệ tinh. Những công cụ này phát huy tác dụng rất lớn, vì chúng tôi giảng kinh và học 

tập tại nơi đây, đồng thời phát sóng, toàn cầu có thể thấy và thu được. Giáo pháp Đại Thừa 

thường nói:  “Phật độ kẻ hữu duyên” , những ai hữu duyên? Những người mở TV chọn đúng 

băng tần này đều là người hữu duyên. Họ dùng computer kiếm được địa chỉ trang nhà của 

chúng ta, đó là người hữu duyên. Người tiếp sóng, xem chương trình rất nhiều. Do vậy, giúp 

đỡ hết thảy chúng sanh, nghèo, giàu, sang, hèn, đều phải giúp đỡ họ. 

Tập 108  931 





 “Ân điền”  là cha mẹ. Trong Phật pháp còn có hộ pháp. Hộ pháp có ân với chúng ta. 

Nếu chẳng có nhiều người hộ trì như thế, chẳng có đông người giúp đỡ ngần ấy, chúng ta 

phát triển hết sức khó khăn. Phật pháp có thể truyền thừa hay không, chánh pháp có thể trụ 

thế lâu dài hay không, mấu chốt chẳng do ta, vì ta chẳng có cách nào, mà ở nơi đâu? Nơi hộ 

pháp. Do vậy, công đức của người hộ pháp lớn hơn công đức của người hoằng pháp. Người 

hoằng pháp giống như giáo viên trong trường học, hộ pháp là hiệu trưởng. Ông ta tạo lập một 

đạo tràng ở đây, nếu chẳng mời quý vị, quý vị sẽ chẳng có cơ hội đến đây dạy học. Do ông ta 

bằng lòng mời quý vị đến, nên quý vị có thể dạy một thời gian ở nơi đây, dạy một hai môn, 

đó là ân đức của họ. Mọi người nghe pháp ở nơi này, đạt được lợi ích nơi Phật pháp, là nhờ ai 

mà đạt được? Nhờ hộ pháp tạo lợi ích, phải biết điều này. Người xuất gia là Trụ Trì tự miếu, 

người tại gia là các vị cư sĩ chủ trì đạo tràng, như ở Mã Lai có nhiều vị hội trưởng Tịnh Tông 

Học Hội, Phật pháp có thể hưng vượng hay không ở nơi ấy là trách nhiệm của họ. Họ có kiến 

thức, liễu giải Phật pháp hưng hay suy, bồi dưỡng pháp sư giảng kinh, lễ thỉnh pháp sư giảng 

kinh đến đó giáo học hay giảng kinh, công đức thuộc về họ. Giống như quản lý trường học, 

điều hành trường học rất khá, chánh phủ khen thưởng thì sẽ khen thưởng ai? Khen thưởng 

hiệu trưởng, chẳng khen thưởng giáo viên. Trường học hoạt động lôi thôi, phải bị trừng phạt 

thì hiệu trưởng bị trừng phạt, cũng chẳng phải là giáo viên. Do vậy, những người giảng kinh, 

bất luận xuất gia hay tại gia, đều có thân phận là giáo viên, phải hiểu rõ ràng, minh bạch điều 

này. Không ai mời mọc, thì làm như thế nào? Nói Thích Ca Mâu Ni Phật đã nhập Bát Niết 

Bàn, đã đi rồi, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng còn ở trong thế giới này nữa. 

Do không ai cầu thỉnh, nên Ngài đã đi rồi. Có người cầu thỉnh tức là hữu duyên, trụ thêm 

mấy năm nữa, chẳng trở ngại. Chẳng có duyên bèn lập tức ra đi, chẳng lưu luyến thế giới 

này. Người làm giáo viên tự tại dường ấy, có  nơi nào cần đến đó dạy hòng giúp đỡ chúng 

sanh khổ nạn thì đại từ đại bi [đến đó giáo hóa]. Chẳng có chỗ nào để dạy bèn ra đi, vãng 

sanh thế giới Cực Lạc hòng thân cận A Di Đà Phật, bản lãnh sâu xa. Vì thế, biết ân, báo ân, 

những vị hộ pháp đều có ân đức, giống như cha mẹ, phải tôn trọng họ! 



Thứ tư là  “đức điền” , đức điền là Tam Bảo,  “tam thừa hiền thánh” . Bất luận A La 

Hán, hay Bích Chi Phật, hoặc là Bồ Tát, bất luận tại gia hay xuất gia, đại đa số là người chủ 

trì đạo tràng. Vì lẽ đó, Phật pháp có thể hưng vượng, xã hội có thể an định, quốc gia có thể 

vững bền dài lâu, thế giới có thể hòa bình, tam thừa thánh hiền có cống hiến to lớn, họ là 

những vị phụ trách đạo tràng. Điều thứ nhất là họ có thể lễ thỉnh những vị đại đức hữu tu hữu 

học, bất luận tại gia hay xuất gia, mời các vị ấy đến nơi ấy giảng kinh, giáo học, đó là chuyện 

thuộc về bổn phận của họ. Đồng thời, nếu những người ấy còn có thể tiến thêm bước nữa, 

chẳng phải chỉ là cần dạy học, mà còn muốn bồi dưỡng nhân tài kế tục, công đức của những 

người ấy sẽ thật to lớn, thật sự cứu vãn Phật giáo. Như vậy có cần mở trường học hay không? 

Không nhất định. Thật sự phát hiện người tuổi trẻ chịu học hỏi, nhất định trước hết phải vun 

bồi tốt đẹp ba căn bản, tức là cũng giống như Khổng lão phu tử, dạy dỗ đức hạnh trước hết. 

932  Tập 108 



Quý vị thật sự có thể thực hiện Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên. Đệ Tử Quy gồm một trăm 

mười ba điều, Cảm Ứng Thiên là một trăm chín mươi lăm điều, quý vị đều có thể làm được, 

sau đấy sẽ thực hiện Thập Thiện Nghiệp Đạo rất dễ dàng. Nếu là xuất gia, phải hành mười 

giới trong Sa Di Luật Nghi, hai mươi bốn môn oai nghi cũng phải thực hiện, nhưng chẳng có 

khó khăn gì, do trước đó, quý vị đã có căn bản đức hạnh tốt đẹp. Sau khi đức hạnh đã có căn 

bản, quý vị có thể chọn lựa một bộ kinh, thâm nhập một môn, thật sự có người hộ trì khiến 

cho quý vị thân tâm yên ổn, chẳng có ưu lự. Cúng dường quý vị áo, cơm, chỗ ở là được rồi, 

quý vị có chỗ cư trú an định, áo cơm được chiếu cố rất chu đáo là được rồi, chính mình hằng 

ngày dụng công. Một người tu hành thì một căn phòng nhỏ là được rồi. 



Trong quá khứ, Hàn quán trưởng chiếu cố tôi. Tôi ở trong một căn phòng nhỏ tại nhà 

bà ta, ở nhà bà ta suốt mười bảy năm, chẳng dễ dàng! Mỗi ngày, chuyện của tôi là đọc kinh, 

giảng kinh. Cơ sở giảng kinh và thính chúng đều do bà ta thay tôi lo liệu, vì tôi tuổi trẻ, vừa 

mới ra giảng kinh, ai nhận biết quý vị? Ai đến nghe quý vị giảng? Vì thế, Hàn quán trưởng đi 

khắp nơi lo liệu, mời mọc các bạn bè, đạo hữu của bà [đến nghe], có khi là mười mấy người, 

có lúc hai mươi mấy người. Sau này, khi tôi giảng kinh thông thường gần như là năm, sáu 

mươi  người  nghe,  chẳng  gián  đoạn.  Mỗi  tối  giảng  từ  một  tiếng  đến  một  tiếng  rưỡi,  thông 

thường đa số là một tiếng rưỡi. Buổi tối giảng một tiếng rưỡi, thời gian ban ngày tôi dùng để 

đọc kinh, niệm Phật. Quý vị thấy đó là một tấm gương tốt đẹp, một vị cư sĩ, trong nhà tương 

đối  khá  giả,  có  nhiều  phòng  bèn  dành  ra  [một  phòng],  quý  vị  chiếu  cố  một  người,  có  thể 

chiếu cố mười năm thì người [xuất gia] ấy bèn thành công. Tôi ở trong nhà Hàn quán trưởng 

mười bảy năm. Về sau, thính chúng đông hơn, mọi người bỏ ra một ít tiền, mua một giảng 

đường.  Giảng  đường  ấy  gần  như  to  bằng  cái  studio  này.  Mua  một  giảng  đường  như  thế, 

chẳng cần mượn giảng đường nữa. Chính mình có một  giảng đường như vậy, chúng tôi có 

nhiều thời gian giảng kinh hơn. Buổi sáng giảng, buổi chiều giảng, buổi tối giảng, vui sướng 

chẳng mệt. Giảng các kinh khác nhau, nên mỗi ngày giảng ba lần, thính chúng trong ba lần 

khác nhau, giống như mở lớp vậy, quý vị có thể dành ra thời gian đến nghe. Tôi đã từng có 

lúc giảng nhiều nhất, mỗi tuần giảng năm sáu loại [kinh luận khác nhau]. Tôi giảng kinh là 

do học với thầy Lý ở Đài Trung. Hiện thời, bồi dưỡng người giảng kinh thuận tiện rất nhiều. 

Tôi giảng kinh nhiều năm như thế, lưu lại băng ghi hình, ghi âm, đại khái là từ một vạn năm 

ngàn giờ trở lên, chẳng ít hơn một vạn năm ngàn giờ. Chủng loại cũng rất nhiều, chỉ cần chọn 

trong đó một thứ, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, thật sự có thể khổ học một loại trong 

mười năm, quý vị sẽ thành công. Lúc đó, người ấy xuất gia sẽ là đại pháp sư, tại gia cũng là 

đại cư sĩ. Người thật sự có tâm bồi dưỡng một, hai người [như vậy], công đức vô lượng vô 

biên, đó là chân thật. Bất quá, người như vậy cũng rất khó tìm, ai chịu buông xuống muôn 

duyên, bỏ ra mười năm quạnh quẽ, sau đấy mới thi đỗ thành danh? Bởi vậy, phương pháp thì 

có,  mà  cũng  hoàn  toàn  chẳng  khó  khăn,  nhưng  khó  tìm  người!  Thật  sự  tìm  được,  hy  sinh 

Tập 108  933 



phụng hiến, vì chánh pháp tồn tại lâu dài, vì kế thừa gia nghiệp của  Như Lai. Đó là phước 

điền hiểu theo nghĩa rộng, thật sự tu phước. 



Trong phần trước,  “điều chúng sanh, tuyên diệu lý”  là giúp người khác giác ngộ. Sau 

khi giác ngộ, sẽ dạy người ấy tích công đức, tu phước điền. Có trí huệ, có phước báo, sau đấy 

phải cứu khổ, cứu nạn, chẳng phải là quý vị hưởng phước mà là cứu khổ, cứu nạn.  “Dĩ chư 

 pháp dược, cứu liệu tam khổ”  (dùng các pháp dược, cứu chữa ba nỗi khổ), đó là độ chúng 

sanh. Chư Phật, Bồ Tát vĩnh viễn chẳng hề hưởng phước, hưởng lạc, chẳng có! Quý vị thấy 

trong Phật môn từ xưa đến nay, những vị cao tăng đại đức có hưởng phước hay không? Đối 

với các Ngài, giáo học là hưởng phước. Dẫu địa vị cao tới  đâu đi nữa, trước kia, làm đến 

Quốc Sư, hoàng đế tôn vị ấy làm thầy, [nên gọi là] Quốc Sư, cuộc sống vẫn rất đơn giản, 

chẳng hề thay đổi. Những vị tu hành ấy quá nửa là ăn giữa Ngọ, rất nhiều! Cuộc sống hết sức 

đơn giản, vì sao? Nêu gương cho người khác, mảy may ngạo mạn đều chẳng có! Chẳng phải 

là địa vị rất cao, bèn ngự cao chót vót, chẳng phải vậy, vẫn tiếp xúc với người nghèo khổ y 

như cũ, [những vị hành xử như vậy] rất nhiều, đấy là đức hạnh. Đối với bậc đại quan, nói 

theo cách bây giờ là những người thuộc tầng lớp cao trong xã hội, tiếp xúc họ bèn dùng trí 

huệ giúp họ cai trị quốc gia, qua lại với người bần cùng để giúp họ lìa khổ được vui, bình 

đẳng  giáo  hóa.  Đối  với  tam  thừa  hiền  thánh,  tam  giáo,  cửu  lưu,  hoàn  toàn  bình  đẳng,  các 

Ngài chẳng có phân biệt và chấp trước. 



Vì vậy, tiếp đó là lời chú giải như sau:  “Chư Phật độ sanh, ứng bệnh dữ dược”  (chư 

Phật độ chúng sanh, cho thuốc phù hợp chứng bệnh), giống như thầy thuốc chữa bệnh. Người 

ấy mắc bệnh gì, cần dùng thuốc gì để chữa trị, bèn cho thuốc đúng với căn bệnh.  “Dược dụ 

 Như Lai diệu pháp, bệnh dụ chúng sanh tật khổ”  (thuốc ví như diệu pháp của Như Lai, bệnh 

ví như chúng sanh đau khổ). Thưa cùng quý vị, trong hiện thời, diệu pháp của Như Lai có thể 

chữa trị xã hội. Tuy tất cả hết thảy mọi người mắc bệnh khác nhau, nhưng thuốc một vị có 

thể giải quyết, đó là  “phổ thế giáo dục”  (giáo dục trọn khắp cõi đời). Phổ (普) là phổ biến, 

Thế (世) là thế giới, trọn khắp người đời phải nên tiếp nhận sự giáo dục ấy, tức là giáo dục 

luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả. Vì sao? Những nỗi phiền phức xuất hiện trên 

cả thế giới hiện thời đều vì thiếu những thứ giáo dục ấy. Vào thời cổ thì có, tại Trung Quốc 

có, mà ở ngoại quốc, các thứ giáo dục tôn giáo cũng được, đều có thể đạt hiệu quả. Hiện thời, 

tại Trung Quốc, nền giáo dục ấy không được chú trọng, coi thường, bỏ sót, ngoại quốc thì 

đang dần dần theo đuổi, đề cao khoa học, người tin tưởng tôn giáo ngày càng ít ỏi. Xã hội tôn 

sùng dục vọng, lợi lộc, nhiều nhân sĩ tôn giáo cũng bị dục vọng, lợi lộc nuốt chửng, đó là 

hiện tượng thấy rõ trước mắt. Họ cũng tranh danh trục lợi, gạt giáo dục tôn giáo sang một 

bên, chẳng còn học tập nữa. Đó là nhân tố khiến cho xã hội hiện tiền động loạn, mà cũng là 

nguyên nhân khiến cho địa cầu đổi khác. Nay chúng ta cứu vãn xã hội, cứu vớt địa cầu, phải 

tìm lại những thứ ấy, khuyên dạy mọi người hãy khéo làm người, [nguyên nhân] toàn là do 

934  Tập 108 



trong chuyện làm người đã xuất hiện vấn đề, liên lụy y báo là địa cầu của chúng ta cũng xuất 

hiện vấn đề. 



Tại Trung Quốc là giáo dục Nho, Thích, Đạo, tại ngoại quốc là giáo dục tôn giáo, thật 

sự  có  thể  giúp  chúng  ta  giải  quyết  vấn  đề  này.  Nhưng  trong  hiện  thời,  bất  luận  tại  Trung 

Quốc hay ngoại quốc, bậc đại đức thật sự quá ít, chúng ta hãy nên biết tôn trọng và bồi dưỡng 

như thế nào. Đây là một chuyện khó khăn, hãy nên ghi nhớ chuyện này trong lòng, hễ gặp 

duyên phận, có người như vậy, chúng ta phải quan tâm, chiếu cố, giúp đỡ, thành tựu người 

ấy. Vì thế, trong hiện tại, nếu chẳng có thầy chỉ dạy, nhưng thật sự có người như vậy, vun bồi 

vững vàng ba hoặc bốn căn cội, đó là cơ sở, nhất định yêu cầu người ấy phải làm được. Làm 

một năm! Chưa làm tròn một năm, sẽ chẳng hộ trì người ấy, mời người ấy đi chỗ khác! Nếu 

trong một năm, [người ấy] thật sự làm được, chúng ta càng thêm lễ kính, đốc thúc người ấy. 

Phương  pháp  đốc  thúc  rất  đơn  giản:  “Mỗi  ngày  hãy  giảng  cho  chúng  tôi  nghe  một  tiếng 

rưỡi”, giảng cho ai nghe? Giảng cho quý vị nghe, chẳng cần có ai khác. Hoặc là người nhà 

của quý vị, cách mấy tuần họp lại, giảng cho quý vị nghe. Hằng ngày buộc người ấy phải 

học, mỗi ngày buộc người ấy phải giảng. Học mười năm, giảng mười năm, chẳng phải là đã 

thành  tựu  hay  sao?  Sau  mười  năm,  sẽ  đem  người  ấy  giới  thiệu  với  bên  ngoài,  tìm  giảng 

đường để  công khai giảng diễn  bên ngoài,  nhưng  chưa đầy  mười năm  sẽ  chẳng giảng bên 

ngoài. Đó là huấn luyện gì? Huấn luyện Nhẫn Nhục Ba La Mật cho người ấy. Người ấy dẫu 

có thông hiểu vẫn phải nhẫn nại mười năm. Nếu người ấy chẳng thể chịu đựng, đi ra ngoài 

giảng, giảng cũng khá lắm, kẻ cung kính người ấy đông đảo, kẻ cúng dường đông đúc, người 

ấy sẽ bị sảy chân, biến chất! Lại sa vào danh lợi, tức là chúng ta đã sai rồi! Do vậy, phải quan 

sát người ấy, thật sự có thể chịu khổ, thật sự có cảm giác gánh vác sứ mạng thì mới có thể 

thành tựu. 



Như  kinh  Niết  Bàn  đã  dạy:   “Độ  chúng  sanh  cố,  vị  thuyết  vô  thượng  vi  diệu  pháp 

 dược”  (vì độ chúng sanh mà giảng cho họ các pháp dược vô thượng vi diệu). Nói theo cách 

hiện thời, Độ (度) là giúp chúng sanh, góp sức cho chúng sanh. Chúng sanh có khổ, bị nạn, 

chúng  ta  phải  giúp  họ, tức  là  giới  thiệu  cho  họ  diệu  pháp  vô  thượng  rất  sâu. Vô  thượng  vi 

diệu pháp dược là gì? Chính là bộ kinh này, bộ kinh này là vô thượng vi diệu pháp được đúng 

tiêu chuẩn. Như Pháp Hoa, Hoa Nghiêm, Lăng Nghiêm, Bát Nhã đều là đại kinh đại luận vô 

thượng vi diệu, có người chỉ dạy thì chẳng có vấn đề gì, có thể học tập, nhưng nếu chẳng có 

ai chỉ dạy, sẽ hết sức khó khăn. Không ai chỉ dạy thì chúng ta làm như thế nào? Chúng ta 

chọn bộ kinh này, kinh này được lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập tốt đẹp, lão cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ chú giải cặn kẽ, tạo thuận tiện cho chúng ta. Hai vị ấy đều là người cận đại; do đó, chúng 

tôi phát tâm giảng bản Chú Giải của lão cư sĩ một lượt, coi như tôi báo ân cụ. Lúc cụ tại thế, 

chúng tôi là bạn già, hằng năm tôi sang Bắc Kinh đôi ba lượt để thăm cụ. Cụ khuất bóng, bạn 

già ở Bắc Kinh chẳng còn nữa, nên tôi không sang đó. Thuở trước, tôi siêng năng, lẹ làng 

Tập 108  935 



sang đó, vì lẽ nào? Do có vị lão hữu ấy, chí đồng đạo hợp. Hoằng dương bản hội tập này, tức 

bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, tại hải ngoại một mình tôi, trong nước là một mình cụ 

Hoàng. Trong ngoài nước cũng chẳng có kẻ thứ hai giảng bộ kinh này, chúng tôi được gặp 

gỡ, đúng là khó có! Ở Mỹ, chúng tôi mới liên lạc với nhau. Cụ ở Mỹ một tháng, chúng tôi 

mới  [có  cơ  hội]  quen  biết.  Sau này,  cụ  chẳng  tiện  xuất  ngoại,  còn  chúng  tôi  trở  về  Trung 

Quốc thăm viếng khá thuận tiện, nên tôi thường đến thăm cụ. Cụ viết bộ chú giải này chẳng 

đơn giản, hy vọng bộ kinh này và bản chú giải này có thể lưu truyền đến chín ngàn năm sau 

trong thời Mạt Pháp. Trong chín ngàn năm của thời Mạt Pháp, các đồng học Tịnh Tông sẽ 

nương theo pháp môn này mà đắc độ, chúng ta có thể tin tưởng, có lòng tin như vậy. Lần 

này, do gặp phải tai nạn nhiều ngần ấy, tôi ngưng giảng kinh Hoa Nghiêm. Giảng viên mãn 

bộ kinh này, tôi lại giảng tiếp kinh Hoa Nghiêm, hy vọng bộ Diễn Nghĩa này sớm có ngày 

được lưu  thông.  Diễn  Nghĩa là  chú giải của chú giải.  Năm  xưa,  tôi  có soạn  một bản  khoa 

phán cho bản hội tập này. Bản ấy là phần khoa hội và mi chú của kinh Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ, lời mi chú do lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam chú giải. Thuở ấy, lão cư sĩ Triệu Phác Sơ còn 

sống, cụ là đồng hương của tôi106[1], và cũng là bậc trưởng bối, đối xử với tôi vô cùng tốt. 

Vì thế, mỗi lần sang Bắc Kinh, chúng tôi nhất định đều gặp nhau. Những vị lão nhân này đều 

đã khuất, tôi cũng trở nên đặc biệt cô đơn. Sau khi soạn xong Khoa Phán, tôi tặng cho cụ 

Triệu Phác Sơ một bản, cụ trông thấy vô cùng hoan hỷ, bảo:  “Bản này hay lắm, một bản hội 

 tập hay như thế, có Khoa Phán hoàn chỉnh như thế, lại còn có bản chú giải của cụ Niệm Tổ, 

 người học tập sau này quá thuận tiện”.  Vô thượng vi diệu pháp dược chính là nói đến bộ 

kinh này và bản chú giải này! 



Tiếp đó, lại giảng về Tam Khổ:  “Tam Khổ giả, nhất, Khổ Khổ, do khổ sự chi thành, 

 nhi sanh khổ não giả”  (Tam Khổ: Một là Khổ Khổ, do chuyện khổ tạo thành, bèn sanh khổ 

não). Đối với chuyện khổ, trong kinh đức Phật dạy Bát Khổ, trước hết là bốn thứ Sanh, Lão, 

Bệnh, Tử. Sanh, Lão, Bệnh, Tử mỗi cá nhân đều chẳng thể tránh được, nhưng chúng ta quên 

hết Sanh Khổ. Khi quý vị được sanh ra, khổ lắm, mẹ sanh quý vị ra. Nếu chúng ta đã quên 

hết thì cũng chẳng có cách nào thấu hiểu, nhưng quý vị có thể chú tâm quan sát trẻ nhỏ sanh 

ra là như thế nào? Sanh ra bèn đau khổ. Vì sao trẻ nhỏ khóc? Khổ! Khổ quá nên nó mới khóc, 

quý vị thấy có đứa trẻ nào sanh ra bèn cười ha hả hay không? [Nếu cười], tức là nó chẳng 

khổ, đã vui sướng rồi! Quý vị biết lúc sanh ra, trong kinh Phật đã nói:  “Như phong đao giải 

 thể”  (như bị đao gió xẻ thân). Khi nó rời khỏi thân mẹ, thân thể nó da thịt non nớt, cảm thấy 

gió thổi vào giống như bị đao cắt. Do đó, nó khổ sở, đau khổ, từ từ mới thích ứng. Đó là Sanh 

Khổ. Lão Khổ, quý vị vẫn chưa già, nhưng thấy người già, mắt đã quáng, tai đã lãng, làm gì 

cũng chẳng thuận tiện. Nếu chẳng có ai chăm sóc, quý vị biết người ấy tuổi già đáng thương 



106[1]  Cụ  Triệu  Phác  Sơ  quê  ở  huyện  Thái  Hồ,  tỉnh  An  Huy,  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  quê  ở  huyện  Lô 

Giang, tỉnh An Huy. 

936  Tập 108 



lắm. Tôi hết sức quan tâm chuyện này, tôi đến khá nhiều nơi trên các quốc gia, mỗi khi đến 

một nơi nào, điều thứ nhất tôi muốn thấy là sự nghiệp phước lợi dành cho người già ở nơi ấy. 

Tôi đến tham quan sự nghiệp phước lợi dành cho người già của họ, tức là viện dưỡng lão. Có 

những quốc gia khá lắm, quốc gia nuôi dưỡng người già, nước Mỹ đứng đầu về chuyện này. 

Xưa kia, Mỹ có tiền, là giàu nhất trên toàn thế giới. Họ nêu gương, cũng có không ít quốc gia 

học theo. Hiện thời, Mỹ đã nghèo, sự nghiệp phước lợi người già là một gánh rất nặng đối 

với họ, nhưng họ cũng chẳng thể phế trừ. Nếu phế trừ, dân chúng sẽ không bỏ phiếu cho họ 

nữa, không có ai dám phế trừ, nên chuyện này vẫn tiếp tục kéo dài. 



Theo như tôi thấy, Úc Châu thực hiện sự nghiệp phước lợi cho người già tốt nhất trên 

cả thế giới. Chủ yếu là vì đất Úc Châu quá to, đất đai chẳng đắt đỏ, cho nên dưỡng lão tại Úc 

quả thật giống như sống trong công viên. Những quốc gia khác trên thế giới chẳng thể sánh 

bằng hoàn cảnh vật chất ấy. Vì sao? Đất đai chẳng đắt đỏ, mua đất rất dễ dàng, các thiết bị vô 

cùng tốt đẹp. Thuế tại Úc rất nặng, nhưng chính phủ chăm sóc dân chúng rất chu đáo, thật sự 

làm được việc. Nhưng điều thiếu sót là cuộc sống tinh thần, đời sống tinh thần của người già 

rất đáng thương. Xem kỹ những người già, tán chuyện gẫu với họ, họ hết sức hoan hỷ, [do 

thường là] không có ai nói chuyện phiếm với họ. Nhất là sống tại đó, các sắc dân khác biệt, 

quốc tịch khác nhau, ngôn ngữ văn hóa, thói quen ẩm thực đều khác nhau, nên rất khổ não. 

Sau khi chúng tôi thấy vậy, bèn suy nghĩ: Trong viện dưỡng lão, từ viện trưởng cho đến tất cả 

nhân  viên  dưới  quyền,  nếu  đều  có  thể  tiếp  nhận  văn  hóa  và  giáo  dục  hiếu  đạo  của  Trung 

Quốc, đối đãi với những cụ già ấy như cha mẹ của chính mình, có tâm hiếu kính, thì do công 

đức đã tích tập của nhóm người ấy, trong tương lai, ai nấy đều sanh về thiên đường, tích lũy 

công  đức  to  lớn  mà!  Người  bình  phàm  tu  phước  chẳng  dễ  dàng,  nhưng  phục  vụ  tại  viện 

dưỡng lão, tu phước rất dễ dàng, coi người già như cha mẹ của chính mình, dùng tâm hiếu 

kính để đối đãi. Những nhân viên ở đấy đều được huấn luyện, đều đã trúng tuyển khảo hạch, 

chăm sóc các cụ già chu đáo, nhưng chẳng có tâm hiếu thuận, coi đó như là công chuyện phải 

làm, chẳng có ý vị tình người, thiếu sót điều này! 



Khi xưa, ông Lục Khắc Văn (Kevin Michael Rudd)107[2] được bầu làm Thủ Tướng 

Úc, tôi đề nghị, sự quen biết giữa ông ta và tôi cũng khá, những nhân viên trong viện dưỡng 

lão nhất định phải thực hiện hiếu đạo. Ông ta cổ vũ tôi điều hành một viện dưỡng lão để làm 

mẫu, làm gương. Sau khi tiến hành tốt đẹp, sẽ phổ biến trên toàn quốc, đó là biện pháp tốt 

đẹp. Hiện thời, làm bất cứ chuyện gì, nói theo người Trung Quốc, nêu gương rất quan trọng. 



107[2] Kevin Michael Rudd (sinh năm 1957) là thủ tướng thứ 26 của Úc từ năm 2007 đến năm 2010, thuộc 

đảng Lao Động. Ông chủ trương điện toán hóa ngành giáo dục Úc, tức là mỗi học sinh từ cấp hai trở lên phải 

có một máy computer trên bàn học trong trường, đồng thời nới rộng chính sách di dân, tăng thuế, cũng như 

nhiều chính sách quan trọng khác. Người Hoa đã đọc tên ông ta theo kiểu họ trước tên sau nên trong cộng 

đồng Hoa Kiều tại Úc, ông ta thường được gọi là Lục Khắc Văn (Rudd Kevin). 

Tập 108  937 



Chúng ta thường nói “nêu gương rất quan trọng”, quý vị làm cho người ta thật sự trông thấy, 

họ liễu giải chuyện ấy tốt đẹp, phải nên làm theo cách thức như vậy. Nhất là đem giáo dục 

nhân quả nói với họ, họ thật sự thông hiểu, sẽ là tu đại phước báo. Người học Phật chăm sóc 

người già, tương lai sẽ thành Phật, quyết định vãng sanh. Người tín ngưỡng tôn giáo chắc 

chắn sẽ sanh lên thiên đường. Đối với người chẳng có tín ngưỡng tôn giáo, quý vị chăm sóc 

người già là vô úy bố thí, bản thân quý vị sẽ đạt quả báo gì? Khỏe mạnh, sống lâu. Tu ba thứ 

bố thí nơi đó đều dễ dàng! Quý vị phục vụ họ là Nội Tài Bố Thí. Quý vị thường chuyện trò 

với họ, thường bầu bạn với họ, đó là Vô Úy Bố Thí và Pháp Bố Thí. Quý vị khiến cho tâm lý 

họ  vui  vẻ,  chẳng  cảm  thấy  cô  đơn,  [cảm  thấy]  viện  dưỡng  lão  ấy  giống  như  gia  đình  của 

chính mình, các nhân viên, người phục vụ trẻ tuổi như vậy đều giống như con cái hoặc cháu 

chắt của chính mình, họ sẽ vui sướng lắm! Phước báo ấy to nhiều! Vì thế, mở viện dưỡng lão 

là  sự  nghiệp  gì?  Sự  nghiệp  của  Phật,  Bồ  Tát.  Mở  viện  dưỡng  lão  là  sự  nghiệp  vô  thượng 

phước điền. Chỉ cần điều hành tốt đẹp một viện dưỡng lão, quý vị có thể tạo ảnh hưởng rất 

nhiều, thậm chí trong tương lai mở rộng đến toàn thế giới. Người tiến hành sự nghiệp như 

vậy là thần thánh, Phật, Bồ Tát. Quý vị chẳng thể nói: “Các  cụ! Tôi chăm nom quý vị  ăn 

cơm, thay quần áo, chăm lo cuộc sống hằng ngày của các cụ [là được rồi]”, chưa đủ! Quý vị 

phải biết trong tâm  họ đau khổ lắm! Vì  trong viện dưỡng lão, nói cách khác, cứ mỗi tuần 

thường có một hai cụ già qua đời, bị khiêng đi, họ trông thấy bèn cảm nhận như thế nào? Chờ 

đợi ở đấy, chờ có ngày sẽ đến lượt họ. Ngồi ăn để chờ chết, quý vị thấy cái cảm giác ấy khó 

chịu lắm! Chúng ta trông thấy tê tái cõi lòng, thật sự muốn giúp họ. Khi ông Lục Khắc Văn 

làm Thủ Tướng, đã thúc giục tôi tiến hành ngay lập tức, hiện thời ông ta đã xuống chức, tôi 

cũng  chẳng  muốn  làm  nữa!  Chánh  phủ  phải  có  tâm,  phải  có  cái  tâm  ấy,  khi  thật  sự  làm, 

chánh phủ phải khen thưởng. Hễ làm tốt, có thể phát động toàn quốc, có thể phát động cả thế 

giới, khiến cho người già trên cả thế giới đều được chăm nom rất tốt đẹp. Quý vị nói xem 

công đức ấy to nhiều ngần nào? Vì thế, đầu tiên, trọng yếu nhất là từ viện trưởng cho đến 

nhân viên viện dưỡng lão, tất cả mọi người đều phải tiếp nhận giáo dục luân lý, giáo dục đạo 

đức, đặc biệt là giáo dục nhân quả. Họ hiểu nhân quả, sẽ có thể toàn tâm toàn lực dốc sức, 

biết đó là cái nhân tốt, trong tương lai sẽ kết thành cái quả tốt đẹp, quả ấy tốt đẹp chẳng thể 

nghĩ bàn. Quý vị đến chỗ nào để tìm được cơ hội gieo phước điền như vậy? Viện dưỡng lão 

là phước điền, là phước điền thật sự. Chúng ta đến thăm nơi phước điền tốt đẹp như thế, đáng 

tiếc là họ chẳng biết gieo phước. Mỗi ngày đều ở đó mà chẳng biết gieo phước. Hiếu kính 

người già là gieo phước, nhưng họ chẳng biết điều ấy, thật đáng tiếc! 



Nói đến sanh lão bệnh tử khổ, không ai có thể tránh được! Trừ những điều này ra, còn 

có  “oán tăng hội khổ”  (khổ vì oán ghét mà phải gặp gỡ). Trong hoàn cảnh nhân sự, quý vị 

gặp kẻ oan gia đối đầu, trông chẳng vừa mắt, chẳng muốn gặp hắn, nhưng hằng ngày đều 

phải chạm mặt, quý vị nói có phiền phức hay không? Học hành trong nhà trường, đứa bạn ta 

không ưa mà thầy cứ hết lần này tới lần khác xếp nó ngồi chung một chỗ, ngồi cùng một bàn, 

938  Tập 108 



oán tăng hội đấy! Kẻ ta ưa thích thường phải xa cách, đó là  “ái biệt ly” , kẻ yêu thích chẳng 

thể ở cùng một chỗ. Loại thứ ba là  “cầu bất đắc” , tức là trong tâm chúng ta mong cầu, ham 

muốn, nhưng làm chẳng được, [đó là] nỗi khổ Cầu Bất Đắc. Ba loại lớn này, hiện thời mỗi cá 

nhân đều chẳng có cách nào tránh thoát. Loại cuối cùng là   “Ngũ Ấm xí thịnh khổ” , chẳng 

phải là bên ngoài, mà là trong tâm. Ngũ Ấm là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức của chúng ta. 

Nói  theo  cách  bây  giờ,  chính  là  nhục  thể  và  tinh  thần  của  chúng  ta  chịu  đựng  nỗi  khổ  gì? 

Phiền  não,  ưu  lự,  vướng  mắc,  những  thứ  ấy.  “Xí  thịnh”   (熾盛)  là  giống  như  lửa  cháy  rất 

mãnh liệt, niềm vui của quý vị lấy đâu ra? Vì thế, chúng được gọi là Khổ Khổ. Trong Phật 

pháp nói  “bát khổ giao tiên”  (tám nỗi khổ chen nhau nung nấu) là nói đến Khổ Khổ. 



Loại thứ hai là Hoại Khổ. Phật pháp đem ba loại khổ này phối hợp với tam giới. Trong 

Dục Giới, ba loại khổ ấy đều có, [tức là] Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ thảy đều có. Nếu 

quý vị đắc Thiền Định, do đắc Thiền Định sẽ sanh vào Sắc Giới Thiên. Trong Sắc Giới Thiên 

chẳng có Khổ Khổ, họ chẳng có tám nỗi khổ như đã nói trong phần trước. Hễ có dục thì tám 

nỗi khổ ấy đều có. Chẳng có dục, tám nỗi khổ ấy chẳng còn. Dục Giới [Thiên] cao hơn chúng 

ta. Sanh vào Dục Giới Thiên chẳng phải là đầu thai, mà là hóa sanh, nên chẳng có nỗi khổ 

não về thân tình. Họ hóa sanh, tức biến hóa. Sắc Giới có mười tám tầng trời thuộc về Tứ 

Thiền,  chẳng  có tài, sắc, danh  vọng,  ăn  uống, ngủ nghỉ,  chẳng  có  những điều  ấy,  nên  chư 

thiên Sắc Giới chẳng ngủ nghê, tinh thần vĩnh viễn sung mãn, chẳng bị mệt mỏi. Cõi trời ấy 

tốt đẹp, chứ Dục Giới Thiên chưa được! Dục Giới Thiên vẫn có dục vọng, nhưng nó gồm sáu 

tầng trời. Càng lên cao, dục vọng càng nhẹ mỏng. Tứ Vương Thiên gần như chẳng khác gì 

nhân gian chúng ta, tuy lợt lạt hơn chúng ta đôi chút, nhưng chẳng lợt lạt nhiều lắm! Đao Lợi 

Thiên và chúng ta chênh lệch rất lớn, như chúng ta thấy, họ dục vọng cũng rất ít, tâm cũng 

dần dần thanh tịnh, càng lên cao càng lợt lạt, nhưng họ có Hoại Khổ. Hoại Khổ là gì? Họ có 

thọ mạng, khi thọ mạng đã hết, vẫn phải chết. Thọ mạng rất dài, tuy rất dài vẫn có ngày kết 

thúc. Khi thọ mạng đã hết, họ vẫn phải chết, lúc chết nỗi khổ mới hiện tiền, khổ não hiện 

tiền. Một người lúc chết bèn cảm thấy khổ não chẳng phải là chuyện tốt, vì sao? Kẻ ấy sẽ đọa 

lạc xuống dưới. Lúc lâm chung, tâm thanh tịnh, chẳng có cảm thụ khổ hay sướng, sẽ tiến cao 

hơn, sẽ thăng lên, chẳng đọa lạc, đó là công phu tu trì. Nếu người thuộc Sắc Giới Thiên có 

công phu Thiền Định sâu, sẽ tiến lên không ngừng. Sắc Giới có mười tám tầng trời, dần dần 

tiến cao hơn, đó là chuyện tốt. Nhưng nếu lúc hết thọ mạng, đối với hoàn cảnh cư trụ và sinh 

hoạt vẫn còn lưu luyến, sẽ bị phiền phức to, vị trời ấy sẽ đọa lạc, sẽ thọ sanh trong tầng thấp 

hơn, chẳng thể sanh lên cao hơn. Đó là có Hoại Khổ. Loại thứ ba là Hành Khổ, có nghĩa là 

đổi  dời.  Vì  thế,  Sắc  Giới  có  hai  loại  khổ.  Đổi  dời  là  gì?  Chẳng  thể  ngừng  được,  Hành  là 

chẳng dừng được! 



Đến Vô Sắc Giới Thiên, chẳng có Hoại Khổ  vì Vô Sắc Giới chẳng có thân thể. Sắc 

Giới có Sắc, chẳng có Dục. Vô Sắc Giới ngay cả thân thể cũng chẳng có, chẳng cần đến thân 

Tập 108  939 



thể. Lục đạo đều là phàm phu, chúng ta có thể gọi [chư thiên trong Vô Sắc Giới] là “phàm 

phu cao cấp”, phàm phu cao cấp chẳng cần tới thân thể. Vào thời cổ, tại Trung Quốc, từ hơn 

hai ngàn năm trước, quan niệm này đã được Lão Tử nhắc tới. Quý vị đọc Đạo Đức Kinh sẽ 

thấy Lão Tử đã nói như thế này:  “Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân”  (ta có mối lo nghĩ to 

lớn vì ta có thân). Ngài nói chính mình có nỗi ưu tư rất lớn, nỗi ưu tư ấy là gì? Ta có thân thể, 

chẳng có thân thể sẽ tốt lắm! Quan niệm ấy của Lão Tử là quan niệm của Vô Sắc Giới, chẳng 

có thân thể thật tốt, có thân người sẽ có nhiều phiền phức. Sắc Giới Thiên còn có thân thể, 

nên họ vẫn phải có nhà cửa để cư trụ. Vô Sắc Giới Thiên thân thể đều chẳng có, cũng chẳng 

cần đến nhà cửa, họ chẳng cần! Vô Sắc Giới, nếu nói thông tục, sẽ là “linh giới”, tức là nơi ở 

của  linh  hồn.  Họ  chẳng  có  bất  cứ  hiện  tượng vật  chất  nào.  Nói  cách  khác,  nó  chỉ  có  hiện 

tượng  tinh  thần,  chẳng  có  hiện  tượng  vật  chất.  Vật  chất  bị  biến  hoại,  tinh  thần  vĩnh  viễn 

chẳng thay đổi. Họ vẫn có nỗi khổ gì? Họ cũng có thọ mạng, thọ mạng chính là công phu 

Thiền  Định  của  họ.  Cảnh  giới  cao  nhất  là  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên 

(Naivasamjñānāsamjñāyatana). Vô Sắc Giới có bốn tầng, tầng cao nhất là Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ Thiên, công phu Thiền Định của họ là tám vạn đại kiếp. Một đại kiếp chính là tinh 

hệ, tức thái dương hệ của chúng ta, trải qua một lần thành - trụ - hoại - không. Nói cách khác, 

sau khi thái dương hệ này hư hoại, sẽ dần dần trở lại như cũ, lại có thành - trụ - hoại - không. 

Tám vạn lần [thành - trụ - hoại - không như thế], quý vị nói xem thọ mạng ấy dài cỡ nào! 

Nhưng vẫn có một ngày, cho đến lúc ấy, họ mất công phu Thiền Định, do mất đi nên sanh 

phiền não. Vì sao? Họ vốn nghĩ chính mình đã thành Phật, tưởng chính mình là vĩnh hằng bất 

sanh, bất diệt. Bất sanh bất diệt là Đại Niết Bàn. Họ cho rằng chính mình đã chứng đắc Đại 

Niết Bàn, thật ra là hiểu lầm, chẳng thật sự chứng đắc. Công phu Thiền Định mất đi tức là thọ 

mạng của họ đã tới, khi ấy, họ rất phiền não: “Ta đã chứng đắc Đại Niết Bàn, vì sao còn có 

sanh tử?” Do vậy, bắt đầu hoài nghi và hủy báng giáo huấn của các bậc thánh hiền: “Các vị 

thánh hiền gạt ta, ta đã đạt đến cảnh giới này, cớ sao chẳng giống như họ đã nói?” Hễ hoài 

nghi, hủy báng như thế, tội ấy rất nặng. Kẻ ấy chẳng biết chính mình sai quấy, lại còn toan 

hủy báng thánh hiền. Người Hoa nói  “bà đắc cao, suất đắc trọng”  (trèo cao, ngã đau), từ chỗ 

cao tột đỉnh rơi xuống chỗ thấp nhất là địa ngục A Tỳ. Tội hủy báng thánh hiền phải đọa địa 

ngục A Tỳ. Nói cách khác, chư thiên Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên khi đã hết tám vạn 

đại kiếp, chẳng có ai không đọa địa ngục. 



Điều này khiến cho chúng ta suy sâu, nghĩ chín, chúng ta học đạo phải hiểu rõ, có nên 

phát tâm sanh vào thiên đạo hay không? Chớ nên! Sanh vào thiên đạo là chọn lựa sai lầm. Vì 

sao? Chẳng rốt ráo! Tuy phước báo của chư thiên to hơn chúng ta, thọ mạng dài hơn chúng 

ta, nhưng nếu chúng ta thấy con phù du trên mặt nước, từ lúc sanh ra cho đến khi nó chết đi 

chỉ có mấy giờ, loài người chúng ta thọ mấy chục năm, chư thiên nhìn chúng ta có khác gì 

chúng ta nhìn loài phù du hay không? Thọ mạng của chúng ngắn ngủi ngần ấy! Xác thực là 

như thế, đừng nói là Vô Sắc Giới Thiên, chúng ta nói tới Dục Giới Thiên thì đã khôn sánh 

940  Tập 108 



rồi! Đao Lợi Thiên trong Dục Giới Thiên chẳng kể là cao, là tầng thứ hai. Một ngày trong 

Đao Lợi Thiên bằngmột trăm năm trong nhân gian chúng ta. Nếu loài người chúng ta có thể 

sống một trăm tuổi thì chư thiên Đao Lợi sẽ thấy quý vị sáng sanh tối chết, chư thiên Đao Lợi 

thấy nhân gian [như vậy]. Một ngày trong Dạ Ma Thiên bằng hai trăm năm trong nhân gian. 

Đâu Suất Thiên, hiện thời Di Lặc Bồ Tát đang trụ nơi đó, một ngày của họ bằng bốn trăm 

năm trong nhân gian. Nếu chúng ta dùng hai mươi bốn giờ để xem, chư thiên Đâu Suất thấy 

nhân gian chúng ta thọ một trăm tuổi bằng mấy giờ [của họ]? Sáu tiếng đồng hồ. Quý vị phải 

biết chân tướng sự thật này, chẳng có hứng thú sanh thiên,  chẳng làm chuyện ấy! Có công 

đức sanh thiên và tu vi như thế, dùng những thứ ấy để sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới 

sẽ chẳng có vấn đề gì, vì sao chẳng sanh về thế giới Cực Lạc? Đến thế giới Cực Lạc mới thật 

sự giải quyết vấn đề. Nơi ấy mới thật sự là vĩnh sanh (sống đời đời), vô lượng thọ! Thật đấy, 

vô lượng thọ chẳng giả, thật sự là vô lượng thọ. Trở về tự tánh, thật sự vĩnh viễn chẳng có 

sanh diệt. 



Các lý luận và phương pháp giảng trong bộ kinh này đều nhằm hướng dẫn chúng ta 

vãng sanh Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật, chứng đắc Đại Bát Niết Bàn chân chánh, chẳng 

giống như chư thiên cõi trời Phi Tưởng tưởng lầm cảnh giới ấy (cảnh giới Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Định) là Niết Bàn, họ lầm rồi. Đã sai lại chẳng nhận lỗi, trách móc Phật, Bồ Tát, tội 

ấy nặng nề. Đã lầm mà thật sự nhận lỗi, vẫn chưa đến nỗi đọa địa ngục, nhưng chắc chắn là 

họ sẽ đọa xuống dưới, vì chẳng có tầng nào cao hơn nữa, họ đã hưởng hết phước, thời gian 

họ tu Định đã hết rồi. Công phu Thiền Định mất đi, chắc chắn bị đọa xuống, nhưng chẳng 

đến nỗi đọa địa ngục A Tỳ, thường là có thể đọa lạc trong nhân gian, từ từ tu lại! Từ chỗ này, 

chúng ta phải nghĩ: Đức khiêm hư của con người là trọng yếu. Biết lỗi phải sám hối, chớ nên 

chấp trước, điều này rất trọng yếu. Chư Phật, Bồ Tát là bậc tu hành chứng quả từng trải, các 

Ngài chẳng lừa gạt chúng ta. Chẳng có lý do gì để các Ngài gạt gẫm chúng ta! Vì sao? Chứng 

đắc cảnh giới ấy liền biết hết thảy chúng sanh trọn khắp pháp giới hư không giới và chính 

mình có quan hệ gì? Nhất thể. Lẽ nào tự mình gạt gẫm chính mình? Há có lẽ ấy? Nói đến 

nhất thể thì cũng là nói tới quan niệm luân lý được giảng trong Phật giáo. Luân lý là nói về 

quan hệ, thật sự nói đến mức viên mãn rốt ráo. Tổ tiên Trung Quốc nói đến luân lý thì chỉ nói 

đến con người, bảo:  “Hễ là người, đều phải yêu thương” , trọn chẳng nói đến động vật. Do 

vậy, luân lý kiểu ấy tuy tốt đẹp, nhưng chưa viên mãn. Luân lý Phật pháp nói viên mãn, nói 

đến cuối cùng là dạy chúng ta: Hết thảy chúng sanh trọn khắp pháp giới hư không giới, kể cả 

núi, sông, đại địa, cây cối, hoa cỏ có cùng một Thể, một Pháp Thân với chính mình! Luân lý 

ấy đã được giảng tới mức cùng tột, giảng đến rốt ráo viên mãn, đạo đức được giảng đến mức 

rốt  ráo  viên  mãn,  nhân  quả  giảng  đến  mức  rốt  ráo  viên  mãn,  nên  mới  biết  Phật  pháp  thù 

thắng, biết Phật pháp vi diệu, hy hữu khó gặp! Vì vậy,  “Hành giả, thiên lưu chi nghĩa. Do 

 nhất thiết chi thiên lưu vô thường, nhi sanh khổ não giả”  (Hành có nghĩa là đổi dời. Do hết 

Tập 108  941 



thảy đổi dời, vô thường, nên sanh khổ não), đấy là sự khổ não của chư thiên trong Vô Sắc 

Giới Thiên. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới chỗ này. 



---------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 110 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm hai mươi chín, xem từ giữa dòng thứ hai từ dưới đếm lên:  



 “Gia Tường Sớ vân: Tam hữu chi khổ (tức tam giới sanh tử), cố vân tam khổ. Chân 

 Giải vị „Tường thích vi ổn‟ (chỉ Gia Tường sư chi thích cánh vi ổn thỏa)”  (Gia Tường Sớ 

viết: “Do [dựa trên] các nỗi khổ trong Tam Hữu (tức tam giới sanh tử) mà nói là Tam Khổ”. 

Sách Chân Giải nhận định: “Tường thích vi ổn”, ý nói cách giải thích của ngài Gia Tường rất 

ổn thỏa), ổn trọng, thỏa đáng. Trước hết, chúng ta nói đến Tam Hữu. Đây là danh từ Phật 

học. Tam là tam giới, theo lời chú thích trong ngoặc đơn, chính là Dục Giới Hữu, Sắc Giới 

Hữu, Vô Sắc Giới Hữu, nên gọi là Tam Hữu. Hữu (有) là gì? Có nhân. Có nhân, đương nhiên 

có quả báo. Hữu ở đây là có nhân. Chúng ta có cái nhân Dục Giới, gặp duyên, hiện tượng 

Dục Giới bèn hiện tiền. Sắc Giới là phân biệt, Vô Sắc Giới là vọng tưởng, kinh Hoa Nghiêm 

nói là “chấp trước, phân biệt, vọng tưởng”. Đương nhiên [trong tam giới] ba thứ ấy đều có, 

chỉ  là  xét  coi  thành  phần  nào  nhiều  nhất  [trong  mỗi  cõi].  Dục  Giới  chấp  trước  vô  cùng 

nghiêm trọng, lại còn kèm thêm phân biệt và vọng tưởng, đó là cái nhân của Dục Giới. Sắc 

Giới chấp trước nhẹ nhàng, nhưng phân biệt khá nặng, đó là Sắc Giới. Tuy nói khá nặng, vẫn 

nhẹ hơn Dục Giới rất nhiều, rốt cuộc người ta ở trong mười tám tầng trời của Sắc Giới. Vô 

Sắc Giới hoàn toàn là mê hoặc, tức là vọng tưởng, nên họ chưa thể giác ngộ, chưa thể vượt 

thoát tam giới. Tam giới là lục đạo, vượt thoát tam giới cũng là vượt thoát lục đạo luân hồi. 

Nói theo Phật pháp, chúng là Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, và Vô Minh phiền não. 

Ba thứ phiền não ấy đều trọn đủ nên Tam Hữu đều khổ, quả báo ở trong tam đồ lục đạo, rất 

khó vượt thoát. Có thể nói là chẳng gặp Phật pháp thì về căn bản là chẳng thể nào vượt thoát. 

942  Tập 110 



Trong các tôn giáo có giáo dục rất tốt, quá nửa là dạy quý vị đoạn ác tu thiện. Thật sự có thể 

đoạn ác tu thiện thì trong lục đạo chỉ có thể giữ sao cho chẳng đọa trong tam ác đạo, luân 

chuyển trong hai đường trời - người, trạng huống ấy vẫn tốt hơn trong tam ác đạo rất nhiều, 

bởi đó là phước báo nhân thiên. Phước nhất định phải do chính mình tu. Một đoạn kinh văn 

dài trong phần trước nhằm dạy chúng ta tu phước. Tu phước còn phải có trí huệ, có trí huệ thì 

quý vị mới nhận biết phước điền thật sự. Nếu quý vị chẳng nhận biết phước điền thật sự, ngỡ 

giả là thật, không chỉ chẳng gieo phước, mà còn gây tạo tội nghiệp, lầm mất rồi! Vì vậy, trí 

huệ rất trọng yếu. Kinh Đại Thừa còn gọi ba thứ phiền não ấy là Kiến Tư Thập Sử, toàn là 

nói đến chấp trước, là một vấn đề nghiêm trọng trong lục đạo. Kiến (見) là năm loại sai lầm 

to lớn trong cách nhìn, Tư (思) là tham, sân, si, mạn, nghi, năm thứ ấy là tư tưởng sai lầm, 

tạo thành nghiệp nhân sanh tử trong tam giới, đó là các nỗi khổ trong Tam Hữu. Đối với cách 

giải thích này của ngài Gia Tường, pháp sư Đạo Ẩn của Nhật Bản cũng khẳng định cách giải 

thích ấy rất hay. 



Chúng ta xem phần kế tiếp:  “Cái trừ Tam Hữu sanh tử chi khổ, cánh hợp Tịnh Tông 

 chi  chỉ” (Bởi  lẽ,  trừ  bỏ  nỗi  khổ  sanh  tử  trong  Tam  Hữu  càng  hợp  với  tông  chỉ  của  Tịnh 

Tông), [nói về] tông chỉ tu học của Tịnh Độ Tông chúng ta.  “Chân Giải thích kinh văn viết: 

 Như Lai đại y vương, năng tri kỳ bệnh, ứng bệnh dữ dược, trị Tam Hữu chi khổ. Bệnh hữu 

 chúng đa, pháp dược diệc đa, cố vân chư pháp dược”  (Sách Chân Giải giải thích kinh văn 

như sau: “Như Lai đại y vương biết các bệnh, ứng theo căn bệnh mà cho thuốc để trị nỗi khổ 

trong Tam Hữu. Do có nhiều loại bệnh, nên pháp dược cũng nhiều. Vì thế, nói là chư pháp 

dược”), đây là một đoạn giải thích trong sách Chân Giải. Như Lai là nói hết thảy chư Phật 

đều gọi là Như Lai. Sánh ví chúng sanh trong lục đạo và trong mười pháp giới giống như các 

bệnh nhân. Trong bốn thánh pháp giới, bệnh nhẹ hơn một chút, chúng sanh trong lục đạo bị 

bệnh  rất  nghiêm  trọng,  vô  cùng  nghiêm  trọng.  Những  vị  ấy  biết  hết  thảy  chúng  sanh  mắc 

bệnh gì, chư Phật Như Lai biết, vì sao các Ngài biết? Các Ngài đã kiến tánh, mấu chốt của 

căn bệnh ở chỗ nào, không gì chẳng biết. Chỉ cần kiến tánh thì không gì chẳng biết, không gì 

chẳng  thể.  Quý  vị  biết  cái  gốc  bệnh  của  họ  ở  chỗ  nào,  bèn  ứng  theo  chứng  bệnh  mà  cho 

thuốc.  Uống  thuốc  vào,  hết  bệnh,  thật  sự  chữa  lành  bệnh.  Vì  thế,  [nói  là]   “ứng  bệnh  dữ 

 dược” .  Toàn là tỷ  dụ  chúng  sanh  lắm  nỗi  mê  hoặc,  lắm  tập khí phiền não,  nên tạo  tác  vô 

lượng vô biên tội nghiệp. Những gì quý vị đã tạo nhất định phải thọ báo, chẳng phải là “tạo 

rồi bèn hết chuyện!” Đức Phật dạy chúng ta tu pháp môn sám hối, tội từ tâm khởi thì vẫn 

phải dùng tâm để sám. Sám trừ nghiệp chướng, tội bèn tiêu. Tội đã tiêu, có phải là nghiệp 

chướng chẳng còn nữa hay không? Không luôn luôn là như thế! Vì sao? Trong tâm chúng ta 

đã chẳng còn nghiệp chướng, nhưng ta tổn thương, làm hại các chúng sanh, họ còn có nghiệp 

chướng hay không? Nếu họ vẫn còn có nghiệp chướng, sẽ ghi hận, oán cừu chẳng báo chẳng 

được! Ta tuy thành Phật, thành Bồ Tát, vẫn là đối tượng báo cừu của họ. 

Tập 110  943 





Phật,  Bồ  Tát  có  phải  chịu  quả  báo  hay  không?  Phải!  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  vì 

chúng ta thị hiện, chúng ta phải hiểu rõ ràng chân tướng sự thật này; nhưng các Ngài thọ báo 

chẳng giống như chúng ta thọ báo, chúng ta thọ báo là oán hận, chẳng biết trong quá khứ đã 

tổn thương, làm hại người ấy, quên sạch chuyện quá khứ! Đời này, người ấy đến hại ta, ta 

không  phục,  ta  vẫn  muốn  báo  thù.  Đó  là  gì?  Oan  oan  tương  báo,  đời  đời  kiếp  kiếp  chẳng 

xong, chẳng kết thúc, đôi bên đều đau khổ, phàm phu làm như vậy. Bồ Tát đã giác ngộ, Ngài 

thọ báo liền biết vì sao ta gặp phải những chướng nạn ấy. Ngài hiểu, do hiểu nên trong tâm 

chẳng oán hận, trong lòng vui vẻ, hoan hỷ tiếp nhận, thanh toán xong rồi, kết thúc rồi, chẳng 

còn oán hận nữa, chẳng còn báo đền nữa, thật sự giải quyết vấn đề. Chúng ta hiểu rõ ràng 

chân  tướng  sự  thật  này,  quý vị  nhất  định  phải  giác  ngộ,  chớ nên  tổn  thương,  làm  hại  một 

chúng sanh nào. Muỗi đến chích ta, có nên giết nó hay không? Chớ nên! Quý vị phải hiểu: 

Nó chích quý vị một phát, cũng chẳng qua là nó muốn ăn uống, tìm được quý vị, tức là quý 

vị và nó hữu duyên. Bồ Tát từ bi cúng dường nó, để cho nó ăn no rồi nó sẽ bỏ đi. Phàm phu 

ngu  si  chẳng  biết,  thấy  muỗi  liền  đập  bốp  một  cái,  chết  tươi,  đánh  chết  tức  là  nợ  nó  một 

mạng! Nay ta giết nó, đời sau, khi ta phải biến thành muỗi, nó biến thành người, nó cũng giết 

chết ta; lục đạo chúng sanh đều làm chuyện hồ đồ này. 



Do vậy, Phật, Bồ Tát khác hẳn, Phật, Bồ Tát có thể thỏa mãn dục vọng của hết thảy 

chúng sanh, quyết định sẽ không thương tổn, làm hại họ. Những loài tiểu động vật có biết 

hay không? Biết! Từ từ cảm hóa, giác ngộ chúng. Vì sao? Tự tánh của chúng nó và tự tánh 

của chúng ta là một, một Thể mà! Chúng nó mê nặng hơn ta, ta mê nhẹ hơn chúng một chút. 

Do chẳng gặp gỡ Phật pháp, chẳng thể giảng rõ ràng đạo lý này cho quý vị, quý vị không 

hiểu rõ chân tướng, chắc chắn làm chuyện sái quấy. Há có kẻ nào bị oan uổng mà chẳng có 

mảy may oán hận gì? Chỉ có người hiểu rõ, chỉ có người thật sự giác ngộ liền biết quyết định 

đừng sát sanh, quyết định chẳng trộm cắp. Chẳng trộm cắp là không cho bèn chẳng lấy. Vật 

có chủ, chủ nhân chẳng chấp nhận, chớ nên dời động nó, hễ dời động đều thuộc về cái tâm 

trộm cắp. Tuy ta chẳng có hành vi trộm cắp, nhưng ý niệm bất hảo, chủ nhân bày ra như thế, 

cớ gì ta phải dời động nó? Không tà dâm: Điều này thuộc về tham, sân, si. Tham, sân, si là 

tác nhân độc hại gây bệnh nghiêm trọng. Chúng ta bên trong có tham, sân, si, nên mới bị lây 

nhiễm bệnh ôn dịch bên ngoài. Bên trong, tham, sân, si đã đoạn, dẫu bên ngoài có ôn dịch, 

chẳng thể cảm nhiễm, y học hiện thời gọi điều này là “khả năng miễn dịch”. Khả năng miễn 

dịch là gì? Buông tham, sân, si xuống, khả năng miễn dịch bèn viên mãn, bệnh truyền nhiễm 

gì quý vị cũng chẳng nhiễm phải. Vì thế, đức Phật dạy chúng ta  “siêng tu Giới, Định, Huệ, 

 diệt mất tham, sân, si”  là có đạo lý to lớn trong ấy! 



Đặc biệt là trong xã hội hiện tiền, tai biến rất nhiều, chúng ta có thể nương theo giáo 

huấn của Phật, giáo huấn của Bồ Tát, giáo huấn của thánh nhân, đơn giản, ngắn gọn, chẳng 

phiền phức tí nào. Đó là gì? Trí huệ của Phật, Bồ Tát, trí huệ chân thật đơn giản, dễ hiểu. 

944  Tập 110 



Vâng giữ hiếu, đễ, trung, tín, buông tham, sân, si, mạn xuống, bất luận tai chướng như thế 

nào quý vị đều sẽ bình an vượt qua. Chớ nên hoài nghi những chuyện này, nếu hoài nghi sẽ 

chẳng có hiệu quả. Thật đấy! Vì sao người khác hữu hiệu, mà ta vô hiệu? Do ta có nghi hoặc 

nên chẳng linh, mất hiệu lực rồi. Quyết định chẳng nghi hoặc, chắc chắn Phật, Bồ Tát, các vị 

thánh hiền nhân là những bậc từng trải, công phu tu hành của người ta đã đạt đến tột bậc, 

chúng ta há nên chẳng tin? Tin tưởng, nghe lời, y giáo phụng hành, quyết định đạt được lợi 

ích, sẽ trị liệu nỗi khổ Tam Hữu cho chúng ta. Chứng bệnh rất ư là nhiều, bệnh có tám vạn 

bốn ngàn thứ, [tức là] tám vạn bốn ngàn phiền não, nên đức Phật có tám vạn bốn ngàn pháp 

môn. Pháp môn giống như thuốc, bệnh (khuyết điểm, phiền não) của chúng sanh giống như 

những thứ bệnh khổ. Pháp môn của đức Phật là thuốc, nên nói là  “chư pháp dược”.“Dĩ chư 

 pháp dược, cứu liệu tam khổ” (dùng các pháp dược, cứu chữa tam khổ), lìa khổ được vui, Bồ 

Tát giúp quý vị viên mãn. 



Kế tiếp là  “thăng Quán Đảnh giai”  (lên địa vị Quán Đảnh), mấy câu kinh văn kể từ 

câu này trở đi [nói về] sự thọ ký thành Phật. Quý vị đang ở trên đường tu hành, chư Phật hộ 

niệm quý vị, câu này là thọ ký.  “Kiến Đường dịch”  (thấy trong bản Đường dịch), câu này 

trích từ kinh Đại Bảo Tích. Trong kinh văn của hội Vô Lượng Thọ [trong kinh Đại Bảo Tích] 

có câu này (tức câu  “thăng Quán Đảnh giai” ).  “Giai giả, vị dã. Quán Đảnh giả, Ấn Độ cổ 

 đại quốc vương tức vị thời, thủ tứ hải thủy, quán ư vương đảnh”  (“Giai” (階) là địa vị. “Quán 

Đảnh”: Quốc vương Ấn Độ vào thời cổ, khi lên ngôi, dùng nước bốn biển rưới lên đỉnh đầu 

nhà vua). Đây là nói về ý nghĩa biểu thị pháp trên mặt hình thức. Thái Tử đăng cơ tiếp nhận 

ngôi vị quốc vương, bèn cử hành nghi thức này, tức là nghi thức Quán Đảnh. Dùng nước bốn 

biển: Chúng ta biết Ấn Độ là một bán đảo, ba mặt là đại dương, lấy nước ấy rưới lên đỉnh đầu 

quốc vương.  “Mật  Giáo  đồng  chi”   (Mật Giáo  cũng giống như  vậy),  Mật  Tông  trong  Phật 

giáo có lễ Quán Đảnh,  “hữu Quán Đảnh pháp”  (có pháp Quán Đảnh). Tiếp đó là giải thích 

về Quán Đảnh, Quán Đảnh gồm hai loại,  “Quán Đảnh hữu đa chủng, giản ngôn chi, tắc vi 

 nhị chủng”  (Quán Đảnh có nhiều loại, nhưng nói đơn giản thì có hai loại), nói đơn giản thì 

nó gồm hai loại lớn. Loại thứ nhất là  “Kết Duyên Quán Đảnh” , loại này rất phổ biến. Chúng 

ta gặp một vị Thượng Sư, Thượng Sư làm lễ Quán Đảnh cho chúng ta để kết duyên, chẳng 

thật, loại này gọi là  “Kết Duyên Quán Đảnh”.“Hành nhân khất pháp, vị kết Phật duyên, dẫn 

 nhập Quán Đảnh đàn, thọ dĩ Bổn Tôn chi ấn dữ chân ngôn. Thử hậu, hành nhân tức khả y 

 giáo tùy phận tu tập, thị vi kết duyên Quán Đảnh”  (Hành nhân xin thọ pháp, nhằm kết duyên 

với Phật, [Thượng Sư] bèn dẫn [hành nhân] vào đàn Quán Đảnh, trao truyền ấn khế và chân 

ngôn của Bổn Tôn108[3]. Từ đấy trở đi, hành nhân có thể vâng theo lời dạy, tùy sức tu tập, 



108[3] Bổn Tôn (Istha-devatā) là thuật ngữ trong Mật Giáo, tức là vị chủ pháp của một đàn tràng Mạn Đà 

La. Bổn Tôn có thể là Phật, Bồ Tát hoặc Minh Vương, là đối tượng chánh yếu để quán tưởng, hành trì của 

một mật pháp nào đó. Chẳng hạn, hành nhân tu chú Đại Bi thì Bổn Tôn là Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm. 

Bổn Tôn của chú  Lục Tự Đại  Minh là Tứ Tý Quán Âm (Quán  Âm bốn tay). Trong các phép tu  của Mật 

Tông, thông thường khi tụng niệm chú, hành giả phải quán tưởng chủng tự (Bija, seed syllable) rành rẽ từng 

Tập 110  945 



đó là Kết Duyên Quán Đảnh). Trong Mật Tông Trung Quốc, nếu quy y Thượng Sư, sau khi 

hành lễ quy y, Thượng Sư quán đảnh cho quý vị. Đại khái là đối với một chén nước dâng 

cúng trước Phật, dùng đầu ngón tay thấm chút nước rảy lên đỉnh đầu, nghi thức là như vậy. 

Trọng  yếu  nhất  là  Thượng  Sư truyền  cho  quý  vị  một  bài  chú  ngữ,  bảo quý vị  hãy  thường 

niệm. Thông thường chú ngữ là Lục Tự Đại Minh Chú, tức  “Án, ma-ni bát-mê hồng”  (Aum, 

mani padme hum), thường truyền bài chú này. Lúc tôi vừa mới học Phật, quy y Chương Gia 

đại sư, Ngài cũng cử hành nghi thức này cho tôi. Chúng tôi quy y đông lắm, dường như tới 

hơn ba mươi người; nhưng Ngài sử dụng nghi thức Quán Đảnh chẳng trực tiếp rảy lên thân 

từng người, mà dùng tay thấm nước, búng lên không trung, nước rơi xuống trúng đỉnh đầu 

từng người chúng tôi. Truyền dạy Lục Tự Chân Ngôn, tức Lục Tự Đại Minh Chú, dạy chúng 

tôi hãy thường niệm câu chú ngữ ấy, giống như Tịnh Độ Tông chúng ta niệm A Di Đà Phật. 



Chúng tôi tuổi trẻ, đúng là sơ học cũng chẳng hiểu chuyện, nhưng thầy rất từ bi, chẳng 

trách móc chúng tôi. Tôi thỉnh giáo lão nhân gia, tôi thưa: “Án, ma-ni bát-mê hồng nghĩa là 

gì?” Thông thường, trong Mật Tông chẳng giải thích [chú ngữ], chỉ dạy quý vị niệm, tôi cứ 

nhất định hỏi rõ ý nghĩa. Thầy dạy: Chữ Án (Aum) trong câu chú là nói tới thân thể. Ma-ni là 

hoa sen, trong kinh giáo chúng ta thường thấy dùng chữ Ma-ni, Ma-ni là danh xưng của hoa 

sen trong tiếng Phạn. Bát-mê là bảo trì (gìn giữ), Hồng là ý, tức tâm ý. Theo cách hành văn 

của họ, sẽ là “thân, hoa sen, bảo trì”, tôi liền hiểu rõ. Người Hoa sẽ nói như thế nào? Khẳng 

định là giữ gìn thân tâm giống như hoa sen. Hoa sen mọc lên từ bùn lầy nhưng chẳng nhuốm 

bẩn. Câu chú có ý nghĩa dạy chúng ta phải giữ gìn thân tâm trong sạch giống như hoa sen. 

Tôi nghe xong, ý nghĩa ấy hay quá, giống như cách ngôn, thời thời khắc khắc nhắc nhở thân 

tâm của chính mình phải thanh tịnh, mang ý nghĩa này. Vì thế, thầy giảng rõ cho chúng tôi, 

khiến  cho  chúng  tôi  hiểu  ý  nghĩa,  điều  này  rất  quan  trọng.  Vì  sao?  Mật  Tông  nhấn  mạnh 

“miệng niệm chú, tâm quán tưởng, tay kết ấn”, gọi là  “tam mật tương ứng” , thân - khẩu - ý. 

Do quý vị chẳng biết ý nghĩa này, quý vị quán tưởng bằng cách nào? Quý vị chẳng có cách 

nào  quán  tưởng.  Vì  vậy,  tôi  theo  Chương  Gia  đại  sư  ba  năm,  Ngài  chẳng  truyền  dạy  Mật 

Pháp cho tôi. Ngài bảo: “Mật pháp nhất định phải có cơ sở Hiển Giáo cao cấp. Nếu chẳng có 

cơ sở Hiển Giáo cao cấp, sẽ chẳng thể học Mật”. Vì thế, tôi theo Ngài ba năm, toàn bộ là 

nhằm đặt vững cơ sở nơi Hiển Giáo. Chúng tôi liễu giải:  Trong Phật pháp, Mật thuộc loại 

Phật pháp cao cấp thật sự. Quý vị chẳng có nền tảng cơ sở, chắc chắn sẽ chẳng hành được! 

Nhất định phải rèn luyện thân tâm sao cho chẳng nhiễm mảy trần đối với cảnh giới bên ngoài 

thì mới có tư cách học Mật, chẳng dễ dàng! Hiện thời, chúng ta thấy học Mật quá nửa toàn là 

Kết Duyên Quán Đảnh, tức là [người nhận Quán Đảnh] có tu hay không, thầy chẳng chịu 



nét, từ chủng tự ấy lưu xuất Bổn Tôn đúng theo mô tả trong nghi quỹ mà hành nhân đang tu tập. Mật Tông 

Tây Tạng lại quan niệm có Nội Tam Bảo và Ngoại Tam Bảo. Ngoại Tam Bảo là Phật, Pháp, Tăng, Nội Tam 

Bảo là Guru (thượng sư), Bổn Tôn và Hộ pháp (Dharmapala) – Không Hành Nữ (Dakini). 

946  Tập 110 



trách nhiệm, đó là chuyện của bản thân quý vị! Vì thế, sau khi được nhận nghi thức Quán 

Đảnh, quá nửa người thọ đều chẳng y giáo phụng hành, nghĩa là chỉ có hình thức, chẳng có 

thực chất, chẳng thật sự đạt được hiệu quả. 



Loại thứ hai,  “Thọ Chức Quán Đảnh, ư như pháp tích hạnh chi sĩ”  (Thọ Chức Quán 

Đảnh là đối với bậc đúng pháp tu hành, tích tập), Tích (積) là tích lũy, Hành (行) là tu hành, 

thật sự tu hành, tu hành có thành tựu,  “truyền thọ bí pháp, nhi tác quán đảnh. Đắc quán đảnh 

 dĩ, kham thọ sư vị, ư Mật pháp trung tác A Xà Lê, thị vi Thọ Chức (hoặc Truyền Giáo) Quán 

 Đảnh”  (do truyền trao pháp bí mật mà làm Quán Đảnh. Đã được Quán Đảnh bèn có thể ở 

vào địa vị thầy dạy, làm bậc A Xà Lê trong Mật pháp. Đó là Quán Đảnh truyền chức (hoặc 

truyền giáo)). Loại Quán Đảnh này giống như nghi thức trong điển lễ trao bằng tốt nghiệp. 

Quý vị học hành trong trường, đã học xong các lớp, sẽ đạt được học vị. Thí dụ như học vị 

Tiến Sĩ, hiệu trưởng trao bằng học vị Tiến Sĩ cho quý vị; điển lễ ấy được gọi là  “Thọ Chức 

 Quán Đảnh” . Phép Quán Đảnh này là thật, chẳng giả, khẳng định quý vị tu học thành tựu, do 

truyền trao Mật pháp mà cử hành nghi thức này, cũng như báo cho đại chúng biết quý vị có 

thể  làm  A  Xà  Lê.  A  Xà  Lê  (Ācārya)là  thầy,  trong  trường  học  gọi  là  Giáo  Thọ  (giáo 

sư)109[4]. Quý vị có tư cách đảm nhiệm vai trò giáo sư, có năng lực dạy bảo học trò; điều ấy 

gọi là  “Thọ Chức Quán Đảnh” , tức là quý vị đạt được học vị. Nếu chẳng đạt được học vị ấy, 

quý vị chẳng có tư cách làm giáo sư. Vì vậy, những vị A Xà Lê truyền pháp trong Mật Tông 

đều phải trải qua Thọ Chức Quán Đảnh thì mới được khẳng định. 



Hiện tại, trong thời đại này, bậc cao tăng đại đức đều chẳng còn. Có thể nói là hiện nay 

là thời đại cả thế giới hỗn loạn nhất từ trước tới nay. Chúng ta sanh nhằm đời loạn, trong đời 

loạn,  lắm  kẻ  tạo  ra  nỗi  oan  nghiệt,  ít  người  hành  thiện.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  có  trụ  thế  hay 

không? Nói theo lý, chúng sanh càng khổ, Bồ Tát càng phải đến. Bồ Tát trụ thế nhằm cứu độ 

chúng sanh khổ nạn. Nói chung, các Ngài chẳng thể thấy chết mà không cứu, nhất định phải 

đến. Tuy các Ngài có đến, nhưng chúng ta đều chẳng nhận biết, các Ngài chẳng dùng thân 

phận Phật để đến, cũng chẳng dùng thân phận Bồ Tát để đến, thậm chí cũng chẳng dùng thân 

phận A Xà Lê để đến, mà thị hiện giống hệt như kẻ bình phàm chúng ta, nên quý vị cũng 

chẳng nhìn ra. Vì sao? Thật sự thị hiện làm Phật, Bồ Tát, A Xà Lê, quý vị chẳng tin tưởng. 

Thị hiện làm nam, nữ, già, trẻ, các nghề nghiệp trong dân gian; quý vị chú tâm quan sát sự 

biểu  hiện  của  các  Ngài,  [sẽ  thấy]  tâm  tưởng,  ngôn  luận,  hành  vi  của  các  vị  ấy  chắc  chắn 

chẳng phải là tạo ác. Chú tâm quan sát, sẽ thấy các Ngài xa lìa Thập Ác, biểu hiện của các 

Ngài chắc chắn tương ứng với Tánh Đức, tương ứng với Thập Thiện. Người Hoa nói là tương 

ứng với luân lý, đạo đức thì chúng ta gọi người ấy là “hảo nhân”. Trong thời đại này còn có 

hảo nhân, rất nhiều hảo nhân là do Phật, Bồ Tát ứng hóa, là bậc đại thánh đại hiền tái lai, đến 



109[4] Giáo Thọ là cách người Hoa dịch chữ Professor hiện thời. 

Tập 110  947 



hòa quang đồng trần với chúng sanh. Các Ngài ở chỗ nào, chỗ ấy tai nạn khá nhẹ, thời gian 

xảy ra tai nạn khá ngắn, đại chúng chúng ta được hưởng lây, chuyện là như thế đó. Phật, Bồ 

Tát chẳng cần quý vị cung kính các Ngài, cũng chẳng cần quý vị tán thán các Ngài, điều gì 

các Ngài cũng không cần, sống cuộc đời rất bình phàm, quý vị không có cách nào cảm nhận. 

Nếu chẳng có các vị ấy, tai nạn trong thế giới này sẽ khôn xiết kể! Các Ngài làm cho tai nạn 

nhẹ bớt, chậm lại, chẳng phải là làm chuyện gì khác. 



Tiếp đó, [sách Chú Giải] viết:   “Thượng thị thô phân. Nhược tường luận chi, tắc tại 

 thượng thuật nhị giả chi gian, thượng hữu thường hành chi tứ chủng Quán Đảnh”  (Trên đây 

là phân chia thô thiển. Nếu luận định cặn kẽ, thì trong hai loại vừa nêu trên đây, còn có bốn 

loại Quán Đảnh thường được cử hành). Đây là kiến thức thông thường được nói kèm thêm, 

có bốn loại Quán Đảnh. Loại thứ nhất là  “Bình Quán, đắc tu tập sanh khởi thứ đệ chi tự tại”  

(Bình Quán, được phép tự tại tu tập sanh khởi theo thứ tự). Hình thức này là [lễ Quán Đảnh 

sử dụng] tịnh thủy bình, giống như Quán Thế Âm Bồ Tát một tay (tay trái) cầm tịnh bình, tay 

phải cầm cành dương; dùng tịnh bình để quán đảnh110[5]. Thông thường đều có thứ tự tu tập 

sanh  khởi,  [nghĩa  là]  người  học,  tức  là  người  tu  hành,  thuật  ngữ   “hành  nhân”   trong  Phật 

pháp nghĩa là “người tu hành”, [tu tập] có giai đoạn. Như kinh Hoa Nghiêm nói Thập Trụ, 

đạt đến địa vị cao nhất là địa vị thứ mười có danh xưng là Quán Đảnh Trụ, sẽ cử hành nghi lễ 

này. Khi từ địa vị Thập Tín đạt đến địa vị Quán Đảnh, tiến lên cao hơn là Thập Trụ, Thập 

Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, đạt đến địa vị cao nhất trong mỗi tầng cấp. Đó là “tu tập 

sanh khởi theo thứ tự”. Giống như chúng ta học hành trong nhà trường, tốt nghiệp Tiểu Học, 

tốt nghiệp Trung Học. Tốt nghiệp Đại Học bèn có học vị. Tốt nghiệp Tiểu Học và Trung Học 

đều chẳng có học vị. Đấy là Bình Quán. 



Loại thứ hai,  “Mật Quán, đắc tu khí mạch, minh điểm chi tự tại”  (Mật Quán, được tự 

tại tu luyện khí mạch, minh điểm111[6]). Công phu sâu hơn loại trước. Đây là dùng mật chú, 



110[5] Đây là nói theo nghi thức Đông Mật (Đường Mật), chứ Mật Tông Tây Tạng sẽ dùng một loại bình 

riêng, thường gọi là Bhumpa, thường làm bằng bạc hoặc đồng, có cẩn đá quý, chạm khắc các phù hiệu cát 

tường, hoặc mật chú, trên miệng bình có vành loe ra để lạt-ma cầm khi quán đảnh. Bhumpa có thể có vòi hay 

không.  Thay  vì  cành  dương,  thường  dùng  một  túm  lông  công  gắn  trên  một  cái  cán  gỗ,  cắm  vào  bình 

Bhumpa. Khi quán đảnh sẽ dùng cán lông công ấy rưới nước lên đầu hành nhân (theo truyền thuyết Ấn Độ, 

loài công có thể ăn chất độc mà không sao, chúng có thể biến chất độc thành những màu sắc rực rỡ trên đuôi, 

nên lông công mang ý nghĩa tịnh hóa). Đôi khi các lạt-ma còn rót nước ra cho hành nhân uống và bôi lên 

đầu. 


111[6]  Minh  điểm  (Bindu)  hoặc  thường  được  biết  dưới  danh  từ  Tây  Tạng  là  Thigle.  Theo  lý  thuyết  Mật 

Tông, Minh Điểm là tinh hoa của sanh mạng lực. Minh Điểm cùng với Khí (rLung) tạo thành cái thân vi tế. 

Mật Tông Tây Tạng cho rằng trong thân thể con người tồn tại hai Minh Điểm, một có màu hồng, thừa hưởng 

từ mẹ, và Minh Điểm màu trắng do thừa hưởng từ tinh khí của cha. Phái Shakta trong Yoga Ấn Độ đi xa 

hơn, quan niệm trong cơ thể con người, năng lượng tỏa ra từ Minh Điểm được tụ hội thành những nút chủ 

chốt gọi là Chakra (thuật ngữ Tây Tạng là Khorlo, thường được dịch là Khí Luân, Luân Tử, Mạch Luân, Khí 

Quải, hay Xa Luân. Từ ngữ này thường được các sách Yoga của Việt Nam gọi chệch thành Luân Xa). Trong 

948  Tập 110 



mật chú có rất nhiều tánh chất, trọn chẳng tương đồng. Có các thứ mật chú giúp quý vị đoạn 

phiền não, có những mật chú giúp quý vị giải trừ bệnh tật, khôi phục sức khỏe nơi thân thể. Ở 

trong núi thẳm, hay trên cao nguyên, nhất định phải tu những pháp môn ấy. Vì sao? Sống tại 

các nơi ấy, việc chữa trị hết sức bất tiện, phải dùng năng lượng của chính mình để giúp cho 

thân tâm của chính mình khỏe mạnh. Các mật chú ấy dùng một loại âm thanh khiến cho các 

huyệt đạo trong thân thể chúng ta thông suốt, không bị trở ngại. Bệnh là gì? Do khí huyết 

không thông nên sanh bệnh. Tại Trung Quốc, quá nửa là dùng phương pháp xoa bóp, khiến 

cho nó được lưu thông, hoặc dùng phương pháp châm cứu, chỗ nào bị bế tắc, trở ngại, bèn đả 

thông chỗ đó, bệnh tật sẽ lành, đạo lý là như vậy đó. Phương pháp cao minh nhất là không 

cần dùng đến châm cứu hay xoa bóp, mà dùng âm thanh. Chỗ nào sanh bệnh, bèn dùng chú 

ngữ ấy, chúng ta gọi nó là “chú ngữ”, trên thực tế là âm thanh. Âm thanh ấy phát ra, chấn 

động chỗ bị ứ tắc, do bị chấn động, nó được khai thông, đạo lý là như vậy đó! Vì thế, trong 

Đại Tạng Kinh, dùng mật chú để chữa bệnh có rất nhiều chú ngữ, nhưng hiện thời chúng ta 

niệm các chú ngữ ấy có thể chữa bệnh hay không? Chẳng thể! Do nguyên nhân gì? Chúng ta 

niệm  âm  thanh  không  chuẩn.  Âm  thanh  ấy  phải  rất  chuẩn  xác,  âm  thanh  lại  còn  phải  dài, 

ngắn, mạnh, yếu nhằm chấn động một bộ vị tại một nơi nào đó. Rất hợp lý, chẳng phải là vô 

lý, đáng tiếc là đã thất truyền, hiện thời chẳng có mấy người biết! Theo những ghi chép trong 

lịch sử Trung Quốc, vào thời nhà Đường, các chú ngữ chữa bệnh được nói trong kinh điển 

đều hết sức hữu hiệu. Vì thuở ấy, người xuất gia lẫn tại gia học tập đều rất đúng chân truyền, 

nên ứng dụng hết sức thuận tiện. Nó có thể khiến cho năng lượng của chính mình tập trung, 

chẳng tản mát; do vậy, thân thể khỏe mạnh, sống lâu, có thể chống lại phong hàn bên ngoài. 

Mùa Đông mặc quần áo rất mỏng mà chẳng lạnh; mùa Hè mặc quần áo rất dầy, nhưng chẳng 

nóng. Người ấy có khả năng như thế. Học loại này cũng phải có công phu kha khá. 



Loại thứ ba,  “Huệ Quán, đắc cụ Bồ Đề tâm quyết chi tu trì tự tại”  (Huệ Quán: Đạt 

được bí quyết tự tại tu trì Bồ Đề tâm). Đây là Trí Huệ Quán Đảnh, cũng là Thượng Sư gia trì 

học trò. Các vị tổ sư đại đức Thiền Tông Trung Quốc đã sử dụng phương pháp này để giúp 

học trò đại triệt đại ngộ, trong Mật Tông gọi phương pháp này là Huệ Quán. Minh tâm kiến 

tánh, kiến  tánh thành  Phật.  Khi nào vị  ấy  thấy  đứa  học  trò này  hiện thời  công phu  đạt tới 

mức, đã chín muồi, nhưng còn kém sút đôi chút. Chúng ta thường nghe nói  “bổng hát”  (棒喝

: đánh bằng gậy, quát tháo) trong Thiền Đường, đó là một thứ phương thức [tiếp dẫn]. Khi 

người ấy sắp khai ngộ, nhưng vẫn chưa khai ngộ, còn kém một chút, vị thầy cao minh bèn 

giáng cho một gậy, hoặc hét một tiếng, khiến người ấy cả kinh, tỉnh ngộ, giải quyết vấn đề, 

chẳng cần đến ngôn thuyết, khiến cho người ấy hoát nhiên đại ngộ. Những trường hợp giống 



cơ thể con người có bảy Khí Luân như vậy. Chất dịch do Minh Điểm tiết ra sẽ được các Khí Luân ngăn chặn 

hay thúc đẩy luân lưu khắp cơ thể. Đường luân lưu này được gọi là Khí Mạch. Như vậy, Mật Quán là cách 

Quán Đảnh, dạy cho hành nhân biết cách thở hít,  quán tưởng để đả thông các Khí Luân và các khí mạch, 

cũng như điều chỉnh năng lượng hòng đạt được một mức độ cao hơn trong Thiền Định. 

Tập 110  949 



như vậy được ghi chép rất nhiều trong các bộ ngữ lục của Tông Môn, có trường hợp là đại 

ngộ, có trường hợp là đại triệt đại ngộ. 



Loại thứ tư là  “Đại Thủ Ấn Quán, đắc tu Đại Thủ Ấn đạo chi tự tại. Mật Giáo trọng 

 truyền thừa, vị kinh Quán Đảnh, bất đắc thiện tự tu tập, kinh quỹ diệc bất đắc thiện duyệt”  

(Đại Thủ Ấn Quán: Được tự tại tu tập theo đường lối Đại Thủ Ấn112[7]. Mật Giáo coi trọng 

sự truyền thừa. Người chưa được Quán Đảnh, chẳng được tự tiện tu tập, mà cũng chẳng được 

tự tiện xem đọc các kinh điển, nghi quỹ). Những điều này [là quy định] trong Mật Tông, nên 

nó được gọi là Mật. Mật ở đây chẳng phải là thần bí, chẳng phải là bí mật, mà là thâm mật 

(sâu kín), có đạo lý rất sâu. Nhất định phải có thầy truyền thừa, dẫu quý vị có các kinh điển 

ấy  cũng  chẳng  thể  học  tập.  Quý  vị  cũng  chẳng  thể  học  thành,  ắt  phải  có  người  chỉ  điểm. 

Chẳng giống như Hiển Giáo, Hiển Giáo có thể  “vô sư tự thông”  (không có thầy mà tự thông 

hiểu), chứ Mật Giáo thì không được! Mật Giáo nhất định phải có Thượng Sư. Hơn nữa, tu 

học chưa thành tựu, chẳng thể rời khỏi Thượng Sư. Rời khỏi Thượng Sư sẽ không thể thành 

tựu, hết sức coi trọng sư thừa. Tôi theo Chương Gia đại sư ba năm, lão nhân gia bèn viên 

tịch; bởi vậy, tôi được đặt vững cơ sở Phật pháp trong ba năm ấy, hết sức khó có! Nếu chẳng 

có ba năm cơ sở ấy, tôi theo thầy Lý học Giáo mười năm vẫn học chẳng thể thành công! Do 

ba năm cơ sở ấy, nên học Giáo ở chỗ thầy Lý mười năm mới cócăn cơ vững vàng, mới có 

một chút thành tựu như vậy, rất khó có! Lại nghĩ đến đâu để tìm được một bậc thầy giống 

như vậy nữa? Tìm chẳng được! Tìm không được thì làm như thế nào? Tôi thường khuyến 

khích các đồng học, hãy làm tư thục đệ tử của cổ thánh tiên hiền, chư Phật, Bồ Tát, hãy học 

theo Mạnh Tử, học theo Ngẫu Ích đại sư thì trong một đời này, chúng ta vẫn còn có thể hy 

vọng. Chớ nên không đặt vững cơ sở đức hạnh. Chẳng có đức hạnh sẽ không thể có học vấn, 

chắc chắn là như vậy! 



Nói cách khác, làm người chưa xong thì làm sao quý vị có thể làm Phật, làm Bồ Tát 

cho được? Há lẽ nào có chuyện như thế được? Nếu muốn học thánh, học hiền, học Phật, học 

Bồ Tát, phải làm người tốt đẹp trước đã. Giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt, làm chuyện tốt, làm 

người tốt, tôi thường nói là “bốn thứ tốt”. “Tốt” có tiêu chuẩn, nhất định phải ghi nhớ tiêu 

chuẩn,  rất  đơn  giản,  chẳng  phiền  phức:  Đệ  Tử  Quy  là  tiêu  chuẩn  của  Nho  gia,  Cảm  Ứng 



112[7] Đại Thủ Ấn (Mahāmudrā), còn gọi là Đại Viên Mãn. Theo dòng Gelugpa, pháp tu này do ngài Kim 

Cang  Trì  (Vajradhara)  truyền  cho  đại  sư  Tông  Khách  Ba  (Tsong  Khapa,  sáng  tổ  Hoàng  Giáo  Tây  Tạng), 

nhưng  tông  phái  Kargyupa  quan  niệm  phép  tu  này  do  chính  Phổ  Hiền  Pháp  Thân  Phật  truyền  cho  ngài 

Tilopa, Tilopa truyền cho Naropa, Naropa truyền cho Milarepa và biến thành một phép tu chủ yếu trong tông 

Kargyupa. Phép tu Đại Thủ Ấn bắt đầu bằng tu Chỉ, chuyển biến mọi kinh nghiệm cảm nhận thành sự ngộ 

nhập tánh Không. Thông thường, họ quan niệm Đại Thủ Ấn gồm ba khía cạnh Kiến, Tu và Hành. Kiến là 

trực nhận thể tánh của tâm là sự thống nhất giữa tánh Không và tịnh quang, mỗi hiện tượng đều mang dấu ấn 

đặc biệt này. Tu là các phép tu để thể hiện sự trực nhập ấy, bao gồm các phép quán tưởng, tụng niệm thần 

chú, trì giới để tịnh hóa thân tâm. Hành là ứng dụng sau khi đã có kinh nghiệm trực tiếp về Đại Thủ Ấn. 

950  Tập 110 



Thiên là tiêu chuẩn của Đạo gia, Thập Thiện  Nghiệp là tiêu chuẩn của Phật gia, ba thứ ấy 

chẳng  thể  không  học!  Chẳng  có  ba  thứ  ấy,  niệm  Phật  vãng  sanh  đều  chẳng  đáng  tin  cậy, 

chẳng nắm chắc. Có cơ sở ấy, học cơ sở ấy đến nơi đến chốn, thực hiện một trăm phần trăm, 

người ta hỏi quý vị niệm Phật vãng sanh có nắm chắc hay không? Quý vị thật sự nắm chắc! 

Đúng như kinh điển vừa mở ra bèn là  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , quý vị sẽ có phần. Thật 

sự thực hiện, quý vị sẽ pháp hỷ sung mãn, thật sự là như Khổng Tử đã nói:  “Học nhi thời tập 

 chi, bất diệc duyệt hồ”  (học rồi tu tập, cũng chẳng vui sao), thật sự đạt được pháp hỷ, thật sự 

hưởng vui sướng, quý vị làm được! Quý vị làm không được bèn có phiền não, ưu lự, đau 

khổ; hễ quý vị làm được bèn chẳng có [những thứ ấy]. Do người bình phàm học Phật, học 

Đạo, học Nho đều coi thường, bỏ sót các căn cội ấy, [viện cớ] hình như chưa nghe nói người 

xưa đã học những thứ ấy. Thật ra, chúng ta đã hiểu lầm mất rồi. Người Trung Quốc trong thế 

kỷ trước, đã học từ ngay khi mẹ mang thai, lẽ nào chẳng học? Khi họ học, quý vị chẳng thấy. 

Giáo dục ba căn cội được giảng dạy vào lúc nào? Do mẹ dạy. Từ lúc sanh ra cho đến ba tuổi, 

trong  một  ngàn  ngày  ấy  là  vun  quén  căn  bản  giáo  dục.  Cổ  ngạn  ngữ  Trung  Quốc  có  câu: 

 “Tam tuế khán bát thập”.  Hiện thời, chẳng nghe ai nhắc đến câu này, chứ lúc chúng tôi còn 

bé thường nghe nói. [Câu ấy] nói rõ căn cội được vun trồng trong một ngàn ngày của ba năm 

ấy, đến lúc tám mươi tuổi vẫn chẳng biến đổi. Căn cội ấy vun bồi rất sâu, căn cội ấy được 

vun bồi rất kiên cố. Vì thế, người ấy nếu gặp duyên, hễ học Nho bèn thành thánh nhân, hoặc 

hiền nhân. Học Đạo bèn thành thần tiên. Học Phật sẽ thành Phật, hay thành Bồ Tát, thật đấy, 

chẳng giả đâu! 



Hiện tại thì sao? Hiện tại, trong thế kỷ này rất bất hạnh, thế kỷ này là đời loạn. Sau khi 

nhà Mãn Thanh vong quốc, sang năm là đúng một trăm năm, suốt một thế kỷ xã hội động 

loạn là do mọi người coi thường, bỏ sót căn cội này chẳng vun bồi. Nửa thế kỷ gần đây, nói 

trên danh nghĩa là tiến bộ, chúng ta đi theo đường hướng công nghiệp hóa, công nghiệp hóa 

là như thế nào? Cạnh tranh. Chồng cạnh tranh trong xã hội, tận hết sức bươn chải vẫn chưa 

đủ sức, vợ bèn tiếp sức. Hai vợ chồng đều đi làm, con thơ sanh ra chẳng ai chăm sóc, cha mẹ 

chẳng dạy dỗ. Trong nhà bèn thuê người làm, để người làm dạy dỗ con thơ. Con của quý vị 

biến thành người làm, chẳng phải là như vậy ư? Quý vị đã làm hư thế hệ kế tục. Người làm 

dạy như thế nào? Người làm cho trẻ xem TV, trẻ nhỏ bèn ngoan ngoãn, chẳng làm ồn nữa. 

Do vậy, hiện thời ai dạy dỗ trẻ nhỏ? TV dạy chúng, học Tiểu Học bèn được Internet dạy dỗ. 

Quý vị hãy nghĩ xem, TV và Internet dạy chúng nó những gì? Dạy chúng nó bạo lực và tình 

dục, dạy chúng nó giết, trộm, dâm, dối, hủy hoại toàn bộ. Quả báo là gì? Quả báo là xã hội 

hiện thời động loạn, tai nạn trên địa cầu chẳng phải là không có nguyên nhân. Quả báo hiện 

tiền, chẳng biết do đâu mà có, vì sao trong quá khứ mấy ngàn năm qua chẳng có những tai 

nạn như vậy, vì sao hiện tại có lắm tai nạn như thế? Mọi việc ắt có nhân quả, hãy tìm nhân từ 

nơi quả, từ cái nhân sẽ thấy được quả báo, thiện nhân, thiện quả, ác nhân, ác báo. Tổ tiên thật 

sự thương yêu con cháu đời sau, ân đức ấy chẳng có cách nào báo đáp. 

Tập 110  951 





Khoa học hiện thời chê tổ tiên ngu độn hơn chúng ta, nay chúng ta ra khỏi cửa bèn 

ngồi xe hơi, ngồi máy bay, tổ tiên cưỡi ngựa hoặc đi bộ, thua xa chúng ta. [Do vậy], xem 

thường tổ tiên, đó là gì? Là đại bất hiếu! Thời cổ, đại bất hiếu là quả báo gì? Trời tru đất diệt. 

Quý vị thấy tai nạn hiện thời có phải là trời tru, đất diệt hay không, bất hiếu mà! Bất hiếu cha 

mẹ, bất kính sư trưởng, tai nạn bèn xảy đến. Các đế vương Trung Quốc từ xưa tới nay đề 

xướng gì? Họ đề xướng hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy. Mỗi hoàng đế đều mong mỏi sau 

khi chết, thụy hiệu113[8] có chữ Hiếu, họ thông hiểu. Trong xã hội hiện thời, chúng ta chẳng 

cần đến hiếu kính, tức là quan điểm về giá trị trong xã hội bị đảo ngược, nên nẩy sanh biến 

hóa  một  trăm  tám  mươi  độ!  Trong  quá  khứ,  quan  điểm  giá  trị  là  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ, 

nghĩa, liêm, sỉ”; hiện thời chẳng còn nữa, trào lưu hiện thời là “bất hiếu, bất kính, bất nhân, 

bất nghĩa”, người sống trong thế gian rất đáng thương. Chúng ta rất may mắn gặp gỡ giáo 

dục của thánh hiền, gặp gỡ Phật pháp. Hãy suy nghĩ, nếu chúng ta chẳng được gặp Phật pháp, 

sẽ sống cuộc đời này như thế nào? Rất khổ sở. Tuy nói là làm người, nhưng chúng ta nghĩ 

xem, có khác gì ngạ quỷ và địa ngục? 



Chúng ta lại xem tiếp đoạn dưới, đoạn này vẫn tiếp tục cho chúng ta biết đôi chút kiến 

thức về Quán Đảnh. Vì nội dung kinh Vô Lượng Thọ vô cùng phong phú, có Hiển Giáo, có 



113[8] Thụy hiệu (諡號) là tên đặt cho đế vương, đại thần, hậu phi sau khi đã chết nhằm ca ngợi phẩm đức 

tu dưỡng của người ấy khi còn sống, hoặc phê phán. Tục lệ này đã có từ đời Châu, tương truyền, người đặt ra 

thụy hiệu chính là Châu Công. Tục lệ này bị phế trừ vào đời Tần Thủy Hoàng vì ông ta quan niệm:  “Con phê 

 phán cha, bầy tôi phê phán vua là đại nghịch bất đạo”.  Tập tục này lại được tái lập dưới đời Hán. Riêng đối 

với đế vương, khi cúng giỗ chỉ tuyên đọc thụy hiệu trong văn khấn cúng cơm chứ không đọc tên húy. Đối 

với vua, thoạt đầu thụy hiệu chỉ có một chữ, tối đa là ba chữ, chia thành ba loại nhỏ:  

- Thượng Thụy nhằm ca ngợi đức hạnh của nhà vua như Văn, Khang, Bình, Mục, Tương v.v... (chẳng hạn sử 

chép Châu Mục Vương thì Châu Mục Vương là thụy hiệu của nhà vua, khi vua còn sống chỉ dùng niên hiệu). 

- Trung Thụy dành  cho những vị  được coi  là minh quân, nhưng vẫn  còn có một hai  những hành vi  không 

đúng lắm. Chẳng hạn như các chữ Mẫn (biết lo lắng cho đất nước), Hoàn (nhân từ, nhưng hơi hẹp hòi), Kính 

v.v... 

- Hạ Thụy mang tính chất phê phán như Lệ (tàn bạo, thiếu người thân cận, thích tàn sát), U (tối tăm), Linh 

(loạn lạc, chẳng yên), Dượng (ham chuộng những thứ lễ tiết xa xỉ), Ai (đức chẳng đầy đủ, gặp gỡ tai nạn quá 

nhiều, chết sớm)... 

Từ thời Đường trở đi, thụy hiệu bắt đầu dài ra, nhưng đến đời Minh, thụy hiệu của vua gồm mười bảy chữ 

hoặc hai  mươi mốt chữ, nhà Thanh quy định  là hai  mươi mốt chữ hoặc hai  mươi ba chữ. Chẳng hạn vua 

Khang Hy có miếu hiệu là Thanh Thế Tổ, thụy hiệu là Thể Thiên Long Vận Định Thống Kiến Cực Anh Duệ 

Khâm Văn Hiển Vũ Đại Đức Hoằng Công Chí Nhân Thuần Hiếu Chương Hoàng Đế. Nhà Minh cũng quy 

định thân vương thụy hiệu chỉ có một chữ, quận vương hai chữ, đại thần hai chữ. Khi nói đến các vị danh 

thần tận trung, thường không gọi thẳng tên mà gọi bằng thụy hiệu như Tăng Văn Chánh (Tăng Quốc Phiên), 

Lý Văn Trung (Lý Hồng Chương). Ngay cả trong Phật giáo, khi một vị cao tăng đã mất, các vua cũng có thói 

quen sắc phong thụy hiệu. Chẳng hạn tổ Bách Trượng Hoài Hải khi tịch được vua ban thụy hiệu là Đại Trí 

Thiền Sư, tháp hiệu là Đại Bảo Thắng Luân. 

952  Tập 110 



Mật Giáo, có Tông Môn, có Giáo Hạ. Kinh văn tuy không dài, nhưng hết thảy các giáo nghĩa 

do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi chín năm đều hiện diện viên mãn trong bộ kinh này. 

Câu kế tiếp là:   “Hựu Quán Đảnh phục hữu Sơ Vị dữ Hậu Vị chi biệt. Sơ Vị giả, như Đại 

 Nhật Kinh Sớ thập ngũ viết: (Hạ văn lược hữu san tiết), thí như thế gian Sát-lợi chi chủng, 

 dục thiệu tự kỳ vị, linh vương chủng bất đoạn cố. Vị kỳ đích tử, nhi tác Quán Đảnh. Thủ tứ 

 đại hải thủy, dĩ tứ bảo bình thịnh chi. Thủy linh lưu chú Thái Tử chi đảnh. Quán thử thủy đã, 

 đại thanh tam xướng”  (Lại nữa, Quán Đảnh có Sơ Vị và Hậu Vị khác nhau. Sơ Vị là như Đại 

Nhật Kinh Sớ quyển thứ mười lăm chép: (Đoạn văn dưới đây đã được trích lược) “Ví như 

dòng Sát Đế Lợi (Ksatriya) trong thế gian, do muốn cho ngôi vua được tiếp nối khiến cho 

dòng vua chẳng bị gián đoạn, bèn làm lễ Quán Đảnh cho đích tử. Lấy nước từ bốn biển cả, 

dùng  bốn  cái  bình  báu  để  đựng,  rưới  nước  ấy  lên  đỉnh  đầu  Thái  Tử,  lớn  tiếng  xướng  ba 

lượt”). Kế đó, là lời nhà vua nói:  “Nhữ đẳng đương tri, Thái Tử dĩ thọ vị cánh, tự kim dĩ hậu, 

 sở hữu giáo sắc giai đương phụng hành”  (các ngươi nên biết, Thái Tử đã tiếp nhận chức vị, 

từ nay trở đi, tất cả mệnh lệnh của Thái Tử đều phải phụng hành). Đó là tại Ấn Độ vào thời 

cổ, khi Thái Tử tiếp nhận vương vị, trong phần trước đã nói qua, đến chỗ này, bèn trình bày tỉ 

mỉ. [Quán Đảnh theo lối] Bình Quán, sau khi Quán Đảnh, mấy câu này là truyền lệnh của 

Thái Tử.  “Nhữ đẳng đương tri”  (các ngươi nên biết): Nhân dân cả nước phải biết, Thái Tử 

đã tiếp nhận ngôi vị, từ nay trở đi, tất cả các mệnh lệnh của ông ta ai nấy đều phải phụng 

hành. 



Trong Phật pháp, dùng chuyện này làm tỷ dụ:  “Kim Như Lai pháp Vương, diệc phục 

 như thị, vị linh Phật chủng bất đoạn cố, dĩ cam lộ pháp thủy nhi quán Phật tử chi đảnh. Tùng 

 thử dĩ hậu, nhất thiết thánh chúng hàm sở kính ngưỡng, diệc tri thử nhân tất cánh bất thoái ư 

 Vô Thượng Bồ Đề, định thiệu Như Lai Pháp Vương chi vị. Dĩ thượng tựu hành nhân Sơ Vị 

 nhi thích” (Nay đấng Như Lai Pháp Vương cũng giống như thế, vì muốn cho dòng dõi Phật 

chẳng đoạn, nên dùng nước cam lộ rưới lên đỉnh đầu Phật tử. Từ nay trở đi, hết thảy thánh 

chúng  đều  cùng  kính  ngưỡng,  và  cũng  biết  người  ấy  rốt  ráo  chẳng  thoái  chuyển  nơi  Vô 

Thượng Bồ Đề, chắc chắn nối ngôi vị Như Lai Pháp Vương. Trên đây là lời giải thích về Sơ 

Vị [Quán Đảnh] của hành  nhân). Đây là  Thọ Ký Quán Đảnh, người ấy đã thành Phật hay 

chưa? Chưa thành Phật, nhưng ta biết người ấy tu hành thật sự chẳng thoái chuyển, tương lai 

nhất định thành Phật. Đó là đức Phật thọ ký cho người học, nên gọi là Sơ Vị. Đức Phật quán 

đảnh có cần dùng đến nước hay không? Vẫn dùng, nhằm biểu trưng pháp, quý vị phải biết 

điều đó. Phật pháp trọng thực chất, chẳng coi trọng hình thức, nhưng cần phải có hình thức 

ấy để biểu diễn cho đại chúng xem, hy vọng đại chúng nhìn vào hình thức ấy, chớ quên ý 

nghĩa thật sự của việc Quán Đảnh. Quán (灌) nghĩa là gì? Nghĩa là truyền trao. Thầy giảng 

đạo lý tu hành cho quý vị nghe, quý vị đã hiểu rõ, giác ngộ, đó là Quán Đảnh, quán nhập! 

Giảng cho quý vị nghe, nhưng quý vị nghe chẳng hiểu rõ, nghe chẳng thông suốt, tức là tuy 

quán nhưng chẳng lọt vào [tâm của hành nhân] được. Chuyện là như vậy đó. Quý vị thật sự 

Tập 110  953 



nghe hiểu, sau khi nghe hiểu, y giáo phụng hành, đạt được lợi ích; cho nên là Sơ Quán. Do 

điều này, chúng ta phải hiểu: Hình thức chẳng trọng yếu, có hình thức hay không đều chẳng 

sao! Chúng ta cầu Phật quán đảnh cho chúng ta, có cầu được hay không? Có thể! Có quán 

nhập hay chăng? Tùy thuộc cá nhân! Cách cầu như thế nào? Quý vị niệm kinh Vô Lượng 

Thọ từ đầu đến cuối một lượt, tức là được mười phương Như Lai quán đảnh cho quý vị một 

lần. Quý vị niệm một lần, thật sự thấu hiểu, thật sự minh bạch, y giáo phụng hành, tức là đã 

quán nhập. Mỗi ngày niệm hai lần là được quán đảnh hai lần,  mỗi ngày niệm  mười lần là 

được quán đảnh mười lần. Đó là Chân Quán Đảnh, chẳng giả. Tuy chẳng có hình thức, nhưng 

thật sự được truyền thụ. Mười phương ba đời hết thảy Như Lai đều y theo phương pháp trong 

bộ kinh này để tu hành chứng quả, và cũng nương theo phương pháp ấy để giáo hóa hết thảy 

chúng sanh, khiến cho hết thảy chúng sanh thành tựu giống như Phật. Đó gọi là Đại Quán 

Đảnh, Chân Quán Đảnh, quý vị nhất định phải hiểu đạo lý này. Từ đầu đến cuối bộ sách này, 

từng câu từng chữ đều đáng gọi là  “cam lộ pháp thủy” , hãy thật sự y giáo phụng hành. Quý 

vị thấy từ nay trở đi,  “nhất thiết thánh chúng hàm sở kính ngưỡng, diệc tri thử nhân tất cánh 

 bất thoái ư Vô Thượng Bồ Đề”  (hết thảy thánh chúng đều cùng kính ngưỡng, cũng biết người 

ấy rốt ráo chẳng thoái chuyển nơi Vô Thượng Bồ Đề), tương lai vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, nhất định chứng đắc   “Như Lai Pháp Vương chi vị”  (địa vị Pháp Vương của 

Như Lai), khẳng định! Đó là ý nghĩa Quán Đảnh trong Phật pháp, dùng chuyện này để biểu 

thị pháp. 



 “Chí ư Hậu Vị”  (còn đối với Hậu Vị),  “Hậu Vị”  là Quán Đảnh sau khi thành Phật. 

 “Tắc như Bí Tạng Ký viết: Bồ Tát Sơ Địa nãi chí Đẳng Giác, cứu cánh thiên Phật quả thời”  

(thì như sách Bí Tạng Ký114[9] giảng: “Bồ Tát từ Sơ Địa cho đến Đẳng Giác, khi rốt ráo đạt 

đến Phật quả”),  “thiên”  (遷) ở đây là chứng đắc, chứng đắc Phật quả, chứng đắc địa vị Diệu 

Giác,  “chư Phật dĩ Đại Bi thủy quán đảnh”  (chư Phật dùng nước Đại Bi rưới đảnh), đây là 

hết thảy chư Phật bằng gia trì bằng ý niệm, nên gọi là  “Quán Đảnh”.  Đối với bất cứ một ai, 

đó là lúc nào? Lúc đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, mười phương chư Phật gia trì người 

ấy. Chúng ta là hạng phàm phu tầm thường chẳng thấy, nhưng chính người ấy biết, chư Phật 

Như Lai biết, Pháp Thân đại sĩ biết. Không chỉ biết mà còn đều thấy, tin tức ấy lập tức truyền 

khắp pháp giới, lẽ nào chẳng biết! Chỉ có lục đạo phàm phu, ngoại phàm trong mười pháp 

giới mê hoặc, điên đảo, những kẻ ấy không biết. Mấy câu kết thúc rất hay, nhằm nêu ra cho 

chúng  ta  biết  ý  nghĩa  chân  thật  của  Quán  Đảnh:   “Hựu  Bí  Tạng  Ký  Sao  thất”   (lại  nữa,  Bí 

Tạng Sao Ký, quyển bảy), trong quyển thứ bảy có một đoạn như thế này,  “Quán giả” , Quán 

là gì?  “Đại bi hộ niệm nghĩa” (nghĩa là đại bi hộ niệm), đó là Quán. Đảnh là gì?  “Đảnh giả, 



114[9] Bí Tạng Ký là tác phẩm do ngài Không Hải (sáng tổ Chân Ngôn Tông Nhật Bản) viết, ghi lại những 

điều được khẩu truyền về Mật Pháp từ thầy của ngài là hòa thượng Huệ Quả trong thời gian cầu pháp tại 

Trung Hoa. 

954  Tập 110 



 Phật quả tối đảnh nghĩa”  (Đảnh: Phật quả là tột đỉnh). Trong Phật pháp, chỗ vô thượng tối 

cao, tuyệt đỉnh trong Phật pháp thì gọi là Đảnh. 



Thời đại Tùy - Đường là thời đại hoàng kim trong Phật giáo Trung Quốc, tại lãnh thổ 

Trung Quốc, mười đại tông phái đều được thành lập trong thời đại ấy. Tiểu Thừa có hai tông 

là  Câu  Xá  Tông và Thành  Thật  Tông.  Đại  Thừa có tám  tông,  trong  tám  tông  ấy  có  Thiền 

Tông và Mật Tông, Thiền Tông xưng là Tông Môn, bảy tông phái Đại Thừa còn lại đều gọi 

là Giáo Hạ, nên gọi là Tông Môn - Giáo Hạ. Vào thời cổ, tại Trung Quốc, Phật giáo được gọi 

là  Tông  Giáo,  chẳng  liên  quan  gì  đến  “tôn  giáo”  nói  trong  hiện  thời.  Thời  cổ,  hễ  nói  đến 

Tông Giáo tức là nói đến Tông Môn và Giáo Hạ trong Phật môn, mang ý nghĩa ấy. Chữ Tông 

chuyên gọi Thiền Tông, chữ Giáo chính là bảy tông phái khác biệt đều gọi là Giáo. Vì sao 

xưng hô như vậy? Thiền Tông dùng phương pháp giáo học đặc thù, chẳng có văn tự, chẳng 

phải nương  vào  kinh  điển  để  giáo học.  Những người  [là đối  tượng  của  cách  giáo học  như 

vậy] được gọi là “thần đồng”. Bậc thượng thượng căn chẳng cần đến văn tự, họ đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh. Sau khi đã kiến tánh mới học kinh điển, chưa kiến tánh chẳng học 

kinh điển. Sau khi đã kiến tánh, học kinh điển nhanh chóng, như Long Thọ Bồ Tát, đối với 

hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, Ngài cần bao 

nhiêu thời gian để học trọn hết? Học xong toàn bộ trong ba tháng, ba tháng  đã tốt nghiệp. 

Học như thế nào? Mỗi bộ kinh đọc đôi ba câu đã hiểu rõ, chẳng cần đọc kinh ấy nữa, nên học 

nhanh lắm! Ba tháng là chín mươi ngày, chúng ta có lý do để tin tưởng. Đối với Long Thọ 

Bồ Tát, chúng ta chưa thấy [kinh sách ghi chép cụ thể để chứng thực điều ấy], nhưng đối với 

Lục Tổ Huệ Năng đại sư thì chúng ta thấy được. Trong Đàn Kinh đã ghi chép một trường 

hợp vô cùng hay. Thiền sư Pháp Đạt cũng là thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, cả đời là 

một bộ kinh Pháp Hoa, đại khái đã niệm mười năm, [vì Sư tự cho biết đã] niệm hơn ba ngàn 

lần. Kinh Pháp Hoa rất dài, đại khái mỗi ngày chỉ có thể niệm một lần, bảy quyển kinh văn 

dài, niệm ba ngàn lần. Tới bái kiến Lục Tổ đại sư, gặp mặt, cúi đầu lễ, nhưng đầu chẳng sát 

đất, đảnh lễ ba lạy, đầu chẳng sát đất. Đứng lên, Lục Tổ hỏi Sư: “Vừa rồi ông lễ bái, đầu 

chẳng  chạm  đất,  ông  có  gì  đáng  để  kiêu  ngạo  đó  chăng?”  Đó  là  ngạo  mạn,  [tuy  đảnh  lễ 

nhưng] đầu chẳng sát đất. Sư rất thành thật, [thưa] “tôi đã niệm ba ngàn biến kinh Pháp Hoa”, 

thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài.  Lục  Tổ  hỏi  Sư:  “Kinh  Pháp  Hoa  giảng  gì  vậy?”  Sư 

chẳng đáp được, niệm rất thuộc, có thể đọc thuộc lòng. Sư thưa hỏi Lục Tổ, Lục Tổ bảo: “Ta 

chưa nghe kinh ấy”. Lục Tổ không biết chữ: “Ông hãy niệm cho ta nghe”. Kinh Pháp Hoa hai 

mươi  tám  phẩm,  Sư  niệm  đến  phẩm  thứ  hai,  Lục  Tổ  bảo:  “Được  rồi,  phần  sau  chẳng  cần 

niệm nữa, ta đã hiểu rõ toàn bộ rồi”. Quý vị thấy hai mươi tám phẩm kinh, [mới nghe] hai 

phẩm Ngài đã hiểu toàn bộ, phần sau không cần [nghe nữa]. Trong ba tháng, Long Thọ Bồ 

Tát hiểu rõ toàn bộ Đại Tạng Kinh của Thích Ca Mâu Ni Phật, chẳng có gì hiếm hoi, lạ lùng! 

Do vậy, Tông Môn lợi hại, sau khi khai ngộ, đối với Phật pháp, một kinh thông, hết thảy các 

kinh  đều  thông.  Thật  ra,  sáu  trăm  quyển  Đại  Bát  Nhã  được  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng 

Tập 110  955 



trong hai mươi hai năm, kinh Kim Cang là một phần trong ấy. Ngũ Tổ chỉ giảng đại ý kinh 

Kim Cang cho Lục Tổ, mà cũng chẳng cần đến kinh bổn, vào canh ba nửa đêm, chúng tôi 

ước đoán chẳng giảng lâu hơn hai giờ. Ngài giảng đến câu:  “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” , 

Lục Tổ hoát nhiên đại ngộ, chẳng cần giảng nữa. Những điều khác hoàn toàn chẳng giảng, đã 

thông hiểu toàn bộ rồi. Ngũ Tổ truyền y bát cho Sư, thọ ký cho Sư:  “Ông giống như A Xà Lê, 

 ông là Tổ Sư đời thứ sáu của Tông Môn”.  



Do cách giáo học đặc thù của Thiền Tông, chẳng phải là bậc thiên tài sẽ chẳng thể học, 

quý vị học gì cũng chẳng được. Không giống như Giáo Hạ, Giáo Hạ là một trường học thông 

thường, trong bảy tông phái còn lại, Thiên Thai là Pháp Hoa Tông, Hiền Thủ là Hoa Nghiêm 

Tông, trừ những tông chúng ta quen thuộc ấy ra, còn có Tam Luận Tông, Pháp Tướng Tông, 

Luật Tông, Mật Tông (Mật Tông cũng thuộc về Giáo Hạ), và Tịnh Độ Tông. Những tông 

phái ấy đều dựa theo kinh điển. Giống như dạy học trong nhà trường, từ cạn đến sâu, học từ 

từ,  có  Tiểu  Học,  Trung  Học,  Đại  Học,  nghiên  cứu  sinh,  nâng  cao  từng  bước  một.  Chẳng 

giống như Thiền Tông, Thiền Tông là “một bước lên trời”, hễ khai ngộ tất cả đều hiểu rõ. 

Tông Môn và Giáo Hạ là hai loại phương thức giáo học khác nhau. Giáo Hạ là cách giáo học 

thông thường, có thứ lớp. Tông Môn chẳng có thứ lớp, nên rất khó thành tựu. Lục Tổ Huệ 

Năng đại sư tại Trung Quốc truyền pháp có thể nói là không tiền khoáng hậu, sau Ngài chẳng 

có ai được như vậy nữa. Trong đời Ngài, dưới sự điều giáo (uốn nắn, giáo hóa) của Ngài, có 

bốn mươi ba người đại triệt đại ngộ. Trong quá khứ, Tông Môn chẳng có nhiều người [đại 

triệt đại ngộ] như thế! Một thầy truyền được một hai học trò, làm sao có thể truyền tới bốn 

mươi ba người? Các vị tổ sư Thiền Tông sau đó truyền tối đa cũng không quá ba, bốn người. 

Truyền được một người là nhiều nhất, [những vị thiền sư] chẳng có truyền nhân càng nhiều, 

suốt đời tìm chẳng ra người để truyền pháp! 



Tông Môn và Mật Tông đều phải có người truyền, nhất định phải có thầy chân truyền 

để truyền trao, chẳng có thầy đều chẳng thể thành tựu! Không giống như Giáo Hạ, Giáo Hạ 

chẳng có thầy, y theo kinh điển vẫn có thể thành tựu, từ từ đạt được. Đặc biệt là Tịnh Độ 

Tông  trong  Giáo  Hạ,  trong kinh  Đại  Tập đức  Phật  đã  thọ  ký cho  mọi  người chúng  ta, lão 

nhân gia nói rất hay:  “Chánh Pháp thời kỳ, giới luật thành tựu” , [nghĩa là] kể từ sau khi đức 

Phật diệt độ, suốt một ngàn năm là thời kỳ Chánh Pháp, thật sự có thể trì giới bèn đắc Định, 

có thể chứng quả A La Hán. Thành tựu trong nhà Phật là có thể ngay trong đời này vượt thoát 

lục đạo luân hồi, chứng quả A La Hán, được coi như thành tựu. Chưa thể vượt thoát lục đạo, 

vẫn luân hồi trong lục đạo, tức là chẳng có thành tựu. Phước báo nhân thiên chẳng thể coi là 

thành  tựu,  trong  Giáo  Hạ  nhất  định  phải  hiểu  điều  này.  “Tượng  Pháp  thời  kỳ” ,  Phật  giáo 

truyền đến Trung Quốc, đó là một ngàn năm thứ hai,  “Thiền Định thành tựu” , nên phong khí 

Thiền triển khai rộng khắp tại Trung Quốc, pháp vận của Thiền là một ngàn năm. Hiện thời 

chẳng còn nữa, nay là thời kỳ Mạt Pháp, đại khái là hiện thời học Thiền đắc Định đều chẳng 

956  Tập 110 



thấy. Thời kỳ Mạt Pháp, đức Phật dạy  “Tịnh Độ thành tựu”.  Mạt Pháp là một vạn năm, hiện 

thời đã qua một ngàn năm. Từ xưa đến nay, theo sự ghi chép của các bậc cao tăng đại đức 

Trung Quốc, chúng ta có thể thấy điều này từ các kinh điển bằng tiếng Hán, Thích Ca Mâu 

Ni Phật giáng sanh vào năm hai mươi bốn đời Châu Chiêu Vương, tức năm Giáp Dần. Thích 

Ca Mâu Ni Phật tuổi Cọp, năm Dần là năm Cọp, Giáp Dần mà! Thích Ca Mâu Ni Phật nhập 

diệt vào năm năm mươi ba đời Châu Mục Vương. Do vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật trụ thế tám 

mươi tuổi. Người Trung Quốc tính tuổi theo lối hư tuế (tuổi ta), còn người ngoại quốc tính 

theo tuổi thật nên là bảy mươi chín tuổi. Nếu dựa theo cách tính toán này cho đến hiện thời, 

tức là từ năm Châu Mục Vương năm mươi ba cho tới hiện thời sẽ là ba ngàn lẻ ba mươi bảy 

năm. Đến nay, Mạt Pháp đã trải hơn một ngàn năm, tức là một ngàn lẻ ba mươi bảy năm, 

sang năm là một ngàn lẻ ba mươi tám năm. Nhằm thời Mạt Pháp thì  “Mạt Pháp thời kỳ, Tịnh 

 Độ thành tựu” , Thích Ca Mâu Ni Phật thọ ký chuyện này. Chúng ta sanh nhằm thời kỳ Mạt 

Pháp, nhất tâm nhất ý tu pháp môn Tịnh Độ, nghe theo giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

Ngài dạy chúng ta hãy tu Tịnh Độ trong thời kỳ này. 





Trong các kinh luận Tịnh Độ, bộ kinh này là kinh điển trọng yếu nhất, là đại kinh căn 

bản của Tịnh Độ, kinh Vô Lượng Thọ thích hợp thời đại này. Trong Tịnh Độ, vào lúc kết 

thúc một ngàn năm thứ nhất của thời Mạt Pháp, lão cư sĩ Hạ Liên Cư xuất hiện trong thế 

gian, vì chúng ta hội tập một bản kinh viên mãn như vậy, khẳng định kinh bổn này còn được 

lưu truyền chín ngàn năm nữa. Do vậy, tại ngoại quốc, rất nhiều người nói đến tận thế, nhưng 

Phật pháp chẳng như vậy! Phật pháp hãy còn chín ngàn năm về sau nữa, lẽ đâu có tận thế? 

Pháp vận chín ngàn năm, trong quá khứ, Chương Gia đại sư bảo tôi, [pháp vận] có hưng, có 

suy, hễ có hưng, có suy, sẽ chưa phải là diệt pháp, chư Phật, Bồ Tát sẽ chiếu cố. Chúng ta 

hiện thời đang [ở vào thời kỳ Phật pháp] suy vi, suy đến tột cùng chính là thời đại này. [Phật 

pháp] có thể hưng khởi hay không? Có thể! Chúng ta lưu ý, có những người trẻ tuổi, thanh 

thiếu niên thật sự có thiện căn, tôi nghĩ trong số ấy có những vị tái lai, nếu phát hiện những 

người  ấy,  chúng  ta hãy  toàn tâm  toàn lực  giúp  họ,  đời này  qua  đời  khác sẽ dần  dần  hưng 

vượng lên. 



Đây là nói theo nhà Phật, tổ sư đại đức dạy chúng ta ý nghĩa của Quán Đảnh, ý nghĩa 

thật sự của sự Quán Đảnh được trình bày bằng mấy câu này.  “Đại bi hộ niệm”  là ý nghĩa của 

chữ Quán, chân quán, Đại Bi hộ niệm! Phật quả tột đỉnh, kinh Vô Lượng Thọ là Phật quả tột 

đỉnh. Quý vị thấy trong quá khứ, các vị đại đức thời Tùy - Đường cũng nhằm lúc tâm huyết 

sôi trào, mọi người ngồi lại đàm luận: “Thuở đức Thế Tôn tại thế, giảng kinh, thuyết pháp 

bốn mươi chín năm, bộ kinh nào là đệ nhất, trọng yếu nhất?” Gần như mọi người đều công 

nhận  kinh  Hoa  Nghiêm  là  bậc  nhất.  Vì  thế,  tôn  xưng  kinh  Hoa  Nghiêm  là  “căn  bản  pháp 

luân”. Thuở trước, tiên sinh Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật giáo cho tôi, đã nhắc tới kinh 

Hoa Nghiêm, bảo kinh Hoa Nghiêm là khái luận triết học trong kinh Phật. Theo cách nhìn ấy 

Tập 110  957 



của cụ, khái luận triết học trong kinh Phật thì cũng là chí cao vô thượng. Cụ đặc biệt giới 

thiệu với tôi, trong kinh ấy có lý luận viên mãn, có phương pháp tinh xác, tức là phương pháp 

tinh mật và xác thực, phía sau lại còn kèm theo biểu diễn. Cụ nói các sách triết học trên toàn 

thế giới chẳng có sách nào có thể sánh bằng kinh Hoa Nghiêm. Quả thật, kinh Hoa Nghiêm 

quá hay, cuối kinh là năm mươi ba lần tham học nhằm biểu diễn cho chúng ta thấy. Cuối kinh 

Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  kinh  viên  mãn  như  thế  nào?  Mười  đại  nguyện  vương  của  Phổ 

Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc, Hoa Nghiêm đạt đến rốt ráo viên mãn. Chư vị phải biết: Nay 

chúng ta đang đọc phẩm này là phẩm thuộc Tự Phần,  “Đức Tuân Phổ Hiền” . Do vậy, Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là thế giới gì? Thế giới của Phổ Hiền Bồ Tát, chẳng phải là thế giới 

Hoa Nghiêm hay sao? Vì thế, nói Hoa Nghiêm đến cuối cùng quy kết về đâu? Quy vào Vô 

Lượng Thọ. Vô Lượng Thọ là đệ nhất trong đệ nhất, điều này đã được các vị tổ sư đại đức 

công nhận từ xưa. Ngàn kinh vạn luận chỗ nào cũng chỉ quy, Thích Ca Mâu Ni Phật luôn dẫn 

dắt chúng ta niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thân cận A Di Đà Phật, nhất 

định sẽ chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề trong hội A Di Đà Phật. Do vậy, đối với Quán Đảnh, 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  mới  thật  sự  là   “đảnh  pháp”   (pháp  cao  tột  đỉnh),  cao  hơn  kinh  Hoa 

Nghiêm, chúng ta phải biết điều này. Vì thế, gọi là Đảnh. Bởi lẽ đó, đọc bộ kinh này từ đầu 

[đến đuôi] một lượt tức là được mười phương hết thảy Như Lai quán đảnh một lần, thật đấy, 

chẳng giả. Có thể y giáo phụng hành, lẽ nào chẳng được lợi ích! 



 “Chư Phật hộ niệm, linh chí Phật đảnh trụ, giai danh Quán Đảnh dã. Kim kinh vân 

 „thăng Quán Đảnh giai‟, đối dự hội đại sĩ nhi ngôn, nãi chỉ Hậu Vị”  (chư Phật hộ niệm khiến 

cho đạt đến trụ nơi Phật đảnh, đều gọi là Quán Đảnh. Nay kinh này nói “đạt lên địa vị Quán 

Đảnh”, đối với các vị đại sĩ tham dự pháp hội mà nói thì họ là Hậu Vị [Quán Đảnh]). Sơ Vị 

đối với Hậu Vị là nâng lên từng bậc, nâng lên tới địa vị Diệu Giác. Chư Phật hộ niệm giúp 

cho chúng ta thành Phật, đạt đến Phật đảnh trụ, đó là ý nghĩa “Quán Đảnh”.  “Nhược chỉ giáo 

 đạo chúng sanh, tắc thọ quán giả thị Sơ Vị”  (nếu nói về phía chúng sanh được chỉ dạy thì 

người thọ Quán Đảnh thuộc Sơ Vị). Nay chúng ta tiếp nhận Phật pháp, tiếp nhận kinh Vô 

Lượng Thọ, thật sự y giáo tu học, thì là Sơ Vị Quán Đảnh. Quý vị đến thế giới Cực Lạc, 

tương lai thành Phật, đó là Hậu Vị Quán Đảnh. Ở đây là Sơ Vị. Đoạn này nhằm giải thích ý 

nghĩa của sự Quán Đảnh. 



Đoạn kế tiếp là thọ ký,  “thọ Bồ Đề ký” , câu kinh văn này cũng trích từ bản Đường 

dịch . “Thọ giả, phó dữ chi nghĩa (cấp nhĩ). Ký giả, ký thức chi nghĩa, diệc tức huyền ký chi 

 ký”  (Thọ (授) có nghĩa là trao cho (cho quý vị). Ký (記) nghĩa là ghi nhớ, mà cũng là chữ Ký 

trong huyền ký), giống như nay chúng ta nói là “tiên đoán”, dự báo trước, chứ hiện thời quý 

vị vẫn chưa đạt được.  “Phật đối phát đại tâm chi chúng sanh, thọ dữ đương lai tất định tác 

 Phật chi ký, xưng vi Thọ Ký” (Đức Phật đối với những chúng sanh phát đại  tâm,  dự đoán 

người ấy trong tương lai nhất định làm Phật, thì gọi là Thọ Ký). Trước hết, chúng ta phải hiểu 

958  Tập 110 



[từ ngữ]  “phát đại tâm chúng sanh” ,   “đại tâm”  là đại Bồ Đề tâm, phát tâm làm Phật, ta trong 

một đời này muốn thành Phật, đối với những người như vậy đức Phật mới thọ ký. Làm Phật 

bằng cách nào? Niệm Phật bèn thành Phật. Nói cách khác, thật sự phát tâm tu pháp môn Tịnh 

Độ, đều là chúng sanh phát đại tâm, vì sao? Tịnh Độ là đại pháp, chẳng phải là tiểu pháp. 

Tịnh Độ là đại thành tựu, chẳng phải là tiểu  thành tựu. Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, chẳng phải là chứng A La Hán, chẳng phải là chứng quả vị Bồ Tát, đến thế giới Cực Lạc 

là thành Phật, quý vị và Thích Ca, A Di Đà Phật, Tỳ Lô Giá Na Phật có địa vị giống nhau. 

Do vậy, thật sự phát tâm niệm Phật chẳng tuyệt diệu ư? Người bình phàm chẳng biết, lục đạo 

chúng sanh cũng không biết. Không chỉ lục đạo chẳng biết, ngay cả Thanh Văn, Duyên Giác, 

Bồ Tát, Phật trong mười pháp giới cũng đều không biết. Mười pháp giới vẫn là phàm phu 

chưa kiến tánh y như cũ, Phật trong mười pháp giới chưa phải là chân Phật. Vì thế, Thiên 

Thai đại sư gọi những vị Phật ấy là Tương Tự Tức Phật, chưa phải là Chân Phật. Minh tâm 

kiến tánh mới là chân Phật, vị ấy sử dụng chân tâm. Vì lẽ đó, pháp môn này không gì cao 

hơn, không gì bằng, khôn sánh; chúng ta đã gặp gỡ mà trọn chẳng biết trân quý, chẳng biết 

giá trị. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng đều chẳng thể sánh bằng pháp môn 

này, ngay cả Hoa Nghiêm vẫn chẳng sánh bằng. Nếu Hoa Nghiêm thật sự hay hơn, cần gì 

cuối kinh phải có mười nguyện Phổ Hiền dẫn về Cực Lạc? Chẳng cần thiết! Cuối cùng [kinh 

Hoa Nghiêm] vẫn phải dùng mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc, 

quý vị nghĩ xem có ý vị gì! 



Bản thân tôi biết mình căn tánh chẳng thông lợi, nghiệp chướng  rất nặng. Thuở ban 

đầu học Phật, suốt mười mấy năm chẳng hiểu Tịnh Độ. Thầy khuyên tôi học Tịnh Độ, thầy 

Lý đã khuyên mười mấy lần, tôi vẫn chẳng động tâm. Thậm chí thầy còn phải thốt ra những 

lời mà người bình phàm rất khó nói. Thầy bảo tôi:  “Anh cứ tu Tịnh Tông thử coi! Anh thấy 

 bao nhiêu vị đại sư, đại đức từ xưa đều học pháp này. Vạn nhất là bị lừa thì cả đống người bị 

 lừa  như vậy, chúng ta  bị gạt lần này cũng  chẳng  sao!”   Dùng  những  lời như  thế bảo ban, 

khuyên nhủ tôi, tôi vẫn chẳng tiếp nhận, tôi cười cười, chẳng dám phản bác thầy, nhưng tôi 

vẫn học Giáo. Khi đó, tôi học Giáo là học Hoa Nghiêm. Tin tưởng [Tịnh Độ] như thế nào? 

Cũng là có một ngày đột nhiên cảm nhận, Văn Thù Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát, đó là hai vị đại 

Bồ Tát được tôn kính nhất trong tâm mục của người học Hoa Nghiêm, tôi nghĩ hai Ngài do 

học pháp môn gì mà thành tựu? Còn có Thiện Tài đồng tử là môn sinh đắc ý, là đệ tử nhập 

môn của Văn Thù Bồ Tát, chắc chắn Thiện Tài tu cùng một pháp môn với ngài Văn Thù. Lúc 

đó, tôi đã giảng kinh Hoa Nghiêm được một nửa, phần sau chưa giảng đến, lật phần sau ra 

coi, coi đến quyển thứ ba mươi chín trong bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm, [nhận thấy] Văn Thù Bồ 

Tát phát nguyện vãng sanh thế giới Cực Lạc, Phổ Hiền Bồ Tát cũng phát nguyện vãng sanh 

thế giới Cực Lạc. Trong phần trước, chúng ta đã niệm hai bài văn phát nguyện của các Ngài. 

Tôi cảm thấy rởn da gà, chuyện này là như thế nào? Sau đấy, đọc kỹ lưỡng năm mươi ba lần 

tham học mới thấu hiểu. Vị thiện tri thức thứ nhất trong năm mươi ba lần tham học là tỳ-kheo 

Tập 110  959 



Cát Tường Vân tu Ban Châu tam-muội. Ban Châu tam-muội là chuyên niệm A Di Đà Phật 

cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  Thiện  Tài  đồng  tử  tham  phỏng  vị  thiện  tri  thức  ấy  tức  là  gì? 

Tương trưng  “tiên nhập vi chủ” ! Lại nhìn vào vị thiện tri thức cuối cùng, mười đại nguyên 

vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Chúng tôi khẳng định, Thiện Tài đồng tử từ đầu 

tới cuối niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Do như vậy, tôi mới tin tưởng Tịnh Độ, mới thật sự 

không dám khi dễ kinh luận Tịnh Độ. Tôi trở về Tịnh Độ chẳng dễ dàng, nhưng đã quay về 

bèn thật sự quay đầu, chẳng giả, tôi đã hiểu rõ ràng. Sau khi đã hiểu rõ, tôi mới tin tưởng, 

mới  tiếp  nhận.  Chưa  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch,  thầy  khuyên  cách  nào,  quý  vị  thấy  tôi  đều 

chẳng động tâm. 



Vì vậy, những ai đã dẫn tôi vào Tịnh Độ? Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm. Lúc 

ấy, tôi ưa thích giảng những kinh điển ấy, giảng đại ý kinh Pháp Hoa, tôi nhớ hình như lúc ấy 

giảng  đại ý  kinh  Pháp  Hoa sáu  mươi  giờ.  Đúng  là chẳng  dễ  dàng,  nhận biết rõ  ràng,  hiểu 

minh  bạch  thì  mới  là  “được  Phật  thọ  ký”.  Quý  vị  thật  sự  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch,  khăng 

khăng một mực tu học pháp môn này, hiện tiền được Phật thọ ký. Khi nào đức Phật sẽ thọ ký 

cho quý vị? Quý vị đọc đến đoạn kinh văn này, ở đây là thọ ký Bồ Đề.  “Thăng Quán Đảnh 

 giai, thọ Bồ Đề ký”  (lên địa vị Quán Đảnh, thọ ký Bồ Đề), chính là thọ ký cho quý vị. [Nói 

cách khác], hai câu kinh văn này là đức Phật thọ ký cho quý vị. Chúng ta phải thẳng thừng 

đảm nhận, chớ nên khách sáo. Nếu nghĩ “đấy là Phật thọ ký cho Bồ Tát, ta chẳng có phần” 

thì lỡ làng rồi! Quý vị phải cùng với các vị Bồ Tát tiếp nhận lời thọ ký của đức Phật, đó là 

chánh xác. Do vậy, quý vị thấy đó, mỗi ngày quý vị đọc kinh này là mỗi ngày khai ngộ, mỗi 

ngày được Phật quán đảnh, mỗi ngày được Phật thọ ký, khẳng định quý vị phiền não ngày 

càng nhẹ, chắc chắn trí huệ ngày càng tăng trưởng. 





 “Kinh trung” , câu kinh ấy,  “thọ Bồ Đề ký, biểu dự hội đại sĩ quân mông thọ ký”  (“thọ 

Bồ Đề ký” biểu thị các đại sĩ tham dự pháp hội đều được thọ ký), chúng ta cũng thuộc trong 

số đó, chẳng lọt ra ngoài. Quý vị chẳng chân tâm tu pháp môn này sẽ chẳng có phần, chẳng 

thuộc vào đó. Ta chân tâm tu pháp môn này, buông các pháp môn khác xuống, toàn tâm toàn 

ý chuyên tu pháp môn Niệm Phật, một phương hướng, một mục tiêu, một phương hướng là 

Tây Phương Tịnh Độ, một mục tiêu là thân cận A Di Đà Phật. Hãy nhớ  “hết thảy các pháp 

 sanh từ tâm tưởng” , ý niệm có năng lượng chẳng thể nghĩ bàn. Chúng ta chỉ có một ý niệm 

này, thân cận A Di Đà Phật, chỉ có một ý niệm ấy, vĩnh viễn theo gót A Di Đà Phật, học tập 

A Di Đà Phật, đó là đúng.  “Định đương tác Phật”  (nhất định sẽ làm Phật), vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới chẳng có ai không thành Phật. Tuy thành Phật có sớm hay trễ khác 

nhau, nhưng có thể nói: Đều là thành Phật rất nhanh chóng! Quý vị thấy người hạ hạ phẩm 

vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư là địa vị thấp nhất, đạt đến “minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật” chỉ cần mười hai kiếp. Thoạt nhìn, chúng ta thấy mười hai kiếp rất dài, 

nhưng trong thế giới Cực Lạc [thời gian ấy] rất ngắn, do thọ mạng là vô lượng thọ nên mười 

960  Tập 110 



hai kiếp còn chưa bằng mười hai ngày! Trong các thế giới phương khác, chẳng tìm được điều 

này! Trong các thế giới phương khác, quý vị phải đoạn phiền não, quý vị nghĩ xem phiền não 

rất khó đoạn.  Đoạn Kiến  Tư  phiền não  rồi  mới  chứng  A  La Hán,  thành  Phật  càng  xa  xôi. 

Càng tiến lên cao, phiền não càng khó đoạn. Do vậy, trong các thế giới phương khác, [chẳng 

hạn  như  trong]  thế giới Sa  Bà  của chúng  ta,  thành Phật phải mất  vô lượng kiếp.  Đến  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, chậm nhất là mười hai kiếp, nhanh nhất thì sao? Nhanh nhất là tới 

đó bèn thành! Chúng ta chưa thể đạt được nhanh nhất, nhưng cũng chẳng đến nỗi chậm nhất. 

Thông  thường  trong  thế  giới  Cực  Lạc,  để  thành  Phật,  ước  chừng  ba,  bốn,  năm  kiếp  là  đã 

thành tựu, thật sự hy hữu, khó gặp.  “Phục chỉ thị chư đại sĩ quảng vị chúng sanh thọ ký tác 

 Phật”  (lại còn có nghĩa là các vị đại sĩ ấy đã thọ ký cho rộng khắp các chúng sanh đều thành 

Phật), câu này đã bao gồm toàn bộ chúng ta trong đó. Các vị đại sĩ ấy là các vị Bồ Tát trong 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, mà cũng là các vị Bồ Tát trong mười phương các cõi Phật, 

chẳng có vị nào không giảng bộ kinh này, chẳng có vị nào không truyền pháp môn này, đều 

là khuyên trọn khắp hết thảy chúng sanh hãy niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Những vị ấy đã 

thọ ký hết thảy chúng sanh làm Phật, thật vậy, chẳng giả. Chúng ta đã gặp gỡ, phải cảm ân, 

phải thật sự tu tập. Pháp môn này và kinh điển này đã ban cho chúng ta hy vọng vô cùng, 

chúng ta phải nhận biết, phải nắm vững cơ duyên này, quyết định thành tựu trong một đời 

này. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



Tập 110  961 



Tập 111 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi mốt, dòng thứ ba từ dưới đếm lên: 

  

 “Vị giáo Bồ Tát, tác A Xà Lê. Thường tập tương ứng vô biên chư hạnh” (vì dạy Bồ 

Tát, làm A Xà Lê, thường tập vô biên các hạnh tương ứng). Trước kia, tôi chia hai câu kinh 

văn này thành hai đoạn: 



- Kể từ  “thăng Quán Đảnh giai”  là thọ ký sự hộ trì của Phật.  “Thăng Quán Đảnh giai, 

 thọ Bồ Đề ký” , hai câu này là thọ ký.  “Vị giáo Bồ Tát, tác A Xà Lê” , hai câu này là   “thị 

 giáo” , tức là thực hiện sự giáo học cho mọi người thấy, nêu tấm gương tốt đẹp. 



- Câu kế đó là  “thường tập tương ứng vô biên chư hạnh”  nói đến sự tương ứng. Giáo 

học nhất định phải tương ứng, tương ứng với Tánh Đức. 



Chúng ta xem lời chú giải của Hoàng lão cư sĩ:  “A Xà Lê dịch vi Giáo Thọ”  (A Xà Lê 

dịch là Giáo Thọ), A Xà Lê (Ācārya)là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Giáo Thọ, 

tức là tiếng xưng hô dành cho một vị thầy trong nhà trường.  “Hựu dịch Quỹ Phạm Sư”  (còn 

dịch là Quỹ Phạm Sư), dịch cách khác, ta cũng thường đọc thấy cách dịch này trong kinh 

điển. Quỹ (軌) là quỹ đạo (đường lối), Phạm (範) là mô phạm, [chữ Quỹ Phạm Sư hàm ý] tư 

tưởng, kiến giải, và ngôn hạnh của vị thầy ấy có thể làm gương cho chúng ta, làm mẫu cho 

học trò, cũng như làm nề nếp cho học trò học tập. Chẳng thể lệch khỏi quỹ đạo, nhất định 

phải đi theo quỹ đạo, giống như xe lửa quyết định chẳng thể rời khỏi đường rầy, bao hàm ý 

nghĩa này! Tiếp theo đó là lời giải thích:  “Nãi quỹ phạm chánh hạnh, vị Tăng sư phạm giả 

 chi tôn xưng”  (tức là nêu chánh hạnh khuôn phép, là tiếng tôn xưng vị thầy làm khuôn mẫu 

cho  Tăng  chúng),  là  thầy  của  người  xuất  gia.  Nói  theo  thực  tại  thì  cũng  là  như  chúng  ta 

thường nói  “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”  (học làm thầy người, hạnh làm khuôn mẫu 

cho cõi đời),  “quỹ phạm chánh hạnh”  chính là  “hành vi thế phạm” ,  “vi tăng sư phạm”  là 

 “học vi nhân sư”.  Do đó, A Xà Lê là tôn xưng. 

962  Tập 111 





 “Thông chỉ giáo thọ thiện pháp chi sư”  ([là từ ngữ] chỉ chung các vị thầy truyền dạy 

pháp lành), định nghĩa ở đây rất rõ ràng và cũng rất đơn giản: Ngài là vị thầy truyền dạy thiện 

pháp thì mới có thể gọi là A Xà Lê. Cũng có khi tỉnh lược, gọi là Xà Lê, cũng được, chúng ta 

thường thấy gọi là Xà Lê.  “Kim kinh thừa „thăng Quán Đảnh giai‟ nhi ngôn, nãi chuyên chỉ 

 Chân Ngôn A Xà Lê, hựu xưng Kim Cang A Xà Lê”  (trong kinh này, do nói tiếp ngay theo 

câu “lên địa vị Quán Đảnh”, nên [chữ A Xà Lê ở đây] chuyên chỉ Chân Ngôn A Xà Lê, còn 

gọi là Kim Cang A Xà Lê). Trong phần trước kinh này, đã nói  “thăng Quán Đảnh giai” , Mật 

Tông thường nói như vậy. Do vậy, kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ là Viên Giáo, giáo nghĩa 

của tám giáo Đại Thừa đều được bao hàm trong ấy. Bởi lẽ, trong kinh này có giáo nghĩa Mật 

Tông, có giáo nghĩa Thiền Tông, như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Pháp Tướng Duy Thức, cho 

đến Luật Tông, thảy đều có. Vì thế, từ các câu kinh văn, chúng ta thường có thể thấy và hiểu 

kinh này  mới là kinh điển chí cao vô thượng đại viên  mãn. Do tiếp ngay theo câu   “thăng 

 Quán Đảnh giai, thọ Bồ Đề ký”  trước đó, nên cũng có thể nói [chữ A Xà Lê] ở đây [dùng 

theo ngữ cảnh] Mật Tông, chuyên chỉ Chân Ngôn A Xà Lê, còn gọi là Kim Cang A Xà Lê. 



 “Nãi  thiệu  thừa  Kim  Cang  Tát  Đỏa  tổ  vị,  tác  truyền  pháp  quán  đảnh  giả  chi  xưng 

 hiệu”  (chính là cách gọi người kế thừa ngôi vị Tổ của ngài Kim Cang Tát Đỏa làm người 

truyền pháp quán đảnh), đây là một cách xưng hô trong Mật Tông, [tiếp nối] Kim Cang Tát 

Đỏa  tổ  vị.  Kim  Cang  Tát  Đỏa  (Vajrasattva)  còn  được  gọi  là  Kim  Cang  Thủ  Bồ  Tát 

(Vajrapāni). Chân Ngôn Tông là Mật Tông. Trong tám vị tổ sư của Mật Tông115[1], đây là 

vị tổ đời thứ hai. Đại Nhật Như Lai là đệ nhất tổ, là sơ tổ, Kim Cang Thủ Bồ Tát là nhị tổ. Vị 

tổ sư này có quan hệ rất mật thiết với Hoa Nghiêm, vì Ngài chính là Phổ Hiền Bồ Tát trong 

kinh Hoa Nghiêm. Phổ Hiền Bồ Tát là nhị tổ trong Mật Tông. Trong Mật Tông, không gọi 

Ngài làPhổ Hiền, mà gọi là Kim Cang Tát Đỏa, hoặc là Kim Cang Thủ Bồ Tát116[2]. Hiển 



115[1] T|m vị tổ n{y nói đúng ra l{ c|ch ph|n định theo Ch}n Ngôn Tông (Shingon shū) của Nhật Bản, 

thường gọi l{ Đường Truyền Mật Tông (hay gọi tắt l{ Đường Mật), nhằm ph}n biệt với Mật Tông T}y 

Tạng. T|m vị tổ l{ Đại Nhật Như Lai, Kim Cang T|t Đỏa Bồ T|t, Long M~nh Bồ T|t, Long Trí Bồ T|t, Kim 

Cang Trí Tam Tạng (hoặc Thiện Vô Úy Tam Tạng, tùy thuộc ph|n định theo hệ thống Kim Cang Giới hay 

Thai Tạng Giới), Quảng Trí Bất Không Tam Tạng, Huệ Quả A X{ Lê (hoặc Nhất Hạnh A X{ Lê), Hoằng 

Ph|p Không Hải đại sư (Kobo Kukai, người Nhật). 

116[2] Kinh Chư Phật Cảnh Giới Nhiếp Chân Thật Kinh trong Mật Tạng quyển thượng, phẩm Tựa đ~ 

chép như sau (dẫn theo bản dịch của cư sĩ Huyền Thanh): “Bấy giờ, đức Tỳ Lô Gi| Na Như Lai nói về 

ph|p t}m địa bí mật Du Già chân thật thuộc cảnh giới của chư Phật n{y thì vô lượng vô biên cõi Phật ở 

mười phương đều chấn động sáu cách. Lầu g|c Đại Ma Ni Bảo Tối Thắng của cung Đế Thích trong cõi 

Tam Thập Tam Thiên trên đảnh núi Diệu Cao cũng bị chấn động. Trời mưa hoa Mạn Đ{ La, hoa Ma Ha 

Mạn Đ{ La, hoa Mạn Thù Sa, hoa Ma Ha Mạn Thù Sa rải lên trên đức Phật v{ c|c đại chúng. Lúc đó, các 

đại chúng thấy vô lượng vô số hằng hà sa cõi Phật ở mười phương bị chấn động sáu cách và lầu g|c Đại 

Ma Ni Bảo của cung Đế Thích trên đảnh núi Diệu Cao bị chấn động sáu cách thì khởi niệm rằng: “Hiện 

nay Đức Như Lai hiện đại thần biến, do nhân duyên n{o m{ có điềm n{y?” Bấy giờ đức Như Lai biết 

tâm niệm của c|c đại chúng trong hội nên bảo rằng: “C|c ngươi ở đ}y đừng sanh nghi hoặc. Nay ta đ~ 

Tập 111  963 



và Mật là một Thể, Mật là Mật của Hiển, Hiển là Hiển của Mật. Nói cách khác, Hiển giáo là 

hiển thuyết của Mật Tông. Mật Tông là mật thuyết của Hiển Giáo, là một, không hai! Vì sao 

có nhiều phương thức giáo học như thế? Vì căn tánh của chúng sanh khác nhau. Pháp Thân 

đại sĩ, chư Phật Như Lai luôn tùy thuận tâm của chúng sanh để ứng với khả năng nhận biết 



nói về pháp thâm diệu là tâm trong tâm của chư Phật ba đời. Tất cả pháp Phật nhiếp vào kinh này, tất 

cả pháp Phật từ kinh n{y m{ ra. Ph|p đó gọi l{ Đối Pháp Vi Diệu Đại Thừa Du Già thuộc cảnh giới chân 

thật của tất cả Như Lai. Đ}y l{ t}m của tất cả Như Lai, bí mật tối thắng của Kim Cang Ch}n Ngôn”. Khi 

ấy, từ tâm của chư Phật xuất ra ph|p đó rồi, liền lúc đó, Bạt Già Phạm Phổ Hiền Đ{ La Ni l{ ph|p bí mật 

này biến th{nh vô lượng vô số v{nh trăng tròn đầy. V{nh trăng tròn đầy nay hay khiến cho tâm Bồ Đề 

của chúng sanh được thanh tịnh. Vô lượng vô số v{nh trăng tròn đầy này ở hai bên phải trái của tất cả 

Như Lai. Từ v{nh trăng n{y hiện ra vô lượng vô số Đại Trí Kim Cang của Như Lai. Đại Trí Kim Cang từ 

mặt trăng đầy hiện ra lại nhập vào trong tâm của đức Tỳ Lô Gi| Na Như Lai. Y theo sức diệu kiên cố của 

Kim Cang T|t Đỏa tam-muội cùng với sức đại oai đức của tất cả Như Lai, cho nên vô lượng vô số trí huệ 

Kim Cang hợp thành một tụ ngang bằng với hư không, hiện ra đại quang man. Quang man như vậy liền 

được biến th{nh Kim Cang Ngũ Cổ (ch{y kim Cang có năm chấu) là trí tánh bền chắc của diệu thân, 

ngữ, ý của tất cả Như Lai, từ tâm của chư Phật xuất ra trụ ở trong hai lòng bàn tay của đức Tỳ Lô Giá Na 

Như Lai. Từ Kim Cang này xuất ra mọi thứ sắc quang. Vô lượng vô số ánh sáng của tướng mạo Kim 

Cang tr{n đầy tất cả thế giới, bình đẳng không ngại. Ánh sáng của Kim Cang này lại theo miệng tuôn ra 

hiện Pháp Thân vô ngại của Như Lai với số lượng ngang bằng số hạt bụi nhỏ của mười giới, tr{n đầy 

biển pháp giới. Do nh}n duyên gì m{ tr{n đầy pháp giới? Ấy l{ c|c Như Lai được huệ bình đẳng với đại 

thần thông, hiện ra “năng gi|c ngộ” tất cả chúng sanh khiến cho họ ph|t t}m Vô Thượng Bồ Đề khéo 

hay thành tựu mọi thứ diệu hạnh khó suy tư của Phổ Hiền, sức Nhân Chủng Tánh của tất cả Như Lai 

khéo hay gần gũi cung kính cúng dường c}y đại Bồ Đề, hay diệt tất cả ác ma Ba Tuần chứng đại Bồ Đề. 

Tự “Năng Gi|c Ngộ” hay chuyển pháp luân tối diệu vô thượng cho đến hay giúp đỡ hết tất cả chúng 

sanh tận giới hư không, hay l{m lợi ích an vui. Tất cả Như Lai khéo hay thành tựu Tất Địa tối thắng của 

đại trí thần biến. Tất cả Như Lai khéo hay thị hiện mọi loại thần biến y theo thể của Phổ Hiền tam-muội 

với lực hòa hợp bền chắc vi diệu của Kim Cang tam-muội, cho nên xuất hiện thân của Phổ Hiền Đại Bồ 

Tát. Bấy giờ Phổ Hiền Bồ T|t đứng ở trong tâm của đức Tỳ Lô Gi| Na Như Lai, nói lời kệ rằng: “Lành 

 thay! Phổ Hiền, ngã hiếm có, Tánh chân thật bền của diệu thể, do sức bền chắc không hình tướng, vì lợi 

 sanh nên hiện sanh th}n”.  Khi ấy, Phổ Hiền Bồ Tát từ trong tâm của đức Tỳ Lô Gi| Na Như Lai đi ra, đến 

trước mặt chư Phật ngồi trong v{nh trăng, tay phải cầm chày Kim Cang xoay chuyển trong lòng bàn 

tay. Lúc đó, đức Tỳ Lô Gi| Na Như Lai nhập vào tam-muội Nhất Thiết Như Lai Kim Cang Bất Hoại Trí 

Đại Tam Ma Gia. Y theo sức tam-muội đó vì Phổ Hiền Bồ Tát khiến cho được đại pháp luân vi diệu của 

uẩn giới, định, huệ, giải thoát, giải thoát tri kiến của chư Phật, lợi ích chúng sanh, đại Tam Ma Gia của 

trí đại phương tiện cứu độ trọn hết tất cả giới chúng sanh, tất cả tự tại chủ, tất cả đại an lạc thâm tâm ái 

lạc cho đến trí bình đẳng tánh của tất cả Như Lai, thần thông tối thắng, đối pháp của Đại Thừa. Các quả 

như thế là Tất Địa của tất cả Như Lai, Kim Cang vì muốn trao vào tay của Phổ Hiền Đại Bồ Tát, vì muốn 

trao cho thể Chuyển Lu}n Vương của tất cả Như Lai, vì muốn trao cho sự nghiệp Phật chẳng thể tư nghị 

của tất cả Như Lai, vì muốn trao cho lụa trắng qu|n đỉnh của m~o b|u, cho nên đức Tỳ Lô Gi| Na Như 

Lai dùng hai tay của Ngài trao cho ấn Kim Cang. Thời tất cả Như Lai cho [Phổ Hiền] danh tự qu|n đảnh, 

hiệu là Kim Cang Thủ”. 

964  Tập 111 



của họ. Nói cách khác, Pháp Thân Bồ Tát, chư Phật Như Lai quyết định chẳng khởi tâm động 

niệm, chúng ta nhất định phải nhận biết rõ ràng điều này. 



Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện trên địa cầu này, chúng ta nhìn vào giai đoạn lịch 

sử ấy, trong tám tướng thành đạo, tướng thứ bảy là Chuyển Pháp Luân. Từ cung trời Đâu 

Suất giáng hạ, có khởi tâm động niệm hay không? Chẳng có. Nếu khởi tâm động niệm, Ngài 

là phàm phu, không chỉ chẳng thể xưng là Phật, mà ngay cả danh hiệu Pháp Thân Bồ Tát 

cũng chẳng kham nổi! Chứng đắc Pháp Thân, Pháp Thân là gì? Tất cả hết thảy hiện tượng 

trọn khắp pháp giới hư không giới đều gọi là Pháp Thân. Pháp là vạn pháp, vạn pháp nhất 

Thể thì gọi là Pháp Thân. Đến khi nào quý vị có thể chứng đắc, [sẽ nhận biết] nó (Pháp Thân) 

ở ngay trước mặt, chưa hề rời khỏi. Vì sao chúng ta mê? Do đã mê nên mới có phân biệt, mới 

có chấp trước, mới có khởi tâm động niệm. Phân biệt, chấp trước là trật rồi, chẳng biết vạn 

pháp và chính mình là một Thể! Khi nào quý vị đã giác ngộ, nói theo Phật pháp là “thật sự 

buông khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước xuống”, khi ấy, quý vị liền biết khắp pháp 

giới hư không giới và chính mình là một Thể. Như trong Hoàn Nguyên Quán đã nói, vũ trụ 

rốt cuộc là chuyện như thế nào? Vốn là một Thể, từ một Thể khởi ra hai tác dụng. Hai tác 

dụng ấy, một là chánh báo, hai là y báo. Chánh báo là chính mình, y báo là hoàn cảnh mà 

chúng ta nương tựa vào để sinh tồn và hoạt động. Tiểu hoàn cảnh là một gia đình, đại hoàn 

cảnh là toàn thể vũ trụ. Những thứ ấy do đâu mà có? Từ một Thể hiển lộ. 



Hiển lộ như thế nào? Đã mê bèn hiện, đã giác ngộ sẽ chẳng hiện, chẳng còn nữa. Vì 

thế, trong Chứng Đạo Ca, Vĩnh Gia đại sư đã nói rất hay:  “Mộng lý minh minh hữu lục thú”  

(trong mộng rành rành phô sáu nẻo), mộng là mê! Khi mê, rõ ràng có lục đạo luân hồi, có 

mười pháp giới.  “Giác hậu không không vô đại thiên”  (giác rồi ba cõi rỗng toang hoang), sau 

khi giác ngộ, sẽ chẳng còn nữa. Sau khi đã giác, sẽ là cảnh giới gì? Cảnh giới Thường Tịch 

Quang, là cảnh giới cao nhất trong Tịnh Độ Tông chúng ta, Thường Tịch Quang! Thường 

Tịch Quang là tự tánh, đã giác ngộ bèn trở về tự tánh. Khi đã mê, từ tự tánh biến hiện một 

hiện tượng hư huyễn, chẳng thực tại, hiện tượng ấy được gọi là “mười pháp giới”. Bất luận là 

chánh báo hay y báo, đức Thế Tôn dạy, chúng có các đặc tánh, được gọi là   “tam biến”  (ba 

thứ trọn khắp), tức  “tam chủng châu biến”: 

  

1) Thứ nhất là trọn khắp pháp giới. Trọn khắp pháp giới là gì? Nói theo danh từ khoa 

học hiện thời là “năng lượng” hoặc “dao động”. Bất luận hiện tượng vật chất hay hiện tượng 

tinh thần, toàn bộ đều do dao động biến hiện. Chẳng có dao động, sẽ chẳng có cảnh giới ấy, 

chẳng có A Lại Da. Vì thế, một niệm bất giác thì sự bất giác ấy là dao động, nên mới sanh ra 

hiện tượng, phát sanh hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất. Quý vị thấy sự dao động 

ấy có tốc độ lớn chừng nào? Rất nhanh! Ý niệm vừa mới dấy lên bèn trọn khắp pháp giới, vì 

sao? Pháp Tánh là một Thể, là tự tánh thanh tịnh viên minh thể, là  một Thể. Người Trung 

Quốc  có  nói:   “Khiên  nhất  phát  nhi  động  toàn  thân”   (lôi  một  sợi  tóc  mà  động  toàn  thân), 

Tập 111  965 



chúng ta kéo một sợi tóc, toàn thân đều cảm thấy đau đớn. Vì sao? Nó là một Thể. Cho nên 

một niệm vừa khởi bèn trọn khắp pháp giới. Pháp giới và chính mình là một Thể; do vậy, gọi 

là Pháp Thân. Quý vị đã thừa nhận Pháp Thân, khẳng định nó, chẳng hoài nghi chút nào. Vạn 

sự vạn vật trong khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể, đó gọi là   “chứng 

 đắc Pháp Thân”.  



Người chứng đắc Pháp Thân bèn thành Phật. Nay chúng ta nghe đức Phật dạy trong 

kinh như thế, vẫn chẳng thừa nhận. Ai thừa nhận vạn sự vạn vật và chúng ta là một Thể? 

Chẳng có ai thừa nhận, đó là gì? Phàm phu. Nếu quý vị hỏi Pháp Thân Bồ Tát, hỏi chư Phật 

Như Lai: “Núi, sông, đại địa, cây cối hoa cỏ có cùng một Thể với quý vị hay không?” [Các 

Ngài sẽ đáp]: “Đúng vậy. Chẳng sai tí nào! Đúng là một Thể”. Vì sao? Bất luận tinh thần hay 

vật chất của chúng ta, nhục thân là một hiện tượng. Một niệm vừa động [trong tâm ta], toàn 

bộ các hiện tượng đều nhận biết [ý niệm ấy], núi, sông, đại địa đều biết. Nếu không biết thì 

tốt quá, vì sao? Chúng sanh tạo tác ác nghiệp, [do các hiện tượng đều không biết nên] núi, 

sông, đại địa sẽ chẳng có nhiều phiền phức như thế! Lại nữa, động đất, phong tai, thủy tai gì 

gì đi nữa, do chúng chẳng có tri giác, sẽ không có những hiện tượng [tai nạn] ấy. Chính vì 

chúng ta vừa động một niệm, chúng nó biết ngay, nên có phản ứng. Chúng ta dấy động một 

thiện niệm, chúng có thiện phản ứng. Chúng ta dấy động một niệm bất thiện, chúng liền phản 

ứng bất thiện. Ý niệm tham lam, nước hiện tiền, nên thủy tai hiện tiền. Ý niệm sân hận, núi 

lửa bùng nổ, nhiệt độ tăng lên. Ý niệm ngu si, phong tai hiện tiền. Ngạo mạn là động đất. Các 

tai nạn thiên nhiên là do ý niệm bất thiện của chúng ta dẫn khởi! Nếu ý niệm của chúng ta tốt 

lành, sẽ đúng như đức Phật đã dạy:  “Tức diệt tham, sân, si, cần tu Giới, Định, Huệ”  (dứt diệt 

tham, sân, si, siêng tu Giới, Định, Huệ), núi, sông, đại địa và thế giới Cực Lạc bèn như nhau. 



Đại địa kiên cố nói trong kinh Địa Tạng sẽ không bị loạn, sẽ chẳng có động đất, cũng 

không có thủy tai, hạn hán, chẳng có những tình hình như thế, mà là mưa hòa, gió thuận. Là 

vì tất cả hết thảy hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần giống như được nối vào mạng 

lưới Internet của chúng ta trong hiện thời, hễ ta vừa động, toàn bộ chúng nó đều biết. Vì thế, 

toàn thể vũ trụ và chính mình là một Thể. Toàn thể vũ trụ là sống động, chẳng chết cứng, nó 

có thể thấy, nghe, hiểu ý nghĩ của con người. Mấy năm trước, tiến sĩ Giang Bổn Thắng của 

Nhật Bản đã làm thí nghiệm với nước, phát hiện nước là vật chất, nhưng có thể thấy, nghe, 

hiểu ý nghĩ con người, biến hóa theo ý niệm của chúng ta. Nước có thể [phản ứng như vậy]. 

Lại xét tới những hiện tượng vật chất khác, chúng đều có thể, cây cối, hoa, cỏ cũng có thể. 

Có người đã thí nghiệm trên hai cây bồn tài (bonsai). Đối với hai cây bonsai, dùng thời gian 

và phương thức vun bón giống hệt như nhau. Vun bón thành công, quý vị thấy hai cây giống 

như nhau, đem chúng làm thí nghiệm. Hai chậu đặt ở hai góc phòng. Bên này đặt một chậu, 

quý vị mỗi ngày cười với nó, nói: “Ta rất thích ngươi, rất yêu mến ngươi”. Còn với chậu kia 

thì: “Tao ghét mày quá, chẳng ưa mày!” Sau hai tuần, chậu mỗi ngày cười với nó sẽ hết sức 

966  Tập 111 



tươi tốt. Chậu mỗi ngày bị quở đáng ghét sẽ dần dần khô héo, chết khô. Quý vị thấy đó: Cây 

hiểu ý niệm của con người! Đó là nói về cây cối, hoa cỏ. Chúng tôi hiểu đạo lý này; vì thế, tại 

Úc, chúng tôi trồng một vườn rau lớn, và cũng trồng rất nhiều cây ăn trái. Vườn rất lớn, trồng 

hơn ba mươi loại cây ăn trái. Chúng tôi hiểu rõ đạo lý này, để cho hoa, cỏ, cây cối mỗi ngày 

đều nghe Phật hiệu, hoặc mỗi ngày nghe nhạc Phật giáo. Chúng tôi đi qua, đều gọi hoa, cỏ, 

cây cối là Bồ Tát, cung cung kính kính, cây cối bèn sanh trưởng thật tốt. Chúng tôi chẳng 

dùng phân bón hóa học, cũng chẳng dùng thuốc sát trùng, hoa nở rất đẹp, quả phát triển rất 

tươi ngon. Những nông dân trồng cây ăn quả ở gần đó đến thăm chúng tôi, đều kinh ngạc: 

“Các vị dùng phương pháp gì mà trồng ngon lành như vậy?” Sau đấy, chúng tôi bảo họ, dùng 

thiện tâm thiện ý để vun bồi. Vì thế, thiện tâm thiện ý đối với núi, sông, đại địa, chúng sẽ 

không bị loạn động, chẳng có những tai nạn. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 



 “Tương ứng”  có nghĩa là “khế hợp”. Trong Phật pháp, nói theo Đại Thừa Phật pháp, 

chẳng có gì không tương ứng.  “Như tam mật tương ứng dữ cảnh trí tương ứng”  (như tam 

mật tương ứng và cảnh trí tương ứng):  “Cảnh”  là hoàn cảnh bên ngoài, nay chúng ta gọi là 

hoàn cảnh vật chất. Nay chúng ta gọi  “trí”  là hoàn cảnh tinh thần. Tam Mật là công phu tu 

hành.  “Tam”  là gì? Chỉ thân, khẩu, ý, thân phải lễ kính, đối với hết thảy chúng sanh phải biết 

lễ kính; khẩu nghiệp tán thán; ý là trong tâm cung kính, có lòng thành kính, chân thành cung 

kính, biểu hiện ra ngoài là lễ, lễ độ. Đối với người như thế, mà đối với sự cũng là như thế, đối 

với thiên địa vạn vật cũng là như thế, đó là gì? Đó là Tánh Đức trong tự tánh của chúng ta. 

Phật, Bồ Tát làm được, chúng ta chẳng thể tưởng tượng cảnh giới của các Ngài, trong giáo 

pháp Đại Thừa thường nói là  “tự tánh chẳng thể nghĩ bàn”.  Kiến tánh, cũng là tự tánh chẳng 

có lớn hay nhỏ, tự tánh chẳng có trước hay sau, tự tánh chẳng có xa hay gần, chúng ta không 

có cách nào tưởng tượng điều này. Trong tự tánh thanh tịnh tịch diệt, Phật pháp thường nói là 

 “cảnh giới Đại Bát Niết Bàn” , sống động, hoạt bát, chẳng chết cứng! Tuy trong tự tánh thứ 

gì cũng chẳng có, nhưng thứ gì nó cũng đều có thể hiện. Do nó có thể hiện, nên chẳng thể nói 

nó là Không. Do những hình tượng được hiện ấy là huyễn tướng, nên quý vị chẳng thể nói nó 

là Có, vì sao? Nó là tướng sanh diệt, tốc độ sanh diệt nhanh chóng, nhục nhãn của chúng ta 

nhìn chẳng ra! 



Hiện  thời,  các  nhà  Lượng  Tử  Lực  Học  bảo  chúng  ta,  những  điều  họ  nói  giống  như 

trong kinh Phật đã nói. Tốc độ [sanh diệt] nhanh chóng, chúng ta chẳng có cách nào tưởng 

tượng được, quá nhanh! Trong kinh Phật nói là một cái khảy ngón tay, trong cuộc đối thoại 

giữa Di Lặc Bồ Tát và đức Thế Tôn, [Di Lặc Bồ Tát đã nói] trong một cái khảy ngón tay có 

bao  nhiêu  niệm?  Niệm  ấy  là  một  niệm  sanh diệt,  “ba  mươi  hai  ức trăm  ngàn  niệm” .  Lấy 

trăm ngàn làm đơn vị, một trăm ngàn là mười vạn, ba mươi hai ức nhân với mười vạn là ba 

trăm hai mươi triệu, quý vị thấy một cái khảy ngón tay là ba trăm hai mươi triệu niệm. Nếu 

chúng ta khảy nhanh, tôi tin tưởng có người khảy nhanh hơn tôi, một giây có thể khảy năm 

Tập 111  967 



lần. Nếu khảy năm lần, ba trăm hai mươi triệu nhân với năm, một giây có bao nhiêu lần? Một 

ngàn sáu trăm triệu, làm sao chúng ta tưởng tượng được? Vì thế, tướng ấy có thật hay chăng? 

Chẳng thật. Chúng ta xem những hiện tượng ấy, các nhà Lượng Tử Lực Học đã cho chúng ta 

biết đó là gì? Vốn là những ý niệm tích lũy liên tục sanh ra huyễn tướng. Huyễn tướng ấy rất 

nhiều, mỗi tướng khác nhau, rất nhiều là vì tần suất [dao động] của chúng khác nhau. Tần 

suất chậm sẽ biến thành chất rắn, chúng ta gọi các vật ấy là hiện tượng vật chất. Hiện tượng 

vật chất hết sức cứng chắc, giống như kim cương, đá quý, [chúng do các ý niệm dao động 

với] tần suất chậm [biến ra]. [Tần suất] nhanh hơn một chút, vật chất sẽ khá lỏng lẻo. Hơi 

nhanh  hơn  một  chút  thì  vẫn  là  hiện  tượng  vật  chất,  nhưng  chẳng  cứng  chắc  như  thế.  Nếu 

nhanh hơn chút nữa, sẽ biến thành thực vật, biến thành nhục thể của chúng ta. Nhanh nhất, 

tức là như sóng điện từ trong khoa học hiện đại, đó là tốc độ nhanh chóng. Do tần suất [dao 

động] khác nhau [mà có các huyễn tướng khác nhau], các nhà khoa học hiện thời đã nói như 

thế. 



Chúng  ta  biết  tam  mật  tương  ứng  và  cảnh  trí  tương  ứng,  vậy  thì  chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, tự nhiên phải cẩn thận, thận trọng. Chớ nên dấy lên vọng niệm, 

chớ nên nói bừa, chuyện tà ác quyết định chớ nên làm. Khởi tâm động niệm nhất định tương 

ứng với Tánh Đức, vì sao? Tánh Đức là tận thiện tận mỹ, tổ tiên Trung Quốc đã nói   “bổn 

 tánh bổn thiện” , đó là tự tánh, là Tánh Đức. Hễ tương phản thì chẳng phải là tự tánh, đó là 

sai lầm. Hiện thời, địa cầu trở thành nông nỗi này là do nhân gì? Người sống trên địa cầu này, 

đại đa số đã trái nghịch Tánh Đức, tam nghiệp chẳng tương ứng với cảnh trí, cho nên mới 

biến thành tam đồ lục đạo, biến thành nông nỗi ấy! Khi chẳng sanh biến hóa thì như thế nào? 

Chẳng sanh biến hóa thì cũng là tam mật và cảnh trí hoàn toàn tương ứng. Người Hoa nói 

 “minh đức, thân dân, chỉ ư chí thiện” , hoàn toàn tương ứng với Tánh Đức, đó là thế giới gì? 

Cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai, là thế giới Cực Lạc được giới thiệu trong 

kinh Vô Lượng Thọ, là thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật được giới thiệu trong kinh 

Hoa Nghiêm, hoàn toàn tương ứng [với những thế giới ấy]. 



Do vậy, có thể biết: Nay chúng ta sống trong hoàn cảnh này là hoàn cảnh bất hảo, chớ 

nên oán trời, trách người, vì sao? Tâm hạnh của chính chúng ta bất thiện đã biến hiện cảnh 

giới ấy. Có lẽ có người nói “tâm hạnh của tôi rất tốt lành, cớ sao phải ở chung với những 

người ấy?” Đó là do chúng ta có chung cộng nghiệp với họ; cũng có nghĩa là người trên quả 

địa cầu này, vạn sự vạn vật đều có duyên với ta. Họ tạo tác bất thiện, ta tạo tác thiện pháp, 

thiện và bất thiện dung hợp, thiện biến thành bất thiện, mức độ bất thiện bị giảm nhẹ, hòa 

hoãn hơn! Có nghĩa là gì? Người hành thiện giúp kẻ bất thiện tiêu tan tội nghiệp, chẳng phải 

là như vậy hay sao? Có phải là chuyện tốt đẹp hay không? Là chuyện tốt đẹp. Chúng ta có bị 

mắc hại hay không? Chẳng có! Quyết định chẳng bị hại mảy may nào! Nếu do tai nạn ngoài 

ý muốn, chúng ta cũng chết thì có bị hại hay không? Chẳng có! Đã chết bèn sanh về thế giới 

968  Tập 111 



Cực Lạc, chết rồi bèn sanh về Tịnh Độ của chư Phật, hoặc là chết rồi bèn sanh vào thiên đạo, 

đó là chuyện tốt, chẳng phải là chuyện xấu. Kẻ tạo tội nghiệp bất thiện, cũng chết trong tai 

nạn ấy, nhưng chết rồi sẽ sanh vào tam đồ, vì sao? Hòng tiêu trừ tội nghiệp, đó là chuyện tốt, 

không phải chuyện xấu. Người hành thiện cũng là chuyện tốt, đến hưởng phước trên cõi trời, 

đến Tịnh Độ của chư Phật, chẳng có  gì không phải là chuyện tốt! Nếu quý vị thật sự giác 

ngộ, nhìn thấu suốt, mỗi người trên thế gian này đều là người tốt, mọi chuyện đều là chuyện 

tốt, trong thế gian này, quý vị sẽ tâm bình khí hòa. Quý vị hiểu rõ rệt, minh bạch, biết chính 

mình phải làm cách nào hòng thành tựu chính mình, giúp đỡ chúng sanh. Đó là thật sự giác 

ngộ. 



 “Mật Tông dĩ tam mật tương ứng chi chỉ vi chủ”  (Mật Tông coi tông chỉ “tam  mật 

tương ứng” là chủ yếu), đó là phương pháp tu hành trong Mật Tông. Trên thực tế, phương 

pháp niệm Phật của chúng ta và phương pháp của họ hết sức tương ứng, rất gần gũi. Tam 

Mật là “miệng niệm chú, ý quán tưởng, tay kết ấn”. Tay kết ấn thuộc về thân nghiệp, quý vị 

thấy  thân  -  khẩu  -  ý  tương  ứng.  Chúng  ta  là  đệ  tử  Phật  môn,  thông  thường  hễ  trông  thấy 

người khác bèn chắp tay “A Di Đà Phật”, xá người khác, đó là tam mật tương ứng. Chắp tay 

chính là thủ ấn, là kết ấn. Chắp tay có nghĩa là gì? Mười đầu ngón tay tượng trưng cái tâm rất 

tán loạn của chúng ta, vọng niệm rất nhiều. Chắp tay có ý nghĩa thâu hồi ý niệm của chúng 

ta, thâu hồi vọng niệm lại, biểu thị sự cung kính. Ta nhất tâm, nhất tâm là cung kính; do vậy, 

chắp tay biểu thị cung kính, đó là kết ấn. Trong tâm biểu lộ thành kính, miệng tán thán, lễ 

kính và tán thán cũng là tam mật tương ứng. Khi chúng ta niệm Phật, miệng niệm  “Nam-mô 

 A Di Đà Phật” , chắp tay là kết ấn, hoặc cầm xâu chuỗi cũng là kết ấn. Trên tay cầm xâu 

chuỗi có nghĩa là gì? Bình thường, xâu chuỗi biểu thị hai tác dụng: 



1) Một tác dụng là nhắc nhở chính mình niệm Phật, sợ quên mất. Rất nhiều người niệm 

Phật, niệm đến cuối cùng chẳng biết đã quên bẵng lúc nào, tâm chẳng biết đã chạy đến đâu 

rồi, cho nên xâu chuỗi nhắc nhở quý vị. 



2) Thứ hai là xâu chuỗi để đếm số, ta mỗi ngày niệm Phật bao nhiêu câu, đếm số [để 

có công khóa nhất định]! 



Có hai tác dụng ấy! Thông thường, đếm số lúc mới sơ học, nhiếp tâm [bằng cách] đếm 

số, còn nhắc nhở là đối với những người tu hành đã lâu, niệm Phật đã có công phu kha khá, 

sợ “thất niệm”. Thất niệm là quên mất, tâm chạy theo vọng tưởng, quên khuấy Phật hiệu. Vì 

thế, [xâu chuỗi] nhằm nhắc nhở quý vị, có hai loại ý nghĩa ấy. 



Trong  tâm  nghĩ  tưởng  A  Di  Đà  Phật,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta:   “Ức  Phật, 

 niệm Phật, hiện tiền đương lai, tất định kiến Phật”  (nhớ Phật, niệm Phật, hiện tại, tương lai, 

nhất định thấy Phật). Ức Phật là nghĩ tới Phật, trong tâm thường nghĩ tới A Di Đà Phật. Vì 

Tập 111  969 



thế, khi đã niệm thuộc kinh Vô Lượng Thọ sẽ tốt lắm. Nghĩ tới công đức, đại nguyện, sự tu 

hành, đại từ đại bi phổ độ chúng sanh của A Di Đà Phật, chẳng nghĩ gì khác, đó gọi là Ức 

Phật. Niệm Phật, trì danh hiệu Phật, vì sao? A Di Đà Phật dạy chúng ta như vậy. Nếu quý vị 

muốn  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  hãy  thường  thường  chấp  trì  danh  hiệu. 

 “Chấp”  (執) là chấp trước,  “trì”  (持) là bảo trì (gìn giữ), chớ nên vứt bỏ. Phật pháp luôn dạy 

chúng  ta  buông  xuống,  chỉ  riêng  Phật  hiệu  là  chẳng  thể  buông  xuống.  Buông  Phật  hiệu 

xuống, quý vị chẳng có gì để nương cậy! Thứ gì cũng buông xuống, nhưng chuyên môn chấp 

trước Phật hiệu. Thứ này giống như phi thuyền bay trong vũ trụ, câu Phật hiệu này là tuyến 

đường bay. Chỉ cần noi theo Phật hiệu, quý vị chẳng bị lạc khỏi tuyến đường hành trình, nó 

sẽ dẫn quý vị đến thế giới Cực Lạc. Do một câu Phật hiệu niệm niệm đều tương ứng với Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, tâm chúng ta khởi niệm ở nơi đây, A Di Đà Phật ở bên kia liền 

nhận được. Niệm niệm tương ứng, chẳng lạc lối mảy may, phương pháp này mầu nhiệm tột 

bậc! Quý vị đừng hỏi thế giới Cực Lạc ở nơi đâu, chỉ cần giữ vững danh hiệu ấy, chắc chắn 

sẽ đạt đến. Đánh mất danh hiệu này, có thể sẽ đi sai chỗ, chẳng đến được! A Di Đà Phật dạy 

chúng ta phương pháp này là có lý, tuyệt đối chớ nên lầm lỡ, phải biết phương pháp này là 

trọng yếu, phương pháp này cũng là một loại Mật pháp. 



 “Vị linh chúng sanh thân khẩu ý tam nghiệp đốn khế Như Lai tam mật, cố tức thân 

 thành Phật. Cố Mật Tông diệc xưng Tương Ứng Tông”  (Vì khiến cho ba nghiệp thân, khẩu, ý 

của chúng sanh nhanh chóng khế hợp tam mật của Như Lai, cho nên thành Phật ngay trong 

thân  này.  Do  đó,  Mật  Tông  còn  gọi  là  Tương  Ứng  Tông).  Quý  vị  xét  xem,  Tịnh  Độ  của 

chúng ta có phải là Tương Ứng Tông hay không? Có cùng một ý nghĩa! Vì thế, tu hành phải 

thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài.  Khi  tổ  sư  tiếp  dẫn  đại  chúng  đã  có   “thù  thắng  dị 

 phương tiện”  (phương pháp lạ lùng thù thắng),  “dị”  (異) là pháp phương tiện khác biệt, nêu 

ra như thế nào? Thiền Tịnh song tu, hoặc Mật Tịnh song tu, nêu ra các phương pháp ấy. Phải 

biết: Đó là phương tiện thiện xảo của tổ sư vì quý vị quá chấp trước Thiền. Bảo quý vị buông 

Thiền xuống để chuyên tu Tịnh Độ, quý vị chẳng đành lòng, chẳng muốn, sẽ nẩy sanh phiền 

não. Tổ sư thấy rất rõ ràng, biết quý vị tu Thiền chẳng thành công, khuyên quý vị học Tịnh 

Độ thì quý vị lại chẳng chịu, bèn dùng pháp phương tiện, [bảo] Thiền Tịnh song tu tốt lắm: 

 “Có Thiền, có Tịnh Độ, giống như cọp đội sừng” ! Quý vị vừa nghe nói như thế bèn thích 

thú, cũng niệm Phật kèm thêm. Trên thực tế, nhằm vào ý nghĩa gì? Quý vị tu Thiền chẳng 

thành công, tu Tịnh bèn thành công, dùng phương pháp như vậy đó. Chúng ta đã tu Tịnh Độ, 

lại muốn tu Thiền thì trật mất rồi! Tổ sư chẳng nói lời ấy với chúng ta, quý vị đi theo con 

đường này là chánh xác, đã đi đúng rồi, đừng đi vào ngõ rẽ! Nhìn từ chỗ này, quý vị nhìn vào 

kinh văn, thấy Tịnh và Mật chẳng hai! Mật là Tịnh, Tịnh là Mật. Hơn nữa, Tịnh và Mật có 

quan hệ càng mật thiết hơn, vì sao? Đều là tu tâm thanh tịnh. Tịnh Độ tu tâm thanh tịnh, Mật 

cũng là tu tâm thanh tịnh, cho nên càng gần gũi; nhưng Tịnh thuận tiện hơn Mật, Mật đòi hỏi 

phải có căn cơ kha khá! 

970  Tập 111 





Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ bảo tôi:  “Hiện thời học Mật chẳng có ai thành tựu!”  Tôi 

đến thăm lão nhân gia ở Bắc Kinh, có mấy lần nhắc tới vấn đề này. Trong thời đại này, từ 

nay về sau, Thiền và Mật đều chẳng thể nào thành tựu, thật sự có thể thành tựu thì chỉ có trì 

danh niệm Phật! Trong kinh, đức Phật đã dạy điều này, chắc chắn chẳng giả, pháp môn này 

có thể độ chúng sanh trong một trăm năm cuối cùng của thời Mạt Pháp. Trong một trăm năm 

cuối cùng ấy, kinh giáo nhà Phật hoàn toàn biến mất trên thế gian này, chẳng còn nữa. Chúng 

sanh chẳng có phước, kinh giáo hoàn toàn mất đi, nhưng hãy còn có một câu hồng danh sáu 

chữ  “nam-mô A Di Đà Phật”  trên thế gian. Trong một trăm năm cuối cùng, có người niệm 

câu Phật hiệu này thì cũng có thể vãng sanh. Vì vậy, trong thời kỳ Mạt Pháp, Tịnh Độ thành 

tựu, đức Phật đã tuyên thuyết điều này. 



 “Thử tứ cú dữ tiền „thăng Quán Đảnh giai‟ nhị cú, thâm biểu Mật Tịnh bất nhị chi 

 chỉ”  (bốn câu này và hai câu “lên địa vị Quán Đảnh” trong phần trước biểu thị sâu xa ý chỉ 

“Mật - Tịnh bất nhị”), xác thực là chúng ta có thể hiểu được.  “Biểu hội trung chư đại sĩ, vị 

 hoằng Mật Thừa, nãi giáo đạo chư Bồ Tát, thành vi Kim Cang A XàLê, cố bổn thân hằng 

 thường tu tập vô lượng vô biên tương ứng chi hạnh”  (biểu thị các vị đại sĩ trong hội vì hoằng 

dương  Mật  Thừa,  để  dạy  các  vị  Bồ  Tát  trở  thành  Kim  Cang  A  Xà  Lê.  Do  vậy,  bản  thân 

thường luôn tu tập vô lượng vô biên hạnh tương ứng). Nay chúng ta hiểu  “thường luôn tu tập 

 vô lượng vô biên hạnh tương ứng”  chính là một câu danh hiệu này, trong tâm thật sự có A Di 

Đà Phật. Phải biến A Di Đà Phật thành bậc ngưỡng mộ nhất, ưa thích nhất, tôn kính nhất, 

niệm niệm chẳng quên trong tâm chúng ta. Trong tâm quý vị thật sự có Phật, miệng chẳng lìa 

danh hiệu, thân chẳng lìa lễ Phật. Bình thường, đối với người, đối với sự, đối với vật, hết thảy 

cung kính, thân nghiệp tương ứng. Trong khóa lễ sáng tối, có thể lễ bái một trăm lạy, đó là 

người bình thường, khóa sáng lạy Phật một trăm lạy, khóa tối lạy Phật một trăm lạy, rất hữu 

ích khiến cho thân thể mạnh khỏe. Lạy Phật là vận động hết sức tốt. Lạy Phật đừng nên dùng 

đệm lạy, hãy lễ trực tiếp trên sàn thì quý vị mới có thể thâu được hiệu quả từ sự vận động. 

Nếu có đệm lạy rất cao, sẽ chẳng thâu được hiệu quả này. Thân tâm khỏe mạnh, tam  mật 

tương ứng. 



Trong  câu  tiếp  theo,  trong  quá  khứ,  tôi  đọc  câu  này  liền  với  câu  trên:   “Thường  tập 

 tương ứng vô biên chư hạnh, thành thục Bồ Tát vô biên thiện căn”  (thường tu tập vô biên các 

hạnh tương ứng, thành thục vô biên căn lành của Bồ Tát). Trong Khoa Phán, tôi phân chia 

theo cách như vậy, có hơi khác đôi chút so với cụ Niệm Tổ. Câu kết thúc là   “vô biên chư 

 Phật hàm cộng hộ niệm”  (vô biên chư Phật đều cùng hộ niệm). Đây là một đoạn nhỏ cuối 

cùng trong phân đoạn này, [nói về] sự hộ niệm của Phật, [thường gọi tắt là]  “Phật hộ”.  Đối 

với thiện căn, thành thục vô biên thiện căn của Bồ Tát.  “Thiện căn  giả, thân, khẩu, ý tam 

 nghiệp  chi  thiện,  cố  bất  khả  bạt,  vị  chi  Căn”   (Thiện  căn  là  điều  lành  nơi  ba  nghiệp  thân, 

khẩu, ý, vững chắc, chẳng thể nhổ trừ, nên gọi là Căn), đây là ý nghĩa thứ nhất của chữ Căn. 

Tập 111  971 



Trong tam nghiệp thiện, nói theo mặt Sự, đối với những điều thiện nơi thân trong Thập Thiện 

Nghiệp Đạo, quý vị gìn giữ hết sức kiên định, làm được một trăm phần trăm: Thân chẳng sát 

sanh, chẳng trộm cắp, chẳng tà dâm, đó là ba điều thiện nơi thân. Miệng có bốn điều thiện, 

chẳng vọng ngữ, không nói đôi chiều, không nói thêu dệt, không ác khẩu. Ý cũng có ba điều 

thiện, tức là chẳng tham, chẳng sân, chẳng si. Thực hiện Thập Thiện một trăm phần trăm là 

ai? Thưa cùng chư vị, Pháp Thân Bồ Tát thật sự làm được. Quan sát cẩn thận, từ khởi tâm 

động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, từ sự đãi người tiếp vật trong cuộc sống hằng ngày của người 

ấy, quý vị hãy quan sát kỹ lưỡng, từ Thập Thiện mở rộng thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh, 

thiện hạnh đấy! Đó chính là  “thành thục Bồ Tát vô biên thiện căn”  như trong phần trước đã 

nói. Con số  “tám vạn bốn ngàn”  được nói trong kinh chẳng phải là giả, quý vị hãy phân tích 

từng chuyện, đúng là tám vạn bốn ngàn. Trên thực tế, tám vạn bốn ngàn lại mở rộng ra sẽ là 

vô lượng vô biên. 



Tiếp đó, còn có một ý nghĩa nữa:  “Hựu thiện năng sanh diệu quả, xuất sanh dư thiện, 

 cố vị chi Căn”  (Lại nữa, thiện có thể sanh ra thiện quả, sanh ra các điều lành khác, nên gọi là 

Căn). Dùng điều này để tỷ dụ, giống như cây cối, hoa, cỏ có rễ. Từ thiện căn, từ Căn ấy có 

thể sanh ra vô lượng vô biên thiện pháp. Hết thảy các thiện pháp thế gian và xuất thế gian đều 

chẳng lìa mười thiện nghiệp ấy; do vậy, Thập Thiện Nghiệp là cội rễ của tất cả hết thảy thiện 

pháp. Tương phản của Thập Thiện là Thập Ác, đó là mười thứ bất thiện, cũng là nói tất cả hết 

thảy bất thiện, vô lượng vô biên bất thiện nghiệp của chúng sanh trong tam giới lục đạo đều 

sanh từ Thập Ác. Chúng ta biết thiện hạnh và ác nghiệp rốt cuộc là chuyện như thế nào, quý 

vị thấy rõ ràng, thấy  minh bạch. Chúng ta  mong mỏi làm thiện nhân, hay là  mong làm ác 

nhân, bất thiện? Tư tưởng và ngôn hạnh tương ứng với Thập Ác, toàn bộ đều xấu xa. Là kẻ 

tương ứng với Thập Ác, chắc chắn thân thể chẳng khỏe mạnh. Thân thể có bệnh, chắc chắn 

hoàn cảnh cư trụ có rất nhiều tai nạn. Tai nạn có hữu hình và vô hình, vô hình chỉ điều gì? 

Nhục nhãn chẳng trông thấy oán thân trái chủ, nhưng họ luôn quanh quẩn bên quý vị, nhiễu 

loạn quý vị. Vì sao? Do nghiệp lực bất thiện cảm vời. Nếu quý vị thật sự tu Thập Thiện, thân, 

ngữ, ý nghiệp tương ứng với Thập Thiện Nghiệp, giữ vững chẳng bỏ, quý vị chẳng nhìn thấy 

những thiện thần ở quanh quý vị ủng hộ, cung kính quý vị. Quý vị là người tốt, họ đến giúp 

quý  vị  thành  tựu  thiện  hạnh.  [Những  chuyện  này]  đều  chẳng  tách  rời  nghiệp  cảm.  Vì  thế, 

thiện nhân có thiện quả, ác nhân có ác báo. 



Đệ  Tử  Quy  hướng  dẫn  trẻ  nhỏ,  thực  hiện  Thập  Thiện  từ  đâu?  Thực  hiện  từ  Đệ  Tử 

Quy, thực hiện từ Cảm Ứng Thiên, sau đấy, Thập Thiện mới có Căn. Chẳng có Cảm Ứng 

Thiên, chẳng có Đệ Tử Quy thì Thập Thiện chẳng có Căn. Thời cổ, bất luận xuất gia hay tại 

gia học Phật, vì sao có thành tựu tốt đẹp như thế? Chẳng có gì khác! Từ bé đã được vun bồi 

căn cội tốt đẹp. Cha mẹ thật sự yêu thương con cái, vun bồi căn cội tốt đẹp từ bé, đó gọi là 

 “chân ái hộ”  (thật sự yêu thương). Gốc sâu rễ vững, tăng trưởng, bất luận trong cảnh duyên 

972  Tập 111 



nào, đếu chẳng bị biến đổi. Do vậy, có thể nào chẳng thể cảm ân cha mẹ? Cha mẹ sanh ra 

chúng ta, nuôi nấng, giáo dục chúng ta, ân đức ấy quá lớn. Cha mẹ dưỡng thành cội rễ ấy, 

Phật, Bồ Tát tiếp tục dạy bảo quý vị, trong một đời này, quý vị có thể thành Phật, thành Bồ 

Tát. Phật, Bồ Tát là thầy của chúng ta, tức là A Xà Lê của chúng ta. A Xà Lê là Giáo Thọ, 

hoặc Quỹ Phạm Sư, là vị thầy giúp chúng ta thành tựu. Người sống trong thế gian phải cảm 

ân, cội rễ của cảm ân là cha mẹ và sư trưởng, đấy là cội nguồn! Nếu chẳng có hai loại cội rễ 

ấy, bất hiếu cha mẹ, bất kính sư trưởng thì trong thế gian này, bố thí, thi ân đối với bất luận 

người nào hay vật nào toàn là giả dối. Vì sao? Ân huệ ấy chẳng có Căn; do vậy, ân huệ ấy 

chẳng phải là sống, mà là chết, chẳng có Căn mà! Chớ nên chẳng biết đạo lý này! 



Chúng ta xem tiếp sự hộ niệm trong phần sau,  “vô lượng chư Phật hàm cộng hộ niệm”  

(vô  lượng  chư  Phật  đều  cùng  hộ  niệm),  vì  sao?  Vì  quý  vị  tương  ứng,  nên  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ, tạo tác [của quý vị]  chư Phật, Bồ Tát hoàn toàn hay biết. Quý vị là thiện 

nhân, thiện nam tử, thiện nữ nhân, nay quý vị nhất tâm cầu Vô Thượng Bồ Đề, hiếm có, khó 

được, chư Phật, Bồ Tát biết khởi tâm động niệm, biết sự phát tâm của quý vị, tự nhiên tương 

ứng đến hộ trì quý vị, hết thảy thiện thần hộ niệm quý vị. Vì sao? Thiện cảm ứng thiện, ác 

cảm ứng ác. Nếu quý vị làm chuyện ác thì có cảm ứng là yêu ma quỷ quái đều đến hộ trì, La 

Sát, ác thần đến hộ trì quý vị, giúp quý vị làm ác, đó là cảm ứng.  “Hộ niệm giả, bảo hộ ức 

 niệm dã. Hội Sớ viết: Hộ vị phú hộ, niệm vị ký niệm”  (Hộ niệm là che chở, nghĩ nhớ. Hội Sớ 

giảng: “Hộ là che chở, bảo vệ. Niệm là ghi nhớ”).  “Phú hộ”  (覆護) là bảo vệ, hộ trì, là điều 

quý vị đạt được. Phật, Bồ Tát bảo vệ, hộ trì quý vị. Phật, Bồ Tát thường thường nghĩ nhớ quý 

vị. Bất luận trong hoàn cảnh nào, Phật, Bồ Tát chẳng hề không chiếu cố. Nếu ý niệm của 

chúng ta sai trái, niệm niệm đều là tham, sân, si, niệm niệm đều là ngũ dục, lục trần, tôi vừa 

mới nói rồi đó, cũng có kẻ hộ niệm quý vị: Ma Vương Ba Tuần,  La Sát, yêu ma quỷ quái, 

oán thân trái chủ đều hộ niệm quý vị, trợ giúp quý vị tạo ác. Nói cách khác, họ giúp đỡ, dụ dỗ 

quý vị đi vào đâu? Vào tam đồ, đến các nơi khác nhau, như địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, đến 

những nơi đó. Người niệm Phật, Phật hộ niệm quý vị, quý vị sanh về thế giới Cực Lạc. Thiện 

nhân chẳng niệm Phật, trong tâm muốn sanh lên trời, hoặc muốn đời sau được hưởng phước 

báo nhân thiên, Phật, Bồ Tát, thiện thần đều gia hộ, hộ niệm quý vị, tâm nguyện nhất định 

xứng ý đúng lý, nhất định như nguyện. Ở chỗ này, chúng ta thấy kinh giáo nói: Đối hết thảy 

chúng sanh, chư Phật, Bồ Tát  “tùy tâm ứng lượng” , [tức là] thuận theo nguyện vọng của quý 

vị, mà Phật, Bồ Tát thỏa mãn nguyện vọng. Đó là nói rõ sau khi tương ứng, nhất định được 

hộ niệm! 



 “Tịnh Ảnh Sớ viết: Hộ sử ly ác, niệm linh tăng thiện”  (Tịnh Ảnh Sớ giảng: “Hộ khiến 

lìa ác, Niệm khiến tăng thiện”). Ngài đã tách hộ niệm ra để giảng, Hộ (護) là gì? Bảo vệ quý 

vị,  giúp  quý  vị  lìa  hết  thảy  ác;  Niệm  (念)  là  niệm  niệm  giúp  cho  quý  vị  tăng  thiện.  Cách 

giảng này cũng hay lắm!  “Cố tri thử lưỡng cú tổng tán hội trung chư đại sĩ” (nên biết hai 

Tập 111  973 



câu này khen ngợi chung các vị đại sĩ trong hội), tán thán chung những vị Bồ Tát tham dự 

pháp hội, Đại Sĩ là danh xưng để gọi Bồ Tát,  “tuân tu Phổ Hiền chi đức, sử dư Bồ Tát vô 

 biên thiện căn giai đắc thành thục, cố vô lượng chư Phật tất giai hộ niệm”  (tuân tu đức của 

Phổ Hiền, khiến cho vô biên thiện căn của các vị Bồ Tát khác được chín muồi. Do vậy, vô 

lượng chư Phật thảy đều hộ niệm). Thuở ấy, đức Thế Tôn mở pháp hội này tại Linh Sơn, vì 

chúng ta tuyên giảng kinh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát tham dự pháp hội lần ấy rất đông. Trong 

phần trước, kinh văn đã giới thiệu mười sáu vị Chánh Sĩ, trong số ấy, có nhiều vị Bồ Tát từ 

các phương khác đến, chẳng phải là người trong thế giới Sa Bà. Do vậy, ta có thể biết sự thù 

thắng của pháp hội. Nhục nhãn của lũ phàm phu chúng ta chẳng trông thấy, nhưng từ A La 

Hán trở lên đều có thể thấy. Thậm chí Tu Đà Hoàn đã khai thiên nhãn đều có thể trông thấy. 

Những vị Bồ Tát ấy bất luận là trong cõi này hay nơi phương khác, “cõi này” là nói đến thế 

giới Sa Bà, khu vực giáo hóa của Thích Ca Mâu Ni Phật là mười ức hệ Ngân Hà, chúng sanh 

ở trong ấy có bao nhiêu?  “Dư Bồ Tát”  là nói tới các vị Bồ Tát trong mười phương thế giới có 

duyên với Tịnh Tông, có duyên với A Di Đà Phật, những vị như vậy rất đông! Trong hội này, 

những vị đại Bồ Tát tu đức của Phổ Hiền đại sĩ có thể ảnh hưởng những vị Bồ Tát có duyên 

với Tịnh Tông trong mười phương thế giới, giúp họ thành thục thiện căn, nên mới có cách 

nói này:  “Vô lượng chư Phật thảy đều hộ niệm” , tức là như kinh văn đã chép:  “Vô lượng chư 

 Phật hàm cộng hộ niệm” . Sau khi chúng ta đọc xong, sẽ có thể cảm nhận được. Nếu chúng ta 

thật sự tu Tịnh Độ, tâm chân thành tu Tịnh Độ, nhất tâm nhất ý muốn thấy A Di Đà Phật, ý 

niệm ấy sẽ cảm vô lượng chư Phật đều cùng hộ niệm. Đức Phật nói kinh này chẳng hề nói 

dối, câu nào cũng chân thật. Đức của Phổ Hiền được giới thiệu đến đây. 





Phần kinh văn tiếp theo nói đến trí đức của Văn Thù Bồ Tát, những phần trước đều là 

 “tuân tu Phổ Hiền chi đức” , Phổ Hiền là hạnh đức, Văn Thù là trí đức. Hạnh cũng phải có trí 

huệ. Chẳng có trí huệ, tu hành sẽ nẩy sanh vấn đề. Trong Phật pháp, các vị tổ sư đại đức 

trong quá khứ thường dạy:  “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”  (từ bi làm gốc, phương tiện 

làm cửa), đó là Phật pháp, nhưng các Ngài còn nói:  “Từ bi đa họa hại, phương tiện xuất hạ 

 lưu”  (từ bi lắm họa hại, phương tiện thành hạ lưu), đó là gì? Trong từ bi và phương tiện nẩy 

sanh tác dụng phụ, vì sao nẩy sanh tác dụng phụ? Xử sự bằng cảm tình, vấn đề bèn nẩy sanh. 

Do vậy, cần phải dùng trí huệ, trí huệ của Văn Thù sẽ không xuất hiện vấn đề. Đều nhằm dạy 

chúng ta, trong cuộc sống hằng ngày phải dùng lý trí, chớ nên dùng cảm tình. Dùng cảm tình 

sẽ thường là thiên kiến, dùng trí huệ sẽ chẳng có thiên kiến. Do vậy, đã có hạnh Phổ Hiền, 

vẫn phải có trí đức của Văn Thù, [hay gọi tắt là] Văn Thù trí. Chúng ta đọc kinh văn: 





 (Kinh) Chƣ Phật sát trung, giai năng thị hiện.  

 

(經) 諸佛剎中。皆能示現。 

974  Tập 111 





 (Chánh kinh: Trong các cõi Phật, đều có thể thị hiện).  





Đây  là  tướng  biểu  thị  của  Văn  Thù  trí  đức.  Trí  huệ  là  gì?  Trí  huệ  là  thật  sự  có  thể 

buông xuống, có thể thị hiện trong các cõi Phật. 





 (Kinh) Thí thiện huyễn sƣ, hiện chúng dị tƣớng.  

  

(經) 譬善幻師。現眾異相。 

  

 (Chánh kinh: Ví như người giỏi huyễn thuật, có thể hiện các tướng lạ).  





Đây là nêu tỷ dụ,  “thiện huyễn sư”  là nhà ảo thuật, tuy chẳng phải là thật, nhưng kẻ ấy 

có thể hiện ra rất nhiều hình tượng khác nhau! 





 (Kinh) Ƣ bỉ tƣớng trung, thật vô khả đắc.  

  

(經) 於彼相中。實無可得。 

  

 (Chánh kinh: Trong các tướng ấy, thật sự chẳng thể được).  





Các tướng trong tỷ dụ ấy là giả, chẳng thật. Đó là trí huệ, hiển lộ trí huệ. 





 (Kinh) Thử chƣ Bồ Tát, diệc phục nhƣ thị.  

 

(經) 此諸菩薩。亦復如是。 

  

 (Chánh kinh: Các vị Bồ Tát ấy cũng giống như thế).  

   

Tập 111  975 





Do vậy, các Bồ Tát thị hiện trong thế gian này, giáo hóa hết thảy chúng sanh, quyết 

định chẳng có chấp trước, phân biệt, chẳng khởi tâm động niệm, nên hằng thuận chúng sanh, 

tùy hỷ công đức. Kinh Lăng Nghiêm đã nói:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”  (thuận 

theo tâm chúng sanh, mà ứng hiện phù hợp với khả năng nhận biết của họ). Đây cũng là nói 

rõ: Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, chẳng liên can bất cứ ai. Vì thế, toàn là “tự làm, tự 

chịu”, phải thừa nhận điều này, chẳng liên can bất cứ ai! Có thể tham cứu thấu suốt đạo lý 

này, trong bất luận hoàn cảnh nào, quý vị cũng có thể tâm bình khí hòa, chẳng oán trời, trách 

người. Kẻ tâm bình khí hòa có thể thấy rất rõ ràng. Đó là trí huệ của Văn Thù. 





 (Kinh)  Thông  chƣ  pháp  tánh,  đạt  chúng  sanh  tƣớng,  cúng  dƣờng  chƣ  Phật,  khai 

 đạo quần sanh, hóa hiện kỳ thân, do nhƣ điển quang. Liệt ma kiến võng, giải chƣ triền 

 phƣợc.  Viễn  siêu  Thanh  Văn,  Bích  Chi  Phật  địa,  nhập  Không,  Vô  Tƣớng,  Vô  Nguyện 

 pháp môn, thiện lập phƣơng tiện, hiển thị tam thừa.  



(經)  通諸法性。達眾生相。供養諸佛。開導群生。化現

其身。猶如電光。裂魔見網。解諸纏縛。遠超聲聞辟支佛地。

入空無相無願法門。善立方便。顯示三乘。 



 (Chánh  kinh:  Thông  hiểu  các  pháp  tánh,  thấu  hiểu  tướng  chúng  sanh,  cúng  dường 

 chư Phật, chỉ dạy quần sanh, hóa hiện thân mình giống như tia chớp, xé lưới ma kiến, tháo 

 các  triền  phược.  Vượt  xa  địa  vị  Thanh  Văn,  Bích  Chi  Phật,  nhập  pháp  môn  Không,  Vô 

 Tướng, Vô Nguyện, khéo lập phương tiện hiển thị tam thừa).  





Đoạn này toàn là nói về trí đức của Văn Thù Bồ Tát, chúng ta hãy đọc lời chú giải: 

 “Thượng nhất đoạn văn” , [nghĩa là] đoạn văn vừa đọc trên đây,  “tục diễn”  (tiếp tục diễn 

nói), Tục (續) là tiếp theo,  “Chuyển Pháp Luânchi đệ thất tướng”  (tướng thứ bảy là Chuyển 

Pháp Luân), đã nói về hạnh Phổ Hiền, lại còn có Văn Thù Bồ Tát cần phải nói tiếp, nên tiếp 

tục diễn nói về tướng Chuyển Pháp Luân thứ bảy.  “Bổn phẩm danh vi Đức Tuân Phổ Hiền, 

 chánh biểu kinh trung Phổ Hiền vị liệt Thượng Thủ chi nghĩa”  (phẩm này có tên là Đức Tuân 

Phổ Hiền, chính là để biểu thị ý nghĩa: Trong kinh này, ngài Phổ Hiền được xếp vào địa vị 

Thượng Thủ). Vị Thượng Thủ thứ nhất là Phổ Hiền Bồ Tát, giống như kinh Hoa Nghiêm . 

 “Cái bổn kinh vi Viên Giáo, tùng quả khởi nhân, cố tiên Phổ Hiền, nhi thứ Văn Thù. Phổ 

 Hiền biểu Hạnh, Văn Thù biểu Trí. Vô Trí tắc bất năng khởi Hạnh, cố phục đương tiêu hiển 

 Văn Thù” (đó là vì kinh này là Viên Giáo, từ nhân dấy lên quả, cho nên trước là Phổ Hiền, kế 

đến là Văn Thù. Phổ Hiền biểu thị Hạnh, Văn Thù biểu thị Trí. Không có Trí sẽ chẳng thể 

976  Tập 111 



khởi Hạnh, do vậy, phải nêu rõ Văn Thù). Đây là nói rõ duyên do của đoạn kinh này, vì sao ở 

đây phải nói đoạn kinh văn này, nêu ra nguyên nhân. Trong phần trước, đã nói về hạnh Phổ 

Hiền. Kinh này là Viên Giáo, y chiếu giáo nghĩa của kinh này, viên cực, đốn cực, vì kinh này 

dạy chúng ta thành tựu trong một đời, nên được gọi là Đốn Giáo, chẳng phải là bảo chúng ta 

phải tu vài đời, chẳng phải vậy, mà là thành tựu ngay trong một đời! Trong một đời này, ngay 

khi còn đang sống sờ sờ, có nghĩa là gì? Người niệm Phật chúng ta vãng sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, chư vị nhất định phải biết điều này, là ra đi trong khi còn sống, không phải 

là chết rồi mới đi. Lúc lâm chung, tôi không nói “sắp chết” mà nói “lúc sắp ra đi”, quý vị 

thấy A Di Đà Phật đến tiếp dẫn, đầu óc quý vị rất sáng suốt, tỉnh táo, chẳng thấy sai lầm. A 

Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí đến tiếp dẫn ta, quý vị nói rõ với người chung quanh: “Phật 

đến đón tiếp tôi, tôi theo Phật ra đi”, chẳng phải là ra đi trong khi còn sống ư? Sau khi ra đi, 

chẳng cần đến xác thân nữa. Chư vị phải biết điều này: “Ra đi trong khi còn sống”, cho nên 

là [thành tựu] trong một đời này. 



Bản  thân  quý  vị  quyết  định  chẳng  có  cảm  giác  quý  vị  đã  chết  rồi  sanh  về  bên  kia, 

chẳng có chuyện ấy! Linh tánh của quý vị rời khỏi cơ thể này, theo Phật cùng đến thế giới 

Cực Lạc. Không phải là chết rồi mới đi, đã chết thì làm sao có thể đi được? Chết rồi mới đi 

sẽ chẳng dễ dàng, như vậy thì cũng phải rất có thiện căn, đó là gì? Thân Trung Ấm đắc độ, có 

những trường hợp như vậy, nhưng rất ít! Trong hiện thời, những năm qua, chúng ta đề xướng 

nghi thức Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự do Trung Phong thiền sư biên soạn, rất có hiệu quả, 

nhằm  độ  Trung  Ấm,  âm  dương đều  lợi lạc.  Những  chúng sanh trong cõi  U  Minh  có vãng 

sanh [Cực Lạc] hay không? Có, nhưng chẳng nhiều lắm, đại đa số vãng sanh thiên đạo, do 

nguyên nhân nào? Kẻ hiểu rõ thế giới Cực Lạc quá ít. Do vậy, những đồng tu thường nghe 

kinh, biết nhiều về thế giới Cực Lạc, chúng ta nghe kinh trong pháp hội này, tại đạo tràng 

này, không chỉ loài người chúng ta đang nghe, chúng ta chẳng thấy chư linh trong cõi u minh, 

số lượng đông hơn chúng ta chẳng biết bao nhiêu lần. Chư linh nghe kinh tốt lắm, trong Tam 

Thời Hệ Niệm Pháp Sự, do họ thường đến nghe kinh, sẽ thật sự vãng sanh. Kẻ chẳng thường 

nghe kinh có ít cơ hội hơn, chúng ta có thể lý giải, suy nghĩ điều này. 



Kinh giáo Tịnh Độ chẳng thể không giảng, bản thân chúng ta đọc kinh liễu giải, chính 

mình đắc độ. Chính mình liễu giải mà nếu không giúp đỡ người khác, chẳng giới thiệu kinh 

này cho người khác, tức là có lỗi với chính mình, có lỗi với Phật, Bồ Tát, có lỗi với A Di Đà 

Phật. A Di Đà Phật muốn phổ độ chúng sanh, cớ sao quý vị chỉ độ chính mình, chẳng đoái 

hoài kẻ khác? Chẳng tương ứng với bổn nguyện của A Di Đà Phật. Chúng ta muốn sanh về 

thế giới Cực Lạc, hy vọng mang theo một số chúng sanh cùng đi, A Di Đà Phật sẽ hoan hỷ. 

Vì thế, toàn tâm toàn lực khuyên dạy hết thảy chúng sanh nhận thức Tịnh Độ, phát nguyện 

cầu sanh Tịnh Độ. Nói theo Tịnh nghiệp tam phước, chính mình đã thành tựu, chớ nên quên 

giúp đỡ người khác, đấy chính là câu cuối cùng,  “khuyến tấn hành giả”.  Đối với người tu 

Tập 111  977 



hành, chúng ta phải khuyên họ phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc, thành tựu viên mãn 

trong một đời, đấy mới thật sự là đồng tâm, đồng đức, đồng nguyện, đồng hạnh với A Di Đà 

Phật. Vì thế, chẳng thể không biết Văn Thù trí. Ở đây có hai câu nói rất hay,  “vô trí tắc bất 

 năng khởi hạnh, cố đương tiêu hiển Văn Thù”  (chẳng có Trí sẽ chẳng thể khởi Hạnh, cho nên 

phải nêu bày, nói rõ Văn Thù). Bởi lẽ, hạnh là trọng yếu, nhưng trí cũng chẳng thể thiếu. 



 “Như Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận viết: Bất độ Văn Thù trí hải, nan nhập Phổ 

 Hiền hạnh môn. Dĩ bất năng liễu tri tự tâm, nhất niệm đốn viên, bình đẳng chánh tánh, phàm 

 thánh cộng hữu, nhất tế vô sai. Dĩ bất liễu cố, sở hữu nguyện hạnh tất bất cụ túc”  (như sách 

Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận đã nói: “Chẳng vượt biển trí Văn Thù, khó nhập Phổ 

Hiền  hạnh  môn.  Do  chẳng  thể  hiểu  rõ  tự  tâm,  nhất  niệm  đốn  viên,  chánh  tánh  bình  đẳng, 

phàm và thánh đều cùng có, chẳng sai biệt mảy may nào. Do chẳng hiểu rõ nên tất cả hạnh 

nguyện thảy đều chẳng trọn đủ”). Đó là gì? Trí huệ trọng yếu. Thích Ca Mâu Ni Phật suốt 

đời giảng kinh thuyết pháp bốn mươi chín năm, giảng Bát Nhã hai mươi hai năm. Chư vị 

nghĩ xem, [đức Phật] suốt đời giảng kinh bốn mươi chín năm, giảng Bát Nhã hai mươi hai 

năm, gần như là một nửa thời gian, đó là gì? Coi trọng trí huệ. Bát Nhã là trí huệ Văn Thù. 

Luận định thông thường, trong sự giáo học suốt một đời, môn học ấy tốn thời gian dài như 

thế, nên pháp môn chủ tu trong cả đời Thích Ca Mâu Ni Phật là Bát Nhã. A Hàm là Tiểu 

Thừa, là cơ sở. Trong A Hàm giảng “đoạn ác, tu thiện” đều là nói theo Sự, quá nửa quả báo 

là phước báo nhân thiên, nên rất nhiều người thích học, họ chẳng tách rời phước báo nhân 

thiên, họ mong muốn thứ ấy. Phương Đẳng là dự bị, Bát Nhã là chánh tu, Pháp Hoa nhằm 

giúp quý vị tăng tấn. Từ chỗ này chúng ta liễu giải, chủ tu trong Phật pháp là trí huệ, làm sao 

có thể là mê tín cho được? Phật pháp và mê tín hoàn toàn tương phản! Hai mươi hai năm dạy 

trí  huệ,  lẽ  nào  dạy  kẻ  khác  hồ  đồ?  Đâu  có  lẽ  nào  như  thế!  Nói  Phật  giáo  là  mê  tín  là  do 

nguyên nhân nào? Do chẳng nhận thức Phật giáo, hiểu lầm mất rồi, chê Phật giáo là mê tín, 

ngỡ Phật giáo là tôn giáo. Phật giáo không phải là tôn giáo, mà là sự giáo dục của Thích Ca 

Mâu Ni Phật. 



Mấy câu này có ý nghĩa rất sâu,  “bất độ Văn Thù trí hải,  “độ”  (度) là vượt qua, cũng 

có nghĩa là nói: Quý vị chẳng thâm nhập trí huệ của Văn Thù Bồ Tát, khó thể nhập hạnh môn 

của Phổ Hiền. Phổ Hiền hạnh nương vào Văn Thù trí. Chẳng có Văn Thù trí, quý vị sẽ không 

thể hành Phổ Hiền hạnh được! Trong phần trước, đã nói cương lãnh của Phổ Hiền hạnh là 

mười  đại  nguyện  vương,  [chẳng  có  Văn  Thù  trí]  sẽ  chẳng  thể  thực  hiện  mười  đại  nguyện 

vương. Mười nguyện ấy, mỗi nguyện sau đều sâu hơn nguyện trước, càng về sau càng khó. 

Bắt đầu từ đâu? Từ  “lễ kính chư Phật” , chúng ta có tâm lễ kính hay không? Nếu có Văn Thù 

trí, tâm ấy sẽ phát khởi. Vì sao có thể phát khởi? Quý vị liễu tri tự tâm. Văn Thù trí chẳng 

cógì khác, chính là quý vị nhận biết chính mình. Người Hoa thường nói:  “Nhân yếu hữu tự 

 tri chi minh”  (con người phải tự biết mình), quý vị phải nhận biết chính mình. Chính mình là 

978  Tập 111 



gì? Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật thường nói:   “Bổn lai thị Phật”  (vốn sẵn là Phật). 

Mỗi chúng sanh vốn là Phật, đó là Văn Thù trí, chân thật trí huệ, tâm cung kính mới có thể 

sanh khởi. Chúng ta học Phật, rất cung kính Phật, hết thảy chúng sanh đều là Phật, phải có 

tâmcung kính đối với họ giống như cung kính Phật, đối với người, đối với sự, đối với vật, đối 

với thiên địa vạn vật, thật sự sanh khởi tâm cung kính. Đối với người phải lễ kính, lễ tiết hiện 

thời là cúi đầu lễ, gật đầu không được, thiếu cung kính! Đúng quy củ đứng đó, gập mình chín 

mươi độ cúi đầu lễ, ắt phải như vậy. Vào thời cổ, hành lễ là đảnh lễ tam bái, đó là cổ lễ, nay 

chúng ta đối trước tượng Phật vẫn đảnh lễ tam bái, chẳng quên cổ lễ. Phật là cổ nhân, chúng 

ta vẫn dùng phương cách của cổ nhân để hành lễ đối với Ngài. 



Đối với con người hiện đại, phải hiện đại hóa; nếu chẳng hiện đại hóa, rất nhiều người 

hiện thời chẳng thể tiếp nhận. Quý vị nói xem có nhiều kẻ học Phật, bảo kẻ ấy hãy học Phật, 

gặp mặt pháp sư phải lạy, [kẻ ấy giãy nảy]: “Thôi đi, chẳng học!” Phải thông quyền đạt biến, 

chẳng thể cố chấp giữ quy củ đã thành nề nếp, con người hiện thời có lễ tiết hiện thời, vậy thì 

sao? Thấy tượng Phật bèn khom mình cúi đầu ba lượt, đó là lễ kính nhất. Như thế thì họ sẽ 

đến [với Phật] rất dễ dàng, sẽ có thể tiếp dẫn rất nhiều người. Tới khi nào chính kẻ ấy bái lạy, 

đó là chuyện của kẻ ấy, chẳng phải là chuyện của chúng ta. Đó là đúng! Quý vị đã học thông 

suốt Phật pháp, học sống động, vận dụng sống động. Đặc biệt là đối với kẻ sơ học. Nếu quý 

vị dẫn mấy người sơ học đến nơi đây, họ thấy phải bò toài ra đất khấu đầu, họ sẽ cảm thấy 

khó chịu, lần sau chẳng đến nữa, quý vị đã dọa họ chạy mất rồi! Họ sẽ nói Phật giáo là mê 

tín, phong kiến, buộc con người quay lại thời đại cổ lỗ, làm sao họ có thể chịu được? Do vậy, 

chúng  ta  nhất  định  phải  biết,  Phật  giáo  hiện  thời  phải  dùng  lễ  tiết  hiện  thời,  Phật  giáo  tại 

ngoại quốc bèn dùng lễ tiết ngoại quốc, họ đều vui vẻ. Thông quyền đạt biến, chớ nên không 

biết điều này. 



Do  vậy,  liễu  tri  tự  tâm,  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể.  Nhất  niệm  đốn  viên,  nhất 

niệm là vô niệm, hữu niệm là nhị niệm. Nhất niệm là bình đẳng, nhị niệm bèn dấy động sóng 

gió.  “Nhất niệm đốn viên” ,  “viên”  là viên mãn,  “đốn”  là nhanh chóng, đúng vậy đấy, viên 

mãn!  “Bình đẳng chánh tánh” : Mảy may sai biệt cũng chẳng có, y báo và chánh báo trang 

nghiêm trong mười pháp giới đều có cùng một pháp tánh, cũng là nói chúng có cùng một tự 

tánh.  “Phàm  thánh  cộng  hữu,  nhất  tế  vô  sai”   (phàm  thánh  đều  cùng  có,  cùng  là  một  tánh 

chẳng sai khác),  “nhất tế”  là nhất tánh, nhất tâm, [ “nhất tế vô sai” ] là chẳng sai biệt mảy 

may nào. Không chỉ là phàm lẫn thánh đều cùng có, mà y báo và chánh báo đều cùng có. 

Kinh Hoa Nghiêm diễn tả “tình và vô tình cùng chung có” bằng câu:  “Tình dữ vô tình đồng 

 viên chủng trí” ,  “đồng”  là bình đẳng,  “viên”  là viên mãn,  “chủng trí”  là Nhất Thiết Chủng 

Trí, đó là sự chứng đắc nơi quả địa Như Lai. Quý vị thấy vô tình cũng đều cùng viên mãn 

Chủng Trí. 

Tập 111  979 





Thuở chúng tôi còn trẻ, khi ấy tôi mới ngoài bốn mươi tuổi, dạy học tại Phật Quang 

Sơn. Lúc đó, tại Phật Quang Sơn có ba vị thầy xuất gia là pháp sư Tinh Vân, pháp sư Hội 

Tánh và tôi, ba người xuất gia, còn có hai vị tại gia là cư sĩ Phương Luân và cư sĩ Đường 

Nhất Huyền, họ là đại cư sĩ. Bản lãnh Phật học của họ đều cao hơn chúng tôi, lớn tuổi hơn, 

thời gian học Phật đều lâu hơn chúng tôi. Chúng tôi đã nhiều lần cùng nhau thảo luận vấn đề 

này, nhưng chẳng có kết luận, câu  “tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”  phải giảng như thế 

nào? Nếu quý vị nói hữu tình chúng sanh, sau khi [chính mình] đã thành Phật thì [sẽ thấy hết 

thảy] hữu tình chúng sanh đều thành Phật, vẫn còn tạm được. Chứ sau khi đã thành Phật, cớ 

sao hoa, cỏ, cây cối, núi, sông, đại địa cũng thành Phật? Nói không thông! Do vậy, lúc đó, có 

rất nhiều vấn đề tôi đánh dấu hỏi, tồn nghi! Đức Phật nói chắc chắn chẳng sai, nhưng nay 

chúng ta chẳng có trí huệ ấy, chẳng nghĩ thông suốt đạo lý ấy! Nay tôi đã minh bạch, hiểu rõ, 

hiểu rõ như thế nào? Kinh Hoa Nghiêm đã nói thấu triệt, thuở ấy, chúng tôi chẳng đọc thông 

suốt kinh Hoa Nghiêm, đọc thì đọc vậy, tựa hồ hiểu, nhưng chẳng hiểu, trong ấy có rất nhiều 

vấn  đề.  Trong  quá  khứ,  chúng  ta  đã  học tập  Vọng  Tận  Hoàn Nguyên  Quán của  Hiền  Thủ 

quốc sư hai lượt, vấn đề ấy đã được giải quyết. Tình và vô tình đúng là có cùng một Thể. Khi 

ta đã thành Phật, hết thảy chúng sanh đều thành Phật, cây cối, hoa, cỏ, núi, sông, đại địa toàn 

bộ đều thành Phật, thật vậy, chẳng giả! Kẻ giác ngộ thấy hết thảy các pháp chẳng chấp tướng. 

Chẳng chấp tướng sẽ thấy gì? Thấy pháp tánh, Tông Môn nói là “minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật”. Quý vị thấy hết thảy chúng sanh đều có cùng một điều bình đẳng, ở đây, 

điều bình đẳng ấy được gọi là  “chánh tánh” , tức là tự tánh, lẽ nào chẳng phải là Phật? Thấy 

hết thảy cây cối, hoa cỏ, núi, sông, đại địa là pháp tánh. Chánh tánh và pháp tánh là một tánh, 

cùng là một tánh với tự tánh, chẳng phải là hai tánh. 



Hết sức khó có, cận đại, trong mấy năm gần đây nhất, khoa học tiên tiến, các nhà khoa 

học Lượng Tử đã cho chúng ta biết, đúng là cùng một Thể. Khó có! Lượng Tử Lực Học cho 

chúng ta biết vật chất là thứ gì? Là chuyện như thế nào? Họ nói ra sao? [Vật chất] là hiện 

tượng do ý niệm dao động, điều này đã giúp ích Phật pháp rất lớn. Vì Phật pháp bảo “vạn sự 

vạn tướng trong vũ trụ là hiện tượng dao động”. Các nhà Lượng Tử Lực Học đã chứng tỏ, 

đức Phật nói điều này là thật, chẳng giả! Nhất niệm bất giác bèn có vô minh, là hiện tượng 

dao động.  “Vô minh bất giác sanh tam tế, cảnh giới vi duyên trưởng lục thô”  (vô minh bất 

giác sanh ra ba tế tướng, cảnh giới làm duyên tăng trưởng sáu thô tướng), đó là nói về sự phát 

triển của vũ trụ, trong ấy sanh ra biến hóa vô lượng vô biên vô tận, chẳng thể nghĩ bàn! Dẫu 

nói nhiều đến mấy, nó là một huyễn tướng, chẳng thật! Nói tóm lại, vạn pháp đều là Không: 

 “Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng như chớp”.  Hai câu 

này nói rất hay, các nhà khoa học Lượng Tử đã thật sự chứng minh. 



Đức Phật muốn chúng ta phải dùng trí huệ ấy, dùng thanh tịnh bình đẳng giác để nhìn 

thế gian, quý vị mới có thể thấy chân tướng, mới có thể thấy hết thảy vạn pháp chẳng sai 

980  Tập 111 



khác mảy may. Không chỉ là phàm - thánh chẳng có sai biệt, mà đều là tự tánh hiện. Phàm - 

thánh sai biệt ở chỗ nào? Hiểu rõ tự tánh là thánh nhân, mê hoặc tự tánh là phàm phu. Phàm - 

thánh sai biệt ở chỗ mê hay ngộ, chẳng liên quan gì đến tự tánh. Tự tánh chẳng có mê hay 

ngộ.  Con  người  có  mê  hay  ngộ,  chứ  tự  tánh  chẳng  có  mê  hay  ngộ,  phải  hiểu  đạo  lý  này! 

Vọng tâm có mê hay ngộ, chân tâm chẳng có  mê hay ngộ. Đó là vũ trụ và nhân sinh quan 

trong nhà Phật. Do vậy, tiên sinh Phương Đông Mỹ đã nói:   “Triết học trong kinh Phật là 

 đỉnh cao nhất trong triết học trên toàn thể thế giới” , câu nói ấy rất hay. Mấy câu nói sau đây 

có  thể  chứng  minh  [lời  của  cụ  Phương],  “liễu  tri  tự  tâm,  nhất  niệm  đốn  viên,  bình  đẳng 

 chánh tánh, phàm thánh cộng hữu, nhất tế vô sai”.  



 “Dĩ bất liễu cố, sở hữu nguyện hạnh giai bất cụ túc”  (do chẳng hiểu rõ nên tất cả hạnh 

nguyện đều chẳng trọn đủ). Nếu chẳng biết chuyện này, sẽ phiền phức lớn. Phiền phức lớn cỡ 

nào? Mê hoặc, điên đảo, tạo nghiệp thọ báo, luân hồi trong lục đạo. Giác ngộ bèn như thế 

nào? Chẳng còn luân hồi trong lục đạo, vĩnh viễn vượt thoát. Do vậy, quý vị thường sanh tâm 

hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. Trong tâm mục của người thế gian, đấy mới là thật sự đạt đến 

cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn rốt ráo. Chúng tôi đã nói rất nhiều lần, chuyện này chẳng mảy 

may liên quan đến giàu, nghèo, sang, hèn! Giàu, nghèo, sang, hèn là gì? Là nghiệp báo của 

phàm phu. Khi quý vị giác ngộ, sẽ hoàn toàn vượt thoát, vượt thoát lục đạo phàm phu, vượt 

trỗi những bậc tiểu thánh, thọ dụng tự nhiên thay đổi. Hôm nay đã hết thời gian rồi, ngày mai 

chúng ta lại tiếp tục học tập. 



----------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 112 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi ba, hàng thứ ba, xem từ giữa hàng thứ ba. 

Tập 112  981 





 “Như Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận viết”  (như Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín 

Luận nói), chúng ta xem từ chỗ này.  “Bất độ Văn Thù trí hải, nan nhập Phổ Hiền hạnh môn”  

(chẳng  vượt  biển  trí  Văn  Thù,  khó  nhập  hạnh  môn  Phổ  Hiền),  hai  câu  này  vô  cùng  quan 

trọng, đặc biệt nhắc nhở các đồng học học Phật chúng ta nhất định phải coi trọng trí huệ. 

Trong xã hội hiện thời, nhìn trên hình thức, giáo dục dường như rất phát triển, trường học rất 

nhiều. Quan sát cẩn thận, tất cả sự giáo dục hiện thời, chúng ta thường nói là giáo dục gia 

đình, giáo dục trong học đường, giáo dục trong xã hội, cho đến giáo dục tôn giáo, đều chẳng 

nhấn  mạnh  trí huệ,  chỉ  nhấn  mạnh  kiến  thức.  Chư  vị phải  biết:  Trí  huệ  và  kiến  thức  khác 

nhau, chẳng tương đồng! Trí huệ có thể giải quyết hết thảy vấn đề, giải quyết rất viên mãn, 

chẳng  để  lại  hậu  quả.  Kiến  thức  có  hạn  chế,  nó  chẳng  thể  giải  quyết  hết  thảy  vấn  đề,  có 

những vấn đề có thể giải quyết được, nhưng cũng có những vấn đề chẳng thể giải quyết, lại 

còn để lại rất nhiều hậu quả, chúng ta chớ nên chẳng biết điều này! Học rộng nghe nhiều, mà 

nếu chẳng có trí huệ, sẽ là tri thức (kiến thức). Trí huệ học từ đâu? Trí huệ chẳng lìa Giới, 

Định, Huệ, nhất định là từ Giới - Định mà khai trí huệ, trí huệ mới thấu lộ. Nói cách khác, 

người tâm thường ở trong Định, sẽ dễ khai trí huệ. Nếu một kẻ tâm bộp chộp, hời hợt, làm 

sao có trí huệ cho được? Do vậy, vào thời cổ, tại Trung Quốc, đối với người đọc sách, điều 

trọng yếu nhất là trong cuộc sống hằng ngày phải thể hiện sự ổn trọng, ít nói, động tác rất 

thong thả. Như trong kinh, đức Phật đã nêu tỷ dụ:  “Na Già thường tại Định, vô hữu bất định 

 thời” (Na Già thường trong Định, chẳng lúc nào bất định). Na Già (Nāgá) là tiếng Phạn, dịch 

sang nghĩa tiếng Hán là Long, hoặc Tượng. Chúng ta chưa thấy rồng, nhưng đã thấy voi. Quý 

vị thấy dáng vẻ của con voi, chúng ta gọi [dáng vẻ ấy] là oai nghi, rất ổn trọng, nó đứng ở đó, 

bước đi cũng rất chậm. Phải học ổn trọng như vậy, hiển thị đang ở trong Định. Trong đời 

này, tôi đã gặp một người là Chương Gia đại sư, lão nhân gia giống như kinh nói  “vô hữu bất 

 định thời”  (chẳng lúc nào không định). Ngài nói với tốc độ rất chậm, nói từng chữ một. Tôi 

nói khá chậm, nhưng so với Chương Gia đại sư, tốc độ của tôi quá nhanh! Tốc độ nói của 

Ngài hết sức chậm, mỗi câu nói từng chữ một, lại còn giữa mỗi câu nghỉ một chút, chẳng nói 

tiếp ngay. Đi, đứng, nằm, ngồi vô cùng thong thả. Lúc tôi quen biết Ngài, lão nhân gia sáu 

mươi lăm tuổi, tôi tin tưởng Ngài đã huấn luyện thành tâm thái như vậy từ nhỏ. 



Bởi lẽ đó, gia giáo tại Trung Quốc xưa kia dạy dỗ trẻ nhỏ, từ bé đã dạy con hành động 

thong thả, dưỡng thành thói quen rất ổn trọng, tâm rất thanh tịnh, rất định, dễ dàng khai trí 

huệ. Trí huệ có tiểu ngộ, có đại ngộ, có đại triệt đại ngộ. Tiểu ngộ thì gần như mỗi ngày đều 

có. Đại ngộ một năm cũng có vài lần thì người ấy có trí huệ. Con người hiện tại đòi hỏi tốc 

độ, chuyện gì cũng đều phải nhanh, nhanh đến mức tâm tánh bộp chộp, hời hợt, chẳng còn ổn 

trọng, đương nhiên trí huệ cũng chẳng còn nữa, toàn là tri thức, cho nên nẩy sanh vấn đề. 

Vấn đề nẩy sanh đầu tiên là thân thể chẳng khỏe mạnh, rất nhiều bệnh tật, đến tuổi trung niên 

sẽ rất rõ rệt. Vào thời cổ, người có bệnh tật quá nửa là lứa tuổi lão niên, chứ trung niên và 

tráng niên sẽ chẳng có tình trạng ấy, đều là tuổi lão niên. Hiện thời đã sớm hơn, ngay tuổi 

982  Tập 112 



thanh niên cũng xuất hiện vấn đề, bệnh tật đã lộ ra. Do đó, cầu trí huệ là trọng yếu, học ổn 

trọng là trọng yếu. Nói cách khác, Giới, Định, Huệ là trọng yếu. Giới học từ chỗ nào? Từ Đệ 

Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, hãy nghiêm túc học tập. Chẳng có hai thứ ấy, nói cách khác, người 

đó chẳng tĩnh tâm được, chẳng định được, biểu hiện bên ngoài chắc chắn là tâm bộp chộp, 

vội vàng. Chẳng cần xét ai khác, từ chính mình cũng có thể nhận biết, tật xấu ấy chớ nên 

không sửa. Do vậy, hai câu ở đây nhắc nhở chúng ta phải khai trí huệ, sau khi đã khai trí huệ 

rồi thì mới có thể bắt tay học tập hạnh Phổ Hiền. Chẳng phải là kẻ bình phàm không học 

hạnh Phổ Hiền, kẻ bình phàm cũng học, nhưng chẳng phải là hạnh Phổ Hiền. Thí dụ như  “lễ 

 kính chư Phật” , ta thấy người khác đều rất lễ phép, đó có phải là hạnh Phổ Hiền hay không? 

Chẳng phải! Hạnh của quý vị giống như hạnh Phổ Hiền, là bề ngoài, trong tâm chẳng phải là 

Phổ Hiền, vì sao? Trong tâm còn có tự tư tự lợi, còn có tiếng tăm, lợi dưỡng, như vậy thì 

chẳng phải là hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác chứ 

không mê, tu lễ kính chư Phật như vậy chính là hạnh Phổ Hiền. Do đó, hai câu này rất chánh 

xác, nếu trí huệ đã khai thì ngôn hạnh sẽ tương ứng với hạnh Phổ Hiền. Nay chúng ta học 

cách nào cũng chẳng giống, chủ yếu là vì tâm chẳng giống! 



Quý vị thấy tâm các Ngài [được diễn tả] bằng năm câu tiếp theo, ngày hôm qua, chúng 

ta cũng đã đọc rồi, đó là tâm Phổ Hiền.  “Dĩ bất năng liễu tri tự tâm”  (do chẳng thể biết rõ tự 

tâm), tâm Phổ Hiền là liễu tri tự tâm. Trước đó, chúng ta thêm vào  “bất năng”  (chẳng thể), 

chẳng thể liễu tri tự tâm bèn là phàm phu. Chẳng thể liễu tri tự tâm là chưa khai ngộ. Không 

chỉ quý vị chưa chứng ngộ, mà giải ngộ cũng chưa khai. Giải ngộ là hiểu rõ, quý vị vẫn chưa 

làm được. Hiện thời, căn bản là chúng ta chưa hiểu rõ, vì sao biết là về căn bản chưa hiểu rõ? 

Có tự tư tự lợi, có đúng, sai, ta, người, có lợi, hại, được, mất, đó là hoàn toàn chưa thể liễu tri. 

Thật sự liễu tri, những ý niệm ấy sẽ chẳng còn nữa, chẳng có tự tư tự lợi, đúng như cổ đức đã 

nói  “ái nhân như kỷ” (thương người như thương chính mình). Không chỉ đối với con người, 

mà đối đãi tất cả hết thảy sanh vật, hết thảy vạn pháp, đều thân thiết như đối với chính mình. 

Đó là Phổ Hiền Bồ Tát, là tất cả các vị Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc, vì sao? Các Ngài đều 

tu hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền biết vạn sự vạn vật trong vũ trụ đều do chính mình tâm 

hiện thức biến, [tức là] do chân tâm của chính mình hiện, do tánh thức của chính mình biến, 

là một, không hai! Vì thế,  “nhất niệm đốn viên” , ý niệm vừa dấy lên bèn là công đức viên 

mãn, chẳng có gì không viên mãn. Như trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói  “trí huệ, 

 đức tướng” , Ngài quy nạp vạn sự vạn vật thành bốn chữ  “trí huệ, đức tướng” , chẳng có gì 


không viên mãn. Đức là năng lượng, chúng ta cũng có thể gọi nó là “năng lực”, Tướng là 

tướng hảo, hiện tướng, thảy đều viên mãn.  “Bình đẳng chánh tánh, phàm thánh cộng hữu, 

 nhất tế vô sai”  (bình đẳng chánh tánh, phàm và thánh cùng có, chẳng sai khác mảy may), bổn 

tánh của hết thảy các pháp là một, không hai. Đó là khai ngộ, hiểu rõ.  “Dĩ bất liễu cố, sở hữu 

 nguyện hạnh tất bất cụ túc”  (do chẳng hiểu rõ, nên tất cả nguyện hạnh thảy đều chẳng trọn 

đủ), vì quý vị không hiểu rõ, chẳng biết, [tức là] chẳng biết chân tướng sự thật này, quý vị tu 

Tập 112  983 



hết thảy nguyện hạnh,  “bất cụ túc”  là chẳng viên mãn, chẳng có gì là viên mãn. Chúng ta 

phải tu công đức ấy viên mãn, tu công đức viên mãn, chẳng thể không biết chân tướng sự thật 

này. Hiện thời, chân tướng sự thật này được giảng rất nhiều trong kinh giáo Đại Thừa, giảng 

rất  nhiều,  giảng  rất  rõ  ràng,  luôn  luôn  nhắc  nhở  chúng  ta,  vì  chúng  ta  chưa  chuyển  đổi  ý 

niệm. Trong khi học tập kinh giáo, nghe cảm thấy hay lắm, gật gù, lúc tan học, quên tuốt 

luốt, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, vẫn y như cũ, tập khí phiền não nắm quyền làm chủ! 

Tập khí phiền não tạo nghiệp, nghiệp có thiện nghiệp và ác nghiệp. Ác nghiệp chướng đạo, 

thiện nghiệp cũng chướng đạo, vì sao? Quý vị tu hành chẳng thể viên mãn, đó là chướng đạo. 

Phải như thế nào mới chẳng chướng? Đoạn ác, tu thiện, nhưng chẳng chấp trước thiện  - ác, 

trong  Phật  pháp  nói   “tam  luân  thể  không” ,  đoạn  ác  tu  thiện  phải  tu  tâm  thanh  tịnh,  trọn 

chẳng chấp trước. 



Tiếp đó nói : “Hà dĩ cố?” , [nghĩa là] vì sao phải nói như vậy? Vì quý vị là  “tâm ngoại 

 khởi tu, tức thành hữu lậu”  (khởi tu ngoài tâm bèn thành hữu lậu).  “Tâm ngoại khởi tu”  là 

gì? Quý vị tu nhưng chẳng tương ứng với tâm nên gọi là  “tâm ngoại khởi tu” . Lục đạo phàm 

phu tâm ngoại khởi tu, bốn thánh pháp giới vẫn là tâm ngoại khởi tu. Đến địa vị nào mới 

chẳng phải là tâm ngoại khởi tu? Nói theo kinh Hoa Nghiêm, thì từ địa vị Sơ Trụ Bồ Tát như 

trong kinh Hoa Nghiêm đã nói, bắt đầu từ địa vị ấy, sẽ tương ứng. Sơ Trụ Bồ Tát là giai vị 

gì? Là địa vị gì? Thuộc cấp bậc nào? “Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh” như Thiền Tông 

Trung Quốc đã nói chính là địa vị ấy. Địa vị ấy không chỉ vượt thoát lục đạo, mà còn vượt 

thoát mười pháp giới. Ngài ở nơi đâu? Trụ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật 

Như Lai. Tịnh Độ chúng ta nói tới “bốn cõi, ba bậc, chín phẩm”, vị ấy vãng sanh trong cõi 

Thật Báo. Điều này chẳng dễ dàng, có mấy ai trong hiện thời làm được? Thuở trước, lão cư sĩ 

Hoàng  Niệm  Tổ  bảo  tôi,  cụ  nói  trong  hiện  thời  chẳng  ai  có  thể  làm  được!  Lời  ấy  là  thật, 

chẳng  giả.  Buông tự  tư  tự lợi  xuống, buông tiếng tăm  lợi dưỡng  xuống.  Buông  Ngã  Chấp 

chẳng khó, Tiểu Thừa đã làm được, nhưng tương ứng với Pháp Tánh thì người Tiểu Thừa 

chẳng làm được. Quyền Giáo Bồ Tát cũng chẳng làm được, trong mười pháp giới không ai có 

thể làm được. Do vậy, lời của cụ Hoàng Niệm Tổ là thật, chẳng giả! Tâm ngoại khởi tu là 

hữu lậu, “tâm ngoại” chẳng tương ứng với tâm, tâm là gì? Tâm là pháp vô vi. Huệ Năng đại 

sư đã nói rất hay, tâm là thanh tịnh, tâm là bất sanh, bất diệt. Tâm của chúng ta là gì? Tâm 

của chúng ta là nhiễm ô, chẳng phải là thanh tịnh, chẳng phải là chân tâm. Tâm của chúng ta 

là sanh diệt, tiền niệm vừa diệt, hậu niệm bèn sanh, nối tiếp nhau, đó là vọng tâm, chẳng phải 

là chân tâm. Dùng vọng tâm để tu, tức là chúng ta dùng tâm sanh diệt để tu, dùng tâm nhiễm 

ô để tu, bèn thành tựu pháp hữu lậu. Hữu lậu là gì? Hữu lậu là phước đức. Tu phước đức có 

lợi ích gì chăng? Có lợi ích, thật sự là đoạn ác tu thiện; dùng cái tâm nhiễm ô, dùng cái tâm 

sanh diệt, quả báo là gì? Nhân thiên phước báo. Tiểu phước báo là hưởng phước trong nhân 

gian, đại phước báo là hưởng phước trên cõi trời. Vì phước báo ấy là hữu lậu nên kèm theo 

984  Tập 112 



tập khí phiền não, chưa đoạn tập khí phiền não. Đoạn hết tập khí phiền não sẽ trở thành pháp 

vô lậu, như vậy thì sẽ tương ứng với tự tánh. 



Vì lẽ đó, chính mình hãy suy nghĩ, tâm của chúng ta có tương ứng với thanh tịnh bình 

đẳng giác hay không? Nếu tâm chúng ta thanh tịnh, sẽ tương ứng với A La Hán. Tâm chúng 

ta bình đẳng, bình đẳng là quyết định chẳng có phân biệt, bèn tương ứng với Bồ Tát. Tâm 

chúng ta giác chứ không mê, sẽ tương ứng với Phật. Tựa đề kinh này hay quá! Tựa đề kinh 

đã dạy chúng ta tiêu chuẩn tu hành: Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác ngộ. Nếu đặt 

vững mục tiêu tu hành nơi đó, người ấy được gọi là “chân tu”, tức là người tu hành thật sự. 

Người ấy chẳng cầu tiếng tăm, lợi dưỡng, chẳng cầu phú quý, mà cầu “thanh tịnh, bình đẳng, 

giác”, đó là gì? Đó là cầu thành Phật. Quý vị thấy nhé, thanh tịnh thành A La Hán, bình đẳng 

thành Bồ Tát, giác thành Phật, người ấy tu hành nhằm cầu gì? Cầu làm A La Hán, Bồ Tát, 

Phật Đà, người ấy thật sự học Phật, được hết thảy chư Phật hộ niệm, được long thiên thiện 

thần ủng hộ. Chư vị hãy nghĩ xem, nếu tâm thật sự theo đuổi “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, 

trên thế giới này có tai nạn hay không? Tai nạn gì cũng chẳng liên can đến người ấy, người 

đó đã giải thoát, vượt thoát, dẫu thế giới này tốt đẹp cách mấy đi nữa, người ấy đã vượt thoát. 

Vì vậy, người ấy sanh trong cõi Thật Báo. Cõi Thật Báo trang nghiêm thù thắng khôn sánh, 

người ấy có khởi tâm động niệm ở nơi đó hay không? Chẳng khởi tâm, không động niệm. 

Người ấy cũng chẳng cảm thấy nơi đó rất tốt đẹp. Nếu cảm thấy nơi ấy tốt đẹp, chẳng phải là 

tâm phân biệt đã dấy lên rồi sao? Có phân biệt bèn có chấp trước, bèn đọa lạc, người ấy là 

Phật ở chỗ nào? Do đó, người ta cư trụ trong ấy, nhưng chẳng khởi tâm, không động niệm. 

Khởi tâm động niệm còn chẳng có, chúng ta bèn có thể nghĩ là người ấy chẳng có phân biệt, 

chấp trước. 



Nếu chúng ta dùng tiêu chuẩn này làm mục tiêu tu học của chính mình, chúng ta thật 

sự chẳng phải là hành Bồ Tát đạo, mà là Phật đạo, tức là đạo để thành Phật. Khi ấy, Phật 

pháp là pháp Nhất Thừa, là con đường thành Phật thẳng tắt. Niệm Phật hay lắm! Dùng pháp 

môn Niệm Phật để tu “đạo thành Phật”, chẳng hề có mảy may tham cầu pháp thế gian hay 

xuất  thế  gian,  tâm  mong  cầu  đoạn  sạch  sành  sanh,  ta  chỉ  cầu  tâm  “thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

giác”. Trong tương lai, sẽ vãng sanh về đâu? Sanh về cõi Thật Báo trong Tây Phương Cực 

Lạc.  Người  ấy  chẳng  sanh  trong  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư,  cũng  chẳng  phải  là  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư, mà sanh trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Chúng ta có thể làm giống như 

vậy hay không? Có rất nhiều người hoài nghi “ta tội nghiệp quá nặng, chẳng thể đến cõi Thật 

Báo. Ta chỉ là hạ hạ phẩm trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư là được rồi, thỏa mãn rồi”. Cũng 

là khá lắm, chẳng thể nói là quý vị sai lầm, nhưng Thiện Đạo đại sư đã dạy chúng ta một câu. 

Thiện Đạo đại sư là người đời Đường, là tổ sư đời thứ hai của Tịnh Độ Tông, lịch đại truyền 

tụng lão nhân gia là A Di Đà Phật ứng hóa đến thế gian. Người Nhật Bản rất tin tưởng, sùng 

bái pháp sư Thiện Đạo vượt rất xa người Hoa. Người Hoa tôn trọng Thiện Đạo đại sư chẳng 

Tập 112  985 



nhiều lắm, chứ người Nhật Bản vô cùng tôn trọng. Quý vị đến Nhật Bản, thấy trong mỗi chùa 

miếu có đắp hình tượng Thiện Đạo đại sư, lại còn có rất nhiều tự miếu đề tên là Thiện Đạo 

Tự. Do vậy, hễ chư vị thấy Thiện Đạo Tự thì đó là đạo tràng Tịnh Độ Tông, dùng ngay đức 

hiệu của Thiện Đạo đại sư làm tên chùa. 



Lão nhân gia đã dạy chúng ta một câu như sau:  “Tây Phương thế giới, tứ độ, tam bối, 

 cửu  phẩm,  tổng  tại  ngộ  duyên  bất  đồng”   (Bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm  trong  thế  giới  Tây 

Phương,  nói  chung  là  do  gặp  duyên  khác  nhau),  câu  này  nói  thật  hay!  Chúng  ta  phải  tin 

tưởng, hiểu ý nghĩa câu nói ấy của Thiện Đạo đại sư. Ngài đã dạy rõ: Quý vị vãng sanh cõi 

nào trong bốn cõi, vãng sanh trong phẩm vị nào, điều ấy được quyết định do gặp duyên khác 

nhau. Nay chúng ta gặp duyên vô cùng thù thắng, duyên ấy là gì? Duyên ấy là duyên trong 

cõi Thường Tịch Quang, duyên trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, chẳng phải là duyên trong 

những cõi thấp hơn. Xác thực là chẳng ít, từ xưa đến nay, người như thế rất nhiều. Những 

ông già bà cả ở nông thôn, chẳng biết chữ, nhưng là người rất thiện lương, nói theo Phật pháp 

là “có thiện căn”. Nếu họ gặp duyên, hễ gặp duyên, bảo họ niệm kinh, họ chẳng niệm được, 

cũng chẳng thể ghi nhớ nhiều ngần ấy. Bảo họ nghe kinh thì cũng chẳng có ai giảng kinh cho 

họ, mà giảng kinh thì cũng chưa chắc có thể nghe hiểu được! Gặp một người khuyên họ niệm 

A Di Đà Phật, họ bèn thật thà niệm, lúc lâm chung vãng sanh, những người như thế sanh 

trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Đó là gặp duyên, nhưng duyên chẳng thù thắng. Nay chúng 

ta gặp duyên vô cùng thù thắng, gặp kinh Vô Lượng Thọ, gặp kinh Hoa Nghiêm, gặp khá 

nhiều giáo huấn trong kinh luận Đại Thừa, duyên ấy quá thù thắng, hiểu rõ ràng minh bạch 

bốn cõi, ba bậc, chín phẩm. Chúng ta cũng hiểu thành Phật, thành Bồ Tát, thành A La Hán 

như thế nào, đều hiểu rất rõ ràng. Đó là gặp duyên bất đồng! Chúng ta có thể buông hết vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, dùng tâm “thanh tịnh, bình đẳng, giác” để niệm một câu 

A Di Đà Phật, chúng ta sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ sanh về nơi đâu? Công phu 

tốt  đẹp  bèn  sanh  trong  Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Độ,  kém  hơn  là  sanh  vào  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm. Câu nói ấy đã chỉ rõ vì sao nghe kinh rất quan trọng, nghe kinh có lợi ích ở 

chỗ nào? Giúp chúng ta tăng cao phẩm vị, lại còn tăng với một mức độ rộng lớn! 



Trong hiện tiền, chúng ta sống trên quả địa cầu này, hiện thời tai nạn rất nhiều, pháp 

môn này giúp đỡ quý vị, bất luận tai nạn nghiêm trọng nào, tâm địa quý vị bình an, chẳng 

mảy  may bị ảnh hưởng bởi tai nạn, tâm  quý vị bình thản, tĩnh lặng, chẳng kinh sợ, chẳng 

hoảng hốt. Quý vị thấy đó, kinh giáo này có sức mạnh to lớn dường ấy. Tâm địa an định, 

chẳng bị ảnh hưởng, dẫu tai nạn bên ngoài to lớn đến mấy vẫn chẳng thể ảnh hưởng quý vị. 

Dẫu là tử vong trong khi tai nạn, quý vị sanh ngay về thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật đến 

tiếp dẫn. Chẳng tìm được lợi ích thù thắng như thế trong các pháp môn khác. Chẳng phải là 

các pháp môn khác không có [những lợi ích ấy], nhưng công phu đó rất khó thành tựu. Tịnh 

Tông dễ dàng, chỉ cần quý vị chịu hành, chỉ cần quý vị chịu buông xuống, ai nấy đều có thể 

986  Tập 112 



làm được. Buông xuống chẳng phải là buông đằng miệng, mà phải thật sự làm, làm từ đâu? 

Từ trì giới, chịu khổ. Trước lúc ra đi, Thích Ca Mâu Ni Phật đã dạy chúng ta hai câu, Ngài 

bảo tất cả các đệ tử:  “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”.  Hiện thời, cuộc sống vật chất rất 

phong phú, chúng ta có cần truy cầu hay chăng? Chẳng cần, cuộc sống khổ sở một chút sẽ tốt 

hơn! Nếu có dư dả, hãy giúp đỡ kẻ nghèo khổ nhiều hơn một chút. Chúng ta sống tiết kiệm 

một chút sẽ có thể giúp rất nhiều người nghèo khổ, đó là lòng dạ Bồ Tát. Như trong Liễu 

Phàm Tứ Huấn có kể, vợ tiên sinh Viên Liễu Phàm vào mùa Đông may áo bông cho con, 

dùng  loại  bông  vải  thông  thường.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  thấy  vậy,  hỏi:  “Trong  nhà  ty 

miên117[3] rất nhiều, sao nàng lại dùng bông vải?” Bà ta nói: “Ty miên đắt tiền, bông vải rẻ 

hơn, thiếp đem ty  miên bán đi, mua nhiều bông vải, may nhiều bộ quần áo, con cái có áo 

mặc, mà những người nghèo cũng được mặc”. Tiên sinh Liễu Phàm nghe nói rất hoan hỷ, 

con cái thật có phước. Phước do đâu mà có? Người bị thua thiệt bèn có phước, kẻ chịu khổ 

bèn có phước. Ý nghĩa ấy rất sâu, đó là chân lý! 



Vì thế, tuy khoa học kỹ thuật hiện thời phát triển, thứ gì cũng đều thuận tiện, nhất định 

phải biết tiết kiệm tài nguyên. Phải biết tiết kiệm, chớ nên lãng phí, lãng phí sẽ có tội lỗi! Thứ 

gì cũng phải ăn hết, chẳng thể ăn chớ nên vứt bỏ, hễ vứt bỏ sẽ mắc tội. Vì sao? Phải nghĩ, thứ 

này ăn không ngon, nhưng trong thế gian hiện thời vẫn còn rất nhiều người đang lâm vào tình 

cảnh đói khát, chẳng có gì để ăn. Nếu họ gặp được thứ ấy, sẽ [coi như] của báu, mà chúng ta 

còn chê ỏng chê eo, chê ỏng chê eo là tạo nghiệp! Chớ nên có phân biệt, đừng nên có chấp 

trước, nhất định phải biết tiết kiệm, thường có chủ tâm giúp đỡ người khác, đó là điều tốt 

đẹp. Người thật sự tu hành, có đức hạnh, ở nơi nào, nơi ấy có thiên long thiện thần gia hộ, ít 

tai nạn. Người thật sự có đức hạnh có thể làm được, chúng ta có thể phát tâm ấy hay không? 

Làm  một  người  thật  sự  có  đức  hạnh  hay  không?  Phải  biết  thánh  hiền  là  do  con  người  tu 

thành, Phật, Bồ Tát cũng do con người tu thành. Người ta có thể thành thánh, thành hiền, 

thành Phật, thành Bồ Tát, vì sao ta chẳng làm được? Vì sao người khác làm được? Họ buông 

xuống vạn duyên nên làm được, vì sao ta chẳng buông xuống được? Hễ buông xuống liền 

làm  được.  Buông  xuống  không  được,  còn  có  tham,  sân,  si,  mạn,  tức  là  phàm  phu.  Buông 

tham,  sân,  si,  mạn  xuống,  trước hết  phải  buông xuống từ  đối  tượng,  tức  là  buông  tài,  sắc, 

danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ xuống. Nhục thân của chúng ta ở trong thế gian này chẳng thể 

không có những thứ ấy, nhưng vừa phải là được rồi, chớ nên có tâm tham. Vì thế,  “tri chỉ”  

(biết ngừng đúng mức) sẽ gần với đạo! Quý vị thấy Phật, Bồ Tát, từ trong kinh này chúng ta 

đã đọc thấy, trước khi thành Phật, Bồ Tát dưỡng đạo tại Đâu Suất nội viện, dưỡng gì? Dưỡng 

 “tri chỉ”.  Đâu Suất có nghĩa là Tri Túc, Đâu Suất Thiên là Tri Túc Thiên. Chúng ta đối với 

hết thảy đều biết đủ, trong tương lai sẽ sanh về Đâu Suất Thiên. Kẻ chẳng biết đủ, sẽ chẳng 



117[3] Ty miên (絲棉) gọi cho đủ l{  “t{m ty miên” , tức l{ c|c sợi tơ tằm đ|nh xù như bông gòn. Loại 

n{y rất đắt. Trên thị trường hiện thời, c|c loại gọi l{ ty miên đều l{ sợi tổng hợp. 

Tập 112  987 



thể sanh lên cõi trời ấy! Điều này cho chúng ta biết: Thật sự tri chỉ, một trăm phần trăm tri 

chỉ, người ấy bèn thành Phật. Cổ đại đức Trung Quốc thường nói:  “Tri túc thường lạc”  (biết 

đủ thường vui), đó là thật. Người ấy chẳng có ưu lự, rất vui sướng, được một chút đã rất thỏa 

ý, chẳng còn mong mỏi nữa! 



Câu kế tiếp vô cùng hay:  “Dĩ vô biên công đức, bất ngoại tự tâm”  (do vô biên công 

đức chẳng ngoài tự tâm), câu này nói rất hay. Vô lượng vô biên công đức đều do tự tâm của 

quý vị thành tựu. Chư Phật Như Lai chẳng hề cầu cạnh kẻ khác, ngạn ngữ của Trung Quốc 

cũng nói rất hay:  “Nhân đáo vô cầu, phẩm tự cao”  (con người đạt đến mức vô cầu, phẩm 

hạnh tự cao). Phàm phu, đặc biệt là trong xã hội hiện tiền này, nói chung, đối với các tin tức, 

bất luận là thiện hay bất thiện, thường mong biết nhiều hơn một chút. Thật ra, người tu đạo 

có cần [biết những tin tức ấy] hay không? Chẳng cần thiết! Khéo tu tự tâm, công đức bèn 

viên mãn, đó là đạo lý nhất định. Thường giữ gìn tự tâm thanh tịnh, bình đẳng. Thanh tịnh và 

bình đẳng đều thuộc về Định, thanh tịnh là chẳng nhiễm ô, bình đẳng là chẳng dao động, đó 

là công phu Thiền Định.  “Tùy thuận Chân Như, tu nhất thiết pháp, tắc năng cụ túc vô biên 

 công  đức”   (tùy  thuận  Chân  Như,  tu  hết  thảy  các  pháp,  có  thể  trọn  đủ  vô  biên  công  đức). 

Chân Như là chân tánh, nếu quý vị chẳng biết Chân Như là gì, thì Chân Như chính là  “thanh 

 tịnh, bình đẳng, giác”  ngay trong tựa đề kinh, vì nó chẳng giả! Trong cuộc sống hằng ngày, 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác đều tương ứng Chân Như, luôn tương ứng với Chân 

Như thì gọi là Như. Nói cách khác, tương ứng với thanh tịnh, bình đẳng, giác, khởi tâm động 

niệm,  tâm  địa  thanh  tịnh,  chẳng  có  nhiễm  ô,  tâm  địa  bình  đẳng,  chẳng  bị dao  động,  đó là 

tương ứng. Ngôn ngữ, tạo tác đều tương ứng với thanh tịnh, bình đẳng thì tâm ấy trụ trong 

Giới, Định, Huệ. 



Giới là tự nhiên chẳng vượt ngoài quy củ giống như Khổng lão phu tử. Khổng lão phu 

tử rất khó có, Ngài nói đến lúc bảy mươi tuổi mới đạt được công phu ấy:   “Tùy tâm sở dục, 

 bất du củ”  (thuận theo lòng muốn, chẳng vượt ngoài quy củ).  “Củ”  (矩) là quy củ, đó là giới 

luật, thuận theo lòng mong muốn, tự nhiên tương ứng với giới luật, chẳng có mảy may miễn 

cưỡng nào, tự nhiên tương ứng. Thích Ca Mâu Ni Phật biểu diễn cảnh giới này cho chúng ta 

thấy, lão nhân gia thuyết pháp bốn mươi chín năm, đã thực hiện được. Khổng Tử bảy mươi 

tuổi mới đạt đến cảnh giới ấy. Đó đều là Phật, Bồ Tát thị hiện, biểu diễn cho chúng ta thấy. 

[Sự biểu diễn của Khổng Tử] là người bình phàm, còn sự biểu diễn của Thích Ca Mâu Ni 

Phật là bậc thượng thượng căn, Ngài chẳng phải là kẻ bình phàm, lúc khai ngộ bèn thực hiện 

được, ba mươi tuổi bắt đầu giáo học thì đã  “tùy tâm sở dục, bất du củ”  rồi! Khổng Tử đã cho 

chúng ta biết tấn độ (mức độ tiến triển) trong sự tu học của Ngài:  “Tam thập nhi lập” , giống 

như chúng ta học hành hiện thời, ba mươi tuổi tốt nghiệp chương trình Tiến Sĩ, giành được 

mảnh bằng Tiến Sĩ, đó là  “nhi lập”. “Tứ thập nhi bất hoặc” , có thể tương ứng với trí huệ, 

chẳng còn bị mê hoặc.  “Ngũ thập tri thiên mạng, lục thập nhĩ thuận” ,  “nhĩ thuận”  là gì? Bất 

988  Tập 112 



cứ thứ gì cũng đều đã quen thấy, quen nghe, tâm bình đẳng hiện tiền.  “Thất thập tùy tâm sở 

 dục” , đạt được tự tại, chẳng cần phải miễn cưỡng, mà tự nhiên tương ứng với Chân Như, tự 

nhiên tương ứng. Bảy  mươi tuổi [Khổng Tử]  mới đạt đến cảnh giới ấy. Thích Ca Mâu Ni 

Phật biểu diễn “đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”, đạt tới ngay cảnh giới ấy, biểu diễn 

cho  chúng ta thấy  trong suốt bốn  mươi  chín năm,  mãi  cho  đến khi lão nhân gia viên  tịch. 

 “Tùy thuận Chân Như, tu hết thảy các pháp” . Nay chúng ta học tập những điều được nói 

trong kinh này là Chân Như, chỉ dạy chúng ta tùy thuận Chân Như, tu hết thảy các pháp như 

thế  nào!  “Hết  thảy  các  pháp”   là  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  khởi  tâm  động  niệm,  đãi 

người, tiếp vật, chẳng lìa “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, như vậy thì sẽ có thể trọn đủ vô biên 

công đức. 



 “Thị cố, tùng chư Phật sát trung giai năng thị hiện dĩ hạ, tiêu hiển Văn Thù trí đức”  

(do vậy, từ câu “trong các cõi Phật đều có thể thị hiện” trở đi là nêu rõ trí đức của ngài Văn 

Thù).  Trong  phần  trước,  chúng  ta  đã đọc  đoạn kinh  văn này,  từ   “chư  Phật  sát trung,  giai 

 năng thị hiện”  cho đến  “thiện lập phương tiện, hiển thị tam thừa” , đoạn kinh văn này toàn là 

nói về trí đức của Văn Thù Bồ Tát.  “Lệ như”  (chẳng hạn như), cụ Hoàng nêu ví dụ, ví dụ này 

sẽ được giải thích trong phần dưới:  “Thí thiện huyễn sư, hiện chúng dị tướng”  (ví như người 

giỏi huyễn thuật, hiện các hình tướng lạ), đó là tùy duyên. Hai câu kế đó:  “Ư bỉ tướng trung, 

 thật vô khả đắc”  (trong các tướng ấy, thật sự là chẳng thể được). Đó là trí huệ của ngài Văn 

Thù.  Trong  hết  thảy  các  tướng  được  hiện,  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân 

biệt, không chấp trước. Vì sao? Biết những tướng được hiện ấy là “Tướng có, Thể không”. 

Bồ Tát biết tướng chính là Không. Đối với các tướng được hiện ở ngay trước  mặt ta, biết 

chúng là trống không, trọn chẳng thể được, cho nên vị ấy chẳng khởi tâm động niệm. Phàm 

phu không biết, ngỡ tướng là thật có, nên phân biệt, chấp trước, tạo tác tội nghiệp, chẳng biết 

tướng chính là Không. Đó là trí huệ chân thật, được gọi là trí huệ Văn Thù. Đối với bốn câu 

ấy, có thể nói hai câu đầu là Phổ Hiền hạnh.  “Thí thiện huyễn sư, hiện chúng dị tướng”  là 

Phổ Hiền hạnh; hai câu sau, tức  “ư bỉ tướng trung, thật vô khả đắc”  là Văn Thù trí. Chẳng có 

Văn Thù trí, sẽ tạo tội nghiệp, tạo nghiệp. Có Văn Thù trí bèn chẳng tạo nghiệp. Chữ  “đẳng”  

có nghĩa là đoạn kinh văn từ những câu này cho đến   “thiện lập phương tiện, hiển thị tam 

 thừa”  trong  phần  sau.  “Câu  biểu  tùng  Văn  Thù diệu  trí,  viên  mãn  Phổ  Hiền  thắng  hạnh”  

(đều biểu thị diệu trí Văn thù viên mãn hạnh thù thắng Phổ Hiền), có nghĩa là viên tu vạn 

hạnh chẳng lìa Định - Huệ, ý nghĩa này vô cùng quan trọng. 



Chúng  ta  xem  tiếp,  mỗi  câu  tiếp  theo  đây  sẽ  giải  thích,  đoạn  trước  là  nói  về  đại  ý. 

 “Chư Phật sát trung, dĩ hạ cộng bát cú, hiển hội trung Bồ Tát trí đức”  (toàn bộ tám câu kể từ 

câu “trong các cõi Phật” trở đi, chỉ rõ trí đức của các vị Bồ Tát trong hội), [nghĩa là] tất cả 

các vị Bồ Tát trong đại hội này đều có Văn Thù trí đức. Trong phần kinh văn ấy,  “chư Phật 

 sát  trung,  giai  năng  thị  hiện  (kiến  Đường  dịch),  biểu  chư  đại  sĩ  Phổ  Môn  thị  hiện  chi 

Tập 112  989 



 đức” (“trong các cõi Phật đều có thể thị hiện” (câu này trích từ bản Đường dịch), biểu thị đức 

“Phổ Môn thị hiện” của các vị đại sĩ). Thông thường, chúng ta thấy hai chữ Phổ Môn bèn 

nghĩ đến Quán Thế Âm Bồ Tát, Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn thị hiện. Trên thực tế, chỉ 

cần là minh tâm kiến tánh Bồ Tát sẽ đều có năng lực ấy, chẳng có vị nào không phải là Phổ 

Môn thị hiện. Phổ (普) là phổ biến, Môn (門) là pháp môn, vô lượng, vô biên, vô số, vô tận, 

chúng sanh có cảm, Ngài bèn có hiện. Đức ấy là năng lực, Ngài có năng lực thị hiện.  “Bất 

 đản  ư  thử  quốc  độ  thị  hiện  bát  tướng,  diệc  ư  thập  phương  thế  giới  phổ  hiện  bát  tướng”  

(không chỉ thị hiện tám tướng trong cõi nước này  mà còn hiện trọn khắp tám tướng trong 

mười phương thế giới), thị hiện tám tướng là biểu trưng, thị hiện thành Phật. Trong Quán Thế 

Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm có nói:  “Ưng dĩ Phật thân nhi độ thoát giả, tức hiện Phật thân 

 nhi vị thuyết pháp”  (nên dùng thân Phật để độ thoát liền hiện thân Phật để thuyết pháp), câu 

kinh văn này mang ý nghĩa nêu ra một trường hợp [hiện thân], [tức là] Bồ Tát có thể hiện 

thân Phật. Thân Phật còn có thể hiện, huống hồ các thân khác? Bồ Tát, Thanh Văn. Duyên 

Giác,  cho  đến  đồng nam, đồng nữ, đế  vương, tướng  quân, tể  tướng, cho đến  súc  sanh, ngạ 

quỷ, địa ngục, há lẽ nào chẳng thể hiện? Thân Phật còn có thể hiện mà! Tức là nói phạm vi 

hiện thân của Ngài rộng lớn ngần ấy. 



Hiện thân gì đều chẳng do ý nghĩ của chính Ngài. Nếu chính Ngài có ý nghĩ, Ngài sẽ 

chẳng phải là Bồ Tát, mà là phàm phu. Vì sao? Ý nghĩ là phiền não, Ngài chưa chuyển được. 

Chuyển thức thứ sáu, tức ý thức, thành Diệu Quán Sát Trí, chuyển thức thứ bảy thành Bình 

Đẳng Tánh Trí, chẳng còn ý nghĩ nữa. Phàm phu có ý nghĩ, lục đạo chúng sanh có ý nghĩ. Lại 

thưa cùng quý vị, bốn thánh pháp giới cũng có ý nghĩ, bất quá họ nhạt mỏng một chút, chẳng 

nghiêm trọng như chúng ta. Họ có ý nghĩ, nên gọi là “phàm phu”. Lục đạo được gọi là  “giới 

 nội phàm phu” ,   “giới”  (界) là tam giới, [ “giới nội”  là trong tam giới], tức là lục đạo luân 

hồi, tức là luân hồi trong lục đạo. A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, gọi là  “giới ngoại 

 phàm  phu” ,  vượt  ngoài  tam  giới,  nhưng  vẫn  là  phàm  phu,  vì  sao?  Họ  chưa  chuyển  phàm 

thành  thánh.  Cũng  có  nghĩa  là  người  đã  chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí  thì  là  thánh  nhân, 

chẳng gọi là phàm phu, mà thật sự là bậc thánh nhân. Chớ nên không biết định nghĩa của 

phàm phu trong Phật pháp [như đang được nói] ở đây, khác hẳn “thánh nhân” như người Hoa 

thường nói. “Thánh nhân” của Trung Quốc là thánh nhân trong nhân gian, sanh về thiên đạo 

cũng là thánh nhân, bậc đại thánh đã sanh thiên. Trong Phật pháp, chẳng phải là như vậy. 

Phật pháp nói đến “thánh nhân” thì bậc vượt thoát mười pháp giới mới là thánh nhân. Chưa 

vượt  thoát  mười  pháp  giới  thì  vẫn  gọi  là  phàm  phu!  Bất  quá  bốn  thánh  pháp  giới  gọi  là 

“ngoại phàm”, ngoại phàm còn được gọi bằng danh xưng khác là “tiểu thánh”, nhà Phật gọi 

họ là “tiểu thánh”. Thánh nhân Tiểu Thừa chưa thoát khỏi mười pháp giới. Thoát khỏi mười 

pháp giới sẽ gọi là “đại thánh”, chẳng phải là tiểu thánh, mà là đại thánh. Đều có thể thị hiện, 

đó là  “Phổ Môn thị hiện chi đức”.  

990  Tập 112 





Chúng ta biết những vị đại sĩ, đại Bồ Tát ấy ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, dùng 

tiêu chuẩn trong kinh Hoa Nghiêm để nói, kinh Hoa Nghiêm nói từ Sơ Trụ Bồ Tát trở lên, 

Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, bốn mươi mốt địa vị ấy. Cư 

sĩ Giang Vị Nông chú giải kinh Kim Cang, tác phẩm Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa là chú giải 

của ông ta. Đối với bộ kinh Kim Cang, cổ nhân đối với một bộ kinh, thâm nhập một môn, 

huân tu lâu dài suốt bốn mươi năm. Đổ công sức bốn mươi năm nơi  một bộ kinh, nên có 

thành tựu, là người có thẩm quyền nhất về kinh Kim Cang. Do vậy, phàm những ai nghiên 

cứu hoặc học kinh Kim Cang, chẳng thể nào không đọc bộ Giải Nghĩa của ông ta. Thật sự 

chịu học, đọc bộ Giải Nghĩa là đủ rồi, chẳng cần tìm đọc các bản chú giải khác. Bản Giảng 

Nghĩa của ông ta có thể nói là đã tổng hợp hoàn thiện tất cả những lời chú giải kinh Kim 

Cang xưa nay, rất thuận tiện cho người học kinh Kim Cang. Còn có một vị cư sĩ nữa là cư sĩ 

Châu Chỉ Am, sống vào thời Dân Quốc, suốt đời chuyên dốc công sức nơi Tâm Kinh, tức Bát 

Nhã Tâm Kinh. Chư vị đều biết Tâm Kinh chỉ có hai trăm sáu mươi chữ, ông ta dùng thời 

gian bao lâu? Cũng là tốn bốn mươi năm, viết thành bộ chú giải Tâm Kinh Thuyên Chú, tổng 

hợp hoàn thiện các lời chú giải Tâm Kinh của các vị đại đức xưa nay, rất tuyệt diệu! Trong 

thời kỳ Mạt Pháp, hai vị ấy đã nêu gương rất hay cho những người phát tâm nghiên cứu kinh 

giáo. Gương mẫu ấy chính là  “thâm nhập một môn, huân tu lâu dài” . Thành tựu của họ khiến 

cho người khác tán thán, bốn mươi năm dùi mài chẳng bỏ một bộ kinh, trở thành người chú 

giải có thẩm quyền về một bộ kinh. Nay quý vị nói tới kinh Kim Cang hay nói tới Tâm Kinh, 

chẳng thể không biết đến hai bản chú giải ấy! 



Hai vị ấy cuối cùng đều niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, vãng sanh Tịnh Độ, chúng ta có 

thể suy ra các vị ấy chẳng ở trong cõi Đồng Cư, mà cũng chẳng ở trong cõi Phương Tiện, hai 

vị ấy sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Điều này chẳng giả chút nào! Vì sao? Họ có trí 

huệ! Kim Cang Bát Nhã và Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh đều là trí huệ, lại còn là trí huệ 

của Văn Thù! Đã có trí huệ Văn Thù, đương nhiên viên mãn hạnh Phổ Hiền thù thắng, chắc 

chắn là như vậy! Do đó, chúng ta biết: Các vị ấy vãng sanh trong cõi Thật Báo. Chúng ta phải 

thật sự học theo, gương tốt đã bày ra trước mặt, suốt đời chẳng thay đổi phương hướng, suốt 

đời chẳng lan man sang pháp khác, chuyên dốc công sức nơi một bộ. Do đó, họ có năng lực ở 

trong  hết  thảy  các  cõi  Phật trong  mười  phương,  ứng với lòng  cảm  của  chúng  sanh,  chúng 

sanh mong hãy dùng thân Phật để độ, các Ngài sẽ giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, thị hiện 

tám tướng thành đạo, phổ độ chúng sanh trong thế giới của họ. Sơ Trụ Bồ Tát có năng lực ấy, 

nên  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông  đã  dùng  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm để giải thích từ ngữ  “chư Phật Như Lai”  trong kinh Kim Cang. Bốn mươi mốt địa vị 

chính là  “chư” ,   “chư”  là nhiều! Bốn mươi mốt địa vị ấy đều là chư Phật Như Lai. Do vậy, 

tại Trung Quốc, trong giáo pháp Đại Thừa thường nói: “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

 Phật”.  

Tập 112  991 





Trong Tịnh Độ Tông, phương tiện thù thắng khôn sánh, một người hạ quyết tâm “trong 

một đời này, ta quyết định phải vãng sanh thế giới Cực Lạc, mảy may hoài nghi đều chẳng 

có”, người ấy sẽ thành Phật trong một đời, viên mãn trong một đời. Ai biết? Chư Phật Như 

Lai biết, chư Phật Như Lai chứng minh cho người ấy. Trong sách Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư 

đã dạy chúng ta đạo lý ấy. Người niệm Phật có thể vãng sanh hay không, được quyết định bởi 

có tín nguyện hay không? Quý vị có lòng chân tín, có chân nguyện, tôi thật sự tin tưởng, thật 

sự mong về thế giới Cực Lạc, tức là quý vị hội đủ điều kiện vãng sanh thế giới Cực Lạc, nhất 

định sẽ sanh về. Tới Tây Phương Cực Lạc thế giới, phẩm vị cao hay thấp, Ngẫu Ích đại sư 

nói, đó là do công phu niệm Phật của quý vị sâu hay cạn. Công phu tốt  đẹp, phẩm vị vãng 

sanh cao. Công phu kém hơn một chút, phẩm vị thấp hơn. Hai câu ấy nói rất hay. Ấn Quang 

đại sư bội phục hai câu ấy năm vóc sát đất. Lịch đại tổ sư đại đức giảng kinh Di Đà, chú giải 

kinh Di Đà, trọn chẳng hé lộ tin tức ấy. Ngẫu Ích đại sư hé lộ cho chúng ta biết, khiến cho 

người tu Tịnh Độ cầu vãng sanh kiên định tín tâm. Nếu thường xuyên hoài nghi “ta có thể 

sanh về thế giới Cực Lạc hay không?” thì do thường hoài nghi, sự vãng sanh Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  cũng  phải  đánh  dấu  hỏi.  Thật  vậy!  Chẳng  biết  quý  vị  có  nắm  chắc  hay 

không? Người có tín tâm kiên định quyết định được vãng sanh,  Ngẫu Ích đại sư đã chứng 

minh  cho  quý vị.  Người  thật  sự  cầu  vãng  sanh,  chỉ nói  miệng  suông không được, phải  có 

hành động, hành động là gì? Đối với thế gian này, thật sự chẳng có một mảy may lưu luyến 

nào, thật sự buông xuống, đấy mới là chân tín, chân nguyện. Nếu còn tham luyến thế gian 

này, còn có một mảy may chẳng buông xuống được, sẽ chẳng phải là chân tâm, chẳng phải là 

chân nguyện. Chân tâm, chân nguyện là triệt để buông xuống, chẳng có lưu luyến mảy may 

nào, người ấy quyết định vãng sanh. 



Trong kinh này,  “thí thiện huyễn sư”  là tỷ dụ,  “hiện chúng dị tướng”  (hiện các tướng 

lạ) .  Nay chúng ta gọi  “huyễn sư”  là ảo thuật gia, làm trò ảo thuật. Khi chúng ta xem họ biểu 

diễn, trong các chương trình đại nhạc hội có biểu diễn ảo thuật. Tại Ấn Độ vào thời cổ, họ 

được gọi là  “huyễn sư” , người Hoa gọi những người  “biến ma thuật”  (làm trò ảo thuật) là 

 “ma  thuật  sư”   (magician) .“Trí  Độ Luận viết:Tây  Phương  hữu  huyễn thuật  nhân”  (Trí  Độ 

Luận ghi: “Phương Tây có kẻ làm huyễn thuật”), những người làm ảo thuật có thể làm những 

trò biến hóa.  “Nhất thiết giai năng hóa hiện, cung điện, thành, quách, lang vũ, kết cân vi thố, 

 thụ đới vi xà, chủng chủng biến hiện đẳng”  (hết thảy đều có thể hóa hiện, cung, điện, thành, 

quách, hành lang, tòa nhà, thắt khăn làm thỏ, dựng dây lưng làm rắn,  đủ các thứ biến hiện 

v.v...),  đây  là  nói  tới  những  kỹ  xảo  biến  hiện  của  nhà  ảo  thuật,  nêu  lên  vài  thí  dụ  để  nói. 

Chẳng có cung điện, ông ta có thể biến huyễn cung điện cho quý vị thấy, biến huyễn thành 

trì, lầu gác, những kiến trúc như cung điện, hành lang dài, có thể biến hiện những hiện tượng, 

có thể biến một chiếc khăn tay thành con thỏ, biến một chiếc thắt lưng thành con rắn, biến 

hiện những trò vui ấy cho quý vị xem. Thật ra, quý vị biết tất cả đều là giả, chẳng có thứ gì là 

thật. Ở đây, đức Phật mượn  tỷ dụ này để nói, tỷ dụ cho dễ hiểu.  “Cố kim tá thuật giả chi 

992  Tập 112 



 huyễn hóa”  (nên nay mượn sự huyễn hóa của người làm ảo thuật), sự biến hóa của người làm 

ảo thuật,  “dĩ dụ đại sĩ chi Phổ Môn thị hiện”  (hòng tỷ dụ sự Phổ Môn thị hiện của bậc đại sĩ). 

Những vị Pháp Thân đại sĩ, tức là bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong các thế giới 

chư Phật khắp mười phương, hễ chúng sanh có cảm, các Ngài bèn có ứng, khi ứng bèn hiện 

thân. Ngài hiện thân thuận theo ý niệm của chúng sanh. Chúng sanh muốn Ngài hiện thân gì, 

Ngài  bèn  hiện  thân  ấy,  chẳng  phải  do  chính  mình,  các  Ngài  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động 

niệm. Không khởi tâm, không động niệm, đó là Trí. Chính mình thị hiện độ chúng sanh, có 

chấp tướng độ chúng sanh hay không? Chẳng chấp trước, vì sao? Tướng của chúng sanh là 

trống không, tướng do chính mình thị hiện cũng là giả, có gì tốt lành để chấp trước? Thảy 

đều  chẳng  chấp  trước,  điều  này  gọi  là   “tam  luân  thể  không” ,  tức  là  chẳng  chấp  trước  tự 

tướng, chẳng chấp trước tha tướng, và cũng chẳng chấp trước các thứ phương pháp phương 

tiện thiện xảo được sử dụng để giúp đỡ chúng sanh trong ấy. Thảy đều không chấp trước, biết 

phàm những gì có tướng đều là hư vọng. Tự tướng, tha tướng, các thứ hiện tướng, không gì 

chẳng phải là hư vọng. 



Trong mắt các Ngài, hoàn toàn thấy những cảnh giới ấy là hư vọng, hoàn toàn hiển lộ 

viên mãn trước mắt chúng ta, vì sao chúng ta chẳng thấy? Chúng ta bị những tướng ấy mê 

hoặc, ngỡ chúng là thật. Điều này có nghĩa là tâm chúng ta bị nhiễm bẩn. Tâm giống như 

nước, bị nhiễm bẩn, dao động. Dao động bèn nổi sóng gió, nước ấy bèn mất đi tác dụng chiếu 

soi. Tâm Bồ Tát thanh tịnh, bất động, bình đẳng, chẳng dao động, giống như nước trong vắt, 

chẳng nổi sóng, giống như một tấm gương, chiếu cảnh giới bên ngoài rõ ràng, rành rẽ. Vì 

vậy, trong cảnh giới, các Ngài chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng phân biệt, không 

chấp trước. Chúng ta đánh mất [tác dụng] Chiếu, Chiếu là trí huệ. Do đâu mà có trí huệ? Trí 

huệ do thanh tịnh bình đẳng mà có, thanh tịnh bình đẳng là Thiền Định. Chư vị phải hiểu: 

Tâm thanh tịnh bình đẳng là chân tâm của chính mình, nay đang bị nhiễm ô, bị dao động, tâm 

ấy gọi là vọng tâm. Vọng tâm chẳng rời khỏi chân tâm, là sóng chẳng rời khỏi nước. Nước là 

chân tâm, sóng là vọng tâm. Thanh tịnh là chân tâm, nhiễm ô là vọng tâm. Chúng ta có chấp 

trước là nhiễm ô, có phân biệt bèn có dao động. Chúng ta phải học tập trong cảnh giới, học gì 

vậy? Đầu tiên là học chẳng nhiễm ô, mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, sáu căn tiếp xúc cảnh giới 

sáu trần, chẳng bị nó ảnh hưởng. Tiếp xúc, chẳng dấy lên tự tư, tự lợi, chẳng khởi tham, sân, 

si, mạn, chẳng bị chúng quấy nhiễu. Trông thấy bèn rất hoan hỷ, tức là bị nhiễm bẩn. Trông 

thấy rồi cảm thấy đáng ghét, cũng là bị nhiễm bẩn. Ta trông thấy bèn mong chiếm hữu, muốn 

khống chế, đều là bị nhiễm bẩn. Phải thời thời khắc khắc cảnh giác điều này. 



Tới công ty bách hóa một chuyến chẳng sao cả, người thật sự tu hành thường đến đó, 

vì sao? Thấy những thứ ấy  mà chẳng động tâm, đó là chân tu hành, Định  - Huệ giữ quân 

bằng. Xem là gì? Hiện thời, khoa học kỹ thuật phát triển, sản phẩm khoa học lại đổi khác mỗi 

ngày mỗi tháng, mỗi ngày đến xem, đó là trí huệ, quý vị hiểu rõ, như như bất động, đó là 

Tập 112  993 



 “định công”  (công phu định lực). Thật sự tu Định chẳng phải là ngồi xếp bằng ngó vào vách, 

mà là dạo trong công ty bách hóa mỗi ngày, chân tu Thiền Định, chân định, chẳng phải giả! 

Xếp bằng ngó vào vách mấy năm, nhưng đến công ty bách hóa một chuyến vẫn khởi tâm 

động niệm, thôi rồi! Quý vị xem năm mươi ba lần tham học trong kinh Hoa Nghiêm, các vị 

trưởng lão tu Thiền Định ở chỗ nào? Tu trong công ty bách hóa, là nơi náo nhiệt nhất. Họ đi 

dạo phố, Thiện Tài đồng tử đến tham phỏng họ, biết họ đang tu Thiền Định trong ấy. Người 

ta thấy họ dạo phố, cũng xem cái này, cũng ngó cái kia, nhìn Đông, ngó Tây, nhưng Thiện 

Tài đồng tử biết đó là Thiền Định thật sự. Phải hiểu điều này, phải thật tu, phải thật luyện, 

phải thật sự luyện công phu, đoạn trừ tham, sân, si, mạn, nghi. Chẳng tiếp xúc cảnh giới bên 

ngoài, sẽ chẳng đoạn được, giả trất, chẳng phải là thật. Nếu tiếp xúc mà thật sự đoạn được, đó 

là thật, chẳng giả. Do vậy, tiên sinh Phương Đông Mỹ thuở trước giới thiệu triết học kinh 

Phật cho tôi, bảo Phật pháp vốn đạt đến cái thật, chẳng phải là đạt đến cái giả, trải qua thí 

nghiệm bằng năm mươi ba lần tham học. Chẳng trải qua thí nghiệm thì nói theo khoa học, 

chẳng thể coi là thật. Thông qua thí nghiệm thì mới là thật, chẳng giả chút nào. Do vậy, kinh 

Hoa Nghiêm là bộ kinh được giảng đầu tiên sau khi đức Thế Tôn thành đạo, là pháp luân 

viên mãn, là bộ kinh bậc nhất trong Phật môn. 



 “Ư bỉ tướng trung, thật vô khả đắc”  (trong các tướng ấy, thật chẳng có gì để có thể 

được). Chữ  “tướng”  chỉ y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, cũng là như 

kinh Kim Cang đã nói:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” . Phàm những gì có 

tướng, không chỉ bao gồm mười pháp giới, mà còn kể cả cõi Thật Báo Trang Nghiêm của 

chư Phật Như Lai. Vì sao? Cõi Thật Báo Trang Nghiêm có tướng. Trong hết thảy các kinh, 

đức  Phật  chưa  hề  nói:  “Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng,  ngoại  trừ  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm”, chẳng nói câu ấy! Chẳng nói câu ấy thì chúng ta biết cõi Thật Báo cũng là 

hư  vọng.  Gì  là  chân thật?  Chân  thật  chỉ  có  một,  chẳng  có  thứ  hai, đó là  cõi  Thường  Tịch 

Quang. Thường Tịch Quang là chân thật, chẳng giả! Vì sao? Vĩnh hằng bất biến. Cõi Thật 

Báo do đâu mà có? Qua học tập kinh Hoa Nghiêm, chúng tôi mới biết, chứ trong quá khứ, 

đây là một nghi vấn, cũng là bao nhiêu năm đều chẳng thể giải quyết, chẳng nghĩ ra. Cõi ấy 

do đâu mà có? Bồ Tát tu hành đạt đến đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, sanh trong cõi 

Thật Báo. Chúng ta có thể suy tưởng, những người đại ngộ ấy, khởi tâm động niệm đã đoạn 

trừ. Chẳng khởi tâm, không động niệm, đương nhiên phân biệt và chấp trước đã sớm chẳng 

còn! Thế giới ấy là thế giới bình đẳng, vì sao có hiện tướng? Phải biết, đúng là Nhất Chân 

pháp giới thuần chân vô vọng. [Còn các Bồ Tát trong cõi Thật Báo] tuy đã thuần chân, vẫn 

còn mang theo vọng, nên vẫn chưa bỏ được tướng. Từ kinh Hoa Nghiêm, chúng ta có thể 

thấy tin tức ấy, tin  tức gì vậy? Kinh Hoa Nghiêm [nói hàng Pháp Thân đại sĩ] còn có bốn 

mươi mốt địa vị. Bốn mươi mốt địa ấy do đâu mà có? Người đã đạt đến “không khởi tâm, 

không động niệm”, còn có địa vị gì nữa? Có địa vị là có phân biệt, có phân biệt thì có chấp 

trước; do vậy, họ là phàm phu. Vì vậy, chúng ta phải thảo luận vấn đề này. Chúng ta thấy 

994  Tập 112 



trong kinh có nói một câu,  “vô thỉ vô minh phiền não đã đoạn” , cũng [có nghĩa] là thật sự 

chẳng khởi tâm, không động niệm, đã đoạn vô minh phiền não, nhưng tập khí chưa đoạn! Tin 

tức ấy khiến cho chúng ta cuối cùng tỉnh ngộ. Vô thỉ vô minh đã đoạn, nhưng tập khí chưa 

đoạn, bốn mươi mốt địa vị là do tập khí dầy hay mỏng mà chia ra. Càng lên cao, tập khí càng 

mỏng, cho đến khi tập khí hoàn toàn chẳng còn nữa, vị Bồ Tát như vậy được gọi là Phật Đà, 

đã đạt đến Phật quả viên mãn rốt ráo, tập khí chẳng còn nữa! Do vậy, ta có thể biết, cõi Thật 

Báo do tập khí biến hiện. Chẳng có tập khí, cõi Thật Báo cũng chẳng có. Cõi Thật Báo chẳng 

có thì chỉ còn lại một cõi là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, đó là thật, là tự tánh, trở về tự tánh 

là  Thường  Tịch  Quang.  Do  vậy,  cõi  Thường  Tịch  Quang  gọi  là  Diệu  Giác,  Diệu  Giác  là 

Thường Tịch Quang, Thường Tịch Quang là Diệu Giác. Cõi Thật Báo, chẳng có khởi tâm 

động niệm, nhưng có tập khí. Vô thỉ vô minh đoạn trừ, nhưng tập khí vô thỉ vô minh vẫn còn. 

Chỉ cần tập khí hãy còn thì có tướng cõi Thật Báo. Tập khí chẳng còn, tướng của cõi Thật 

Báo cũng chẳng còn. Chúng ta mới hiểu rõ ràng, rành rẽ, đúng là  “phàm những gì có tướng 

 đều là hư vọng”.  



Những vị Bồ Tát ấy  “nhân thật tri thị huyễn, cố ư huyễn bất mê” ( do thật sự biết là 

huyễn, nên chẳng mê nơi huyễn), các Ngài biết ngay cả cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư 

Phật Như Lai đều là biến huyễn, chẳng phải là thật, huống hồ mười pháp giới, huống gì lục 

đạo. Hiểu rõ ràng, minh bạch, đối với các cảnh giới ấy chẳng có mảy may mê hoặc nào. Thật 

sự khế nhập cảnh giới ấy, nếu quý vị thấy trên địa cầu tai nạn hiện tiền thì sẽ giống như gì? 

Giống như chúng ta xem phim 2012 trong rạp chiếu bóng, đó là huyễn, chẳng phải là thật sự! 

Biến ra hình trạng ấy, biểu diễn trước mặt quý vị, quý vị bèn thấy chân tướng, giống như 

đang xem phim. Có khởi tâm động niệm hay không? Chẳng khởi tâm, không động niệm. Vì 

sao? Quý vị hiểu nhân như thế, duyên như thế, quả như thế, báo như thế, nó đang biểu diễn ở 

nơi đó. Diễn gì vậy? Diễn nhân duyên quả báo chẳng sai mảy may! Có liên can với chính 

mình  hay  không?  Chẳng  dính  dáng  mảy  may,  vì  sao?  Thân  này  của  chính  mình  cũng  là 

huyễn, cũng chẳng thật. Đối với cảnh giới, chẳng khởi tâm động niệm, đối với tự thân, cũng 

chẳng khởi tâm động niệm, đó là giải thoát, là đắc đại tự tại. Vì thế, chẳng có trí huệ sẽ không 

được. Chẳng có trí huệ sẽ ngỡ là thật, [đã coi là] thật sự bèn có khổ thọ. Quý vị biết là giả sẽ 

chẳng có khổ. Cổ đại đức cũng nói một câu danh ngôn, dạy chúng ta hãy thật sự thấy thấu 

suốt, dẫu bị giết chặt đầu, vẫn chẳng cảm thấy kinh hãi:  “Tương đầu lâm bạch nhận”  [nghĩa 

là] đem kề dao sát cổ,  “do như trảm xuân phong”  (giống như chém gió xuân). Quý vị thấy 

họ  tự  tại  lắm,  tiêu  sái  dường  ấy!  Người  chưa  nhập  cảnh  giới  ấy,  sẽ  chẳng  thốt  nên  lời  ấy 

được! Do tri huyễn nên người ấy chẳng mê. 



 “Như Bảo Tích kinh trung, Học Huyễn thiên tử thuyết kệ tán Phật viết: Như huyễn sư 

 tác huyễn, tự ư huyễn bất mê, dĩ tri huyễn hư cố, Phật quán thế diệc nhiên”  (Như trong kinh 

Tập 112  995 



Bảo Tích, Học Huyễn thiên tử118[4] đã nói kệ tán Phật: “Như huyễn sư biến huyễn, tự chẳng 

mê nơi huyễn, vì biết huyễn hư vọng. Phật quán sát thế gian, cũng giống như vậy đó”). Mấy 

câu này nói hay quá. Nay chúng ta sống trong thế giới này, nếu học thông suốt mấy câu này, 

quý vị chẳng có chút ưu lự nào, mà cũng chẳng có mảy may kinh hãi nào! Huyễn sư là ai? 

Câu này phải nói rõ ràng.  “Huyễn sư”  là ý niệm, trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật đã nói 

rất nhiều lần:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” ,  “huyễn sư”  là tâm tưởng. Phải biết: 

Chư Phật và Pháp Thân Bồ Tát chẳng có tâm tưởng, các Ngài chẳng phải là huyễn sư, do 

chẳng có tâm tưởng. Huyễn sư là kẻ có tâm tưởng, đều là huyễn sư, tự làm, tự chịu, chính 

mình biến hóa trong ấy để chính mình tự thọ dụng. Chẳng phải là Phật, Bồ Tát biến hóa, mà 

do chúng sanh trong mười pháp giới biến hóa. Người trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm tuy 

vẫn còn có tập khí vô thỉ vô minh, nhưng cũng chẳng biến hóa. Do vậy, quý vị phải thấy rõ 

ràng chỗ này, chẳng phải là Phật, Bồ Tát biến hóa, mà do chúng sanh trong mười pháp giới 

biến hóa, vì họ hữu tâm, hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, tâm ấy là vọng tâm, họ có 

vọng  tâm.  Vọng  tâm  là  gì?  Khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước,  đó  là  huyễn  sư; 

nhưng những kẻ ấy chẳng biết đó là huyễn, đã mê rồi. Những người trong cõi Thật Báo và 

cõi Thường Tịch Quang đều biết, biết quý vị là huyễn sư, mà cũng biết quý vị biến ra các 

huyễn  pháp  ấy,  biết  rõ  ràng,  rành  rẽ.  Các  huyễn  sư  ấy  tuy  biến  huyễn,  nhưng  chính  mình 

chẳng mê, [giống như] kẻ làm ảo thuật biết rõ. Kẻ ấy làm ảo thuật cho người khác xem, chứ 

kẻ ấy chẳng mê. Người khác mê, chứ kẻ ấy chẳng mê! Tỷ dụ chỉ có thể sánh ví đến một hạn 

độ nhất định, chẳng có cách nào tỷ dụ khít khao, chẳng thể nào hoàn toàn phù hợp được! 



Nay chúng ta là huyễn sư mà chính mình cũng mê luôn, vấn đề ở chỗ này. Chính mình 

đã mê, [biến huyễn] cho người khác xem, người khác mê mà chính mình cũng bị mê luôn! 

Những vị Pháp Thân Bồ Tát trong cõi Thật Báo và chư Phật Như Lai trong cõi Thường Tịch 

Quang đều chẳng mê mảy may nào. Do quý vị đã mê, mê là có cảm, cảm có hữu tâm và vô 

tâm, có hữu ý và vô ý. Tuy nhiên, dẫu là vô ý cảm, Phật, Bồ Tát cũng có thể tiếp nhận, cũng 

có thể hiện thân thuyết pháp, từ bi vô tận mà! Các Ngài biết căn tánh của quý vị, nên Phật, 

Bồ Tát vì quý vị hiện thân thuyết pháp, quý vị tin tưởng, có thể lý giải, chịu học theo các 

Ngài, các Ngài bèn đến. Nếu quý vị chẳng tin tưởng, chẳng thể lý giải, các Ngài sẽ không 

đến. Các Ngài chẳng cần khởi tâm động niệm, người ta là trí huệ chiếu kiến, giống như trong 

Tâm Kinh đã nói:  “Quán Tự Tại Bồ Tát” , các vị đại Bồ Tát trong pháp hội này có năng lực 

bình đẳng với Quán Âm Bồ Tát, chẳng có sai biệt, đều là Pháp Thân đại sĩ, họ biết như thế 

nào?  “Hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, chiếu kiến Ngũ Uẩn giai Không” , người ta là 

Chiếu Kiến, giống như một tấm gương, giống như vô tuyến điện trong hiện thời, các Ngài có 

thể tiếp nhận, mà cũng có thể phát sóng. Bất luận chúng sanh hữu ý hay vô ý, hữu tâm hay vô 



118[4] Đoạn n{y trích từ hội Bồ T|t Kiến Thật trong kinh Đại Bảo Tích, phẩm thứ 20, tức phẩm Tịnh Cư 

Thiên Tử Kệ T|n, quyển 71. 

996  Tập 112 



tâm, hễ sóng phát ra, các Ngài đều nhận được. Vừa nhận được, các Ngài liền hoàn toàn hiểu 

rõ, tự nhiên hiện thân, vì chúng ta thuyết pháp, đến dạy bảo chúng ta, giúp chúng ta giác ngộ, 

giúp chúng ta quay đầu. Tuyệt đối chẳng có khởi tâm động niệm, nếu khởi tâm động niệm thì 

các Ngài bèn đọa lạc, biến thành phàm phu! Phàm phu tự cứu mình còn chưa được, làm sao 

có thể cứu người khác? 



 “Dĩ tri huyễn hư cố, Phật quán thế diệc nhiên”  (do biết huyễn là hư vọng, đức Phật 

quán thế gian cũng giống như thế). Như Lai nhìn thế gian này, thấy y báo và chánh báo trang 

nghiêm trong mười pháp giới giống như Pháp Thân Bồ Tát và chư Phật Như Lai quan sát thế 

gian này giống hệt như nhau, chẳng có thứ gì là thật, chẳng có thứ gì là thực tại! Đối với chân 

thật và hư vọng, nhà Phật định nghĩa: Chân là vĩnh hằng bất diệt, đấy là Chân. Hễ có biến 

hóa, hễ có sanh diệt, thì toàn là giả, đều chẳng thật. Đức Phật nói câu này chúng ta rất khó 

hiểu, vì sao? Đúng là chúng ta chẳng thể lý giải. Đức Phật nói đến sự sanh diệt, chẳng phải là 

hiện tượng [sanh diệt] như chúng ta đã nói. Con người được sanh ra là sanh vào thế giới này, 

người đã chết là diệt mất rồi, chết mất rồi, chẳng phải là ý nghĩa ấy. Chư Phật Như Lai, Pháp 

Thân Bồ Tát quán sanh diệt là quan sát hiện tượng dao động vô cùng vi tế. Do các nhà khoa 

học Lượng Tử cận đại đã hé lộ tin tức, chúng ta mới dần dần thấu hiểu ý nghĩa chân thật của 

mấy lời Phật dạy ấy. Tuy các nhà Lượng Tử Lực Học không hiểu thấu suốt cho mấy, nhưng 

chỉ cần đôi chút là chúng ta đã có ngộ xứ. Các nhà Lượng Tử Lực Học nói vật chất là giả, 

chẳng thật, về căn bản bèn chẳng có vật chất. Một sợi lông của chúng ta là vật chất, một hạt 

cát  là  vật  chất,  đem  mài  hạt  cát  thành  bột,  mỗi  hạt  bột  ấy  vẫn  là  vật  chất,  nhục  nhãn  của 

chúng ta còn có thể thấy được, cớ sao nói vật chất chẳng tồn tại? Bản chất của vật chất là gì? 

Là ý niệm, nhiều ý niệm tích lũy lại một chỗ, quý vị thấy dường như có thứ gì ở nơi đó, thấy 

có vật chất, bản chất của vật chất là thứ ấy. 



Thông qua tin tức ấy, chúng ta ngay lập tức hiểu rõ lời Phật dạy:  “Hết thảy các pháp 

 sanh từ tâm tưởng” , vật chất sanh từ tâm tưởng, lập tức khiến cho chúng ta quay lại [quán 

sát] A Lại Da Thức. Trong kinh Phật, đức Phật đã giảng A Lại Da Thức. Ba tế tướng của A 

Lại Da Thức, thứ nhất là Nghiệp Tướng, [chúng ta] đã biết: Nghiệp Tướng là dao động, tức ý 

niệm dao động. Thứ hai là Chuyển Tướng, Chuyển Tướng là ý niệm. Ý niệm do đâu mà có? 

Ý niệm từ dao động mà có, gọi là   “nhất niệm bất giác” , đó là dao động thứ nhất. Do dao 

động, Chuyển Tướng mới biến thành Cảnh Giới Tướng, Cảnh Giới Tướng  là vật chất. Đối 

với điều này, chúng tôi đột nhiên hiểu rõ đạo lý đức Phật đã giảng, trước kia tuy đọc, nhưng 

mơ hồ, đọc chú giải của cổ nhân cũng mơ hồ. Vì thế, đối với Đại Thừa Phật pháp, Lượng Tử 

Lực Học có cống hiến rất lớn, tuy họ chưa nói rất rõ ràng, nhưng nó có rất nhiều lý luận, 

khiến cho chúng ta vừa tiếp xúc, vừa suy tưởng những điều đã nói trong kinh bèn ngay lập 

tức hiểu rõ, mới biết tất cả hết thảy hiện tướng trước mắt,  “phàm những gì có tướng, đều là 

 hư vọng” , chúng ta có thể lý giải. Tuy chưa phải là chứng ngộ, [chỉ là] giải ngộ. Nhưng có 

Tập 112  997 



thể giải ngộ, quý vị sẽ có thể xem nhẹ, chẳng còn chấp trước như thế nữa, biết chấp trước là 

sai lầm, chấp trước là khổ! Trong Phật pháp nói  “bát khổ giao tiên” (tám nỗi khổ chen nhau 

nung đốt), do đâu mà có? Do chấp trước  mà có. Buông chấp trước xuống, chẳng còn khổ 

nữa! Nói tóm lại, chẳng có một pháp nào chẳng phải là “tự làm, tự chịu”, phải hiểu rõ ràng, 

rành rẽ đạo lý này. Đã hiểu rõ thì trong bất cứ hoàn cảnh nào, sẽ chẳng oán trời trách người, 

sẽ không trách móc kẻ khác có lỗi với ta, sẽ chẳng có ý niệm ấy, đều là “tự làm, tự chịu”. Lại 

còn nghĩ nghiệp nhân quả báo, chẳng sai sót mảy may! 



Vì thế, Phật pháp dùng sáu chữ để bao quát toàn bộ hết thảy các pháp trong vũ trụ, có 

lý lắm! Sáu chữ ấy là  “tánh - tướng, lý - sự, nhân - quả” , sáu chữ ấy đã nói trọn hết thảy các 

pháp thế gian và xuất thế gian, không có gì ra ngoài sáu chữ ấy. Trong sáu chữ ấy, chỉ có 

Tánh là thật. Trừ Tánh ra, Tánh có thể sanh, có thể hiện, những thứ khác toàn là giả, là cái 

được sanh, được hiện, chẳng có gì là thật. Danh từ Phật giáo gọi căn nguyên của tất cả hết 

thảy hư huyễn là A Lại Da. Nó là cội nguồn, hết thảy hiện tượng phát sanh từ nó. Bản thân nó 

là  hư  vọng  nên  biến  hiện  tất  cả  cảnh  giới  thảy  đều  hư  vọng. Đúng  là   “phàm  những  gì  có 

 tướng, đều là hư vọng” ,   “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Kế đó, đức 

Phật nêu tỷ dụ:  “Như lộ, diệc như điển, ưng tác như thị quán”  (như sương, cũng như chớp; 

hãy nên quán như thế). Quý vị có cách nhìn như vậy, giống như cách nhìn của Phật, Phật tri, 

Phật kiến, kinh Pháp Hoa bảo là  “nhập Phật tri kiến”.  Chúng ta học Phật, đối với những kinh 

văn giống như thế này, hãy niệm nhiều, nghe nhiều, xem nhiều, từ từ sẽ bất tri bất giác khởi 

tác dụng, tác dụng gì vậy? Lạt lẽo đối với tất cả hết thảy các pháp thế gian. Thật sự lạt lẽo, sẽ 

chẳng còn chấp trước như vậy nữa, chẳng còn chấp trước nghiêm trọng như trước kia nữa. Ý 

niệm chấp trước, phân biệt đã nhạt dần, tâm càng ngày càng thanh tịnh, càng ngày càng bình 

đẳng, càng ngày càng tương ứng với Phật, Bồ Tát. Càng gần, tức là sẽ thành Phật chẳng xa. 

Nhất là chúng ta được gặp pháp môn Tịnh Tông, bản thân chúng ta rất có tín tâm, thật sự có 

thể coi đạm bạc hết thảy, phẩm vị khi vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ sẽ tăng cao với một 

mức độ lớn, tăng lên tới cõi Thật Báo chẳng phải là chuyện không thể, mà là rất có thể. Nay 

đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

----------------------------------------------------------------------------------------------------- 

998  Tập 112 



Tập 113 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 



  



   

  

  

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi bốn, hàng thứ hai, xem từ câu cuối. 





 “Diệc chánh như Viên Giác kinh viết: „Tri huyễn tức ly, ly huyễn tức giác. Cố ư 

 huyễn tướng vô trước, vô đắc”  (cũng đúng như kinh Viên Giác đã nói: “Biết huyễn 

liền lìa, lìa huyễn tức là giác. Vì thế, đối với huyễn tướng chẳng chấp trước, chẳng đạt 

được”).  Trong  phần  trước,  chúng  ta  đã  học  qua,  các  đồng  học  tu  Tịnh  Độ  chớ  nên 

quên, phải học trí huệ của Văn Thù Bồ Tát, phải học hành môn của Phổ Hiền Bồ Tát; 

trong  các  phần  trước,  chúng  tôi  đã  nói  rất  nhiều.  Điều  này  là  một  chuyện  rất  khó, 

nhưng chẳng thể không học, pháp môn này thù thắng khôn sánh. Điều trọng yếu nhất 

là trước hết phải nhận biết nó, mục đích đầu tiên của kinh giáo là nhằm chỉ dạy, hướng 

dẫn chúng ta nhận biết và liễu giải pháp môn này. Nhận thức càng sâu, liễu giải càng 

thấu triệt, công phu tu hành tự nhiên đắc lực. Hễ công phu chẳng đắc lực, đều là do 

chẳng nhận thức rõ ràng chân tướng sự thật; trong kinh luận, Phật, Bồ Tát, tổ sư đại 

đức thường khuyên dạy chúng ta điều này. Trong phần trước, [sách Chú Giải] đã dẫn 

thí dụ trong kinh Bảo Tích, tiếp theo đó, cũng trích dẫn mấy câu trong kinh Viên Giác, 

trong ấy có hai câu:   “Tri huyễn tức ly, ly huyễn tức giác” , hai câu này là kinh văn. 

Chúng ta nhất định phải biết khắp pháp giới hư không giới, trong phần trước, tôi đã 

thưa cùng chư vị, y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới chẳng phải là 

thật, kể cả cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai cũng chẳng thật. Đối với 

tiêu chuẩn “chân - vọng”, Phật pháp có một tiêu chuẩn tuyệt đối: Thật sự vĩnh hằng bất 

biến thì là Chân; nếu có biến hóa, đó là Giả. Vậy thì chúng hãy ta suy nghĩ, trong thế 

giới hiện thời, đối với các đối tượng tiếp xúc của sáu căn, có thứ nào mắt trông thấy 

mà chẳng biến hóa? Tai nghe âm thanh, mũi ngửi mùi vị, lưỡi nếm năm vị, cho đến ý 

căn tiếp xúc pháp trần, đều là các hiện tượng sanh diệt, đều có biến hóa. Nói chung, 

động vật có sanh, lão, bệnh, tử, sự biến hóa ấy được gọi là  “vô thường”.  Thực vật có 

sanh, trụ, dị, diệt, khoáng vật có thành, trụ, hoại, không; chỉ có một thứ chúng ta chẳng 

Tập 113  999 



nhìn thấy sự biến hóa của nó, tức là hư không. Trong Bách Pháp [Minh Môn Luận], hư 

không được xếp vào loại vô vi pháp, tức là Hư Không Vô Vi. Hư không có phải là 

chân thật hay không? Hư không cũng chẳng phải là thật, pháp vô vi thật sự chỉ có một, 

tức là Chân Như Vô Vi. Năm thứ kia là Tương Tự Vô Vi, [có nghĩa là] giống như pháp 

vô vi, nhưng trên thực tế, chúng vẫn có sanh diệt. 





Các nhà khoa học hiện thời nói thời gian và không gian chẳng thật. Giáo pháp 

Đại Thừa bảo chúng ta: Tu hành đến mức đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, quý vị 

bèn đột phá các chiều không gian. “Đột phá các chiều không gian” là chuyện như thế 

nào?  Thời  gian  chẳng  còn  nữa,  thời  gian  là  giả.  Thời  gian  không  có,  bèn  chẳng  có 

trước và sau, chẳng có quá khứ, mà cũng chẳng có tương lai, mà là ngay lập tức, quý vị 

có  thể  thấy  quá  khứ,  mà  cũng  có  thể  thấy  tương  lai.  Chẳng  có  không  gian  thì  sao? 

Chẳng có không gian bèn chẳng có khoảng cách, thế giới Cực Lạc ở nơi đâu? Ở ngay 

nơi đây! Thật đấy, chẳng giả đâu! Trong phần khai thị của [Tam Thời] Hệ Niệm Pháp 

Sự, thiền sư Trung Phong đã bảo chúng ta:  “Tâm ta tức là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật 

 tức là tâm ta; phương này chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ chính là phương này”.  Cảnh giới 

ấy là cảnh giới đại triệt đại ngộ, chẳng giả! Nếu quý vị đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, sẽ chứng đắc cảnh giới ấy. Tại Ấn Độ, các vị Bồ Tát và A La Hán đã chứng đắc; 

tại Trung Quốc, Huệ Năng đại sư đốn ngộ, đốn chứng. Lịch đại tổ sư khai ngộ trong 

Tông Môn, quý vị đọc Truyền Đăng Lục và Ngũ Đăng Hội Nguyên [sẽ thấy] ghi chép 

rất nhiều. Đại khai viên giải của Giáo Hạ và niệm đến mức Lý nhất tâm bất loạn [trong 

Tịnh Độ] đều là nhập cảnh giới này, cũng tức là quý vị đã hiểu rõ chuyện thời gian và 

không  gian,  chúng  chẳng  phải  là  thật,  mà  là  giả.  Giả  thì  phải  buông  xuống,  giả  thì 

không chỉ chẳng mang theo được, mà chúng còn gây ra phiền phức. Phiền phức là gì? 

Phiền phức là mang đến nghiệp báo cho quý vị. Quý vị thiện tâm, thiện hạnh, bèn sanh 

trong ba thiện đạo; ác niệm, ác hạnh sẽ sanh trong ba ác đạo, phiền phức ở chỗ này. 





Vì thế, người thật sự tu hành, người niệm Phật nhất tâm nhất ý cầu sanh Tịnh 

Độ. Cầu sanh Tịnh Độ vì lẽ gì? Để thân cận A Di Đà Phật, Ngài là bậc đại thiện tri 

thức đệ nhất trong thế gian lẫn xuất thế gian. Ở nơi đây, chúng ta tu hành chứng quả rất 

khó khăn, dễ gì nói đến chuyện thành Phật? Đến thế giới Cực Lạc bèn rất dễ dàng: 

Thầy tốt, A Di Đà Phật là thầy; hoàn cảnh tốt đẹp. Nhất là sanh về thế giới Cực Lạc, 

thọ mạng giống như A Di Đà Phật, ai nấy đều là vô lượng thọ. Bạn học tốt đẹp, tức là 

các vị thượng thiện nhân, những thiện nhân ấy thuộc địa vị nào? Đẳng Giác Bồ Tát, 

hoặc Thập Địa Bồ Tát, quý vị là bạn học của các Ngài. Do vậy, hễ sanh về ấy, có thể 

nói  là  đảm  bảo  quý  vị  thành  Phật.  Tìm  đâu  ra  một  nơi  nào  khác  [giống  như  vậy]? 

Ngoại  trừ  pháp  môn  Tịnh  Độ,  chẳng  tìm  được  [pháp  môn  nào  khác]!  Do  vậy,  pháp 

môn này được gọi là  “môn dư đại đạo”  (đại đạo nằm ngoài các pháp môn khác). Chữ 

100

Tập 113 

0 



 “môn”  ấy chỉ tám vạn bốn ngàn pháp môn, [ “môn dư đại đạo”  có nghĩa là] đạo thành 

Phật đặc biệt ở ngoài tám vạn bốn ngàn pháp môn. Chẳng có duyên phận, chẳng thể 

gặp gỡ thì thôi, chẳng còn nói gì nữa; nhưng nếu được gặp gỡ mà chẳng nắm vững, 

chẳng thể thành tựu trong một đời, quá đáng tiếc! Vậy thì quý vị mong nắm chắc trong 

một đời, thật sự thành tựu trong một đời, điều vô cùng cần thiết là phải thấy thấu suốt. 

Đoạn  kinh  văn  này  dạy  chúng  ta  thấy  thấu  suốt,  bảo  cho  chúng  ta  biết  thế  giới  này 

chẳng thật, toàn là giả. Nếu quý vị chấp trước nó, sai mất rồi! Thí dụ như quý vị mong 

khống chế nó, muốn chiếm hữu nó, thôi rồi, trong tương lai quý vị tiếp tục luân hồi 

chẳng ngơi trong lục đạo, chẳng có phần thành tựu trong đời này. Do vậy, phải triệt để 

buông xuống. 





Buông xuống! Vì sao kẻ ấy chưa buông xuống được? Chưa thấy thấu suốt, tức là 

chẳng liễu giải chân tướng sự thật. Đối với các kinh luận, cụ Hoàng Niệm Tổ đã hết 

sức khó có, trích dẫn khá nhiều khai thị trong các kinh luận nhằm giúp chúng ta thấy 

thấu suốt. Kinh Bảo Tích giảng:  “Như huyễn sư tác huyễn, tự ư huyễn bất mê, dĩ tri 

 huyễn hư cố, Phật quán thế diệc nhiên”  (như nhà ảo thuật làm ảo thuật, đối với những 

thứ huyễn  bèn  chẳng  mê,  vì  biết  những thứ  huyễn  ấy  là giả. Đức  Phật  quán  cõi đời 

cũng giống như thế). Trong buổi học trước, chúng tôi đã nói điều này. Một câu kinh rất 

nổi tiếng trong kinh Viên Giác là  “tri huyễn tức ly, ly huyễn tức giác” , hai câu ấy nói 

hay quá! Vì sao người thế gian chẳng thể lìa?  “Lìa”  là buông xuống, vì sao chẳng thể 

buông xuống? Do không biết. Chẳng biết thế gian này là giả, chẳng thật. Trong Chứng 

Đạo Ca, Vĩnh Gia đại sư đã nói:  “Mộng lý minh minh hữu lục thú”  (trong mộng rành 

rành phô sáu nẻo),  “lục thú”  (六趣) là lục đạo luân hồi. Mộng là gì? Mộng là nói tới 

mê. Mê chứ chẳng giác, nên dường như thật sự có lục đạo luân hồi. Lục đạo luân hồi 

cũng chẳng phải là giả, nhưng phải hiểu nó là một thứ trong mộng! Nếu quý vị tỉnh 

giấc, lục đạo chẳng còn nữa, giống hệt như mộng vậy! Giấc mộng ấy khá lâu dài, thời 

gian rất dài. Đã giác ngộ, giác ngộ là tỉnh  mộng, cũng chẳng còn lưu luyến lục đạo 

nữa, cũng chẳng còn lưu tâm nơi đó nữa, như vậy là đúng. Đó là thật sự khai ngộ trong 

Phật môn, sự khai ngộ này chưa phải là đại  triệt đại ngộ, nhưng được kể như là đại 

ngộ.  Nhà  Phật bảo   “tích  tiểu  ngộ  thành  đại  ngộ”.   Khi nào  biết  là  đại  ngộ?  Thật  sự 

buông xuống là đại ngộ, chưa buông xuống thì vẫn đang mê, mê chứ chẳng giác. Ly 

huyễn thì ly huyễn là đã giác ngộ. Trong tựa đề kinh có  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , 

năm chữ ấy trong tựa đề kinh chính là ba giai đoạn tu hành. 







Hiện thời, chư vị đều biết, trên khắp thế giới, chẳng riêng một nơi nào, tai nạn 

quá nhiều, trong lịch sử Trung Quốc lẫn ngoại quốc đều chưa hề có, những tai nạn kỳ 

quái hiện thời đều bộc phát cả rồi. Hôm qua, có một đồng học hạ tải một bài báo từ 

Internet đưa cho tôi xem: Ở ngoại quốc, vừa phát hiện một loại virus mới đang truyền 

Tập 113  100

1 



nhiễm, từ Nam Á truyền sang Ấn Độ rồi từ đó truyền đến Âu Châu. Rất có thể loại ôn 

dịch này sẽ lan truyền khắp thế giới. Rất đáng sợ! Virus ấy rất nghiêm trọng, đó là ôn 

dịch. Động đất, núi lửa, sóng thần, hạn hán, lụt lội, toàn thể thế giới đều có. Vì sao có 

các hiện tượng ấy? Chúng ta đã học giáo pháp Đại Thừa nhiều năm ngần ấy, bèn hiểu 

rõ. Trong các buổi giảng, chúng tôi thường bảo các đồng học, thế giới này và thế giới 

Cực Lạc có gì khác biệt? Nói theo Lý, chẳng có mảy may sai biệt. Không chỉ là hai thế 

giới,  mà  mười  phương  vô  lượng vô  biên  các  cõi  Phật,  cũng chính  là  vô  số  tinh  cầu 

trong hư không mà chúng ta trông thấy vào ban đêm, các thế giới ấy đều là bình đẳng, 

chẳng có sai biệt. Thảy đều là  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” , làm sao có sai biệt 

cho được? Vì sao Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu Hoa Tạng, giới thiệu Tịnh Độ của 

A Di Đà Phật tốt đẹp dường ấy? Nhìn thấy địa cầu của chúng ta lắm tai nạn ngần ấy, là 

nguyên do gì? Đức Phật đã dạy:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , chớ nên quên 

câu này! Sanh từ tâm tưởng, chúng ta bèn biết, cư dân trong Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, tức là những người sống trên quả địa cầu đó, nghĩ tưởng gì? Những người ấy luôn 

nghĩ đến Phật pháp Đại Thừa, ở đây nói là  “ư huyễn bất mê, tri huyễn tức ly, ly huyễn 

 tức giác” (đối với huyễn chẳng mê, biết là huyễn liền lìa, lìa huyễn chính là giác), họ 

là  hạng  người  như  thế  đó.  Các  cõi  Phật  trong  vũ  trụ  và  thế  gian  của  chúng  ta  khác 

nhau. Quý vị thấy trong thế giới Cực Lạc, hoặc trong thế giới Hoa Tạng, chẳng nghe 

nói có quốc gia, chẳng nghe nói có quốc vương, chẳng nghe nói có  đại thần, chẳng có 

chuyện ấy! Chẳng nghe nói có sĩ, nông, công, thương. 





Tây Phương Cực Lạc thế giới có hai loại người, chư vị phải biết điều này, thế 

giới ấy đơn thuần lắm! Hai loại người, một là thầy, A Di Đà Phật là thầy, người vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là học trò. Người trong Tây Phương Cực Lạc 

mỗi ngày làm chuyện gì? Đi học. A Di Đà Phật giảng kinh, thuyết pháp, các vị Bồ Tát 

vãng  sanh  hằng  ngày  nghe  Phật  giảng  kinh,  nghe  Phật  dạy  bảo,  bèn  chẳng  có  vọng 

tưởng, chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước. Họ học tập ở bên ấy đúng là chẳng 

gián đoạn, ngày đêm đều chẳng gián đoạn. Thế giới Cực Lạc chẳng có ngày đêm, cao 

hơn  chư  thiên,  Sắc  Giới  Thiên  chẳng  có  ngày  đêm.  Do  vậy,  nói  theo  cách  chúng  ta 

[thường nói], nơi ấy là trường học, là Phật học viện. Trong vũ trụ, A  Di Đà Phật lập 

một Phật học viện, mười phương chư Phật Như Lai, quý vị thấy chẳng có vị Phật nào 

không khuyên đệ tử của Ngài đến học trong thế giới Cực Lạc. Vãng sanh thế giới Cực 

Lạc là đến học trong thế giới Cực Lạc, nay chúng ta nói là “du học”, [vãng sanh là] 

đến du học trong thế giới Cực Lạc. Đến bên kia chắc chắn thành Phật, lại còn hết sức 

nhanh chóng. Hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, mười hai kiếp 

bèn thành Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật nói lời này trong kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật, quyết định chẳng phải là giả. Trong thế gian này, nếu muốn thành Phật, đức Phật 

100

Tập 113 

2 



nói phải trải qua vô lượng kiếp, đến thế giới Cực Lạc [chỉ mất] mười hai kiếp, quý vị 

thấy đỡ tốn bao nhiêu thời gian! Đây là nói về trường hợp chậm nhất. Nếu công phu tu 

hành của quý vị khá hơn, có thể vãng sanh trong trung phẩm hoặc thượng phẩm, đến 

Tây Phương Cực Lạc thế giới đại khái chỉ có hai kiếp hoặc ba kiếp bèn thành công. 

Nếu là người thật sự niệm đến mức Lý nhất tâm bất loạn, đại triệt đại ngộ, đến Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bèn  thành  Phật,  sanh  trong  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm, 

chẳng phải là cõi Đồng Cư, mà cũng chẳng phải là cõi Hữu Dư, trực tiếp sanh vào cõi 

Thật  Báo.  Những  lý sự  này  đều  được  đức  Phật giảng  thấu  triệt  như  vậy  trong  kinh, 

chúng ta phải cảm tạ, đó là đại ân đại đức của đức Phật dành cho chúng ta. Chúng ta 

thật sự hiểu rõ, minh bạch rồi, tâm niệm Phật mới thật sự phát khởi, thật sự tu hành, 

thật sự niệm Phật. Vì sao? Ta đã hiểu rõ, minh bạch chuyện này, mà cũng hiểu rõ ràng 

minh bạch thế giới này. Những sự tao ngộ trong mỗi đời của tất cả chúng sanh trong 

hết thảy các cõi nước, nói một câu chân thật thì đều là “tự làm, tự chịu”. Đó chính là 

 “hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , trong tâm quý vị nghĩ như thế nào, hoàn cảnh 

bên ngoài biến hiện như thế ấy, ai là chủ tể? Chính mình là chủ tể! Trong ngàn kinh 

muôn luận, đức Phật đã dạy điều này chẳng biết bao nhiêu lần.  “Duy tâm sở hiện” , 

tâm của ai? Tâm của chính mình;  “duy thức sở biến” , thức của ai? Phân biệt và chấp 

trước của chính mình, chẳng liên can đến ai khác! Chớ nên chẳng biết chân tướng sự 

thật này! 





Nếu tâm người trên địa cầu chúng ta đều thiện, chẳng trái phạm Tam Học Giới - 

Định  -  Huệ như  Phật  đã dạy  trong  kinh giáo,  còn người  chẳng học  Phật, như  người 

Trung Quốc [chẳng hạn] mà có thể tin tưởng giáo huấn của tổ tiên, tuân thủ luân lý, 

Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, 

đều chẳng lìa các tiêu chuẩn ấy, thế giới này sẽ vô cùng tốt đẹp, thế giới này sẽ được 

gọi là cõi đời thịnh trị. Trước hết, thân tâm mỗi người khỏe mạnh, gia đình hạnh phúc, 

sự nghiệp thuận lợi, xã hội hòa hài, thiên hạ thái bình. Do lòng người chiêu cảm, do 

lòng người tốt lành, nên núi, sông, đại địa hoàn toàn chẳng có các tai nạn, kinh Phật đã 

dạy như vậy. Tướng do tâm sanh, cảnh chuyển  theo tâm, tướng mạo và thân thể của 

chúng ta khỏe mạnh là do ý niệm chuyển biến. Ý niệm của ta tốt đẹp, con người bèn 

khỏe mạnh, sống lâu, chẳng ngã bệnh. Tâm ta lẫn hành vi đều tốt đẹp, ở nơi đâu, nơi 

ấy chẳng có tai nạn. Điều này chẳng có gì hiếm hoi, lạ lùng, tình hình vốn là như thế 

đó. Hoàn cảnh đều là do ý niệm [mà biến hóa]; vì thế, ý niệm rất bất phàm, sức mạnh 

của nó rất lớn. Ý niệm bất thiện là tai nạn, tâm hạnh của quý vị chẳng lành thì đối với 

chính  mình  mà  nói,  chính  mình  toàn  thân  đầy  bệnh  tật,  gia  đình  bất  hòa,  công  việc 

chẳng thuận lợi, chỗ ở thường xảy ra tai nạn như hạn hán, lụt lội, động đất, đều do ý 

Tập 113  100

3 



niệm của chính mình phát khởi, biến hiện. Đức Phật đã nói [những điều này] từ mấy 

ngàn năm trước. 





Theo ghi chép của tổ tiên Trung Quốc và lịch đại tổ sư, khác với cách nói của 

người ngoại quốc, người ngoại quốc nói: Từ lúc Thích Ca Mâu Ni Phật diệt độ cho đến 

nay  là  hơn  hai  ngàn  năm  trăm  năm  mươi  năm.  Tổ  tiên  người  Trung  Quốc  ghi  chép 

khác với cách nói ấy, họ chép rất rõ ràng là Thích Ca Mâu Ni Phật sanh nhằm năm thứ 

hai mươi bốn đời Châu Chiêu Vương, tức là năm Giáp Dần, Dần là cọp, Thích Ca Mâu 

Ni Phật tuổi Cọp, năm Giáp Dần mà! Đức Phật diệt độ nhằm năm thứ năm mươi ba 

đời Châu Mục Vương. Nếu theo cách ghi chép này, từ khi đức Phật diệt độ đến nay 

phải là ba ngàn lẻ ba mươi bảy năm, đó là cách nói được chư tổ tương truyền tại Trung 

Quốc. Trong quá khứ, lão hòa thượng Hư Vân đã dùng cách nói này, vị thuộc thế hệ 

trước đó là Ấn Quang đại sư cũng tuân theo cách nói này. Đương nhiên người ngoại 

quốc cũng có căn cứ, nhưng người Trung Quốc cũng có căn cứ, chẳng cần phải tranh 

luận chuyện này. Đây chẳng phải là chuyện to tát gì mà là chuyện nhỏ nhoi, chuyện vặt 

vãnh như lông gà, vỏ tỏi! Đối với văn hóa của chính mình, đối với điều được chư tổ 

tương truyền, chúng ta phải có tín tâm. Lịch đại tổ sư trong quá khứ tại Trung Quốc là 

những  bậc  hữu  tu,  hữu  học,  hữu  chứng,  chẳng  phải  là  kẻ  tầm  thường,  người  bình 

thường sẽ chẳng làm được, các Ngài thật sự là những vị tái lai. Nếu chúng ta chẳng thể 

tin tưởng các Ngài, chẳng có tín tâm, sẽ chẳng có cách nào học tập! 





Điều được kinh điển nói, được các tổ sư truyền, còn rất khó có là các nhà khoa 

học cận đại, tức là các nhà thuộc ngành khoa học tiên phong là Lượng Tử Lực Học đã 

phát hiện. Trong những báo cáo do họ đưa ra, rất nhiều điều giống như trong kinh Phật 

đã nói. Thí dụ như ở đây nói:  “Tri huyễn hư cố”  (do biết huyễn là hư vọng), họ đã phát 

hiện điều này. Phát hiện trong vũ trụ này, bất luận tinh thần hay vật chất đều là giả, đều 

chẳng phải là thật. Tinh thần và vật chất do đâu mà có? Họ nói là do ý niệm mà có, 

chúng ta nói là  “niệm đầu” , cách nói này giống như trong kinh Phật đã nói. Kinh Nhân 

Vương dạy: Trong một cái khảy ngón tay có sáu mươi sát-na, một sát-na có chín trăm 

niệm. Chúng ta học tập kinh giáo biết Thích Ca Mâu Ni Phật nói theo kiểu ấy là nói 

phương tiện, chẳng phải là chân thật. Nói phương tiện thì được, vì người bình phàm 

chẳng có cách nào lý giải điều này. Cuộc đối thoại giữa Thích Ca Mâu Ni Phật và Di 

Lặc Bồ Tát trong kinh Bồ Tát Xử Thai là nói chân thật, chẳng phải là nói phương tiện. 

Đức Phật hỏi Di Lặc Bồ Tát, phàm phu khởi một niệm,  “tâm hữu sở niệm” (trong tâm 

dấy lên một niệm) thì trong một niệm ấy có bao nhiêu tế niệm, tức là [có bao nhiêu] ý 

niệm vi tế? Có bao nhiêu tướng? Tướng  là hiện tượng vật chất. Có bao nhiêu thức? 

Thức  là  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức;  tướng  là  Sắc,  có  những  hiện  tượng  như  thế  xuất 

hiện.  Di  Lặc  Bồ  Tát  trả  lời,  cũng dùng  một  cái  khảy  ngón tay,  bao  nhiêu niệm?  Ba 

100

Tập 113 

4 



mươi hai ức trăm ngàn niệm. Dùng “trăm ngàn” làm đơn  vị, chúng ta tính toán hoán 

đổi,  thì  [trong  thời  gian]  một  cái  khảy  ngón  tay  bèn  có  ba  trăm  hai  mươi  triệu  [tế 

niệm], nhiều hơn kinh Nhân Vương đã nói quá nhiều. Nếu chúng ta khảy nhanh, một 

giây khảy được năm lần, tôi tin là có thể. Tôi có thể khảy bốn lần, tôi tin có người khảy 

nhanh hơn tôi, thân thể khỏe mạnh hơn tôi, động tác nhanh hơn tôi. Nếu một giây khảy 

năm lần, bèn là bao nhiêu triệu? Một ngàn sáu trăm triệu, vậy là một giây có bao nhiêu 

tế niệm? Có một ngàn sáu trăm triệu niệm vi tế. 





Niệm nhiều dường ấy, liên tục tích lũy chẳng ngừng, bèn sanh ra huyễn tướng. 

Trong huyễn tướng ấy có tinh thần và có vật chất, nói theo danh từ Phật pháp là Ngũ 

Uẩn, tức Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức xuất hiện. Đó là ba tế tướng của A Lại Da, các 

nhà  Lượng  Tử  Học  hiện  thời  đã  phát  hiện,  chúng  ta  chẳng  thể  không  bội  phục  họ. 

Trong kinh đức Phật đã nói, thức thứ sáu là Ý Thức, có công năng phân biệt vô cùng to 

lớn, đối ngoại, nó có thể duyên khắp pháp giới hư không giới, đối nội, nó có thể duyên 

đến A Lại Da. Hiện thời, Lượng Tử Lực Học đã duyên đến A Lại Da, nhưng chẳng 

duyên đến tự tánh. Nếu lại hỏi, các hiện tượng ý niệm ấy do đâu mà có, Lượng Tử Lực 

Học chẳng có cách nào trả lời, nhưng kinh Phật thì có. Đức Phật dạy, trong vũ trụ có 

một  Lý  Thể thật sự, có thể  sanh  ra  vạn sự,  vạn  vật,  Lý  Thể ấy  được  gọi là tự  tánh, 

“minh tâm kiến tánh” là quý vị tìm được điều này. Trong triết học, nó được gọi là “bản 

thể của vũ trụ vạn hữu”. Nó có thể sanh, có thể hiện, có thể biến; muôn hình muôn vẻ 

trong toàn thể vũ trụ là cái được sanh, cái được hiện, cái được biến. Khoa học chẳng 

tìm được cái “có thể sanh, có thể hiện, có thể biến” này. Vì sao? Vì chẳng thể dùng 

phân biệt, càng chẳng thể dùng chấp trước. Quý vị có phân biệt, có chấp trước, bèn là 

vọng tâm, vọng tâm chỉ có thể duyên vọng. A Lại Da là vọng, nên có thể duyên đến 

những hiện tượng hư vọng trong khắp pháp giới hư không giới, nhưng chẳng thể duyên 

Chân. Phải như thế nào thì mới có thể duyên Chân? Buông vọng xuống sẽ duyên được, 

thấy được; vì thế nói  “tri huyễn tức ly” , ly huyễn bèn giác. Giác ấy chính là đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, người ấy (người ly huyễn) đã chứng đắc cảnh giới ấy. 

Trong  Phật  pháp,  người  ấy  được  gọi  là  Phật  Đà,  đã  thành  Phật.  Nhà  khoa  học,  nhà 

khoa  học  Lượng  Tử  hãy  còn  cách  biệt  Phật  một  khoảng,  tùy  thuộc  người  ấy  có  thể 

buông  xuống  hay  không?  Nếu  thật  sự  có  thể  buông  toàn  bộ  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước xuống, người ấy bèn thành Phật. 





Khoa học tiến  bộ,  tôi  tin  là dăm  ba  năm  nữa,  Lượng  Tử  Lực  Học  có  thể  phổ 

biến, khiến cho người trong cõi đời đều biết, [chuyện ấy] sẽ có ích vô cùng to lớn cho 

Phật giáo, [vì] những điều đức Phật đã nói trong kinh đều được chứng tỏ. Nhân loại đã 

có năng lực xử lý hoàn cảnh, muốn hóa giải tai nạn bèn biết dùng phương pháp gì; để 

hóa giải các xung đột, đã có biện pháp. Chỉ cần chúng ta tin tưởng,  “tín vi đạo nguyên, 

Tập 113  100

5 



 công đức mẫu”  (tín là nguồn đạo, mẹ công đức), quý vị chẳng tin thì chẳng có cách 

nào cả! Vì sao chẳng thể tin? Quý vị chẳng nhận biết điều này, do chẳng nhận biết nên 

không  tin.  Khi  tôi  còn  trẻ,  đối  với  những  điều  này  chẳng  biết  tí  gì,  học  trong  nhà 

trường nghe giáo viên bảo: “Tôn giáo là mê tín, Phật giáo là đa thần giáo, thứ gì cũng 

lạy, mê tín nhất, mê tín hàng đầu trong các thứ mê tín”. Vì thế, trước nay tôi chưa hề 

có ý nghĩ tiếp xúc Phật giáo, chẳng có! Chùa miếu đều chẳng đến, thuở trẻ ngoan cố 

dường ấy. Cũng may là chúng tôi có tâm mong cầu hiểu biết, lúc hai mươi mốt tuổi 

sanh lòng mê đắm triết học, trong tâm tôi hết sức ưa thích môn khoa học ấy. Lúc hai 

mươi  sáu  tuổi,  gặp  gỡ  giáo  sư  Phương  Đông  Mỹ  là  một  vị  triết  gia  đương  thời  mà 

trong tâm tôi hết sức ngưỡng mộ, tôi theo học Triết với thầy. Trong phần cuối cùng, 

thầy giảng triết học trong kinh Phật, tôi cảm thấy hết sức kinh ngạc, thưa: “Phật giáo là 

tôn giáo, là đa thần giáo. Đa thần giáo là tôn giáo thấp kém, làm sao có triết học cho 

được?” Thầy bảo: “Anh còn trẻ, không biết!” Thầy giảng:  “Thích Ca Mâu Ni Phật là 

 triết gia vĩ đại nhất trên thế giới, kinh Phật là đỉnh cao nhất trong nền triết học toàn 

 thế giới. Học Phật là hưởng thụ cao nhất trong đời người”.  Tôi theo học môn ấy với 

thầy, mới sửa đổi quan niệm sai lầm, biết trong ấy có thứ thật tốt đẹp dường ấy, vô 

cùng khát vọng. 





Thầy bảo tôi:  “Hiện thời, trong các chùa miếu chẳng có triết học Phật giáo” , tôi 

hỏi thầy phải tìm ở nơi đâu?  “Trong kinh điển”.  Vì sao? Hiện thời, trong chùa miếu 

chẳng có người học tập nữa. Thầy nói chẳng giống như trong quá khứ. Trong quá khứ, 

những người xuất gia trong các chùa miếu là bậc đại đức hạnh, đại học vấn! Vì thế, 

Phật môn thường nói:  “Người xuất gia là thầy của đế vương” , chẳng sai tí nào! Thật 

sự có tư cách làm thầy của đế vương. Đế vương, tướng lãnh, đại thần hễ gặp những 

vấn đề chẳng thể giải quyết bèn thỉnh giáo người xuất gia, người xuất gia thật sự có 

năng lực chỉ dạy họ. Đáng tiếc là hiện thời họ chẳng học [kinh giáo] nữa. Do vậy, thầy 

bảo tôi:  “Nếu anh muốn học, [hãy học] từ kinh điển” , chỉ cho tôi con đường ấy. Thầy 

chỉ cho tôi con đường ấy vô cùng chánh xác. Nếu thầy chẳng nói trước, tôi mò đến 

chùa  miếu,  gặp  người  xuất  gia  thỉnh  giáo,  một  câu hỏi  là  ba điều không  biết119[1], 



119[1] Đ}y l{ một th{nh ngữ  “nhất vấn, tam bất tri”  (一問,三不知),tức l{ hỏi đến sự việc gì đều chẳng 

biết nguyên nh}n, diễn biến v{ kết quả của sự việc ấy. Về sau, thường dùng th{nh ngữ n{y với ý nghĩa 

“hỏi gì cũng chẳng biết, ù ù cạc cạc”. Thành ngữ này phát xuất từ một câu chuyện được chép trong bộ 

Tả Truyện, phần ghi chép sự kiện v{o năm thứ hai mươi bảy đời Lỗ Ai Công. Theo đó, v{o năm 468 

trước Công Nguyên, đại phu Tuân Dao nước Tấn đem qu}n phạt Trịnh. Nước Trịnh chống không nổi 

nên  sai  quan  đại phu  là  Công Tử  Ban  sang  Tề  cầu cứu.  Tề  Bình  Công  chẳng muốn  Tấn  do  thôn  tính 

Trịnh mà lớn mạnh thêm, sẽ uy hiếp nước Tề, bèn sai quan đại phu là Trần Thành Tử dẫn quân cứu 

viện. Khi Trần Thành Tử dẫn qu}n đến bờ sông Đạt Truy, trời mưa  to, sĩ tốt chẳng muốn dầm mưa 

vượt sông. Viên hướng đạo nước Trịnh là Tử Tư nói: “Qu}n Tấn đ~ kéo s|t đến ch}n th{nh nước Trịnh, 

vua quan nước Trịnh mong ngóng quân Tề sớm đến cứu nguy. Nếu chẳng tiến lên, e rằng chẳng cứu 

100

Tập 113 

6 



chắc chắn tôi sẽ ngờ vực lời thầy, [cho là] lời thầy nói chẳng phải là sự thật. Thầy đã 

dặn dò trước: “Người xuất gia chẳng nghiêm túc học tập”. Sau khi đã học thì phải làm 

được, đó là Tập. Quý vị học rồi nhưng chẳng làm được, đó là giả, vô dụng! Há chẳng 

phải là trong Phật giáo có khoa học cao cấp? Chúng tôi đã học Phật nhiều năm ngần 

ấy, biết Phật giáo không chỉ có khoa học cao cấp, mà còn có triết học cao cấp. Khoa 

học  và  triết  học  đều  đạt  tới  đỉnh  cao  tột  bậc.  Những  phát  hiện  gần  đây  nhất  trong 

Lượng Tử Lực Học giống hệt như trong kinh Đại Thừa đã nói. 





Học  Phật  có  lợi  ở  chỗ  nào?  Đối  với  chính  mình  mà  nói  thì  là  thân  tâm  khỏe 

mạnh, thân tâm thanh tịnh; ban cho quý vị điều tốt đẹp ấy, chẳng có phiền não, chẳng 

có ưu lự, chẳng có vướng mắc, chẳng có áp lực, trí huệ tăng trưởng, đức hạnh tăng 

trưởng,  vui  sướng  lắm!  Vì  vậy,  người  học  Phật  pháp  hỷ  sung  mãn,  trong  Đại  Kinh 

thường nói:  “Bồ Tát thường sanh tâm hoan hỷ” , ở đây quý vị nói là “rất sung sướng”. 

Vì thế, thầy bảo tôi:  “Học Phật là hưởng thụ cao nhất trong đời người” , tôi đã đạt 

được. Mỗi ngày đều cảm tạ thầy; nếu thầy chẳng chỉ ra con đường này, suốt cuộc đời 

này tôi sẽ khổ sở chẳng thể nói nổi, há có hạnh phúc, tự tại dường ấy? Thầy chỉ điểm 

đường lối chánh xác, bản thân chúng ta phải thật sự làm, biết đó là giả. Kinh Kim Cang 

dạy:  “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” , đối với tất cả những tướng được hiện, 

chúng ta đều chẳng bận tâm, buông xuống hết! Thật sự chẳng có một niệm toan khống 

chế, chẳng có mảy may ý niệm chiếm hữu nào! Thuở tại thế, đức Thế Tôn đã nêu tấm 

gương tốt nhất. Ngài xuất thân là vương tử, quý tộc, xuất thân từ quý tộc. Mười chín 

tuổi bỏ ngôi vua, rời gia đình đi học đạo, học suốt mười hai năm. Sống cuộc đời của 

một vị Tăng khổ hạnh, ba y một bát, giữa trưa ăn một bữa, nghỉ dưới cội cây, sống suốt 

cả đời như vậy, vui sướng khôn sánh! Thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Học  Tiểu  Thừa  thành  tựu,  thành  Chánh  Giác,  Đại  Thừa  Bồ  Tát  thành  Chánh  Đẳng 



kịp”. Trần Thành Tử bèn kho|c |o tơi, cầm mâu xông lên dẫn quân tiến gấp, sẵn sàng giao chiến cùng 

quân Tấn. Nguyên soái Tuân Dao của quân Tấn thấy quân Tề nghiêm chỉnh, oai vũ, kinh sợ, bảo các bộ 

tướng: “Ta bói thấy sẽ đ|nh nước Trịnh, chẳng bói thấy sẽ giao chiến cùng quân Tề. Quân họ sắp đặt tề 

chỉnh, ta sợ đ|nh không lại”. C|c bộ tướng cũng t|n th{nh, chủ trương lui binh. Tu}n Dao vừa hạ lệnh 

lui quân, vừa sai sứ giả bái kiến Trần Thành Tử. Sứ giả nói: “Nước Tấn xuất quân lần này thật ra là vì 

báo thù cho Ngài. Dòng họ Ngài từ nước Trần lưu lạc sang Tề. Tuy Trần bị Sở diệt quốc, nhưng đó l{ tội 

của nước Trịnh. Do vậy, vua nước tôi sai người đến Trịnh để điều tra nguyên nhân khiến nước Trần 

diệt quốc và chia sẻ nỗi buồn với Ng{i”. Trần Thành Tử biết là dối tr|, đuổi sứ giả về. Khi ấy, một bộ 

tướng của Trần Thành Tử là Tuân Dần nói: “Tôi nghe nói nước Tấn toan đem một ngàn cỗ chiến xa tiêu 

diệt quân Tề”. Trần Thành Tử nói: “Dẫu cho một ngàn cỗ chiến xa xông tới, chúng ta chẳng thể không 

giao chiến. Lời ông vừa nói chính là làm nhụt ý chí qu}n ta, tăng khí thế cho qu}n địch, ta sẽ tâu lại với 

vua”.  Tu}n  Dần  biết  mình  lỡ  lời,  bèn than:   “Qu}n tử chi mưu d~, thỉ, trung, chung, giai cử chi, nhi hậu 

 nhập yên. Kim ngã tam bất tri nhi nhập chi, bất diệc nạn hồ”  (kẻ quân tử mưu tính, ắt đều xét đến khởi 

đầu, diễn biến và kết thúc, rồi mới tính mưu kế. Nay ta cả ba điều đều chẳng biết m{ đ~ chen v{o tính 

to|n, cũng chẳng gặp trắc trở ư?) 

Tập 113  100

7 



Chánh Giác. Thuở ấy, Ngài biểu hiện cho chúng ta thấy, nêu gương cho hàng hậu học 

chúng ta. 





Trong Phật pháp, để tiến cao hơn thì phải buông xuống. Thuở ấy, Chương Gia 

đại sư dạy tôi: “Giống như tòa cao ốc một trăm tầng, quý vị có thể buông tầng thứ nhất 

xuống thì mới có thể tiến lên tầng thứ hai. Có thể buông tầng thứ hai xuống, mới có thể 

lên tầng thứ ba. Quý vị chẳng chịu buông xuống, chấp trước nơi đó, sẽ vĩnh viễn chẳng 

thể tiến bộ”. Năm mươi mốt tầng cấp Bồ Tát, [Thập Tín], Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập 

Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, giống như một tòa cao ốc gồm năm mươi mốt tầng. 

Có thể buông Thập Tín xuống, quý vị đạt tới địa vị Thập Trụ. Có thể buông Thập Trụ 

xuống, quý vị mới có thể đạt đến địa vị Thập Hạnh, bí quyết là buông xuống. Vì sao 

chẳng buông xuống được? Do chẳng liễu giải chân tướng sự thật! Vì vậy, trước hết bảo 

quý vị hãy liễu giải chân tướng sự thật. Trí Văn Thù là thấy thấu suốt, hạnh Phổ Hiền 

là  buông  xuống.  Thấy  thấu  suốt  giúp  buông  xuống,  buông  xuống  lại  giúp  thấy  thấu 

suốt, hai điều này giúp nhau thành tựu từ Sơ Phát Tâm cho đến địa vị Như Lai, đem 

phương pháp thật sự bí mật này truyền cho quý vị! Tôi gặp gỡ Chương Gia đại sư là 

lần  đầu  tiên  gặp  mặt  người  xuất  gia,  tôi  bèn  hướng  về  lão  nhân  gia  thỉnh  giáo.  Tôi 

thưa:  “Tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu  cho  con biết  Phật  pháp,  con biết  Phật 

pháp thù thắng, biết Phật pháp là đại học vấn có thể giải quyết hết thảy vấn đề”. Tôi 

thỉnh giáo lão nhân gia: “Có phương pháp tốt đẹp nào khiến cho con có thể khế nhập 

rất nhanh chóng hay chăng?” Ngài dạy tôi  “thấy thấu suốt, buông xuống” , truyền cho 

tôi ngay hôm đầu tiên. Tôi học suốt mười mấy năm mới thật sự hiểu rõ đạo lý ấy. Sau 

khi đã hiểu rõ, cảm kích thầy vô tận. Ngài chẳng giấu giếm mảy may nào, giống như 

đã đem bí mật thành Phật của hàng Bồ Tát truyền cho tôi. Tuy trong kinh Đại Thừa, 

đức  Phật đã  thường  nói  [tới bí  quyết  ấy],  nhưng  chúng tôi xem  mà  chẳng hiểu,  đọc 

phớt qua, chẳng hề lưu ý. Thầy vừa chỉ điểm, cảnh tỉnh, chúng tôi bèn chú ý, phát hiện 

trong kinh điển Đại Thừa, đâu đâu Phật cũng đề ra, chỉ dạy [điều ấy]. Trong những bộ 

kinh Bảo Tích, Viên Giác, Lăng Nghiêm  được nêu ra ở đây, thảy đều có. Đã thật sự 

liễu  giải,  nên  đối  với  huyễn  tướng  chẳng  chấp,  chẳng  đắc.  “Chấp”   là  chấp  tướng. 

Chẳng còn chấp tướng, bèn chẳng còn có ý niệm được - mất. Đối với hết thảy sự vật, 

chẳng có ý niệm khống chế hay chiếm hữu. Đó là  “vô đắc” , thật sự thấy thấu suốt. 





 “Văn trung thịnh tán đại sĩ chi Quyền Thật nhị đức”  (lời văn nồng nhiệt ca ngợi 

hai đức Quyền và Thật của đại sĩ), Quyền Đức là buông xuống, Thật Đức là thấy thấu 

suốt.  “Đại sĩ”  được nói ở đây chính là các vị Bồ Tát tham dự pháp hội này. Ở đây nói 

tỳ-kheo có tới một vạn hai ngàn người, Bồ Tát vô lượng vô biên, có nhiều vị Bồ Tát từ 

thế giới phương khác đến.  “Giai năng thị hiện thị Quyền Đức, thật vô khả đắc thị Thật 

 Đức”  (“Đều có thể thị hiện” là Quyền Đức,  “thật sự chẳng thể được” là Thật Đức). 

100

Tập 113 

8 



 “Thật vô khả đắc”  là trí huệ,  “giai năng thị hiện”  là phương tiện thiện xảo, nên dùng 

thân gì để độ được, chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát đều có thể hiện thân, như 

trong kinh Lăng Nghiêm đã nói:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”  (thuận theo 

tâm của chúng sanh mà ứng hiện xứng với khả năng hiểu biết của họ). Chư Phật, Bồ 

Tát hiện thân, xác thực là chẳng hề khởi tâm động niệm, hiện như thế nào? Tự nhiên 

hiện, thuật ngữ trong Phật pháp là   “pháp nhĩ như thị” ,tức là “vốn là như vậy”. Nếu 

hỏi, vì sao vốn là như vậy? Do cùng một tự tánh! Chỉ rõ vạn sự vạn vật trong toàn thể 

vũ trụ và chính mình là cùng một Thể. Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật thường 

nói:  “Mười phương ba đời Phật, cùng chung một Pháp Thân” , thật vậy, chẳng giả tí 

nào! Do đó nói:  “Vô duyên Đại Từ, đồng thể Đại Bi”.  Pháp Thân Bồ Tát biết, nhận 

thức, khẳng định hết thảy các pháp và ta là một Thể, phàm phu chẳng biết, phân chia 

Tự và Tha, nên tự tư tự lợi, tổn người lợi mình, gây tạo vô lượng vô biên tội nghiệp. 

Tuy tội nghiệp là giả, chẳng thật, nhưng nếu kẻ ấy không tỉnh ngộ thì phải hứng chịu! 

Hứng chịu rất khổ, giống như mơ thấy ác mộng. Khi kẻ ấy gặp ác mộng, chẳng biết 

chính mình đang nằm mộng, khổ chẳng thể nói nổi, hễ tỉnh giấc mới biết là một giấc 

mộng. Chúng sanh luân hồi trong lục đạo là như vậy, chịu khổ, hưởng vui trong lục 

đạo,  ngày  nào  tỉnh  giấc,  giác ngộ,  lục đạo  bèn  chẳng  còn nữa,  mới  biết  là  một  giấc 

mộng to lớn. Lời Vĩnh Gia đại sư đã nói là lời thật, chẳng phải là giả.  “Hội trung chư 

 đại sĩ giai viên cụ Quyền Thật nhị đức”  (Các vị đại sĩ trong hội đều đầy đủ trọn vẹn 

hai đức Quyền và Thật), viên mãn trọn đủ hai đức ấy.  “Cố vân: Thử chư Bồ Tát, diệc 

 phục như thị”  (Vì thế nói: “Các vị Bồ Tát ấy cũng giống như thế”). Đây là lời tổng kết 

một đoạn ngắn, [ý nói] các vị Bồ Tát ấy đều có trí huệ và đức hạnh ấy. Chư vị hãy ghi 

nhớ: Đức hạnh là buông xuống! 





Chúng ta học Phật phải ghi nhớ: Thật sự muốn cầu vãng sanh thì phải trì giới, 

phải khổ hạnh. Trước khi diệt độ, Thích Ca Mâu Ni Phật răn dạy đệ tử, đức Phật chẳng 

còn hiện diện trong thế giới này thì hãy  “lấy khổ làm thầy, lấy giới làm thầy” . Bất luận 

quý  vị  học  Thiền  Tông,  học  Giáo  Hạ,  học  Hiển,  học  Mật,  học  Đại  Thừa,  học  Tiểu 

Thừa, chỉ cần là học Phật thì điều này là căn bản, [tức là]  “lấy giới làm thầy”  là căn 

bản,  “lấy khổ làm thầy”  là căn bản. Vì sao chẳng trì giới tốt đẹp? Sợ chịu khổ, như vậy 

là chẳng được rồi! Quý vị thật sự muốn thành tựu, phải nhẫn được điều này, chịu được 

nỗi khổ kẻ khác chẳng thể chịu, nhẫn được nỗi nhục chẳng thể nhẫn, nay chúng ta gọi 

[nỗi nhục ấy] là “nhục nhã”, có thể nhẫn được. Thực hiện giới luật từ chỗ nào? Phải 

bắt đầu bằng Đệ Tử Quy. Đối với Phật giáo hiện thời, chúng tôi đã đến nhiều nơi thuộc 

các quốc gia, tiếp xúc các vị đồng tu học Phật trong giới Hoa kiều đã nhiều năm, khiến 

cho chúng tôi nhận thấy hàng xuất gia học Phật chẳng thể hành Sa Di Luật Nghi, hàng 

tại gia chẳng thể hành Thập Thiện Nghiệp Đạo; do vậy, họ chẳng thể thành tựu. Chẳng 

Tập 113  100

9 



phải là họ không nỗ lực, tôi gặp những người tham Thiền, có người học Giáo, có người 

học Mật, vì sao họ chẳng thể thành tựu? Đừng nói là so với cổ nhân, ngay cả so với 

người thuộc thế hệ trước mà đã thua kém rồi! Rốt cuộc, nguyên nhân ở chỗ nào? Vì 

sao người trước kia có thể làm được, nhưng người hiện thời chẳng làm được? Thâm 

nhập quan sát mới bèn phát hiện, người thuộc thế hệ chúng ta đã sơ sót trong giáo dục 

vun bồi căn bản! Chẳng thể nào chê trách người trong thế hệ này được! Trong kinh Vô 

Lượng Thọ, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói một lời công bằng:  “Tiên nhân bất thiện (vô 

 tri), bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã”  (người đời trước chẳng lành 

(không hiểu biết), chẳng biết đạo đức, chẳng có ai nói với họ, trọn chẳng đáng trách). 

Dường như là nói với người trong thế hệ này, vì cha mẹ họ chẳng biết, sanh trong thời 

hoạn nạn mà! Ông bà của kẻ ấy cũng chẳng biết, dẫu là ông bà cố của họ, gần như 

thuộc vào lớp tuổi tôi, vẫn chưa hoàn toàn biết. Vẫn phải là đời trước của tôi, tức là kể 

đến đời cha của tôi thì mới biết. Họ sống vào thời đầu Dân Quốc, tuy văn hóa truyền 

thống Trung Quốc đã bị coi nhẹ, nhưng vẫn còn ảnh hưởng. Đến thế hệ chúng tôi, hãy 

còn chịu ảnh hưởng đôi chút, chứ người trẻ hơn tôi đôi ba tuổi đã chẳng biết nữa! Tôi 

có một người em trai nhỏ hơn tôi sáu tuổi, căn bản là anh ta chẳng biết!  Làm sao quý 

vị có thể trách móc người hiện thời? Cho nên chẳng thể trách móc họ, hãy khéo dạy 

bảo họ học tập bổ sung những môn học ấy, học bù! Lúc bé chẳng học, nay đã giác ngộ, 

nếu muốn thật sự thực hiện, nhất định phải học bổ sung các môn học ấy; vì nếu chẳng 

có những môn học ấy, quý vị chẳng có căn bản, siêng khổ nỗ lực cả đời, nhưng chẳng 

thể thành tựu! Giống như cây cối, hoa cỏ, chẳng có rễ, quý vị cắm hoa trong bình, vun 

quén thì nó cũng có thể nở hoa, nhìn cũng đẹp lắm, nhưng chẳng thể kết trái. Chớ nên 

không hiểu đạo lý này! 





Đối với chuyện giáo dục con cái, cổ nhân Trung Quốc hết sức nghiêm ngặt, hết 

sức coi trọng. Gia tộc quý vị trong tương lai có thể hưng vượng hay không, có thể phát 

đạt hay không, hoàn toàn cậy vào mai sau có nhân tài xuất hiện hay không? Vì thế, rất 

coi trọng chuyện dạy dỗ con cái. Bắt đầu dạy từ khi nào? Từ lúc có mang bèn bắt đầu 

dạy, gọi là  “thai giáo”.  Trẻ nhỏ vừa sanh ra, biết nhìn, biết nghe, quý vị ngàn muôn 

lần chớ nên nghĩ rằng nó chẳng hiểu chuyện, [nếu nghĩ như vậy], quý vị đã sai mất rồi! 

Nó rất thông minh, cái gì cũng đều biết, chỉ là chưa thể nói. Vì thế, Đệ Tử Quy chẳng 

phải là để dạy trẻ nhỏ học, hoặc dạy chúng nó đọc, mà là gì? Cha mẹ phải thật thà thực 

hiện Đệ Tử Quy, làm cho trẻ thơ xem.  “Dạy con từ thuở còn thơ” , khiến cho đứa bé 

ấy, tức là trước khi nó tròn ba tuổi, từ mới sanh ra cho đến ba tuổi là một ngàn ngày, 

một ngàn ngày ấy gọi là “vun bồi căn bản giáo dục”. Trong một ngàn ngày ấy, người 

mẹ rất nhọc nhằn, thời thời khắc khắc chăm sóc nó. Nói đúng ra là nó xem thấy, nghe 

thấy, tiếp xúc toàn là những điều tốt đẹp, quyết định chớ để nó tiếp xúc, hoặc trông 

101

Tập 113 

0 



thấy những điều xấu xa. Vì vậy, cha mẹ đã thực hiện Đệ Tử Quy trước mặt con, trẻ thơ 

đã được học, mỗi ngày nó đều xem và nghe. Vì thế, ngạn ngữ cổ Trung Quốc có câu: 

 “Tam tuế khán bát thập” , [nghĩa là] trẻ thơ cho đến ba tuổi đã được vun bồi cội rễ thì 

đến tám mươi tuổi cũng chẳng bị biến đổi, rễ sâu cội vững mà! Do đó, giáo dục luân lý 

và giáo dục đạo đức đều do cha mẹ thực hiện cho trẻ thấy, dụng tâm như thế đó! Trẻ 

cũng biết, cũng làm được, nhưng vì sao phải làm như vậy, nó chẳng biết. Đến sáu, bảy 

tuổi đi học, dần dần hiểu chuyện, thầy tiếp tục nêu gương cho nó thấy; vì thế, thầy là 

 “thân hành, ngôn giáo”.  Trẻ nhỏ dần dần hiểu chuyện, bèn giảng cho nó nghe vì sao 

phải  hiếu  thuận  cha  mẹ?  Vì  sao  em  phải  tôn  kính  anh,  anh  phải  bảo  vệ  em?  Giảng 

những đạo lý gần gũi, dễ hiểu cho nó nghe, dần dần nó sẽ hiểu, sự giáo dục này rất 

trọng yếu. Bởi lẽ đó, trẻ nhỏ Trung Quốc [thuở ấy] năm, sáu tuổi cũng rất biết lễ phép, 

giống như một người lớn thu nhỏ. 





Hiện thời chẳng còn nữa, ngày nay giáo dục trong gia đình chẳng còn nữa. Sự 

giáo dục trong nhà trường chẳng có môn này, giáo dục xã hội càng chẳng cần nhắc đến 

nữa! Ngay cả giáo dục tôn giáo cũng chẳng nói đến. Hỏng rồi! Vì thế, toàn thể xã hội 

hiện thời động loạn là do nguyên nhân nào?  “Thất giáo”  (chẳng dạy), hai chữ mà thôi! 

Giáo dục truyền thống bị vứt bỏ, giáo dục tôn giáo bỏ luôn, xã hội biến thành nông nỗi 

này! Tháng Sáu năm nay, chúng tôi cùng đi với đoàn phỏng vấn tôn giáo Mã Lai đến 

thăm Phạm Đề Cương (Vatican), gặp gỡ Giáo Hoàng của Thiên Chúa Giáo, trao đổi 

với đại chủ giáo (tổng giám mục) của họ. Họ cũng ý thức điều này, cũng biết vấn đề 

này rất nghiêm trọng. Do vậy, trong bản báo cáo, tôi đặc biệt nêu lên sự giáo dục tôn 

giáo. Vì trên cả thế giới hiện thời, các nhân sĩ trong giới học thuật, các thanh thiếu niên 

học sinh đều nghĩ tôn giáo là mê tín. Người tin theo tôn giáo mỗi năm một ít hơn. Phật 

giáo chúng ta chẳng có thống kê, chứ Thiên Chúa Giáo có thống kê, hằng năm người 

chịu rửa tội ít hơn. Chúng tôi cũng đã từng gặp rất nhiều lần, có rất nhiều người chất 

vấn, nghi ngờ tôn giáo có cống hiến gì cho xã hội? “Chẳng có cống hiến, chẳng có lợi 

ích, đương nhiên sẽ bị đào thải”, họ suy nghĩ như vậy đó! 







Trong quá khứ, tôn giáo có cống hiến cho xã hội, vì sao? Tôn giáo dạy dỗ, đặc 

biệt là Phật giáo. Phật giáo vào thời cổ, tự viện am đường là trường học. Hòa Thượng 

Thủ Tọa phân tòa giảng kinh, đó là giáo học. Một ngôi chùa có vài vị Hòa Thượng Thủ 

Tọa, quý vị thích học bộ kinh điển nào, có thể vào phòng học của vị đó, thật sự có thể 

học được thứ này, thứ nọ, họ dạy học mà! Vì thế, chúng tôi cực lực đề xướng tôn giáo 

phải quay về giáo học. Hiện thời nhằm đúng lúc gia đình, nhà trường và xã hội đều 

chẳng dạy luân lý đạo đức nữa, chúng ta có thể trích lục những kinh luận liên quan tới 

luân lý, đạo đức, nhân quả trong các kinh điển tôn giáo, bản thân chúng ta nghiêm túc 

học tập, phổ biến nhằm dạy bảo đại chúng trong xã hội, bù đắp giáo dục xã hội trong 

Tập 113  101

1 



hiện tại đã thiếu mất ba thứ ấy (luân lý, đạo đức, nhân quả) thì tôn giáo sẽ có cống hiến 

vô cùng to lớn đối với xã hội. Người ta chẳng còn có thể nói “tôn giáo chẳng có cống 

hiến gì đối với xã hội”, vì chúng ta có những thứ tốt đẹp này! Phải thật sự làm, phải 

hiểu,  phải  biết  giá  trị.  Bản  thân  chúng  ta  tu  học,  chính  mình  đạt  được  lợi  ích,  tôi 

thường nói là lợi ích cá nhân là khỏe mạnh, sống lâu. Tôi chẳng có đạo tràng, nếu có 

đạo tràng, đạo tràng ấy hòa hài, sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh thuận lợi, chắc chắn là 

như thế! Tại gia cư sĩ, gia đình hạnh phúc, sự nghiệp thuận lợi, đại chúng trong hoàn 

cảnh cư trụ đều có thể hòa hài, điều này tốt lắm! Thật sự có sự tốt đẹp này, thật sự có 

cống hiến. Vì thế, trong sự nhận thức của chúng tôi về tôn giáo, các tôn giáo đều tốt 

đẹp.  [Tôn giáo  có]  những  ảnh hưởng  tiêu  cực  là  do  trong tôn giáo hiện  thời,  những 

người học tập tôn giáo chẳng nghiêm túc nỗ lực, cũng bị thế tục nhuốm dơ, tức là [bị 

cuốn hút] vào danh vọng, lợi dưỡng, tham, sân, si, mạn, hỏng rồi, toàn thể tôn giáo bị 

hủy hoại. Do vậy, chúng ta phải nhận thức rõ ràng: Bản thân tôn giáo chẳng có vấn đề, 

mà là tín đồ tôn giáo có vấn đề, họ chẳng nghiêm túc học tập. Nếu họ nghiêm túc học 

tập thì tín đồ tôn giáo ai nấy đều là người tốt, ai nấy đều có cống hiến rất lớn đối với xã 

hội. Chúng ta chớ nên không hiểu rõ ràng, rành rẽ điều này. 



Lại  xem  đoạn  kinh  văn  tiếp  theo.  Đoạn  kinh  văn  này  từ   “thông  chư  Pháp  Tánh,  đạt 

 chúng sanh tướng”  (thông hiểu các pháp tánh, thấu đạt tướng của chúng sanh) cho đến 

đoạn kết thúc  “thiện lập phương tiện, hiển thị Tam Thừa”  (khéo lập phương tiện, hiển thị 

Tam Thừa). Đoạn này nhằm dạy chúng ta siêu tình ly kiến, triệt để buông xuống. Do kinh 

Vô  Lượng  Thọ  thông  với  kinh  Hoa  Nghiêm,  mục  tiêu  chung  trong  sự  học  tập  là  dạy 

chúng ta minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, nên mới có kinh văn như vậy. Trong 

kinh Tiểu Thừa, chẳng thấy kinh văn như thế.  “Thông chư pháp tánh” ,  “chư”  (諸) là chư 

pháp, tánh của chư pháp là một tánh, giống như Hiền Thủ quốc sư đã nói  “tự tánh thanh 

 tịnh viên minh thể” , trong triết học gọi điều này là  “bản thể”.  Hiện thời, triết học và khoa 

học trên cả thế giới đều chẳng nói đến mức độ này, mà nói “từ một Thể khởi lên hai tác 

dụng”. Vì vậy, khoa học cũng đúng là khó có, thật sự chẳng dễ dàng, chỉ là họ chưa tìm 

được căn nguyên. Căn nguyên là tự tánh, ý thức của chúng ta duyên không tới, dùng máy 

móc  tinh  vi  cũng  chẳng  nhìn  thấy,  vì  nó  chẳng  phải  là  hiện  tượng  vật  chất,  mà  cũng 

chẳng phải là hiện tượng tinh thần, máy móc tinh vi cỡ nào cũng vô dụng đối với nó! Chỉ 

có chứng mới biết, thật sự triệt để buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, quý vị 

bèn chứng đắc; đó là căn nguyên của vạn sự vạn pháp trong vũ trụ, [đó là] Pháp Tánh. 

Thiền Tông gọi  “thông chư pháp tánh”  là minh tâm kiến tánh.  “Đạt chúng sanh tướng” : 

Phần trên (tức  “thông chư pháp tánh” ) là Thật Trí, phần dưới ( “đạt chúng sanh tướng” ) 

là Quyền Trí.  “Đạt chúng sanh tướng”  là Nhất Thiết Chủng Trí. Vạn sự vạn pháp trong 

101

Tập 113 

2 



vũ trụ vì sao có thể phát sanh? Phát sanh như thế nào? Vì sao có thể biến hóa? Quý vị 

biết toàn bộ những chuyện ấy thì là  “đạt chúng sanh tướng”.  





Chúng  ta  xem  cụ  Hoàng  Niệm  Tổ  giải  thích:   “Pháp  Tánh,  hựu  danh  Thật 

 Tướng,  hựu  danh  Chân  Như”   (Pháp  Tánh  còn  gọi  là  Thật  Tướng,  còn  gọi  là  Chân 

Như), chữ  “hựu danh”  (又名: lại còn gọi) áp dụng cho tất cả [những danh từ] sau đó, 

tức là  “hựu danh Pháp Giới, hựu danh Niết Bàn, hựu danh Thật Tế đẳng”  (còn gọi là 

Pháp  Giới,  còn gọi là  Niết  Bàn,  còn  gọi là  Thật  Tế  v.v…), phía  sau hãy  còn  [nhiều 

danh  từ]  nữa.  Trong  kinh,  đức  Phật  nói  tới  Pháp  Tánh,  bèn  nói  các  danh  tự  của  nó 

nhiều tới khoảng chừng mấy chục tên, tổng cộng chừng sáu mươi, bảy mươi danh từ. 

Vì sao đức Phật nói ra lắm từ ngữ như vậy? Đây là phương tiện thiện xảo trong giáo 

học, nhằm dạy chúng ta chớ nên chấp trước tướng danh tự. Tướng danh tự chẳng thật, 

hiểu ý nghĩa của chúng là được rồi, giúp chúng ta phá chấp trước. Hễ chấp trước thì sai 

mất rồi, chớ nên chấp trước! Trong Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ Tát đã dạy chúng ta 

thái độ học tập, Ngài nói rất hay: Nghe kinh cần phải có tâm thái gì để nghe? Đầu tiên 

là   “ly  ngôn  thuyết  tướng” , lời lẽ  của người  ấy  (người  giảng pháp)  nhiều hơn  hoặc  ít 

hơn mấy câu, nói sâu hay nói cạn, chẳng quan trọng! Chớ nên chấp trước tướng ấy. 

Điều thứ hai đừng chấp trước danh tự tướng, tức là  “ly danh tự tướng” , [“danh tự”] là 

danh từ, thuật ngữ, như [các từ ngữ]  “Pháp Tánh, Thật Tướng”  được nói đến ở đây. 

 “Chân Như, pháp giới, Niết Bàn”  đều là các danh từ thuật ngữ trong Phật học, chớ nên 

chấp trước, hãy hiểu ý nghĩa của chúng, đừng nên chấp trước. Điều thứ ba là  “ly tâm 

 duyên  tướng” ,  quý vị  đừng  suy  nghĩ  những  ý nghĩa trong kinh.  Vì sao?  Quý vị suy 

nghĩ tức là vọng tưởng, đó chẳng phải là ý nghĩa của Phật, mà là ý nghĩa của chính quý 

vị. Kinh Phật có ý nghĩa hay không? Thưa thật thà cùng quý vị, kinh Phật chẳng có ý 

nghĩa gì! Chẳng có ý nghĩa mới là lưu lộ từ tự tánh. Có ý nghĩa là phàm phu, lưu xuất 

từ trong A Lại Da của quý vị, đó là phàm phu. Bởi lẽ đó, kinh Phật chẳng có ý nghĩa, 

phải hiểu điều này! 





Quý vị suy nghĩ như thế nào thì đó là ý nghĩa của chính quý vị, chẳng phải là ý 

nghĩa của Phật. Kệ Khai Kinh có câu:  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” , Như 

Lai chẳng có nghĩa chân thật, chẳng có ý, quý vị giải thích bằng cách nào? Đến khi nào 

quý vị có thể thật sự hiểu nghĩa chân thật? Khi tâm thanh tịnh hiện tiền, chiếu kiến, 

chẳng phải là  “tưởng kiến”  (sự thấy biết do suy tưởng), tâm bình đẳng hiện tiền, tâm 

thanh tịnh hiện tiền, quý vị sẽ có thể đạt được vài phần nghĩa chân thật của Như Lai. A 

La Hán, Bích Chi Phật đã chứng đắc vì các Ngài chẳng chấp trước, đối với hết thảy các 

pháp thế gian và xuất thế gian chẳng chấp trước. Bồ Tát cao hơn một bậc, Bồ Tát là 

Chánh Đẳng Chánh Giác, Bồ Tát sử dụng tâm bình đẳng. Không chỉ chẳng có chấp 

trước, mà phân biệt cũng chẳng có. Phân biệt đoạn hết, tức là đã đoạn Trần Sa Hoặc, 

Tập 113  101

3 



đoạn  hết  chấp  trước  là  đoạn  hết  Kiến  Tư  Hoặc,  nên  Bồ  Tát  có  thể  hiểu  được  nghĩa 

chân  thật  nhiều  phần,  tức  là  Ngài  thấu  hiểu  hơn  một  nửa,  trọn  chẳng  phải  là  dùng 

tưởng, hễ tưởng tức là trật rồi! Tưởng là gì? Rơi vào thức thứ sáu, tức Ý Thức. Vì thế, 

hiện thời học kinh giáo gặp khó khăn ở chỗ nào? Khó khăn ở ngay chỗ này, suy tưởng 

nhiều quá! Vừa nhìn, bèn nghĩ cái này có ý nghĩa gì, cái kia có ý nghĩa gì, hoàn toàn là 

ý  tứ  của  chính  mình.  Đây  là  chuyện  rất  khó  khăn.  Vì  vậy,  chúng  ta  học  Giáo,  nếu 

không gặp được một vị thầy thật sự tốt đẹp, lúc vỡ lòng bèn chỉ điểm chúng ta,chúng ta 

sẽ đi lầm chỗ, biến thành gì? Biến thành đạt được lắm tri thức, tức là thường thức trong 

kinh Phật, đều do chúng ta suy tưởng, biến thành tri thức, mà quý vị cứ ngỡ chúng là 

trí huệ; chúng ta đã biến trí huệ thành tri thức, hao hụt quá lớn! Trí huệ có thể giải 

quyết vấn đề, tri thức chẳng thể! 





Sau khi Đệ Nhị Thế Chiến kết thúc, thế giới này chưa hề thái bình. Kể từ thập 

niên 70, mỗi năm Liên Hiệp Quốc triệu tập hội nghị hòa bình quốc tế, mời mọc các 

chuyên gia, học giả thảo luận [cùng một]  chủ đề suốt ba mươi năm chẳng thay đổi: 

 “Làm thế nào để tiêu diệt xung đột, xúc tiến xã hội an định, thế giới hòa bình?”  Đã 

mở hội nghị hơn ba mươi năm với chủ đề ấy. Trước sau, tôi tham gia mười lần, tôi mới 

liễu giải trạng huống sự thật. Có hiệu quả hay không? Chẳng có hiệu quả! Quý vị thấy 

tần  số xung  đột  xã  hội  mỗi năm  một  cao  hơn,  vấn đề ngày  càng  nghiêm  trọng  hơn. 

Chẳng phải là họ không quan tâm chú ý, họ thật sự quan tâm chú ý, vì sao chẳng thể 

giải quyết vấn đề? Chúng tôi tham dự bèn liễu giải, tri  thức đấy mà! Các học giả và 

chuyên gia đều có học thức vô cùng phong phú, nhưng chẳng phải là trí huệ! Tri thức 

giải quyết vấn đề là cục hạn, đau đầu bèn chữa đầu, đau chân bèn chữa chân, chẳng thể 

trị dứt tận gốc, để lại một đống lớn hậu quả! Trí huệ chẳng như vậy! Tại Liên Hiệp 

Quốc, chúng tôi cống hiến rất đơn giản, rất trực tiếp báo cáo cùng mọi người, vấn đề 

phát sanh ở chỗ nào? Phát sanh từ giáo dục, con người do dạy dỗ mà thành tốt đẹp, 

cũng do dạy dỗ mà trở thành xấu xa, tùy thuộc cách dạy của quý vị như thế nào? Trong 

cả thế giới hiện thời, ai dạy? Chánh phủ các nước thiếu sót, sơ sót trong giáo dục nhân 

văn, thiếu sót giáo dục cách làm người, chỉ biết đến khoa học kỹ thuật. Phương diện ấy 

đột nhiên phát triển mạnh mẽ, nhưng chẳng biết làm người! Thiếu sót trong giáo dục 

luân lý, đạo đức, nhân quả, cho nên mới dẫn đến xã hội động loạn, mới đem lại tai hại 

trên địa cầu, vấn đề ở chỗ này. Dùng phương pháp gì để đối trị? Hãy nhanh chóng tìm 

lại giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, bèn có thể giải quyết  vấn đề, đặc biệt là tôn 

giáo. Tôn giáo có thể cống hiến rất tốt trong vấn đề này, vì trong kinh điển của mỗi tôn 

giáo lớn trên thế giới đều có tài liệu giáo huấn rất phong phú về luân lý, đạo đức, nhân 

quả.  Nếu có thể triệu  tập những người  ấy,  [tức  là]  những nhà  tôn giáo  thật sự  nhiệt 

tâm, có thể thật sự hy sinh dâng hiến, bỏ mình vì người, có được chừng năm sáu mươi 

101

Tập 113 

4 



người như vậy, Liên Hiệp Quốc sắp xếp để họ mỗi ngày lợi dụng [truyền hình] vệ tinh 

hoặc Internet, những công cụ ấy rất tốt, để giảng học cho mọi người trên toàn bộ thế 

giới. Tôi tin là trong một năm thiên hạ sẽ thái bình. Tôi báo cáo như vậy rất nhiều lượt, 

thính giả cũng rất vui vẻ, nhưng từ đầu tới cuối chẳng thực hiện, đó là “nghị nhưng 

chẳng quyết, quyết nhưng chẳng làm!” Hiện thời, tôi không tham gia hội nghị ấy nữa, 

tuổi đã cao rồi, để cho người trẻ tuổi tiếp tục làm. Như vậy là dẫu vấn đề khó khăn đến 

mấy, Phật pháp đều có phương pháp giải quyết. 



Trước tiên, nêu ra mấy danh từ Pháp Tánh, sau đấy lại giảng Tánh là gì? [Tánh là] Thể, 

bản thể, nó có thể sanh, có thể hiện. Tuy nó chẳng phải là tinh thần, mà cũng chẳng phải là 

vật chất, nó có thể hiện tinh thần và vật chất, nó là bản thể của tinh thần và vật chất. Triết học 

nói vạn hữu trong vũ trụ có bản thể, nhưng mãi cho đến hiện thời vẫn chẳng có kết luận nhất 

định. Nói rất nhiều thứ, vẫn chẳng thể khiến cho người ta tâm phục, khẩu phục. Trong Phật 

pháp  dùng  chữ  Tánh  này  để  nói,  có  rất  nhiều  tên  gọi  khác  biệt,  “Thể  dã”   (Tánh  là  Thể). 

 “Nhất thiết pháp chi tự thể, danh vi Pháp Tánh”  (tự thể của hết thảy các pháp gọi là Pháp 

Tánh). Tổ tiên xa xưa của người Trung Quốc cũng nói, tổ tiên gọi nó là  “bổn tánh” , quý vị 

thấy sách vở xưa đã nói:  “Bổn tánh bổn thiện”  (bổn tánh vốn lành). Tam Tự Kinh là sách để 

dạy vỡ lòng cho trẻ nhỏ, quý vị nghĩ xem [tổ tiên] đã dạy trẻ nhỏ câu đầu tiên:  “Nhân chi sơ, 

 tánh bổn thiện”  (con người thoạt đầu tánh vốn lành). Bổn tánh vốn thiện, thiện ở đây chẳng 

phải là thiện trong  “thiện - ác”.  Thiện trong  “thiện - ác”  có mức độ rất thấp, thiện ở đây là 

 “viên mãn cụ túc” (trọn đủ viên mãn) như nhà Phật đã nói, có ý nghĩa này. Đây là một tán 

thán từ, là một hình dung từ, nhằm tán thán nó viên mãn, chẳng có mảy may khiếm khuyết 

nào, trọn đủ! Trong Phật pháp đã nói, tức là trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói rất hay: 

 “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , Như Lai là tự tánh. Trong 

tự tánh của hết thảy chúng sanh có trí huệ và đức năng viên mãn (nay chúng ta nói là “năng 

lực”), có tướng hảo viên mãn. Trí huệ và đức năng giống hệt như A Di Đà Phật, còn tướng 

hảo giống như thế giới Cực Lạc được nói trong kinh này. Trong tự tánh của hết thảy chúng 

sanh thảy đều có, là bình đẳng. Vì vậy, sự bình đẳng được nói trong nhà Phật là bình đẳng 

thật sự, chúng sanh và Phật bình đẳng. Tự thể của hết thảy các pháp được gọi là Pháp Tánh. 





 “Như Khởi Tín Luận Nghĩa Ký viết”  (như Khởi Tín Luận Nghĩa Ký nói). Nghĩa 

Ký là sách chú giải Khởi Tín Luận, do pháp sư Pháp Tạng ghi chép, tôi chẳng nhớ rõ 

lắm, tôi đã đọc sách này.  Trong ấy có nói:   “Pháp Tánh giả, minh thử chân thể phổ 

 biến nghĩa, thông dữ nhất thiết pháp vi tánh”  (Pháp Tánh, hiểu rõ ý nghĩa phổ biến 

này của chân thể, là tánh của khắp hết thảy các pháp). Hai câu này viết rất hay,  “minh”  

(明) là quý vị thấu hiểu, đã biết rõ.  “Chân thể phổ biến nghĩa” : Toàn thể vũ trụ, kể cả 

hư không pháp giới, đều do nó (Pháp Tánh) biến hiện. Vì thế, hư không chẳng thật, “có 

thể biến, có thể hiện” mới là thật, còn “cái được biến, cái được hiện” là giả, chẳng thật. 

Tập 113  101

5 



 “Thông ư nhất thiết pháp vi tánh” : Thể của hết thảy vạn sự vạn vật trong pháp giới hư 

không giới là Pháp Tánh. Nói cách khác, lìa khỏi Pháp Tánh, sẽ chẳng có một pháp 

nào để có thể được, pháp là tướng. Cổ nhân có tỷ dụ rất hay, như vàng  chế thành đồ 

vật, món nào cũng đều là vàng. Chúng ta dùng hoàng kim, hoàng kim là Thể, tỷ dụ 

Pháp Tánh, dùng nó làm thành các thứ vật dụng, quá nhiều vật dụng, chẳng có cùng 

tận! Năm xưa tôi ở Mỹ, có một đồng tu là tại gia cư sĩ làm đồ châu báu. Ông ta chẳng 

phải làm đồ thật, mà làm đồ giả, tức là đồ trang sức bằng vàng, là đồ mạ vàng. Chẳng 

phải là vàng ròng, mà là vàng mạ. Có một hôm, ông ta dẫn tôi đến thăm phòng triển 

lãm, chính ông ta có công xưởng, chẳng phải là buôn bán nhỏ, mà là sản xuất để phân 

phối. Vì thế, có rất nhiều người đến đánh giá hàng hóa, đều trước hết đến thăm các mặt 

hàng triển lãm, chọn lựa kiểu mẫu tại đó. Tôi đến xem, hơn hai vạn món, lóng lánh 

chói mắt, đẹp đẽ khôn xiết! Tôi nghĩ kinh đã dạy:  “Dùng vàng làm vật dụng, món nào 

 cũng đều là vàng” , hoàn toàn có thể thấy được tại nơi đó, toàn là vàng. Ông ta làm đồ 

trang sức giá rẻ, món đắt nhất không hơn hai mươi đồng Mỹ kim, món rẻ chỉ có mấy 

đồng, năm sáu đồng, nên người bình phàm rất ưa thích, bị mất chẳng tiếc!  Các món 

trang sức giả ấy rất nổi tiếng ở ngoại quốc, được người ta hết sức hoan nghênh, đồ thật 

bị mất sẽ đau lòng, đồ giả bị mất chẳng xót ruột. Hơn nữa, nhìn bề ngoài còn đẹp mắt 

hơn đồ thật. Chúng ta dùng những thứ này để làm tỷ dụ cũng rất thích hợp. Vàng là 

tánh, hết thảy các pháp là các món vật. Rời khỏi vàng, chẳng có đồ vật, tất cả hết thảy 

các  món  kim  khí  đều  làm  bằng  vàng.  Điều  này  nêu  rõ  mối  quan  hệ  giữa  Tánh  và 

Tướng. Tướng do Tánh biến hiện, [Tánh] có thể sanh, có thể hiện. Còn như nó biến 

hóa, đó là Thức. Do tự tánh hiện, nó hiện, nó sanh, nó hiện, đó là thế giới gì? Cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. Do vậy, trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

chẳng có biến, người trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm là vô lượng thọ, chẳng bị già 

yếu, chẳng thay đổi! Trong cõi Thật Báo, cây cối, hoa quả xanh tươi mãi mãi, lá cây 

chẳng úa vàng, thật sự vĩnh viễn chẳng rụng. Vì sao? Nó chẳng biến, có thể sanh, có 

thể hiện, chẳng biến đổi. Vì sao? Nó chẳng có A Lại Da. 





Chư vị phải hiểu: Biến thì trong mười pháp giới, biến là do A Lại Da đang biến. 

Chẳng có A Lại Da, đương nhiên nó sẽ không thể biến. Do đó, chúng ta gọi thế giới ấy 

là  Nhất  Chân,  con  người  vĩnh  viễn  thanh  xuân,  chẳng  biến  thành  già  yếu,  mà  cũng 

chẳng có sanh tử, đó là cảnh giới trong cõi Thật Báo. Những vị Bồ Tát trong cõi Thật 

Báo tiến lên dần dần, chắc chắn sẽ có ngày tiến tới viên mãn, viên mãn  là chứng đắc 

quả vị Diệu Giác. Từ Đẳng Giác chứng đắc Diệu Giác. Khi chứng đắc Diệu Giác, sẽ 

chẳng thấy cõi Thật Báo Trang Nghiêm, [cõi ấy] vẫn là một giấc mộng, đã tỉnh giấc 

rồi! Đến nơi đâu? Đến Thường Tịch Quang, Thường Tịch Quang là Pháp Tánh, trở về 

tự tánh. Quý vị thấy chúng ta từ tự tánh biến hiện, đến cuối cùng mục tiêu chung cực là 

101

Tập 113 

6 



trở về tự tánh, trở về tự tánh mới gọi là “chứng đắc quả vị Diệu Giác”. Diệu Giác hiện 

hình tượng giống như một bầu tịch quang, một bầu quang minh, trong Phật pháp gọi 

điều ấy là Đại Quang Minh Tạng. Trong ấy chẳng có tinh thần, chẳng có vật chất, hiện 

tượng gì cũng chẳng có. Do chúng ta sử dụng cái tâm ý thức, tưởng tượng, tư duy, nên 

vĩnh  viễn  chẳng đạt được.  Ắt phải triệt  để  buông  vọng tưởng,  phân biệt, chấp trước 

xuống, kể cả tập khí cũng chẳng có, quý vị mới thấy được. Đó là Diệu Giác, tức Phật 

quả viên mãn rốt ráo. Tuy vị ấy thứ gì cũng đều chẳng phải, nhưng thứ gì cũng đều 

hiện. Chúng sanh có cảm, Ngài bèn hiện. Pháp Thân Bồ Tát còn mang theo tập khí, 

nên trụ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Cõi Thật Báo Trang Nghiêm do tập khí vô 

thỉ vô minh biến hiện. Tập khí và vô minh khác nhau! Vô minh có thể biến, tập khí 

chẳng thể biến; do vậy, họ (người trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm) đã đoạn vô minh, 

nhưng hãy còn tập khí vô minh. Cõi Thật Báo do đâu mà có, chúng ta cũng hiểu rõ 

ràng, minh bạch. Do vậy, chúng ta hãy khéo niệm Phật, thật sự có thể buông xuống, sẽ 

có thể sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Nếu sanh về Thường Tịch Quang, sẽ rất 

khó khăn, thật sự khó khăn, hết sức khó khăn! Người niệm Phật chúng ta có thể đạt 

đến cõi Thật Báo. 





 “Hựu, Duy Thức Thuật Ký viết: Tánh giả, Thể dã. Nhất thiết pháp thể, cố danh 

 Pháp Tánh”  (Lại nữa, sách Duy Thức Thuật Ký giảng: “Tánh là Thể. Do là Thể của 

hết thảy các pháp, nên gọi là Pháp Tánh”). Điều này có ý nghĩa giống như đã giảng 

trong phần trên, Duy Thức Thuật Ký là tác phẩm của Khuy Cơ đại sư, Ngài là tổ sư 

của Pháp Tướng Tông, Ngài cũng nói rõ mối quan hệ giữa Tánh và Tướng. Lại xem 

tiếp:   “Hựu  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  nhất,  viết”   (Lại  nữa,  sách  Đại  Thừa  Nghĩa 

Chương quyển một viết),  “nhất”  là quyển thứ nhất. Trong ấy, nói:  “Pháp chi thể tánh, 

 cố vân Pháp Tánh”  (là thể tánh của các pháp, nên gọi là Pháp Tánh). Đó là những điều 

được nói trong các kinh luận. Sau đó, cụ Niệm Tổ tổng hợp lại để giải thích:  “Cố tri 

 Pháp  Tánh  nãi  vạn  pháp  chi  Thể”   (Do  vậy  biết,  Pháp  Tánh  là  Thể  của  vạn  pháp), 


chúng ta phải nhận rõ điều này.  “Tại nhiễm, tại tịnh, tại hữu tình số, tại vô tình số, kỳ 

 tánh vô hữu cải biến, cố danh Pháp Tánh”  (Trong nhiễm hay tịnh, trong các pháp hữu 

tình hay vô tình, tánh ấy chẳng thay đổi, nên gọi là Pháp Tánh). Đặc biệt là trong mười 

pháp  giới,  nó  biến  hóa  rất  nhiều,  chẳng  cùng  tận.  Trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên 

Quán, Hiền Thủ quốc sư gọi điều này là  “xuất sanh vô tận” . Sách Hoàn Nguyên Quán 

giảng hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều có ba thứ công năng, các công 

năng ấy thù thắng khôn sánh: 





Thứ nhất là  “trọn khắp pháp giới”.  Bất luận là tâm pháp hay sắc pháp, sắc pháp 

là vật chất, tâm pháp là tinh thần. Trong tự tánh, tinh thần còn được gọi là  “kiến, văn, 

 giác, tri”  (thấy, nghe, hay, biết), vì nó chẳng có phân biệt. Trong cõi Thật Báo cũng 

Tập 113  101

7 



gọi  là   “kiến,  văn,  giác,  tri” ,  trong  mười  pháp  giới,  chúng  được  gọi  là  Thọ,  Tưởng, 

Hành, Thức. Thọ là cảm nhận, Tưởng là ý niệm, Hành là chẳng trụ, niệm trước diệt, 

niệm sau sanh, niệm này tiếp nối niệm kia, Thức là Thể của nó. Nói thật ra, thức ấy là 

Pháp Tánh, trọn chẳng tách lìa Lý Thể. Vật chất và tinh thần đồng thời phát sanh, vĩnh 

viễn chẳng tách rời, một Thể mà! 





Nói theo lý luận, tinh thần có trước, vật chất có sau. Trong A Lại Da, quý vị thấy 

Nghiệp Tướng, Nghiệp Tướng là năng lượng, là hiện tượng dao động; Chuyển Tướng 

là Thọ, Tưởng, Hành, Thức, nếu nói theo A Lại Da Thức, nó là Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức; Cảnh Giới Tướng là vật chất. Kinh Phật thường gộp chung [các tướng ấy] thành 

Ngũ Uẩn: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc là vật chất, Thọ, Tưởng, Hành, Thức là 

hiện tượng tâm lý, chúng vĩnh viễn ở cùng một chỗ, chẳng thể tách rời, chẳng tách rời 

được!  Hiện  tượng  vật  chất  là hiện  tượng có dao  động. Mỗi loại trong  bốn loại  Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức đều có hiện tượng dao động. Sự dao động ấy bất luận là hữu ý hay 

vô ý, hữu tâm hay vô tâm, hễ động bèn trọn khắp thế giới, đấy là đặc tánh thứ nhất. Nó 

nhanh chóng, tốc độ lẹ làng. Nếu chúng ta hiểu chân tướng sự thật này, quý vị bèn rõ 

ràng, minh bạch. Ý niệm của quý vị vừa động, bất luận là hữu ý hay vô ý, chẳng cần 

biết là hữu tâm hay vô tâm, một thiện niệm của quý vị vừa động bèn trọn khắp pháp 

giới. Người đạt được tâm thanh tịnh trong khắp pháp giới hư không giới đều có thể 

nhận được tin tức của quý vị. Quý vị động một ác niệm, có chỗ nào lừa người khác 

được chăng? Chẳng có! Chẳng thể nào! Quý vị gạt không được! Bởi lẽ, Ngũ Uẩn của 

chính quý vị là đài phát sóng, mà cũng là đài thu sóng, có thể tiếp nhận tin tức trong 

khắp pháp giới hư không giới, có thể tiếp nhận, có thể phát ra, chẳng có chuyện gì có 

thể gạt gẫm người khác được! Những người ấy là Pháp Thân Bồ Tát, hoặc chư Phật 

Như Lai, chẳng có cách nào giấu diếm các Ngài được, các Ngài hoàn toàn biết. 





Thấp hơn là Quyền Giáo Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác cũng đều biết, nhưng 

các Ngài biết những gì thô hơn một chút, chứ những thứ vi tế tột bậc các Ngài chẳng 

biết. Đức Phật nói Bát Địa Bồ Tát biết những ý niệm vi tế tột bậc. Chúng ta nghĩ đến 

Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, đối với những người thuộc năm 

địa vị ấy, dẫu vi tế đến mấy đều biết. Nếu chúng ta thật sự hiểu rõ, thật sự thông hiểu, 

chúng ta khởi tâm động niệm đều chẳng dám có ác niệm. Người đông ngần ấy đều thu 

được, [chúng ta] phát ra ác niệm lẽ đâu chẳng biết xấu hổ? Tự nhiên sanh ra một thứ 

sức mạnh ước thúc, đó là chân tướng, chân tướng sự thật đấy nhé. Đặc tánh thứ nhất là 

tốc độ của nó quá nhanh, nhanh hơn vô tuyến điện, nhanh hơn tốc độ ánh sáng! Ánh 

nắng chiếu đến địa cầu còn phải mất tám phút, niệm ấy vừa mới khởi lên đã trọn khắp 

pháp giới. Quý vị thấy tốc độ của Pháp Tánh nhanh quá! Mảy may chướng ngại đều 

chẳng có! 

101

Tập 113 

8 







Đặc tánh thứ hai là thiên biến vạn hóa,  “xuất sanh vô tận”.  Đối với cách nói 

trong  đoạn  trước,  chúng  ta  học  tập  chẳng  hoài  nghi,  nhưng  đối  với  điều  thứ  hai  là 

 “xuất sanh vô tận”,  ta bèn hoài nghi. Vì sao có thể xuất sanh vô tận? Sức mạnh nào 

khiến cho nó có năng lực to tát ngần ấy? Tôi cũng thường canh cánh [nỗi nghi này] 

bên lòng, rất lâu mà vẫn chưa thể giải quyết. Khi giảng kinh Hoa Nghiêm, có một hôm 

chợt nghĩ đến lúc bé chơi kính vạn hoa. Quý vị thấy có người tặng tôi kính vạn hoa. 

Vật này rất đơn giản, bên trong là ba miếng thủy tinh, bỏ vào giữa đó mấy mảnh vụn 

có  màu  sắc  khác  nhau.  Quý  vị  xoay  chuyển  nó,  xoay  suốt  một  ngày,  chẳng  ngừng 

xoay, chẳng nhìn thấy hai mẫu hoa giống nhau. Quý vị thấy ngay cả vật như vậy mà 

còn biến hóa vô cùng, xuất sanh vô tận. Tôi nghĩ công năng của tự tánh còn lớn hơn rất 

nhiều. Được chứng minh từ chuyện này, chẳng còn hoài nghi nữa, kể cả kính vạn hoa 

cũng  xuất  sanh  vô  tận.  Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  của  Nhật  Bản  làm  thí  nghiệm  với 

nước,  rất  có giá  trị  khoa  học,  tôi đã đến thăm  phòng thí  nghiệm  của  ông  ta  hai  lần, 

nghe ông ta báo cáo, chúng tôi đã biến thành bạn bè thân thiết. Ông ta cho biết: Quan 

sát mô thức kết cấu của nước kết tinh bằng kính hiển vi, mười mấy năm qua, ông ta 

chẳng  phát  hiện  có  hai  mô  thức  tương  đồng,  chưa  hề  thấy  [hai  mô  thức]  hoàn  toàn 

giống nhau! Ông ta nêu ra vấn đề này hỏi tôi: “Do nguyên nhân gì?” Tôi nói: Chẳng 

thể có hai mô thức giống nhau là do nguyên nhân nào? Ý niệm của chúng ta biến hóa 

trong từng sát-na. Dẫu chỉ có một mình ta xem, ta đối với nước ấy tâm yêu thích tràn 

trề, nó sẽ có mô thức [kết tinh] rất đẹp. Ái tâm trong niệm trước của ta khác ái tâm 

trong niệm thứ hai, chắc chắn có sai biệt; do vậy, nó chẳng thể nào là một tướng. Có 

[trường hợp các mô thức] tương tự, nhưng chẳng thể nào hoàn toàn giống nhau. Ông ta 

nghiền  ngẫm  đạo  lý ấy.  Vì  sao?  Nó sanh  từ  tâm  tưởng. Chứng  tỏ nước  có  thể  thấy, 

nghe, hiểu ý nghĩ của con người. Tôi bảo ông ta: - Không chỉ là nước, nước là vật chất, 

tất cả hiện tượng vật chất thảy đều có thể thấy, nghe, hiểu ý nghĩ của con người. Chúng 

ta ngồi trong căn phòng này, bàn, ghế có thể thấy, nghe, hiểu ý nghĩ của ta. Trên là trần 

nhà, dưới là sàn nhà, đều hiểu ý nghĩ của ta, chúng cũng có thể thấy, có thể nghe. Đó là 

gì? Đấy là bản năng (năng lực sẵn có) của vật chất. Đã là vật chất thì nó bèn có hiện 

tượng tinh thần, tức là có Thọ, Tưởng, Hành, Thức; nói cách khác, Sắc, Thọ, Tưởng, 

Hành, Thức vĩnh viễn chẳng tách rời. 





Nếu chúng ta thật sự nhận biết điều này, sau đấy, quý vị lại nghĩ: Trong kinh 

giáo, đức Phật đã dạy chúng ta:  “Tướng do tâm sanh, cảnh chuyển theo tâm”.  Chúng 

ta nghe hai câu ấy, trong tâm cảm thấy dễ chịu. Thân thể của chúng ta là tướng, tướng 

mạo  bên  ngoài  là  tướng,  ngũ  tạng  lục  phủ  bên  trong  cũng  là  tướng.  Nếu  tâm  ta  là 

chánh, nếu tâm là thanh tịnh, bình đẳng, giác, thân thể sẽ vĩnh viễn chẳng ngã bệnh. 

Tuổi  tác  mỗi  năm  một  lớn  hơn,  nhưng  chẳng  già  yếu!  Tướng  do  tâm  sanh,  tâm  ta 

Tập 113  101

9 



chẳng già, ý niệm chẳng già, người làm sao có thể già cho được? Già bằng cách nào? 

Hằng ngày nghĩ tới già: “Ta đã già rồi, già khằng rồi!” Người ấy sẽ thật sự già. Người 

già nghĩ tới bệnh tật, cho nên bệnh gì cũng có. Hễ bệnh bèn nghĩ đến cái chết, làm sao 

bất  tử  cho  được?  Sanh  từ  tâm  tưởng  mà!  Quý  vị  có  thể  thật  sự  hoàn  toàn  gạt  sạch 

những tư tưởng tiêu cực sẽ tương ứng với tự tánh. Cảnh chuyển theo tâm,  “cảnh”  là 

hoàn cảnh cư trụ của chúng ta. Chúng ta ở trong cõi này, mỗi ngày học tập đạo thánh 

hiền, hằng ngày học Phật pháp, đó là “vô thượng thậm thâm vi diệu pháp”, nơi ấy sẽ 

chẳng có tai nạn, mà cũng chẳng có hạn hán, lũ lụt, động đất, bão lốc, cảnh chuyển 

theo tâm mà! Nếu một phần trăm dân cư Cát Long Ba (Kuala Lumpur), tức là trong 

một trăm người mà có một người ý niệm thuần chánh, bảo đảm nơi ấy chẳng có tai 

nạn, chừng một phần trăm người [như vậy] là được rồi! Đạo lý gì thế? Cổ nhân Trung 

Quốc nói:  “Tà chẳng thắng chánh”.  Chín mươi chín người tạo tội nghiệt, một người là 

chánh tri, chánh kiến, chánh tâm, chánh hạnh, bèn có thể gia hộ họ. Trong kinh, đức 

Phật đã nói như thế, hiện thời các nhà Lượng Tử Lực Học cũng đã chứng tỏ. Vì thế, 

hiện thời, đối với giáo pháp Đại Thừa, đối với kinh Vô Lượng Thọ, đối với các bộ đại 

kinh như Hoa Nghiêm, tín tâm của chúng ta trọn đủ mười phần, chẳng có chút hoài 

nghi nào. Chúng ta y giáo phụng hành, lẽ nào chẳng thành tựu? Hôm nay thời gian đã 

hết rồi, chúng ta học tập tới chỗ này. 



------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

102

Tập 113 

0 



Tập 114 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 









Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi bốn, hàng thứ tư từ dưới đếm lên, đọc 

từ câu  “Gia Tường Pháp Hoa Sớ” : 





 “Gia Tường Pháp Hoa Sớ ngũ viết: „Pháp Tánh tức thị Thật Tướng, Tam Thừa 

 đắc đạo, mạc bất do chi‟. Hựu Chỉ Quán nhất viết: Pháp Tánh danh vi Thật Tướng, 

 thượng phi Nhị Thừa cảnh giới, hà huống phàm phu”  (Bộ Pháp Hoa Sớ của ngài Gia 

Tường đã viết: “Pháp Tánh chính là Thật Tướng, Tam Thừa đắc đạo không ai chẳng 

do nó”. Lại nữa, sách Chỉ Quán giảng: “Pháp Tánh có tên là Thật Tướng, còn chẳng 

phải là cảnh giới của Nhị Thừa, huống gì phàm phu”). Đoạn này vẫn nhằm giải thích 

 “thông chư pháp tánh, đạt chúng sanh tướng” , hai câu này là “thông đạt tánh - tướng”. 

Trong phần trước, chúng ta thấy lão cư sĩ Niệm Tổ trích dẫn sách Duy Thức Thuật Ký 

của  Khuy  Cơ  đại  sư  và  sách  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  nói  về  Pháp  Tánh  và  Pháp 

Tướng. Hôm nay, chúng ta xem tiếp, thấy trong Pháp Hoa Kinh Sớ cũng là ý nghĩa 

này. Pháp Tánh là Thật Tướng, chúng ta đã học trong phần trước.  “Tam Thừa đắc đạo, 

 mạc bất do chi”  (Tam Thừa đắc đạo, không ai chẳng do nó). Tam Thừa là Thanh Văn, 

Duyên Giác, và Bồ Tát, thông thường còn gọi là Đại Thừa, Trung Thừa, và Tiểu Thừa. 

Tu hành chứng quả đều là minh tâm kiến tánh; trên thực tế, chỉ có Bồ Tát tu hành mới 

là kiến tánh, kiến tánh bèn thành Phật. Trong Hoa Nghiêm, họ còn được gọi là Pháp 

Thân  Bồ  Tát.  Kiến  tánh  là  chứng  đắc  Pháp  Thân;  trong  phần  trước,  các  đồng  học 

chúng ta đều học tập cả rồi. Bởi lẽ, chứng đắc Pháp Thân sẽ thật sự hiểu được, khẳng 

định “hết thảy vạn vật trong khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể”. 

Đó là kiến tánh, là chứng đắc Pháp Thân. Chuyện này quả thật chẳng dễ dàng, từ vô thỉ 

kiếp tới nay, chúng ta đã dưỡng thành một thói quen, “ta là ta, quý vị là quý vị, người 

khác là người khác”, làm sao là một Thể cho được? Há có lẽ ấy? Dẫu thế nào cũng 

chẳng thể thừa nhận, chúng ta ngỡ đó là chân tướng sự thật, nhưng Phật, Bồ Tát bảo 

chúng ta đã hoàn toàn sai lầm mất rồi! Đúng là một Thể. Phải như thế nào thì mới có 

thể chứng đắc? Đức Phật dạy: Quý vị chẳng còn chấp trước nữa. Chẳng còn chấp trước 

Tập 114  102

1 



thân này là ta, thân kia là quý vị, thân nọ là của người khác. Chẳng có sự chấp trước 

ấy, thật sự đoạn chấp trước sẽ là gì? Đó là phá Thân Kiến. 





Chúng ta minh tâm kiến tánh, đạt tới giai đoạn thứ nhất, đã có thành quả, chẳng 

còn nhận biết cái thân này là chính mình, thân là gì? Thân là cái của ta có (ngã sở hữu), 

quyết định chẳng phải là chính mình. Giống như quần áo, quần áo là cái ta có, chẳng 

phải  là  chính  mình,  chúng  ta  khẳng  định  điều  này.  Tiến  hơn  bước  nữa,  Phật  mong 

chúng ta hãy khẳng định, thân chẳng phải là chính mình, thân là cái ta có. Thân này là 

cái ta có, còn thân của người khác thì sao? Cũng là cái ta có. Cây cối, hoa, cỏ là cái ta 

có; núi, sông, đại địa cũng là cái ta có. Đó là cái ta có, chẳng phải là ta. Có thể khẳng 

định và nhận thức như vậy thì mới có thể chứng quả A La Hán, Phật pháp nói người ấy 

đã chứng đắc Chánh Giác. Tiểu Thừa trong Tam Thừa đắc đạo có cách nhìn đối với vũ 

trụ và nhân sinh khác chúng ta, Bồ Tát càng cao hơn họ. Bồ Tát không chỉ chẳng chấp 

trước, mà phân biệt cũng chẳng có. Do vậy, Tiểu Thừa A La Hán đắc tâm thanh tịnh. 

Chỉ cần chấp trước thân này là ta, thân kia là của quý vị, thân nọ là của người khác, 

tâm  thanh  tịnh  của  chúng  ta  chẳng  thể  khôi  phục!  Trong  kinh  đã  dạy  chúng  ta  tiêu 

chuẩn tu hành là   “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , chúng ta chẳng đạt được tâm thanh 

tịnh tức là tu hành chẳng có công phu, chẳng được thọ dụng. Tu hành chẳng có công 

phu, chẳng được thọ dụng, phiền phức ở chỗ nào? Phiền phức là đời đời kiếp kiếp vẫn 

phải tiếp tục luân hồi. Thật sự đạt đến cảnh giới A La Hán, biết thân chẳng phải là ta, 

đoạn hết Kiến Tư phiền não, vượt thoát lục đạo luân hồi. Lục đạo luân hồi chẳng thấy 

nữa,  giống  như  nằm  mộng.  Tỉnh  mộng,  chẳng  thấy  lục  đạo  luân  hồi  nữa!  Sau  khi 

chẳng thấy, cảnh giới đó là cảnh giới A La Hán, bốn thánh pháp giới xuất hiện. Bốn 

thánh pháp giới vẫn chưa phải là thật, vẫn là cảnh mộng, vì họ có Trần Sa phiền não, 

có Vô Minh phiền não, ắt phải đoạn Trần Sa phiền não. Trần Sa phiền não là gì? Phân 

biệt. Vô lượng vô biên phân biệt ví như bụi cát, vọng niệm phân biệt nhiều như bụi cát, 

[nên gọi là Trần Sa phiền não]. Buông phân biệt xuống, chẳng còn phân biệt nữa, phân 

biệt chẳng có gì tốt đẹp! Vì sao? Nó là hư vọng, chẳng thật! Kinh dạy:  “Phàm những 

 gì có tướng đều là hư vọng” ,  “hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, chẳng thể 

 được”,  kinh Đại Bát Nhã dạy như thế. Như vậy thì mới có thể chứng đắc cảnh giới 

Chánh Đẳng Chánh Giác của Bồ Tát, tức là  “bình đẳng”  trong tựa đề kinh ,  tâm bình 

đẳng  hiện  tiền,  trong  hết  thảy  cảnh  giới,  quý  vị  chẳng  còn  phân  biệt  nữa!  Phật  và 

chúng sanh bình đẳng, kinh Đại Thừa thường nói  “sanh, Phật bình đẳng” , [nghĩa là] 

chúng sanh và Phật bình đẳng. Tánh - tướng như nhau, Pháp Tánh và Pháp Tướng là 

một, chẳng hai. Pháp Tánh có thể sanh, có thể hiện, Pháp Tướng là cái được sanh, cái 

được hiện, chúng là một, chẳng hai! Lại cao hơn một bậc, không chỉ phân biệt, chấp 

trước chẳng còn, mà khởi tâm động niệm cũng chẳng có. Chẳng động tâm, không động 

102

Tập 114 

2 



niệm, trở về tự tánh, đó gọi là thành Phật, là giác, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

đấy là Phật. Thanh Văn, Duyên Giác, và Phật được gọi chung là Tam Thừa. Tam Thừa 

đắc đạo có quan hệ mật thiết với Pháp Tánh, với Thật Tướng. A La Hán chứng đắc ít 

phần, Bồ Tát chứng đắc nhiều phần, Phật chứng đắc viên mãn. 





Kế đó,  “Chỉ Quán nhất viết”  (sách Chỉ Quán cuốn một nói), đây là bộ Ma Ha 

Chỉ Quán của ngài Thiên Thai, trong quyển thứ nhất có nói:  “Pháp Tánh danh vi Thật 

 Tướng,  thượng  phi Nhị  Thừa  cảnh  giới,  hà  huống  phàm  phu”   (Pháp  Tánh  có tên  là 

Thật  Tướng,  còn  chẳng  phải  là  cảnh  giới  của  Nhị  Thừa,  huống  hồ  phàm  phu),  nói 

nghiêm ngặt hơn bộ Pháp Hoa Sớ của ngài Gia Tường. Pháp Hoa Sớ nói theo nghĩa 

rộng, sách Chỉ Quán giảng theo nghĩa hẹp, chỉ chấp nhận sự chứng đắc của Như Lai 

mới là Pháp Tánh, [sự chứng đắc của] A La Hán và Bồ Tát đều chẳng kể tới, nhất định 

là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Do trong Tam Thừa nói A La Hán là tiểu ngộ, 

nên gọi Tiểu Thừa; Bồ Tát là đại ngộ, xưng là Đại Thừa, nhưng chưa triệt ngộ. Triệt 

ngộ  mới  thành  Phật,  mới  minh  tâm  kiến  tánh.  Nói  thông  thường,  các  vị  A  La  Hán, 

Bích Chi Phật, Quyền Giáo Bồ Tát đều chưa kiến tánh, các Ngài chỉ là tiếp cận, từng 

bước tiến gần bờ mé. Hai cách nói này đều hợp lý, chúng ta hiểu rõ là được rồi. Minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, Tiểu Thừa và Đại Thừa còn chưa làm được, huống 

gì phàm phu? 





 “Hoa Nghiêm Tông vị Chân Như hữu bất biến dữ tùy duyên nhị nghĩa”  (Tông 

Hoa Nghiêm bảo Chân Như có hai nghĩa là bất biến và tùy duyên), Chân Như là Pháp 

Tánh, Chân Như là Thật Tướng, quả thật là có hai ý nghĩa bất biến và tùy duyên.  “Dĩ 

 tùy duyên nghĩa, biến tạo nhất thiết chư pháp” (do nghĩa tùy duyên, tạo khắp hết thảy 

các pháp), tùy duyên mới có thể tạo khắp hết thảy các pháp.  “Cố xưng Chân Như vi 

 Pháp Tánh”  (vì thế, gọi Chân Như là Pháp Tánh), đó là tùy duyên. Giống như hoàng 

kim có thể thuận theo ý nghĩ của chúng ta, chúng ta chế nó thành đủ mọi món trang 

sức, thuận theo ý nghĩ của con người, nó tùy duyên, nó có biến đổi hay không? Nó bất 

biến! Bất luận quý vị tạo thành món gì, bản chất của nó vẫn là vàng, bất biến mà tùy 

duyên, tùy duyên nhưng vẫn bất biến; do vậy, nó là thật. Tướng thì sao? Tướng là giả, 

vì tướng có thể biến đổi bất cứ lúc nào. Chúng ta thích hình dạng nào, bèn có thể chế 

lại [món đồ theo hình dạng mới ấy]. Vì vậy, gọi Chân Như là Pháp Tánh.  “Hựu dĩ bất 

 biến cố, tuy tùy duyên biến tạo nhiễm tịnh, hữu tình dữ vô tình chủng chủng vạn pháp, 

 nhi Chân Như bất cải, bất biến”  (Lại do bất biến nên tùy duyên tạo khắp nhiễm và 

tịnh, hữu tình và vô tình, muôn loại pháp, nhưng Chân Như chẳng đổi, chẳng biến). 

Giống như chúng tôi vừa dùng vàng làm tỷ dụ, vàng là Pháp Tánh, là Chân Như, chế 

nó thành nhẫn, hay thành vòng đeo cổ, thành vòng đeo tay, cho đến làm thành cái đĩa, 

hay chế thành chén trà, bất luận làm thành vật gì, vàng vẫn chẳng thay đổi, cho nên nó 

Tập 114  102

3 



có thể tùy duyên. Tùy duyên, nói thật ra là tùy cái duyên nào? Tùy thuận ý niệm của 

chúng sanh, mà cũng là tùy thuận vọng tưởng của chúng sanh, khởi vô lượng vô biên 

biến hóa. Tuy khởi biến hóa, nhưng bản chất của nó bất biến, phải hiểu đạo lý này! 

Quý vị thấy trên thế giới này có bao nhiêu động vật, con người là một loại động vật, 

thực vật lại có bao nhiêu loài, khoáng vật lại có bao nhiêu thứ? Chẳng thể kể xiết! Đấy 

là Chân Như tùy duyên, nhưng Thể của Chân Như bất biến. Thể của Chân Như là gì? 

Trong phần trước đã nói rất nhiều! Thật Tướng, pháp giới, Niết Bàn, Thật Tế, chỉ nêu 

ra mấy danh từ ấy. Trong kinh Phật có hơn mấy chục loại danh từ, đều nhằm nói về 

cùng một chuyện. Trong phần trước, tôi đã thưa bày cùng quý vị vì sao Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  đối với  chuyện  này  bèn  nói  ra  lắm  danh tướng như thế?  Nói nhiều danh  từ 

thuật ngữ như vậy nhằm dụng ý dạy chúng ta chớ nên chấp trước tướng danh tự. Danh 

là giả danh, quý vị hiểu ý nghĩa của nó là được rồi, nói như thế nào đều được! Chúng 

là giả danh, nhằm giúp chúng ta lìa tướng danh tự, chẳng chấp trước tướng danh tự, 

như vậy là đúng. Pháp Tánh chẳng có lúc nào không tồn tại, không chỗ nào chẳng tồn 

tại. Nó là bản thể của hết thảy vạn pháp, chẳng phải là hiện tượng tinh thần, mà cũng 

chẳng phải  hiện  tượng vật  chất.  Tuy  tồn  tại,  ở  ngay  trước  mặt  chúng  ta,  nhưng mắt 

chúng ta chẳng nhìn thấy, tai cũng chẳng nghe thấy, sáu căn chẳng tiếp xúc tới. Nó thật 

sự có, nhưng sáu căn đều chẳng tiếp xúc đến, nên gọi là Không. 





Rất  nhiều  đồng  học  niệm  Bát  Nhã  Tâm  Kinh  thuộc  làu,  kinh  đã  dạy  rõ  ràng: 

 “Sắc  tức  là  Không,  Không  tức  là  Sắc.  Sắc  chẳng  khác  Không,  Không  chẳng  khác 

 Sắc”.   Sắc  và  Không  là  một,  chẳng  hai.  Sắc  -  Không bất  nhị.  Chúng  ta  thấy  rất  khó 

hiểu, [đức Phật] nói những câu chân thật, đây là nói về mối quan hệ giữa Pháp Tánh và 

vật chất. Pháp Tánh và tinh thần có quan hệ ra sao? Phần sau Tâm Kinh lại nói:  “Thọ, 

 Tưởng, Hành, Thức, cũng giống như thế” . Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tinh thần. Mối 

quan hệ giữa tinh thần và tự tánh giống hệt như mối quan hệ giữa vật chất và tự tánh, 

cho thấy vật chất và tinh thần đều do Pháp Tánh biến hiện. Pháp Tánh biến hiện thành 

vật chất, biến hiện thành tinh thần, sáu căn của chúng ta có thể tiếp xúc. Tiếp xúc được 

thì quý vị phải biết: [Cái mà ta] tiếp xúc được chính là Pháp Tướng, còn Pháp Tánh thì 

sao? Pháp Tánh chẳng lìa khỏi Pháp Tướng. Giống như vàng làm thành đồ trang sức, 

ta đem vàng làm thành một cái xuyến, vàng ở chỗ nào? Quý vị cầm lấy cái xuyến là 

[cầm được] vàng. Quý vị chấp trước cái xuyến, cái xuyến là Pháp Tướng, Thể của nó, 

tức bản chất của nó là Pháp Tánh. Vì lẽ đó, thấy tướng là thấy tánh. Vì sao chúng ta 

thấy tướng mà chẳng thấy tánh? Chúng ta thấy tướng bèn chấp tướng, chấp vào tướng 

mất rồi. Tánh ở ngay trước mặt mà mê, chẳng thấy tánh. Tướng có, tánh không,  “Sắc 

 tức là Không, Không tức là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức cũng lại như vậy”.  Chúng ta 

làm thế nào để thấy cái vòng bằng vàng là Không thì quý vị kiến tánh, phải có công 

102

Tập 114 

4 



phu ấy. Kẻ bình phàm chẳng thấy điều này, kẻ bình phàm chấp trước điều ấy là thật. 

[Chấp trước] “nó đúng là một cái xuyến”, chúng ta chẳng thấy nó là Không. Ai có thể 

thấy? Pháp Thân Bồ Tát thấy. Thưa cùng chư vị, A La Hán vẫn chưa thấy, A La Hán 

biết,  nhưng  chẳng  thấy;  Bồ  Tát  cũng  biết,  nhưng  vẫn  chưa  thấy;  Pháp  Thân  Bồ  Tát 

thấy được,  “bản thể của nó chính là Không, trọn chẳng thể được” , đúng như kinh Bát 

Nhã đã nói:  “Phàm những gì có tướng, đều là hư vọng” , Pháp Thân Bồ Tát thật sự 

thấy! 





Các nhà Lượng Tử Lực Học hiện thời đã thấy, họ thấy hiện tượng vật chất và 

hiện tượng tinh thần là gì? Là huyễn tướng do vô lượng vô số ý niệm tích lũy liên tục 

sanh ra! Tất cả hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều là như vậy, chẳng thật! 

Vì thế, kinh Bát Nhã đã dạy:   “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tức kiến Như Lai” 

(nếu  thấy  các  tướng  chẳng  phải  là  tướng,  liền  thấy  Như  Lai),  thấy  Như  Lai  là  kiến 

tánh. Quý vị thấy Pháp Tánh; từ Pháp Tướng, quý vị thấy được Pháp Tánh. Câu này rất 

khó  hiểu,  chẳng  phải  là  kiến  thức  thông  thường,  chẳng  thuộc  vào  kinh  nghiệm  của 

chúng  ta.  Chẳng  hạn  như  thứ  chúng  tôi  đang  cầm  trên  tay  là  gì?  Đây  là  một  quyển 

sách, chẳng sai, chúng ta đã thấy tướng. Người kiến tánh sẽ nói gì? Đó chẳng phải một 

quyển sách, chẳng có sách, mà là mấy chục trang giấy xếp lại. Họ thấy gì? Mấy chục 

trang giấy, chẳng phải một quyển sách, mấy chục trang giấy đó thôi! Thấy thứ này là 

mấy chục trang giấy xếp cùng một chỗ, cao minh hơn cách nhìn “đây là  một quyển 

sách” nhiều lắm. Quý vị hiểu rõ đạo lý này, chúng ta thấy một người là một thân thể; 

nhưng người khác sẽ thấy người ấy chẳng phải là thân thể, mà là một đống lớn gồm 

mấy trăm triệu, mấy ngàn triệu, mấy vạn triệu tế bào nguyên tử tụ tập cùng một chỗ! 

Người ấy nói chẳng sai! Chúng ta thấy đây là căn nhà, nhưng người xây dựng nhà nhìn 

nó sẽ chẳng thấy căn nhà, mà thấy trong ấy có bao nhiêu xi-măng, có bao nhiêu cốt 

thép, có bao nhiêu viên gạch, bao nhiêu miếng ngói, sắp xếp như thế nào, há có căn 

nhà? Đức Phật thấy khác với chúng ta. Các nhà khoa học nhìn một căn nhà, sẽ thấy căn 

nhà do cả đống hạt cơ bản hợp thành, họ chỉ thấy hạt cơ bản. Các nhà Lượng Tử Lực 

Học càng sắc sảo hơn, hạt cơ bản vẫn còn quá to, vẫn còn có thể  chia tách, chia đến 

mức nhỏ nhất chẳng còn chia được nữa, bèn gọi là “lượng tử”. Căn nhà này là gì? Là 

lượng tử chất chứa, chẳng thấy cái nhà, đó gọi là “từ tướng mà thấy tánh”. 





Quý vị chấp tướng, tướng bất bình đẳng. Quý vị thấy tánh, tánh là bình đẳng. 

Nói  theo  cách  hiện  thời,  bất  luận động  vật,  thực  vật,  khoáng vật, núi,  sông,  đại  địa, 

toàn là do lượng tử hợp thành. Vì sao có những thứ kết hợp thành chất rắn? Trong hiện 

tượng vật chất; cũng có những thứ kết hợp thành chất lỏng lan chảy giống như nước 

tuôn  chảy.  Có  những  thứ  biến  thành  chất  hơi,  không  khí  cũng  do  lượng  tử  kết  hợp 

thành. Lượng tử xuất hiện như thế nào? Do dao động sanh ra, vô cùng yếu ớt, lại còn 

Tập 114  102

5 



hết sức nhanh chóng, nên kết hợp thành những thứ ấy. Tần suất dao động khác nhau, 

tần suất chậm sẽ biến thành chất rắn, tần suất nhanh hơn một chút sẽ biến thành chất 

lỏng, mau hơn nữa sẽ biến thành chất hơi, không khí. Do tần suất khác nhau, y báo và 

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới đủ mọi thứ sai biệt. Trên thực tế, tất cả 

hết thảy hiện tượng đều có thể quy về lượng tử, thứ cơ bản là lượng tử, có thể quy vào 

đó. Lượng tử có thể quy vào năng lượng, vì lượng tử vẫn là vật chất, nên có thể quy 

vào năng lượng. Điều này có thể giải thích lời đức Phật đã dạy trong kinh:  “Bất biến 

 tùy duyên, tùy duyên bất biến” , vì tùy duyên thì mới có thể biến hiện y báo và chánh 

báo trang nghiêm trong mười pháp giới. 





Vì bất biến, nhưng tùy duyên, nên biến thành nhiễm hay tịnh, hữu tình hay vô 

tình đủ mọi muôn pháp, nhưng tánh chất của nó là vĩnh hằng bất  biến. Tánh là Pháp 

Tánh, pháp là đủ mọi muôn pháp. Tánh của đủ mọi muôn pháp là một tánh, cho nên 

đồng thể, chẳng sai biệt, có cùng một tự tánh. Vạn sự vạn vật đều do một tự tánh biến 

ra. Thế giới Cực Lạc là do tự tánh biến. Thế giới Hoa Tạng do tự tánh biến. Hai mươi 

tám tầng trời do tự tánh biến. Ngạ quỷ, địa ngục A Tỳ cũng do tự tánh biến. Quốc độ 

thanh tịnh trang nghiêm do tự tánh biến. Xã hội động loạn, khắp nơi có những vùng đất 

nẩy sanh tai nạn, cũng là do tự tánh biến. Rời khỏi tự tánh thì thứ gì cũng chẳng có, đó 

gọi là  “biết tổng tướng của các pháp” , A La Hán hiểu được. Vì sao nó có thể thiên 

biến vạn hóa nhiều dường ấy? Đó gọi là  “biết biệt tướng của pháp” . A La Hán chẳng 

biết biệt tướng của các pháp, nhưng Bồ Tát biết, danh từ Phật học gọi [sự thấy biết đó] 

là Đạo Chủng Trí, vạn sự vạn vật được hình thành do đạo lý nào. Chủng (種) là chủng 

loại, ngàn muôn phần sai khác. Vì đạo lý nào mà có thể biến thành tình trạng như vậy? 

Đối với loại trí huệ ấy A La Hán chẳng biết, nhưng Bồ Tát biết, nên Bồ Tát cao hơn A 

La Hán một bậc. A La Hán chỉ biết tổng tướng, chẳng biết biệt tướng. Bồ Tát biết tổng 

tướng, mà cũng biết biệt tướng, nhưng chưa đạt đến rốt ráo, chẳng triệt để. Đến lúc 

thành Phật Như Lai mới là rốt ráo viên mãn, gọi là chứng đắc Nhất Thiết Chủng Trí. 



Tiếp đó, sách nêu một tỷ dụ, tỷ dụ này cũng thường được nhắc tới trong kinh. Chúng ta 

vừa mới dùng vàng và các món vật bằng vàng để làm tỷ dụ, đó là tỷ dụ thường được kinh 

Phật và cổ đại đức nói tới. Ở đây, dùng nước để tỷ dụ, sánh ví nước như Pháp Tánh, sóng 

được ví như Pháp Tướng. Nước chuyển động bèn dậy sóng. Nước là tĩnh, sóng là động. Nước 

có thể chiếu, giống như một tấm gương có thể soi cảnh giới bên ngoài. Sóng chẳng thể chiếu, 

sóng đã đánh mất tác dụng soi chiếu ấy. Vì thế, sánh ví Pháp Tánh như nước, sánh ví Pháp 

Tướng như sóng,  “nhi bất biến thất thủy chi tánh”  (mà tánh của nước chẳng biến đổi, bị mất 

đi), tánh của nước chính là tánh ướt.  “Pháp Tánh Chân Như, thuần thiện vô nhiễm” . Thiện ở 

đây chẳng phải là thiện trong thiện - ác, tịnh trong chữ  “thuần tịnh”  chẳng là tịnh trong tịnh - 

nhiễm, thuần thiện vô nhiễm là tịnh . “Duy dĩ duyên hữu nhiễm tịnh, nhi sở biến chi pháp hữu 

102

Tập 114 

6 



 nhiễm tịnh chi biệt”  (chỉ vì duyên có nhiễm hay tịnh, mà pháp được biến bèn có nhiễm hay 

tịnh sai khác). Duyên có nhiễm hay tịnh, nhưng tánh chẳng có nhiễm hay tịnh. Trong lục đạo, 

duyên có thiện hay ác, tánh chẳng có thiện hay ác, chớ nên không biết điều này. Trong tự 

tánh, hễ chư vị nắm vững một nguyên tắc bèn dễ dàng hiểu rõ. Trong tự tánh chẳng có đối 

lập, vì nó là một Thể, nó là viên dung, chẳng có đối lập. Quý vị thấy chân và vọng, chẳng 

phải là đã đối lập rồi ư? Trong tự tánh chẳng có chân hay vọng, trong tự tánh chẳng có nhiễm 

hay tịnh, trong tự tánh chẳng có thiện hay ác, trong tự tánh chẳng có sanh hay diệt. Sanh diệt 

là tương đối, trong tự tánh chẳng tìm được tương đối. Trong tự tánh chẳng có xa hay gần, xa 

hay gần là một cặp [đối lập]. Chẳng có xa hay gần, bèn chẳng có không gian. Trong tự tánh 

chẳng có trước, sau. Chẳng có trước sau, bèn chẳng có thời gian. Do vậy, trong tự tánh chẳng 

tìm được tương đối. Hễ có tương đối, sẽ chẳng phải là tự tánh,  mà là Pháp Tướng. Trong 

Pháp Tướng có tương đối, trong Pháp Tánh chẳng có. Chúng ta làm như thế nào để chẳng tìm 

được tương đối trong Pháp Tướng thì quý vị kiến tánh. Phải làm như thế nào mới có thể thoát 

lìa tương đối? Tương đối là đối lập. [Để đạt đến] chẳng có đối lập thì đức Phật đã dạy chúng 

ta: Hãy buông khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước xuống, bèn chẳng có đối lập nữa. 

“Chẳng có” tức là đã kiến tánh. Tánh ở chỗ nào? Tất cả Pháp Tướng chẳng có một pháp nào 

chẳng phải là [Pháp Tánh], pháp nào cũng đều là, pháp nào cũng đều bình đẳng, pháp nào 

cũng đều viên dung. 





Phàm phu thành Phật, nói theo lý luận là ngay trong một sát-na, chúng ta thật sự 

có năng lực ấy, buông hết khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước xuống, phàm phu 

bèn thành Phật. Có người như vậy hay không? Có! Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại 

thế, lúc Ngài ba mươi tuổi, Ngài ở dưới cội Bồ Đề buông hết những gì đã học trong 

mười hai năm xuống, cũng có nghĩa là khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước đều 

cùng buông xuống, bèn thành Phật. Ngài biểu diễn cho chúng ta thấy thành Phật đơn 

giản như thế đó!  Hễ  buông xuống bèn  kiến  tánh,  hễ  kiến  tánh  bèn  “không  gì  chẳng 

biết, không gì chẳng thể”. Vì sao? Vì quý vị đã trọn đủ “có thể sanh, có thể hiện, có thể 

biến”, vạn sự vạn vật là sở sanh, sở hiện, sở biến (cái được sanh, cái được hiện, cái 

được biến). Đã nắm bắt được cội nguồn, vạn sự vạn vật trong khắp pháp giới hư không 

giới  quý  vị  đều  hiểu  rõ  toàn  bộ,  chúng  do  tự  tánh  biến,  chẳng  đến  từ  bên  ngoài.  Ở 

Trung Quốc cũng có một tấm gương rõ rệt. Đời Đường, Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng 

đại sư giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, đã biểu diễn cho chúng ta, tức là Ngài ngay 

lập tức buông khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước xuống, đó gọi là “đốn xả”, 

chẳng phải là xả dần dần từng thứ một, mà là buông xuống ngay một lúc, nên gọi là 

“đốn xả”. Đốn xả nên đốn ngộ và đốn chứng, lập tức chứng đắc. Vì thế, hòa thượng 

Ngũ Tổ Nhẫn lập tức truyền y bát cho Ngài. Khi đó,  Huệ Năng đại sư hai mươi bốn 

tuổi,  thành  Phật!  Người  nào  chứng  minh  cho  Ngài?  Hòa  Thượng  Ngũ  Tổ  Nhẫn  đã 

Tập 114  102

7 



chứng minh Lục Tổ đã thành Phật. Thành Phật là buông xuống, triệt để buông xuống, 

hiểu rõ triệt để vũ trụ, nhân sinh, vạn sự, vạn vật. Trong lịch sử Trung Quốc, có không 

ít những nhân vật như vậy. Từ hai ngàn năm qua, tối thiểu có hơn hai ngàn người đạt 

tới  cảnh  giới  này.  Trong  tu  học,  buông  xuống  nhanh  chóng  nhất  thì  có  thể  nói  Huệ 

Năng đại sư là bậc nhất, người khác buông xuống cũng phải mất một khoảng thời gian, 

một hai năm, hoặc đôi ba năm, hoặc dăm sáu năm, mười mấy năm, những trường hợp 

như thế rất nhiều. Nhanh chóng như Huệ Năng đại sư có lẽ chỉ có mình Ngài, chẳng 

tìm được người thứ hai. Có thể so sánh với Ngài, theo kinh điển ghi chép, Thích Ca 

Mâu Ni Phật buông xuống rất nhanh chóng. 





Vì sao chúng ta không buông xuống được? Chúng ta coi những huyễn tướng và 

giả  tướng  đều  là  thật,  chẳng  biết  chúng  là  giả.  Vì  thế,  dấy  lên  tham  luyến  đối  với 

chúng, sanh khởi tâm tình yêu mến, đó là chuyện phiền phức! Dẫu đọc kinh giáo đã 

nhiều, đức Phật đã vô số lần nhắc nhở chúng ta, chúng ta biết những thứ ấy (huyễn 

tướng, giả tướng) là giả, nhưng vẫn y như cũ chẳng thể buông xuống được! Tình chấp 

quá sâu, tập khí phiền não quá nặng, nhưng cần phải biết: Không buông xuống, quyết 

định sẽ chẳng thể thành công. Không buông xuống, nhất định phải luân hồi trong lục 

đạo.  Nghĩ  đến  chuyện  này,  chúng  ta  bèn  chẳng  dám  không  buông  xuống.  Vì  sao? 

Không buông xuống sẽ rất khổ, quý vị nói xem: Làm người khổ quá đi thôi! Đời này 

làm người, đời sau có thể làm thân người nữa hay không? Chẳng dám chắc! Vì sao? 

Đức Phật đã nói rõ ràng, nếu muốn đời sau được làm thân người, chúng ta tu Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo tối  thiểu  phải đạt  đến  trung phẩm.  Cũng  tức  là chúng  ta  tu  Thập 

Thiện Nghiệp Đạo giống như được thầy chấm điểm trong nhà trường, tối thiểu chúng 

ta phải đạt được bảy mươi, tám mươi điểm, đời sau mới hòng được mang thân người! 

Nếu quý vị có thể đạt được từ chín mươi điểm trở lên, hoặc đạt được một trăm điểm, 

quý vị đạt tiêu chuẩn sanh vào cõi trời hoặc cõi người trong đời sau. Năm mươi điểm 

khó đảm bảo, chẳng nhất định có thể được làm thân người. Nói chung, được bảy tám  

mươi điểm mới kể là chắc chắn đời sau được làm thân người. Chính chúng ta phải suy 

nghĩ, quý vị đọc kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo mấy lượt, đối chiếu, tự mình chấm điểm 

bản  thân, xem  có  thể  đạt đến bảy,  tám  mươi điểm  hay  không?  Nếu cảm  thấy  chẳng 

được thì sẽ bị phiền phức to lớn. Chớ nên chẳng biết đạo lý và chân tướng sự thật này. 





Chúng ta lại xem tiếp:  “Hựu Hội Sớ viết: Bồ Tát hữu nhị chủng trí, năng vi nhất 

 thiết tu hành bổn”  (Lại nữa, sách Hội Sớ giảng: “Bồ Tát có hai thứ trí có thể làm căn 

bản cho hết thảy các sự tu hành”). Tu hành chẳng thể không có trí huệ. Không có trí 

huệ là  “tu mù, luyện đui”.  Rất nhiều kẻ ngỡ mình đang tu hành, trên thực tế là đang 

gây tạo oan nghiệt, đang tạo tác bất thiện, kẻ ấy thiếu trí huệ, tự cho là đang tu hành, 

chuyện như vậy rất nhiều. Vì vậy, thiếu trí huệ là không được. Hai thứ trí huệ ấy làm 

102

Tập 114 

8 



căn bản cho hết thảy các sự tu hành.  “Hà giả vi nhị? Nhất vị Như Lý Trí, năng chiếu 

 chư pháp bổn tánh, bất nhất, bất dị, bất sanh, bất diệt, thị danh thông chư pháp tánh” 

(Những gì là hai? Một là Như Lý Trí, có thể chiếu bổn tánh của các pháp, chẳng một, 

chẳng khác, chẳng sanh, chẳng diệt, nên gọi là “thông đạt tánh của các pháp”). Kinh 

nói đến điều này: Quý vị có Như Lý Trí, có trí huệ như thế, trí huệ ấy là gì? Có thể 

chiếu bổn tánh của các pháp. Ngài dùng chữ  “chiếu kiến” , chẳng nói “thấy (kiến) bổn 

tánh của các pháp”. Ngài nói “có thể chiếu”, vì sao không dùng Kiến, mà dùng Chiếu? 

Trong Kiến có phân biệt, có chấp trước, có tình thức trong ấy. Chiếu kiến: Chúng ta 

cầm một tấm gương, dùng gương để soi một người, gương sẽ chiếu rõ ràng, rành rẽ, nó 

chẳng có phân biệt, chẳng có  chấp trước, chẳng có thích hay không thích, đó là Chiếu 

Kiến. Trong kinh dùng chữ này, quý vị nên hiểu: Mắt chúng ta thấy sắc bên ngoài, mắt 

phải giống như một tấm gương, chớ nên có phân biệt, chấp trước, ưa thích, hay chẳng 

ưa thích. Quý vị vừa dấy niệm bèn là tình chấp, sai mất rồi, mê mất rồi! Dùng Chiếu 

Kiến, giống như một tấm gương; mắt ta giống như gương, [nhìn sự vật] rõ ràng, rành 

rẽ, nhưng trong [cái thấy ấy] chẳng có yêu ghét, chẳng có chán nhàm, mà cũng chẳng 

có ưa thích, hoàn toàn là tâm bình đẳng. Đó là Chiếu Kiến. Chiếu Kiến là trí huệ. Có 

phân biệt, có chấp trước, có yêu ghét, bèn là Tình Kiến, chẳng phải là Chiếu Kiến. Hễ 

trong ấy có tình thức thì tình thức là mê! 





Chư vị hãy nhớ, Tình chẳng phải một chữ tốt đẹp! Trong Phật pháp, nó được gọi 

là “mê tình”, quý vị chẳng có trí huệ! Tình và trí là đối lập; Chiếu là trí, Tình là mê. 

Chiếu Kiến thì quý vị bèn thấy bổn tánh của pháp, tánh lẫn tướng đều cùng thấy, thấy 

tướng bèn đồng thời thấy tánh. Thấy tánh là gì? Tánh - tướng chẳng một, chẳng khác, 

bất sanh, bất diệt; tánh bất sanh, bất diệt; tướng thì sao? Tướng cũng bất sanh, bất diệt. 

Tướng là có sanh, có diệt; vì sao nói nó chẳng sanh, chẳng diệt? Tốc độ [sanh diệt] quá 

nhanh, niệm trước vừa diệt, niệm sau bèn sanh. Tốc độ nhanh đến mức độ nào? Dựa 

trên cuộc đối thoại giữa Thích Ca Mâu Ni Phật và Di Lặc Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát bảo 

chúng  ta:  Một  cái  khảy  ngón  tay  có  ba  trăm  hai  mươi  triệu  niệm,  cũng  có  nghĩa  là 

trong một cái khảy ngón tay có ba trăm hai mươi triệu lần sanh diệt, quý vị có thể tách 

ra từng lượt sanh diệt hay chăng? Vì thế nói sanh diệt giống như chẳng sanh diệt. Đó là 

nói theo tướng. Tánh thì sao? Trong tánh chẳng có niệm, tánh có thể sanh ra niệm ấy. 

Chẳng  phải  là  Đại Bồ  Tát sẽ không  làm  được!  Cảnh giới ấy  mới  gọi là   “thông  chư 

 pháp tánh” , quý vị thông đạt, hiểu rõ tánh và tướng của hết thảy các pháp. 





Câu  kế  tiếp  là   “đạt  chúng  sanh  tướng” ,  đó  là  Như  Lượng  Trí.  “Nhị  vị  Như 

 Lượng  Trí,  năng  chiếu  chúng  sanh  thù  tướng”   (hai  là  Như  Lượng  Trí,  có  thể  chiếu 

tướng khác biệt của chúng sanh),  “thù”  (殊)  là bất đồng, [ “thù tướng” ] là các hiện 

tượng thiên sai vạn biệt.  “Mê, ngộ, phàm, thánh các dị”  (mê, ngộ, phàm, thánh, mỗi 

Tập 114  102

9 



mỗi khác biệt), quý vị đều hiểu rõ ràng, minh bạch.  “Thị danh đạt chúng sanh tướng”  

(đó gọi là “đạt chúng sanh tướng”). Câu kế tiếp nói rất hay:  “Cố „thông chư pháp tánh‟ 

 thị Căn Bản Trí, „đạt chúng sanh tướng‟ thị Sai Biệt Trí”  (vì thế, “thông hiểu tánh của 

các Pháp” là Căn Bản Trí, “thấu đạt chúng sanh tướng” là Sai Biệt Trí). Căn Bản Trí 

còn gọi là Thật Trí, thực tại; Sai Biệt Trí cũng gọi là Quyền Trí, tức phương tiện quyền 

xảo. Khi hóa độ chúng sanh, ở chung với chúng sanh, phải dùng Quyền Trí. Quyền Trí 

thiên biến vạn hóa; Căn Bản Trí là như như bất động, ở trong động mà chẳng động, 

nhưng trong không động lại có động. Do vậy, để biểu thị pháp, Phật pháp thường dùng 

pháp luân để biểu thị pháp, dùng luân, luân là gì? Viên, tức là hình tròn được nói trong 

Hình Học hiện thời. Đức Phật dùng điều này để biểu thị pháp. Chỉ có Viên thì mới có 

thể biểu thị trong động mà chẳng động. Viên là nói tới chu vi của nó, chúng ta thấy 

tấm gương này, cũng là một hình tròn, chu vi hình tròn là động. Vành bánh xe là động, 

nhưng tâm hình tròn ấy (trục bánh xe) chẳng động, quý vị thấy “trong động lại chẳng 

động”. Hình tròn có tâm hay không? Đương nhiên là có tâm.  Tâm hình tròn ở đâu? 

Tìm chẳng được! Nó thật sự có tâm, nhưng chắc chắn quý vị chẳng tìm được. Quý vị 

chấm một điểm ở chỗ đó, cái chấm nhìn dưới kính lúp, do nó có diện tích, nên chẳng 

phải là điểm, [như vậy là] tìm điểm không được. Trong Hình Học nói “một  điểm di 

động tạo thành đường, đường di động tạo thành mặt”, chúng ta có thể thấy được mặt, 

chứ đường cũng chẳng nhìn thấy, như vậy thì điểm càng chẳng nhìn thấy120[2]. Dấu 

vết của điểm trọn chẳng tìm được. Nói theo lý luận, nó nhất định có. Chẳng có nó thì 

làm sao hình thành vòng tròn cho được? Do vậy, nhất định phải có tâm vòng tròn. Đức 

Phật dùng điều này để biểu thị Phật pháp, tâm đường tròn tượng trưng Pháp Tánh. 





Vì  thế,  Pháp  Tánh  chẳng  phải  là  vật  chất,  mà  cũng  chẳng  phải  là  tinh  thần, 

chẳng tìm Pháp Tánh được, nhưng Pháp Tánh trọn khắp hết thảy các chỗ, hết thảy các 

hiện tượng đều sanh từ Pháp Tánh. Quý vị thấy hình tròn, hình tròn bé, hình tròn lớn, 

dẫu lớn cách mấy đều chẳng rời khỏi tâm hình tròn. Chẳng có cái tâm ấy, hình tròn sẽ 

chẳng thể thành lập, khẳng định là có cái tâm ấy. Quý vị thấy cái tâm ấy có thể sanh, 

có thể hiện, có thể sanh ra đường tròn ấy, có thể hiện hình tròn. Nó có thể hiện, cho 

nên bất đắc dĩ dùng chữ Không để tượng trưng cho nó. Kinh Bát Nhã thường nói:  “Sắc 

 tức là Không” , Sắc là gì? Đường tròn, Sắc là đường tròn. Không là gì? Không là tâm 

hình tròn. Chúng là một Thể, chẳng thể tách rời. Rời khỏi tâm đường tròn, lấy đâu ra 



120[2] Trong Hình Học, điểm v{ đường l{ c|c  kh|i niệm trừu tượng. Điểm được định nghĩa l{   “một 

 phần không gian có mọi chiều kích thước bằng zero”.  Do vậy, khi ta vẽ hình tròn, chấm t}m hình tròn dễ 

d{ng, nhưng do c|i chấm ấy có kích thước nhất định (dù rất bé), nó chẳng phải l{ điểm, nên chẳng phải 

l{ t}m hình tròn. Đường được định nghĩa l{ “tập hợp của nhiều điểm” nhưng không có bề rộng. Khi ta 

vẽ một đường, do nó có bề rộng nhất định (dù rất bé hầu như không thấy được bằng mắt thường), nên 

nét vẽ ấy chẳng phải l{ đường. 

103

Tập 114 

0 



tướng bánh xe? Tướng ấy chẳng còn nữa! Vì thế, nhà Phật dùng điều này để biểu thị 

pháp, gọi hết thảy các pháp là “pháp luân”, pháp luân biểu thị ý nghĩa này. Chúng ta 

nhìn thấy hình tròn, bèn lập tức biết vũ trụ này chẳng phải Không, chẳng phải Có, mà 

cũng Không, cũng Có. Biết chân tướng sự thật, trí huệ đã mở mang, biết bản thể của 

hết thảy các pháp chính là Không, trọn chẳng thể được. Do lẽ đó, hết thảy các pháp có 

thể thọ dụng, có thể thưởng thức, nhưng chẳng thể chiếm hữu, vì sao? Bản thể của nó 

chính là Không, quý vị chẳng chiếm hữu được! Không riêng gì bản thể của hết thảy 

vạn pháp chính là Không, mà bản thể của cái thân chúng ta cũng chính là Không, nên 

chúng ta mong chiếm hữu, khống chế thân thể, sẽ chẳng làm được. Nếu có thể khống 

chế và chiếm hữu thân thể này, ta sẽ khiến cho nó năm nào cũng là mười tám tuổi thì 

tốt  quá,  sống  đến  một  ngàn  năm  vẫn  là  dáng  vẻ  mười  tám,  quý  vị  mới  có  năng  lực 

chiếm hữu, khống chế nó, nhưng quý vị làm không được. Vì thế, đức Phật dạy chúng 

ta có thể thọ dụng, có thể thưởng thức, nhưng quyết định chớ nên có ý niệm khống chế 

hoặc  chiếm  hữu.  [Nếu  có ý  niệm  ấy],  quý  vị  đã tạo nghiệp,  hễ  tạo nghiệp  bèn  chắc 

chắn có khổ báo về sau. Người và người, người và Phật, Bồ Tát, mỗi người và hết thảy 

chúng sanh đều có duyên phận; người hiểu rõ thì phải nắm vững những duyên phận ấy, 

biến các duyên phận ấy thành pháp duyên, đừng nên biến thành tình duyên, càng chớ 

nên biến thành ác duyên, đó là đúng. Biến thành tình duyên sẽ phải trả nợ, biến thành 

ác duyên sẽ oan oan tương báo, vô cùng đau khổ! Biến thành pháp duyên sẽ tốt đẹp, tất 

cả mọi người giác ngộ, có thể cùng nhau tu hành, cùng nhau chứng quả, đồng tâm hiệp 

lực độ chúng sanh mê hoặc, điên đảo, đó là đúng, đấy là đi theo cùng một con đường 

với Phật, Bồ Tát. 





Nếu thật sự mong cho thế giới này an định, hòa bình, phương pháp rất đơn giản, 

con người sanh vào thế gian này, đầu tiên là phải hiểu lý, phải khai trí huệ, quý vị bèn 

có thể thấy thấu suốt, có thể buông xuống. Sau đấy, chúng ta sống vài chục năm trong 

thế gian này, sống suốt mấy chục năm, theo đuổi một nghề nghiệp, khéo lo toan, thực 

hiện sự nghiệp ấy tốt đẹp, làm công việc ấy tốt đẹp, hỗ trợ, giúp đỡ những người làm 

nghề  khác,  xã  hội  này  sẽ  an  tường,  hòa  thuận.  Mọi  người  vâng  giữ  nghề  nghiệp  và 

chức trách của chính mình, đừng nên can thiệp nghề nghiệp của kẻ khác, mỗi cá nhân 

đều thực hiện tốt nghề nghiệp của chính mình. Giống như một bộ máy, bộ máy do rất 

nhiều linh kiện hợp thành, mỗi linh kiện đều tốt đẹp thì cỗ máy ấy sẽ vận hành suông 

sẻ. Nghề nghiệp của người xuất gia là gì? Dạy học, dạy học Phật. Thích Ca Mâu Ni 

Phật suốt đời dạy học, chúng ta kế thừa Thích Ca Mâu Ni Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật 

lưu lại sách giáo khóa, hãy nghiêm túc học tập, giảng giải cho những đồng học hữu 

duyên đến học tập, mọi người cùng nhau học tập, thực hiện tốt đẹp nghề nghiệp này. 

Nghề nghiệp này chủ yếu là giảng luân lý, đạo đức, nhân quả, mỗi ngành nghề trong 

Tập 114  103

1 



xã hội đều phối hợp sẽ tốt đẹp lắm, đó là chuyện tốt. Đó là tiến hành giáo dục, giáo dục 

tôn giáo, đối với nhà Phật mà nói, hai chữ “giáo dục” vô cùng thiết thực. Giáo dục của 

Phật Đà xác thực là sự giáo dục chủ yếu, giáo học trọng yếu, giáo hóa đáng tôn sùng. 

Không chỉ có cống hiến đối với nhân loại, mà đối với chúng sanh trong mười pháp giới 

đều có cống hiến rất lớn, dạy chúng ta chứng đắc Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí. Sai 

Biệt Trí là Hậu Đắc Trí. Căn Bản Trí là liễu giải chân tướng sự thật, đấy là Căn Bản 

Trí. Hậu Đắc Trí là phương tiện thiện xảo, ứng dụng Căn Bản Trí vào cuộc sống hằng 

ngày, đó là Sai Biệt Trí. Chúng ta học  “thông đạt tánh tướng”  tới đây! 





Bây  giờ  chúng ta lại  xem  tiếp, đoạn thứ hai là   “cúng  Phật độ  sanh” ,  [tức  là] 

cúng dường Phật, phổ độ chúng sanh. Câu này cũng hết sức quan trọng. Kinh văn: 







 (Kinh) Cúng dƣờng chƣ Phật. Khai đạo quần sanh.  

  

  

(經) 供養諸佛。開導群生。 

  

  

 (Chánh kinh: Cúng dường chư Phật, khai thị, giáo hóa chúng sanh).  

   





Đối với hai câu này, chúng ta thấy [cụ Niệm Tổ giảng]:  “Cúng dường hữu nhị”  

(cúng  dường  có  hai  loại),  thứ  nhất  là  tài  cúng  dường,  thứ  hai  là  pháp  cúng  dường. 

Chúng ta xem trước:  “Tài cúng dường, cúng dường hương, hoa, ẩm thực đẳng tài vật”  

(Tài cúng dường: Cúng dường hương, hoa, thức ăn v.v… các món tài vật). [Chỉ nêu 

lên] ba thứ này, chứ phạm vi của tài vật rất rộng. Nói đến ba thứ ấy vì ba thứ ấy bao 

hàm ý nghĩa rất sâu. Hương biểu thị thông tin. Thông tin hiện thời đã phát triển đến 

truyền hình vệ tinh và mạng Internet. Vào thời cổ, truyền tin phải cậy vào hương. Nếu 

quý vị có dịp đến Trung Quốc vãn cảnh, thăm Vạn Lý Trường Thành, quý vị sẽ hiểu 

đốt hương nhằm ý nghĩa gì. Vạn Lý Trường Thành là tuyến đường dài mấy ngàn dặm, 

phía  ngoài  trường  thành  là  Hung  Nô.  Thời  cổ,  người  Mông  Cổ  là  dân  tộc  du  mục, 

Trung Quốc là xứ nông nghiệp, lấy nông nghiệp lập quốc, tức là lấy trồng trọt làm chủ 

yếu. Những dân tộc du mục thường xâm lược, cướp đoạt, nên chánh quyền mới đắp 

trường thành để làm công sự phòng ngự. Khi họ tấn công thì làm thế nào? Làm cách 

nào để báo tin cho hoàng thượng để nhà vua nhanh chóng phái binh đến cứu? Do vậy, 

quý vị thấy trường thành, cứ cách mỗi khoảng lại có phong hỏa đài (烽火台). Phong 

hỏa đài là lò hương, đó là phong hỏa đài. Đốt gì? Đốt  “lang yên”  (狼煙), [tức là] đem 

phân chó sói đốt cho bốc khói, khói ấy chẳng dễ bị gió thổi tan. Khói phân sói là như 

103

Tập 114 

2 



vậy đó, chẳng bị thổi tan mất. Thấy phong hỏa đài [bên kia] đốt khói phân sói, phong 

hỏa đài bên này cũng đốt. Phong hỏa đài từ Ngọc Môn Quan121[3] truyền đến Trường 

An, thời ấy thủ đô ở Trường An. Chỉ cần khoảng mấy giờ, ba bốn giờ liền truyền đến 

[kinh đô], Hoàng Thượng lập tức biết biên thùy có địch nhân xâm lược. Do vậy, nó 

nhằm để truyền đạt tin tức. 





Trong Phật pháp thì sao? Quý vị thấy lư hương giống như phong hỏa đài, chúng 

ta thắp một nén nhang là gì? Báo tin cùng Phật, Bồ Tát, có ý nghĩa này. Do vậy, đừng 

nên đốt hương quá nhiều. Hương đốt quá nhiều sẽ là khói đen mù mịt, không khí cũng 

bị ô nhiễm. Thắp một nén hương thơm, đó là biểu thị pháp, biểu thị tâm ý của chúng ta 

giao tiếp với Phật, Bồ Tát, mang ý nghĩa này. Quý vị thấy đó, bảo quý vị cúng dường 

thứ ấy, chúng ta thiện tâm thiện ý cúng dường Phật, Bồ Tát, mang ý nghĩa này. Hiện 

thời người đốt hương đông đảo, mấy ai hiểu ý nghĩa này? Ý nghĩa ấy khiến Phật, Bồ 

Tát hoan hỷ. Hiện thời, đốt hương nhằm ý nghĩa gì? Bợ đỡ Phật, Bồ Tát, cầu Phật, Bồ 

Tát phù hộ cho tôi thăng quan phát tài. Nếu tôi phát tài to, tôi phát tài một trăm vạn, sẽ 

đến cúng dường Ngài một vạn! Đàm phán điều kiện, coi Phật, Bồ Tát như tham quan ô 

lại, thắp hương như vậy làm sao có phước cho được? Há có lẽ ấy? Quý vị đã tính toán 

quá kỹ! Nếu Ngài phù hộ tôi được một trăm vạn, tôi sẽ đến cúng dường Ngài một vạn, 

thành ra thể thống gì! Ý niệm ấy đã sai be bét, niệm niệm đều tạo tội nghiệp, mà vẫn 

mong cầu Phật, Bồ Tát giúp kẻ ấy tạo tội nghiệp, lẽ đâu có chuyện như vậy? Trong 

phần trước, chúng tôi đã nói rất rõ ràng, chức nghiệp của Phật, Bồ Tát là thầy giáo, chỉ 

quan tâm dạy dỗ tốt đẹp, chuyện gì khác đều chẳng màng tới! Thật vậy! Hành hạnh 

của chính mình cho tốt đẹp, chẳng quản gì khác, đó là đúng. Do vậy, quý vị hãy thật sự 

hiểu  cúng  dường  Tam  Bảo  có  ý  nghĩa  như  thế  đó,  ngàn  vạn  lần  đừng  nên  tạo  tội 

nghiệp, tạo tội nghiệp là sai lầm quá đỗi. Hương cúng dường [là như vậy đó]. 



Hoa cúng dường là gì? Hoa tượng trưng cho nhân. Quý vị thấy thực vật nở hoa trước, 

kết trái sau. Chúng ta thấy thực vật trổ hoa tốt đẹp, bèn biết quả nhất định tươi tốt. Nếu hoa 

nở chẳng tốt, sẽ biết thâu hoạch bị trục trặc, quả chẳng kết tốt đẹp. Hoa là như thế đó. Chúng 

ta tu cái nhân tốt đẹp, đó là hoa. Hoa tượng trưng cho tu nhân. Nếu cúng trái cây thì trái cây 

tượng trưng cho sự kết quả, chúng ta dùng thiện nhân thiện quả để cúng dường Phật, biểu thị 

ý nghĩa này. Chẳng phải là Phật muốn ngắm hoa ấy, muốn ăn những quả ấy, chẳng có lẽ đó! 

Bởi lẽ, trong Phật môn hết thảy đều là giáo học. Cúng trước Phật một chén nước thì nước ấy 



121[3] Ngọc Môn Quan còn gọi l{ Tiểu Phương B{n Th{nh, l{ một cửa ải trọng yếu của Trung Quốc 

nằm trên tuyến đường Tơ Lụa, l{ đường giao thông trọng yếu sang T}y Vực. Ngọc Môn Quan ở về phía 

T}y Bắc th{nh phố Đôn Ho{ng, tỉnh Cam Túc. Cửa ải n{y được th{nh lập từ đời H|n. Tuy gọi l{ Quan, 

nhưng đ}y không phải l{ đường đèo, m{ l{ một cửa th{nh ph}n c|ch Trung Hoa với c|c nước T}y Vực. 

Tập 114  103

3 



là gì? Nước là tâm chúng ta, tâm chúng ta phải trong sạch như nước, tâm chúng ta phải bình 

đẳng,  đó  là  như  kinh  đã  nói  “thanh  tịnh,  bình  đẳng”.  Dùng  nước  để  tượng  trưng  cho  tâm 

thanh tịnh, bình đẳng. Chẳng phải là Phật, Bồ Tát muốn uống nước. [Nếu hiểu là cúng nước 

cho các Ngài uống] thì trật rồi, toàn là để biểu thị pháp. Chúng ta hiểu rõ ý nghĩa này, hễ nhìn 

thấy những vật cúng ấy, chúng ta bèn hiểu phải làm theo cách nào, khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ, tạo tác đều chớ nên có tà niệm, chớ nên có tà hạnh, [những vật cúng ấy] đều nhằm dạy 

chúng ta. 





[Dâng cúng] thức ăn là báo ân, các Ngài có ăn hay không? Các Ngài không ăn! 

Phật, Bồ Tát há ăn những thứ ấy? Vì sao dùng thức ăn để cúng dường? Thuở Phật, Bồ 

Tát tại thế, các Ngài khất thực. Chúng ta tài cúng dường Phật, Bồ Tát, tài cúng dường 

là một bát cơm. Có khi chẳng phải là một bát, mà là một muỗng cơm, một chút ít. Vì 

thế, đức Phật đi khất thực mỗi nhà, xin bảy nhà mới có một bát cơm. Chẳng phải là 

một nhà cho nhiều như thế, một nhà chẳng có nhiều như thế. Thuở ấy, con người sống 

rất kham khổ, chính mình bớt ăn một chút để cúng Phật, mang ý nghĩa này. Nay chúng 

ta chẳng quên gốc, chẳng quên tình trạng cuộc sống của thầy trong thuở ấy. Thầy khất 

thực, chúng ta cúng dường một chút cơm, chủ yếu là cơm. Nếu cúng dường thức ăn thì 

ba món thức ăn biểu thị điều gì? Tam đức lục vị, tối đa là sáu món. Sáu món tượng 

trưng cho sáu vị, chua, ngọt, đắng, cay, mặn, nhạt, bao gồm sáu vị ấy, đã viên mãn rồi. 

Vì thế, chớ nên cúng quá nhiều. Cúng quá nhiều là thất lễ, tỏ lộ sự bợ đỡ; cúng ít quá 

thì chẳng cung kính. Vì thế, tốt thiểu là ba món là đúng pháp, biểu thị tam đức, sáu 

món tượng trưng lục vị, đó là lễ tiết. Phật đối với chúng ta là pháp cúng dường, chúng 

ta đối với Phật là tài cúng dường. Phật lại chẳng cần tài, chỉ cần một bát cơm. Mỗi 

ngày đi khất thực là một bát cơm, cho nên cúng dường thức ăn. Những tài vật khác, nói 

thật ra tùy thuộc vào chỗ [những món ấy] hữu dụng cho sự hóa độ chúng sanh của Phật 

[thì dâng cúng], chứ chỗ nào chẳng hữu dụng bèn chẳng cần đến. Đức Phật ngũ nhãn 

viên minh, vào thời ấy, tức là từ ba ngàn năm trước mà có thể thấy xã hội hiện tiền, 

trong thời đại ấy Ngài có thể chẳng cần đến tiền. Trong thời đại hiện tại, chẳng có tiền 

sẽ không được. Quý vị ra khỏi cửa ngồi xe hoặc ngồi thuyền chẳng giống như thời cổ. 

Thời cổ, xe, thuyền hễ gặp người xuất gia bèn chẳng lấy tiền, họ biết cúng dường. Hiện 

thời chẳng được, bây giờ mà không mua vé, họ chẳng cho quý vị lên. Do vậy, hiện 

thời, nếu nhận lời thỉnh cầu, phải cần đến tiền đi đường và tiền tiêu dùng. Quý vị đến 

nơi nào đó, nếu là chỗ chùa, miếu, am, đường thì chẳng sao. Nếu chẳng có, các cư sĩ 

tạm thời thuê chỗ để thỉnh pháp sư giảng kinh, thường ngụ tại khách sạn, đều phải tốn 

tiền. Đức Phật nghĩ đủ mọi lẽ, nên sau đấy cho quý vị cúng thêm tài vật. Phải nên nhớ, 

kinh thường nói:  “Trong hết thảy các thứ cúng dường, pháp cúng dường bậc nhất” . 

Nếu chẳng có pháp cúng dường, tài cúng dường chỉ tu được một chút phước, tức là 

103

Tập 114 

4 



phước báo nhân thiên, vẫn phải là [cúng dường những vị] có đức hạnh và tu trì thật sự, 

tốt nhất là những vị xuất gia chứng quả, quý vị  mới thật sự gieo phước. Nếu chẳng 

phải là người thật sự tu hành, quý vị đến cúng dường kẻ ấy, tức là đã phạm lỗi, chớ nên 

không biết những hiện tượng ấy. 





Hiện  thời,  Phật  pháp  suy  vi,  suy  đến  mức  nào?  Suy  đến  mức  người  học  Phật 

chúng ta chẳng đúng pháp. Cứu vớt Phật pháp bằng cách nào? Hiện thời Phật pháp có 

nguy cơ, phải dùng phương pháp gì để cứu vớt nguy cơ cho Phật pháp? Hãy nghiêm 

túc học Phật. Nghiêm túc học Phật thì nhất định phải trì giới, phải tu Định, phải khai trí 

huệ. Tu Định, có nhất định phải tu Thiền Định hay không? Chẳng nhất định! Quý vị 

phải biết tám vạn bốn ngàn pháp môn được nói trong Đại Thừa Phật pháp, môn nào 

cũng đều là Thiền Định. Nếu pháp môn nào rời khỏi Giới - Định - Huệ, đó chẳng phải 

là Phật pháp, phải biết điều này! Phật pháp chân chánh là gì? Phật pháp chân chánh 

quyết định nương theo Giới - Định - Huệ. Thứ nhất là phải trì giới, chẳng trì  giới là 

giả, chẳng thật. Nếu không trì giới, ngay cả phước cũng chẳng tu được, Định  - Huệ 

càng chẳng cần phải nói nữa! Đầu tiên là trì giới. Trì giới thực hiện từ chỗ nào? Hiện 

thời, tôi đặc biệt nhắc nhở các đồng học: Hãy thực hiện từ Đệ Tử Quy, Đệ Tử Quy là 

giới luật căn bản. Có thể làm được Đệ Tử Quy, sẽ tu Cảm Ứng Thiên tốt đẹp, quý vị có 

thể thực hiện Cảm Ứng Thiên. Hai thứ ấy là căn cơ của Phật pháp, các đồng học học 

Phật chớ nên không biết. Trong Phật Tạng Kinh, Thích Ca Mâu Ni Phật, [tôi nói] Phật 

Tạng Kinh, chẳng phải là Đại Tạng Kinh, trong các bộ kinh Phật có một quyển kinh 

chẳng  lớn,  phân  lượng  chẳng  nhiều  lắm,  tựa  đề  của  kinh  là  Phật  Tạng  Kinh.  Trong 

kinh ấy, đức Phật dạy chúng ta, Ngài nói:  “Phật tử” , tức là đệ tử của Phật,  “chẳng học 

 Tiểu Thừa trước, sau đó học Đại Thừa, chẳng phải là đệ tử Phật” . Đức Phật nói rất 

nghiêm túc, quý vị học Phật mà chẳng học Tiểu Thừa trước, sau đó học Đại Thừa, đức 

Phật chẳng thừa nhận quý vị là học trò của Ngài. Giống như đi học, trước hết, quý vị 

phải học Tiểu Học, rồi học Trung Học, rồi học Đại Học, đó là đúng. Nếu quý vị nhảy 

lớp, chẳng cần đến Tiểu Học mà học ngay vào Đại Học, đức Phật chẳng thừa nhận quý 

vị. 





Vì thế, Phật pháp truyền đến Trung Quốc, kinh điển Tiểu Thừa được phiên dịch 

hết  sức  hoàn  bị,  kinh  điển  Đại  Thừa  được  tuyển  chọn  để  phiên  dịch.  Vì  sao?  Quá 

nhiều! Thuở ấy giao thông hết sức bất tiện, chuyên chở [kinh điển] đến Trung Quốc rất 

khó khăn. Do vậy, trong các kinh điển Đại Thừa phải tuyển chọn, tuyển chọn những bộ 

hay nhất, thích hợp cho người Trung Quốc học tập, chọn lựa những bộ kinh ấy. Có thể 

là [những kinh Đại Thừa vốn có tại Ấn Độ] truyền đến Trung Quốc chưa được một 

nửa, chúng ta chớ nên không biết [điều này]. Tiểu Thừa là cơ sở, cơ sở rất trọng yếu, vì 

thế, kinh Tiểu Thừa được phiên dịch vô cùng hoàn bị. Hiện thời, Tứ A Hàm trong Đại 

Tập 114  103

5 



Tạng Kinh [bằng tiếng Hán] là kinh Tiểu Thừa. Đối chiếu với Nam Truyền Đại Tạng 

Kinh bằng tiếng Ba Lợi (Pali) của các nước theo [Phật giáo] Nam Truyền như Thái 

Lan, Miến Điện, điển tịch bằng tiếng Pali so với [các kinh Tiểu Thừa] tiếng Hán đại 

khái chỉ nhiều hơn năm mươi bộ. Hơn ba ngàn bộ kinh mà chỉ nhiều hơn năm mươi 

bộ, chẳng đáng kể! Ta biết: Tại Trung Quốc, kinh Tiểu Thừa được dịch hoàn bị như 

thế.  Do  vậy,  tại  Trung  Quốc  có hai  tông  phái  Tiểu  Thừa  là Câu  Xá  Tông  và  Thành 

Thật Tông. Đời Đường có [hai tông ấy], đều là trước hết đặt vững cơ sở Tiểu Thừa rồi 

mới có thể học Đại Thừa. Nhưng nói thật ra, người Trung Hoa đối với văn hóa truyền 

thống Trung Quốc lưu luyến rất sâu, từ giữa đời Đường trở đi, chẳng học Tiểu Thừa 

nữa.  Có  trái  nghịch  ý  nghĩa  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hay  không?  Chẳng  có!  Vì 

những vị cao tăng đại đức Trung Quốc nhận thấy Nho và Đạo của Trung Quốc chẳng 

thua kém Tiểu Thừa. 





Do vậy, ở Trung Quốc, bất luận tại gia hay xuất gia đều chẳng học Tiểu Thừa, 

mà học Nho, học Đạo. Nho và Đạo là văn hóa bổn địa của Trung Quốc, [dùng Nho và 

Đạo] thay thế Tiểu Thừa bèn thành công. Vì thế, cho tới hiện tại, suốt một ngàn bảy 

trăm năm qua đều làm như vậy. Trong một ngàn bảy trăm năm ấy, trong mỗi tông phái 

xuất hiện rất nhiều vị cao tăng, tổ sư, đại đức, chứng tỏ [cách làm ấy] hữu hiệu, dùng 

Nho và Đạo thay thế Tiểu Thừa hữu hiệu. Vì vậy, tại Trung Quốc, Nho, Thích, Đạo 

biến thành một nhà, trên hình thức bèn có Nho, Thích, Đạo, nhưng xét theo thực chất, 

chẳng có gì không học. Người học Phật đọc Tứ Thư, Ngũ Kinh, cũng học Lão Trang. 

Đạo  trưởng  Đạo  Giáo  cũng  học  kinh  Phật,  cũng  học  sách  Nho.  Người  học  Nho  gia 

cũng học Đạo và Phật. Vì vậy, trên thực tế thì đã dung thông từ mấy ngàn năm trước. 

Tại  Thiếu  Lâm  Tự,  chúng  tôi  phát  hiện một  tấm  bia,  theo  truyền  thuyết,  tấm  bia  ấy 

được lập vào thời Đường Túc Tông. Đường Túc Tông là con Đường Minh Hoàng, tối 

thiểu là hơn một ngàn bốn trăm năm. Bia ấy ghi điều gì?  “Tam giáo cửu lưu là một 

 nhà”.  Nay chúng ta nói là “đa nguyên văn hóa”, nói tới tôn giáo đại đoàn kết. Thời đại 

Đường Túc Tông đã lập bia ở đó, cho thấy đúng là từ thuở ấy, người ta đã bắt đầu quan 

niệm  “tam giáo cửu lưu là một nhà” , tư tưởng văn hóa đa nguyên phát triển khá sớm 

tại Trung Quốc, đã được đề ra từ đời Đường, chẳng phải là một học thuyết thời trang 

trong hiện tại. Do vậy, pháp cúng dường là trọng yếu. 





Ba căn bản Nho - Thích - Đạo rất trọng yếu, ba căn bản ấy là căn bản của giới 

luật. Học tập nhất định phải khởi sự từ Đệ Tử Quy, thứ hai là Cảm Ứng Thiên, thứ ba 

là Thập Thiện Nghiệp Đạo, có cơ sở ấy rồi mới học Phật sẽ chẳng có vấn đề gì. Hàng 

xuất gia còn phải học thêm một quyển nữa là Sa Di Luật Nghi, tức là bốn căn bản. Sau 

khi đã vun quén vững bền bốn căn bản ấy, bất luận học Nho, học Đạo, hay học Phật, 

quyết định có thành tựu. Học Nho thành thánh, thành hiền, học Đạo thành thần, thành 

103

Tập 114 

6 



tiên, học Phật thành Phật, thành Bồ Tát, thật sự có thể đạt được. Do vậy, quý vị chẳng 

có căn bản, sẽ không được. Chẳng có căn bản, học nhọc nhằn cả đời, đến cuối cùng 

vẫn chẳng có kết quả, quý vị hiểu vun bồi căn bản trọng yếu lắm! Có bốn căn bản ấy, 

Phật giáo sẽ hưng vượng. Chẳng có bốn căn bản ấy, chắc chắn Phật giáo sẽ diệt vong, 

chúng ta chớ nên không chú ý điều này. Nay chúng ta cúng dường Tam Bảo, hãy dùng 

giáo  dục  vun  bồi  căn  bản,  sau  đó  thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài,  đó  là  cúng 

dường  thật  sự.  Sự  cúng  dường  này  sẽ  khiến  cho  Phật  pháp  tồn  tại  lâu  dài  trong  thế 

gian, nối tiếp huệ mạng của Phật. Do sự cúng dường chân thật này, đời này sẽ chẳng 

uổng phí, đời này ta đã kiến công lập nghiệp trong cõi nhân gian này, thật sự có giá trị. 

Vì thế, hiện tại, chớ nên không biết điều này, hãy đúng pháp tu hành, lợi ích chúng 

sanh. Thuở đức Thế Tôn tại thế, Ngài đã suốt đời thị hiện, làm cho chúng ta thấy, thân 

hành, ngôn giáo, những giới luật trong kinh Phật Ngài đã thực hiện toàn bộ. Đối với 

những gì đã nói trong kinh điển, chẳng có câu nào Ngài chẳng làm được, đấy mới là 

một vị thầy tốt đẹp! 



Vì vậy, chúng ta phải tu cúng dường. Tiếp đó, [sách Chú Giải] lại nói:  “Hựu phân tam 

 chủng”   (lại  chia thành  ba  thứ  [cúng dường]),  nói đến ba loại  cúng dường,  cúng  dường  lại 

chia ra ba loại. Loại thứ nhất là  “lợi cúng dường” , trong phần trên, lợi cúng dường được gọi 

là tài cúng dường,  “phụng  hương, hoa, ẩm  thực đẳng dã”  (dâng cúng hương, hoa, thức ăn 

v.v…). Thứ hai là  “kính cúng dường, tán thán cung kính dã”  (kính cúng dường tức là tán 

thán, cung kính), loại cúng dường này nhằm giới thiệu Phật, Bồ Tát với học trò. Chư vị phải 

biết Phật pháp là sư đạo, thầy luôn vô cùng khiêm hư, người càng có đức hạnh càng khiêm 

hư. Quý vị thỉnh giáo họ, họ nói chuyện gì ta cũng đều không biết, quý vị hãy nên tìm người 

cao minh để thỉnh giáo. Tuyệt đối chẳng có một vị thầy nào nói: “Ta ngon lành lắm nghe! 

Quý vị đều đến tìm ta, quý vị hễ không hiểu điều gì đều nên tìm đến ta”, vị thầy ấy chẳng 

như vậy! Hiện thời thì có, có rất nhiều [vị thầy tự tâng bốc mình như vậy], chứ thời cổ chẳng 

tìm thấy, thời cổ luôn là khiêm hư. Do đó, trường học hiện thời chiêu sinh; trước kia, chẳng 

có vị thầy nào dám  chiêu sinh, [bởi chiêu sinh tức là] quý vị quá cuồng vọng, quá tự đại! 

Chiêu sinh tỏ lộ điều gì? Ta là một vị thầy giỏi, ta có năng lực dạy quý vị, các vị đều theo ta, 

[biểu lộ tâm thái kiêu căng] như vậy đó! Trước kia, thầy chẳng vậy, trước kia thầy khiêm hư. 

Học trò làm cách nào? Đồng học giới thiệu, tôi học ở đây khá lắm, tôi giới thiệu một vị, vị 

thầy ấy khá lắm, quý vị có thể cùng với tôi học theo thầy. Giới thiệu thầy, chẳng phải là chiêu 

sinh. Chúng ta phải tiếp dẫn đại chúng như thế nào? Đại chúng chẳng nhận biết thầy. Vì thế, 

học trò phải nêu bày tấm gương rất tốt đẹp, cung kính, tán thán thầy, người khác nhìn vào, đó 

là gì? Cung kính nhằm thay thầy giới thiệu với học trò, có ý nghĩa như thế. 





Chẳng  phải  là  thầy  nhất  định  cần  chúng  ta  cung  kính,  chẳng  phải  vậy,  thầy 

chẳng nói lời ấy. Trong tâm chúng ta cung kính thầy, tốt lắm, trên hình thức có cần 

Tập 114  103

7 



thiết  hay  không?  Trên  hình  thức  thì  không  cần,  hình  thức  là  diễn  tuồng  cho  người 

chẳng biết, chẳng nhận biết nhìn vào. Càng là người có địa vị, tín đồ tại gia có địa vị, 

có học vấn, cung kính người xuất gia dường ấy, người khác trông thấy, [sẽ nghĩ] nhất 

định [vị xuất gia ấy] có đạo đức, nhất định là bậc lỗi lạc, ai nấy đều kéo đến. Đây là 

nghĩa  vụ  phải  nên  trọn  hết  của  hàng  học  trò.  Một  vị  thầy  tốt  đẹp  dường  ấy,  nhưng 

người ta chẳng nhận biết, ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ rất đáng tiếc. Chúng ta biết kẻ 

hữu duyên mà chẳng giới thiệu cho họ, đó là tội lỗi, chúng ta có nghĩa vụ giới thiệu. 

Lúc thầy còn sống, phải thường đến thăm thầy, đó là gì? Làm cho đại chúng trong xã 

hội thấy, biết: Bậc cao nhân ấy tuy im lặng, chẳng nghe tới tiếng tăm, nhưng thật sự có 

tu trì, thật sự có đạo đức, thật sự có học vấn, hãy giới thiệu rộng rãi. Thầy  mất, tạo 

dựng từ đường kỷ niệm thầy. Thầy để lại trước tác, phải giới thiệu cho người đời sau 

biết, chịu học theo thầy. Trong giảng đường, phòng học, chúng ta thờ ảnh thầy. Đó là 

gì? Giới thiệu thầy cùng quảng đại quần chúng, khiến cho mọi người nhận biết thầy. 

Thầy đã khuất, quả thật vẫn còn trước tác lưu truyền hậu thế, trong tương lai, người ta 

trông thấy những thứ ấy, biết là của báu, là trước tác của người thật sự có đức hạnh, có 

học vấn, có tu hành, sẽ hết sức coi trọng, nhất tâm nhất ý học tập vị ấy, mục đích ở chỗ 

này. 





Thuở đức Phật tại thế, mọi người biết Ngài suốt đời chẳng có trụ xứ, Thích Ca 

Mâu Ni Phật chẳng dựng một đạo tràng hay một ngôi chùa miếu nào, chẳng có! Cả đời 

chẳng làm! Khi viên tịch là ở vùng quê, trong rừng. Sau khi đức Phật khuất bóng, quý 

vị thấy người đời dựng đại hùng bảo điện giống như hoàng cung, tạc tượng Ngài thờ 

phụng trong ấy, đó là gì? Đều là khiến cho nhân dân sanh lòng kính ngưỡng đối với 

thầy. Có thể kính ngưỡng vị thầy ấy, cũng sẽ kính ngưỡng học trò, nẩy sanh tín tâm và 

hứng thú đối với kinh điển di giáo của thầy, các đệ tử đức Phật đến dạy bảo, họ sẽ 

hoan hỷ tiếp nhận, dụng ý ở chỗ này. Thoạt đầu, tạo lập tự viện am đường thật sự là 

trường học. Tự viện am đường lên lớp mỗi ngày, chúng ta giảng kinh là lên lớp. Chẳng 

phải chỉ là một vị thầy, mà những vị thầy thật sự thân hành ngôn giáo, trong đại tự viện 

có mấy chục vị, tiểu tự viện đại khái cũng có chừng mười vị, cho nên các vị ấy dạy học 

chẳng gián đoạn. Có lắm lúc, thuận theo yêu cầu của học trò, đặc biệt mở khóa học cho 

họ.  Điện  đường  là  phòng  học,  mỗi  điện  đường  đều  mở  lớp,  giống  như  trường  học. 

Nhưng học trò chẳng thể môn nào cũng học, không thể được! Cổ nhân Trung Quốc 

dạy  học,  nhấn  mạnh   “giáo  chi  đạo,  quý  dĩ  chuyên”   (đạo  giáo  dục  là  cốt  yếu  tinh 

chuyên), tuy câu này do tổ tiên đề ra, nhưng Phật giáo tuân thủ, nên quý vị học kinh 

giáo chỉ có thể học một môn, chẳng thể học rất nhiều môn [cùng một lúc]. 





Giống  như hiện thời  chúng ta buổi sáng trong hai  tiếng  đồng  hồ  học  kinh Vô 

Lượng Thọ ở đây, phòng học sát vách giảng kinh Kim Cang, quý vị nghe tôi giảng ở 

103

Tập 114 

8 



đây  xong, lại sang bên kia  nghe kinh  Kim  Cang,  có được hay  không?  Không được! 

Quý vị chỉ có thể học  một thứ, chẳng thể đồng thời học rất nhiều thứ. Học một thứ 

xong, học xong một khoa mục, học hoàn tất một khoa mục này rồi, quý vị có thể chọn 

một khoa mục khác, lại có thể chọn một bộ kinh khác để tu. Khoa mục này học chưa 

xong,  chẳng  thể  học  khoa  thứ  hai!  Thâm  nhập  một  môn  sẽ  đắc  Định.  Do  Giới  đắc 

Định, Giới là quy củ, nghiêm ngặt tuân thủ quy củ, tâm người ấy thanh tịnh bèn có thể 

đắc Định. Thời gian Định đã lâu, lại nghe kinh hằng ngày, bất ngờ  một lúc nào đó, 

hoát nhiên đại ngộ, tức là khai ngộ, đấy mới là mục tiêu học tập. Do vậy, mục tiêu học 

tập của chúng ta, thứ nhất là đắc tâm thanh tịnh, thứ hai là đắc định, thứ ba là khai ngộ, 

đạt đến khai ngộ sẽ là viên mãn. Sau khi khai ngộ, bất luận là kinh giáo nào hoặc giảng 

đường của người nào đều hoan nghênh quý vị đến nghe. Trước khi khai ngộ, không 

được!  Quý  vị  chỉ  có  thể  học  một  môn,  chẳng  thể  học  hai  môn.  Đấy  là  Kính  Cúng 

Dường, hãy hiểu ý nghĩa chân thật của sự cung kính. 





Thứ ba là  “hành cúng dường, thọ trì tu hành diệu pháp” . Thầy khảo hạch học 

trò, tức là  đối  với thành  tích  của học  trò,  muốn khảo  sát trên phương  diện này.  Nói 

cách khác, quý vị có làm được những gì quý vị đã học hay chăng? Nếu chẳng thể áp 

dụng những thứ đã học vào cuộc sống, công việc, xử sự, đãi người, tiếp vật, tức là quý 

vị chưa học được! Nói cách khác là thất bại, chẳng thể thọ dụng. Vì thế, Phật pháp thật 

sự là một học vấn, chẳng giả, học đến mức dùng được, điều này được coi trọng hơn bất 

cứ chuyện gì khác. Quý vị học xong, chẳng đạt được lợi ích chân thật thì học để làm 

gì? Lợi ích chân thật đầu tiên là thân tâm thanh tịnh, phiền não nhẹ nhàng, trí huệ tăng 

trưởng, chắc chắn! Đấy là lợi ích mà bản thân quý vị đạt được. Quả nhiên, tâm thanh 

tịnh, trí huệ tăng trưởng, quý vị hãy nên suy nghĩ: Quý vị tại gia học Phật, gia đình quý 

vị có hạnh phúc hay không? Quý vị có thể mang lại hạnh phúc cho gia đình, có trí huệ, 

có  đức  hạnh,  sự  nghiệp  kinh  doanh  của  quý  vị  là  sự  nghiệp  Bồ  Tát.  Hiện  thời,  tại 

Trung Quốc có mấy chỗ làm mẫu, [chẳng hạn như] công ty xí nghiệp của ông Hồ Tiểu 

Lâm là Bồ Tát xí nghiệp. Bà tổng giám đốc Lưu Khắc Thành ở Thanh Đảo cũng áp 

dụng  Đệ  Tử  Quy  vào  toàn  thể  công  ty,  công  nhân  hơn  một  ngàn  người    biến  thành 

người một nhà, bà ta thật sự làm được, thật sự vận dụng, Bồ Tát xí nghiệp đấy. Hành 

cúng dường quan trọng hơn bất cứ thứ gì khác, thật sự hành, thật  sự làm, đó là thật. 

Làm  không  được  thì  hằng  ngày  niệm  kinh,  hằng  ngày  nghe  kinh  giáo,  nhưng  làm 

không được thì vô dụng, chẳng phải là lợi ích chân thật. Thọ (受) là tiếp nhận, Trì (持) 

là gìn giữ chẳng để mất, Tu (修) là sửa chữa, Hành (行) là hành vi. Trước đây, trong 

cách nghĩ và cách làm để lo toan nhà cửa, kinh doanh sự nghiệp của quý vị đã sai trật, 

nay đã giác ngộ, hiểu rõ, bèn nương theo phương pháp của Phật, nương theo phương 

pháp trong Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên để uốn nắn, vun bồi bền vững ba căn bản ấy 

Tập 114  103

9 



trong gia đình, trong sự nghiệp, vận dụng Phật pháp đã học tập, khiến cho tất cả nhân 

công và mọi người đều đạt được lợi ích nơi pháp, đó là tu hành. 





 “Chân Giải viết: Năng du vô lượng Phật độ, hưng cúng dường vân, cố vân cúng 

 dường chư Phật”  (Sách Chân Giải nói: “Có thể dạo trong vô lượng cõi Phật, nổi mây 

cúng dường, nên nói là cúng dường chư Phật”). Sau chữ Cúng Dường dùng chữ Vân (

雲), trong kinh Phật dùng chữ này rất nhiều, chữ này tượng trưng điều gì? Tượng trưng 

“chẳng chấp tướng”, là Căn Bản Trí. Mây chẳng phải Không, chẳng phải Có. Chúng ta 

ở trên mặt đất thấy mây là có, nhưng quý vị ngồi máy bay đến đó, thấy nó chẳng có. Vì 

vậy, nó tượng trưng điều gì? Hình tướng dường như có, nhưng trên thực tế chẳng có, 

biểu thị ý nghĩa này. [Điều ấy] dạy quý vị trong cuộc sống hằng ngày, dẫu làm nhiều 

chuyện tốt đẹp đến mấy, tâm địa quý vị phải thanh tịnh, chớ nên chấp tướng, hễ chấp 

tướng là trật rồi. Mây tượng trưng “không chấp trước, chẳng phân biệt”, ý nghĩa càng 

sâu hơn là “chẳng khởi tâm, không động niệm”, biểu thị điều này. Vì vậy,  “hưng cúng 

 dường vân”  (nổi mây  



------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 115 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi lăm, dòng thứ năm từ dưới đếm lên, xem từ câu  “hóa 

 hiện kỳ thân”.  



 “Hóa hiện kỳ thân, do như điện quang. Duy Thức Luận thập vân: Thần lực nan tư, cố 

 năng hóa hiện. Chư đại sĩ vị độ chúng sanh, hóa tác chủng chủng thân hình, hành động chi 

 tốc, tự thiểm điện quang. Bồ Tát năng ư nhất niệm chi khoảnh, phổ chí thập phương quốc độ, 

 thượng  cúng  hạ  độ,  bình  đẳng  phổ  chiếu,  diệc  vô  ưu,  liệt,  thân,  sơ,  vật,  ngã,  bỉ,  thử  chi 

104

Tập 115 

0 



 phân” (hóa hiện thân mình giống như tia chớp. Duy Thức Luận quyển mười nói: “Thần lực 

khó nghĩ bàn, nên có thể hóa hiện. Các đại sĩ vì độ chúng sanh, hóa ra đủ mọi thứ thân hình, 

hành  động  nhanh  lẹ  giống  như  tia  chớp.  Bồ  Tát  có  thể  trong  một  niệm,  đến  khắp  mười 

phương quốc độ, trên cúng, dưới độ. Bình đẳng chiếu khắp, cũng chẳng phân chia hơn, kém, 

thân, sơ, vật, người, kia, đây”), đến đây là một đoạn. Hai câu kinh văn này thể hiện chuyện 

 “vô trụ sanh tâm”  như kinh Bát Nhã đã nói. Lão cư sĩ Niệm Tổ đã trích dẫn hai câu trong 

quyển thứ mười của Thành Duy Thức Luận:  “Thần lực nan tư, cố năng hóa hiện”  (thần lực 

khó nghĩ bàn, nên có thể hóa hiện),  “thần lực”  là thần thông lực. Pháp Thân Bồ Tát đã chứng 

đắc Tam Minh, Lục Thông, hoàn toàn khôi phục năng lực của sáu căn, mắt có thể thấy khắp 

pháp giới hư không giới, có thể thấy thấu triệt nguồn đáy các pháp, tức là thấy cội nguồn của 

hết thảy các pháp. Từ Pháp Tướng, các Ngài có thể thấy Pháp Tánh. Trong phần trước đã nói 

 “thông chư pháp tánh” , Ngài chẳng có mảy may chướng ngại nào! Nói theo danh từ khoa 

học hiện đại, từ thế giới vĩ mô, Ngài có thể thấy khắp pháp giới hư không giới, các nhà khoa 

học chẳng làm được, còn Pháp Thân Bồ Tát thấy toàn bộ, chẳng dùng máy móc. Đối với thế 

giới vi mô, hiện thời, Lượng Tử Lực Học đã thấy bản chất của vật chất. Bản chất của tất cả 

hết thảy vật chất là huyễn tướng do ý niệm tích lũy liên tục. Các vị Phật, Bồ Tát, vị nào cũng 

thấy rõ ràng, cũng chẳng dùng tới máy móc. Lại còn có thể thấy ý niệm phát sanh như thế 

nào. Trong hiện thời, các nhà Lượng Tử Lực Học đối với những câu hỏi như “ý niệm do đâu 

mà có? Phát sanh như thế nào? Vì sao nó có năng lượng to tát dường ấy?” vẫn chưa thể nói 

rõ ràng. Trong kinh giáo Đại Thừa, đức Phật đã giảng những điều này rất rõ ràng, quý vị thấy 

tầm nhìn sắc sảo hơn rất nhiều. 



Chư vị phải biết Phật, Bồ Tát vì chúng ta thị hiện, những thứ giống như thế đều là bản 

năng (năng lực sẵn có) của chính chúng ta, chúng ta vốn có. Do vậy, trong kinh Hoa Nghiêm, 

đức Phật đã đôi ba lượt bảo:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật” ,  “hết thảy chúng sanh vốn 

 đã thành Phật”.  Trong kinh, đức Phật luôn nói những lời này, thật vậy, chẳng giả! Vì sao 

biến  thành  nông  nỗi  này?  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  một  câu  [giải  thích]:   “Chỉ  vì  vọng 

 tưởng và chấp trước mà không thể chứng đắc” , phiền phức của chúng ta ở ngay chỗ này. 

Nếu chúng ta có thể buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, trừ bỏ chúng, trí huệ và 

đức tướng của chúng ta sẽ hoàn toàn giống như Phật.  “Thần lực”  chính là năng lực, tức là 

năng lực của sáu căn, mắt có thể thấy, tai có thể nghe, mũi có thể ngửi, lưỡi có thể nếm, thân 

có  thể  đụng  chạm,  cảnh  giới  [tiếp  xúc  bởi  sáu  căn]  đều  là  khắp  pháp  giới  hư  không  giới. 

Năng lượng to lớn ngần ấy, chẳng thể nghĩ bàn! Các nhà khoa học hiện thời cho biết: Niệm 

lực của con người, tức là tâm thái, có năng lượng vô cùng to lớn, chẳng thể nghĩ bàn. Con 

người dẫu mắc bệnh rất nghiêm trọng, vẫn có thể dùng niệm lực để khôi phục bình thường, 

có năng lượng to tát dường ấy! Các nhà khoa học cũng nói: Năng lượng của niệm lực, nhất là 

ý thức tập trung, ý thức tập thể, chẳng phải là một người, mà là cả một nhóm người, có tới 

Tập 115  104

1 



mấy chục người, hoặc mấy trăm người, mọi người cùng nhau tập trung ý niệm, các nhà khoa 

học nói sức mạnh ấy vô cùng to lớn, có thể biến đổi hoàn cảnh. 



Tiến sĩ Giang Bổn Thắng (Emoto Masuru) của Nhật Bản đã làm thí nghiệm nơi hồ Tỳ 

Bà (Biwako) ở Nhật Bản. Ai đến Nhật Bản chơi, tôi tin tưởng người ấy nhất định sẽ đến thăm 

cái hồ lớn này. Hồ này rất lớn, giống như biển cả, trong hồ có một eo biển, eo biển ấy biến 

thành chỗ nước tù đọng, hình như nước chẳng lưu thông đã hơn hai mươi năm. Nước ấy rất 

bẩn thỉu, tức là nước trong cái eo biển nhỏ ấy rất dơ bẩn, mùi rất khó ngửi. Tiến sĩ Giang Bổn 

Thắng dẫn hơn một trăm người, thỉnh một vị lão pháp sư. Ông ta bảo tôi, [vị pháp sư ấy] là 

một vị lão hòa thượng hơn chín mươi tuổi, suất lãnh hơn một trăm người, đại khái có chừng 

một trăm năm mươi hay sáu mươi người cầu nguyện tại eo biển ấy. Cầu nguyện rất đơn giản, 

yêu cầu mọi người trong thời gian cầu nguyện, họ cầu nguyện suốt một giờ, trong một giờ ấy, 

hãy buông xuống tất cả hết thảy ý niệm, tức là chuyện gì cũng đều chớ nên nghĩ tới, dùng 

tâm  thanh  tịnh,  chỉ  nghĩ  đến  một  chuyện,  nghĩ  nước trong  hồ ấy  đã  sạch,  miệng  cũng  nói 

“nước  hồ  đã  sạch  rồi”.  Mọi  người  cùng  nhau  nói,  cùng  nghĩ  như  vậy.  Quý  vị  thấy  [cầu 

nguyện] đơn giản như thế này: “Nước trong hồ sạch sẽ, nước trong hồ sạch sẽ. Ta yêu mến 

ngươi, nước trong hồ đã sạch làu rồi”, nói một câu như vậy. Đối trước nước trong hồ nói một 

suốt một giờ như thế rồi rời đi. Ba ngày sau, nước hồ thật sự trong sạch, chẳng còn ngửi thấy 

mùi nữa! Tin tức này được giới thông tin và TV Nhật Bản loan tin, rất chẳng thể nghĩ bàn, 

thật  sự sạch  sẽ!  Giữ  được  bao lâu?  Giữ  được  nửa  năm.  Ông  Giảng  Bổn  Thắng  kể  cho tôi 

nghe câu chuyện ấy, tôi bảo ông ta: “Tốt nhất là quý vị cứ hai tháng cầu đảo một lần, nước 

trong hồ sẽ vĩnh viễn trong sạch. Quý vị thấy kỳ đảo một lần bèn giữ được nửa năm. Nếu hai 

tháng cầu nguyện một lần, chẳng phải là nước hồ sạch suốt năm hay sao?” Cuộc thí nghiệm 

ấy đã ban cho chúng ta một khải thị rất lớn, mà cũng là dùng sự thật để chứng tỏ những lý 

luận của các nhà Lượng Tử Lực Học, tức là “sức mạnh của ý thức tập thể rất lớn, có thể biến 

đổi hoàn cảnh!” 



Hiện thời, địa cầu xuất hiện bất ổn, quý vị thấy khắp nơi núi lửa bùng nổ, lụt lội, hạn 

hán, nhiệt độ địa cầu tăng lên, có cách nào để thay đổi hay không? Có chứ! Có thể khiến cho 

địa cầu khôi phục bình thường, các nhà Lượng Tử Lực Học bảo chúng ta điều này. Họ có số 

liệu vô cùng khoa học, họ dùng căn bậc hai của một phần trăm dân số trên địa cầu để tính 

toán. Căn bậc hai của một phần trăm toàn bộ dân cư trên thế giới dân cư nói chung vẫn chưa 

tới tám ngàn người, căn bậc hai của một phần trăm mà! Nói cách khác, nếu trên thế giới có 

tám ngàn người, thật sự đoạn ác, tu thiện, buông tham, sân, si, mạn xuống, học tập luân lý, 

đạo đức, khởi tâm động niệm tương ứng với hết thảy thiện pháp, những pháp ác thảy đều 

buông xuống, những tai nạn trên địa cầu đều chẳng còn nữa! Lẽ ra tìm được tám ngàn người 

như vậy chẳng khó. Không nhất định phải ở cùng một chỗ, hoặc tập trung một chỗ, chẳng cần 

thiết!  Quý  vị  ở  ngay  chỗ  cư  trụ  của  mình  mà  thực  hiện  là  được  rồi.  Thông  qua  hệ  thống 

104

Tập 115 

2 



truyền thông, Internet, vệ tinh, tìm tám ngàn người như vậy, lẽ ra tìm người ghi danh tình 

nguyện chẳng khó khăn gì! Coi xem ai sẽ là người xướng suất, tình nguyện ghi danh, tên họ, 

giới tính, tuổi tác, nghề nghiệp, yêu cầu người ấy thật sự   “quay đầu là bờ”.  Nhà Phật nói 

buông  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  xuống.  Lại  còn  có  truyền  thống  Trung  Quốc  làm  duyên, 

buông oán, hận, não, nộ, phiền não xuống, khiến cho tâm địa trở về thuần tịnh, thuần thiện. 

Tốt nhất là có thể thực hiện Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo một trăm 

phần trăm, trên cả thế giới có tám ngàn người như vậy, thế giới bèn được cứu vãn. 



Do vậy, ở đây chúng tôi hiệu triệu các đồng học Tịnh Tông chúng ta, chúng ta tới thế 

gian này để làm gì? Đến hành Bồ Tát đạo, tới cứu khổ, cứu nạn. Quý vị thấy trên thế giới tai 

nạn nhiều ngần ấy, chúng ta có chịu phát tâm hay không? Các nhà Lượng Tử Lực Học đã nêu 

ra đề nghị như thế, chúng tôi cảm thấy rất có thể thực hiện được! Các đồng học Tịnh Tông đã 

quy y Tam Bảo, hãy nên buông xuống cái Tôi, buông tự tư tự lợi xuống. Chúng tôi giảng 

kinh đã nhiều năm ngần ấy, khuyên mọi người buông xuống mười sáu chữ,  “tiếng tăm, lợi 

 dưỡng, tự tư tự lợi, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn”.  Tôi nói mười sáu chữ ấy. Thật sự 

buông  xuống,  chúng  ta nhất  tâm  niệm  Phật  cầu sanh  Tịnh  Độ,  cũng đem  công đức  ấy  hồi 

hướng  cho  quả  địa  cầu  này,  hy  vọng  hóa  giải  tất  cả  tai  nạn  trên  địa  cầu.  Lần  này,  tôi  từ 

Hương Cảng đến đây, trước khi tôi đến, tại Hương Cảng cũng triệu tập hơn một trăm đồng 

học Tịnh Tông cùng nhau phát nguyện tu Lục Hòa Kính, cũng là do ý nghĩa này. Trên quả 

địa cầu này có tám ngàn người có thể thật sự tu Lục Hòa Kính, thật sự buông tự tư tự lợi, 

tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn xuống, sẽ có thể hóa giải tai nạn, 

địa cầu được cứu! Đó chính là nói “thật sự có hơn tám ngàn vị Bồ Tát giáng hạ!” Bồ Tát đại 

từ đại bi cứu khổ cứu nạn. 



Hiện thời, trên địa cầu có khoảng sáu mươi lăm ức người, tám ngàn người như vậy có 

thể [chuyển biến tai nạn trên địa cầu] hay không? Người đông ngần ấy đều đang tạo nghiệp, 

đều đang làm ác, [chỉ vỏn vẹn] tám ngàn người tu thiện có hữu hiệu hay không? Có đồng học 

hỏi tôi, tôi trả lời:  “Có thể hữu hiệu”. Vì sao tôi nói “có thể hữu hiệu?” Chúng tôi nhớ cổ 

nhân Trung Quốc có một câu thành ngữ, có thể giải thích vấn đề, tháo gỡ nghi hoặc này. Câu 

thành ngữ ấy là “tà chẳng thắng chánh” . Hơn sáu mươi ức người có tư tưởng tà, ngôn hạnh 

tà, tà tri, tà kiến, tà hạnh, tám ngàn người ấy là chánh tri chánh kiến, tuy là thiểu số, nhưng tà 

chẳng thể thắng chánh! Ý thức của tám ngàn người ấy có thể chuyển biến tai nạn trên cả thế 

giới, chúng ta có bằng lòng làm hay không? Bằng lòng làm thì phải thật sự phát tâm, phải 

thật sự trừ bỏ tự tư tự lợi. Đừng hằng ngày cắm cúi nghĩ tới chuyện kiếm tiền; nghĩ chuyện 

kiếm  tiền,  tai  nạn  bèn  đưa  tới.  Tiền  đưa  tới,  thì  tai  nạn  cũng  theo  tiền  mà  cùng  xộc  tới. 

Chúng ta chẳng cần! Tiếng tăm, lợi dưỡng thảy đều buông xuống, mỗi ngày ba bữa cơm ăn 

được no, quần áo đủ mặc, có gian nhà nhỏ để che mưa đụt gió là đủ rồi,  “tri túc, thường lạc”  

(biết đủ, thường vui), thứ gì cũng chẳng mong cầu! Cầu thế giới hòa bình, cầu xã hội hòa hài. 

Tập 115  104

3 



Chúng ta thấy đề nghị của các nhà Lượng Tử Lực Học bèn thí nghiệm xem có thực hiện được 

hay không, xem có  hiệu quả hay không? Chuyện này nếu có người liên lạc, thống kê, ghi 

danh đầu tiên, xem thử cả thế giới có được tám ngàn người ghi danh hay không? Xem thử có 

ai thuộc Tịnh Tông Học Hội có hứng thú làm chuyện này, đứng ra dẫn đầu hay không. Vì tôi 

thấy thí nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn Thắng tại hồ Tỳ Bà, tôi cảm thấy [chuyện này] rất có 

thể [thực hiện]. Quý vị thấy phạm vi của Đông Kinh (Tokyo) to cỡ nào, bao nhiêu kẻ tạo 

nghiệp, [vậy mà] một trăm mấy chục người, đại khái là hơn một trăm năm mươi người, cầu 

nguyện một giờ bèn có thể sanh ra hiệu quả to dường ấy. Thật sự có tám ngàn người hồi đầu 

hướng thiện, sức mạnh ấy quá lớn. Tôi tin tưởng ý thức tập thể rất có khả năng, lời các nhà 

khoa học Lượng Tử nói chẳng thể là giả, đáng để thí nghiệm một phen. 



Đây là nói về  “thần lực nan tư” . Thần lực của mỗi người chính là năng lực của sáu 

căn, mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý, gọi là Lục Thông, [tức là] Thiên Nhãn Thông, Thiên Nhĩ 

Thông,  Tha  Tâm  Thông,  Túc Mạng  Thông,  Thần  Túc  Thông,  Lậu  Tận  Thông,  họ  đã khôi 

phục các năng lực ấy. Vì thế, có thể hóa hiện, họ có năng lực ấy, có thể đối với khắp pháp 

giới hư không giới, chúng sanh có cảm, họ có thể ứng, nên dùng thân gì để độ, bèn hiện thân 

ấy, hoàn toàn là  “thuận theo tâm của chúng sanh, ứng với khả năng nhận lãnh của họ”.  Khi 

các vị Bồ Tát ấy hóa hiện các thứ, có khởi tâm động niệm hay không? Chẳng có! Quyết định 

chẳng khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm còn không có, đương nhiên lại càng chẳng 

thể có phân biệt, chấp trước. Hóa hiện trong nhân gian như Thích Ca Mâu Ni Phật thuở Ngài 

tại thế ứng hiện trong thế gian này, Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời có động một niệm hay 

không? Không có! Chẳng khởi tâm, chẳng động niệm. Chẳng khởi tâm động niệm, vì sao có 

thể thị hiện? Vì sao có thể giảng kinh, có thể thuyết pháp? Vì chúng ta, Ngài biểu diễn trong 

thế gian này suốt tám mươi năm, từ thuở lão nhân gia giáng sanh cho đến khi viên tịch là tám 

mươi năm, đó là chuyện chẳng thể nghĩ bàn. Trong kinh Phật có một thuật ngữ là  “pháp nhĩ 

 như thị” , [nghĩa là] Ngài vốn là như vậy, xác thực chẳng khởi tâm động niệm. Nếu khởi tâm 

động niệm, bèn là phàm phu, chẳng phải là Phật, Bồ Tát. Đó mới gọi là   “nan tư”  (khó thể 

suy nghĩ). 



Quý vị đọc tiếp lời giải thích của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ:  “Chư đại sĩ vị độ chúng 

 sanh”  (các đại sĩ vì độ chúng sanh). Câu này nói về sự cảm ứng của chúng sanh. Chúng sanh 

có cảm thì các Ngài có ứng. Đối với cái thân này và ý niệm, chúng ta coi như bên trong cái 

thân này bèn có tinh thần, [tức là] có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Thân thể chúng ta là đài phát 

sóng, mà cũng là đài thâu sóng. Chư Phật Như Lai dẫu ở trong Thường Tịch Quang, [trong 

cõi] Thường Tịch Quang chẳng có thân thể, mà cũng chẳng có hiện tượng tinh thần, các Ngài 

là Lý Thể của vạn sự vạn pháp, các Ngài có thể tiếp thu hay không? Có thể! Có thể phát sóng 

hay không? Có thể. Các Ngài thị hiện chính là phát sóng. Trong ý niệm của chúng ta, chúng 

ta gặp khó khăn, cầu Phật, cầu Bồ Tát, ý niệm ấy bất luận là hữu ý hay vô ý, hữu tâm hay vô 

104

Tập 115 

4 



tâm, các Ngài đều thu được toàn bộ. Ý niệm cực kỳ vi tế, bản thân chúng ta chẳng thể cảm 

nhận được, nhưng các Ngài đều thu được. Các Ngài cũng là một trạm, giống như là một tổng 

trạm, còn chúng ta là các phân trạm ở các nơi. Toàn thể vũ trụ giống như một mạng lưới liên 

lạc, giống như mạng Internet hiện thời, nhưng tốc độ nhanh hơn Internet rất nhiều, chẳng có 

cách gì so sánh được, sóng điện từ và sóng ánh sáng đều chẳng có cách nào sánh bằng! Quý 

vị thấy trong Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ đại sư đã căn cứ trên giáo nghĩa Hoa Nghiêm mà 

bảo: Bất luận vật chất hay tinh thần đều có hiện tượng dao động. Bản thân đã có thể tiếp thu, 

lại có thể phát ra. Tốc độ cực nhanh. Trong phần Thị Tam Biến (giảng về ba thứ trọn khắp), 

Ngài đã bảo:  “Trọn khắp pháp giới”.  Niệm vừa mới động bèn trọn khắp pháp giới, tốc độ ấy 

nhanh lắm! Vì sao? Nó xứng tánh. Tánh không có thời gian, chẳng có không gian. Chẳng có 

thời gian, bèn không có trước - sau. Chẳng có không gian, bèn không có xa  - gần. Vì vậy, 

niệm vừa động, toàn bộ đều biết, khắp pháp giới hư không giới đều biết. 



Phật và các đại sĩ, [“đại sĩ”] tức là Pháp Thân Bồ Tát thuộc bốn mươi mốt địa vị, các 

Ngài ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, chư Phật Như Lai trụ trong Thường Tịch Quang 

Tịnh Độ, đều có thần thông và đạo lực viên mãn. Chúng ta học Phật không có gì khác, mục 

tiêu chung cực của học Phật chính là mong thành Phật. Thành Phật có gì tốt đẹp? Trí huệ, 

đức năng và tướng hảo của chúng ta đều khôi phục toàn bộ, minh tâm kiến tánh. Chúng  ta 

cũng có năng lực giống như các Ngài, có thể hóa hiện, biến hóa đủ mọi thân hình trong ở 

khắp pháp giới hư không giới! Chư vị phải hiểu: Pháp Thân Bồ Tát không có tướng, không 

có thân tướng mà có thể hiện hết thảy thân tướng. Đối với một thân tướng, chúng ta chấp 

trước thân tướng ấy, sẽ chẳng thể biến ra thân tướng thứ hai. Chúng ta có thể biến, vì sao 

chẳng thể biến được? Do chấp trước tướng này là ta, trừ tướng này ra, bèn chẳng phải là ta, 

lầm lỗi ở chỗ này! Vì thế, tu hành trong nhà Phật, điều đầu tiên là phá cái ải này. Đó là gì? 

Thân Kiến. Chẳng còn chấp trước thân này là chính mình, đó là cái ải đầu tiên. Phá được cái 

ải này, quý vị mới thật sự tiến nhập Phật môn. Trong Tiểu Thừa, [người như vậy] gọi là Tu 

Đà Hoàn; trong Đại Thừa, theo kinh Hoa Nghiêm, đó là Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín trong 

Thập Tín vị. Ta chấp trước cái thân này là ta, sẽ chẳng vào được lớp Một, cửa nẻo này rất 

khó bước vào! Không còn chấp trước thân này là ta, sẽ bước qua cửa ngõ ấy, Thân Kiến đã 

phá rồi! Phá Biên Kiến, Biên Kiến là gì? Đối lập. Các nhà khoa học nói “tương đối luận” thì 

tương đối chính là Biên Kiến. Cũng tức là như trong Phật pháp đã nói: Trong tự tánh, tuyệt 

đối chẳng có đối lập. Bước vào cửa phải trọn đủ điều kiện này. Quý vị thấy chúng sanh và 

Phật là đối lập, mê và ngộ là đối lập, xa và gần là đối lập, trước và sau là đối lập. Trước - sau 

đối lập, thời gian đã xuất hiện. Xa - gần đối lập, không gian đã xuất hiện, toàn là giả. Do đâu 

mà có? Phát sanh từ Biên Kiến! Chỉ cần quý vị có Biên Kiến, sẽ có những thứ ấy. Đã phá trừ 

Biên Kiến, chúng chẳng còn nữa! Đối với năm cách nhìn sai lầm ấy, hàng Tiểu Thừa Sơ Quả 

đều buông xuống; tuy buông xuống, vẫn chưa triệt để. Đến khi nào sẽ triệt để buông xuống? 

Tập 115  104

5 



Đạt đến Sơ Trụ Bồ Tát. Cũng có nghĩa là Sơ Quả và địa vị Sơ Tín trong Đại Thừa bắt đầu 

buông xuống. Buông xuống một phần, được lợi ích một phần; buông xuống hai phần, được 

lợi ích hai phần; buông xuống mười phần, được lợi ích mười phần. Ấn Quang đại sư nói như 

vậy đó. 



Học Phật, trong quá khứ, Chương Gia đại sư bảo tôi, phương pháp tuyệt diệu để phàm 

phu  thành  Phật  là  gì?  Chính  là   “buông  xuống,  thấy  thấu  suốt” ,  [đã  thấu  thấu  suốt  rồi  lại] 

buông xuống. Thấy thấu suốt là liễu giải chân tướng sự thật, buông xuống bèn tiến cao hơn, 

cảnh giới được nâng cao hơn. Phương pháp tiến từ Sơ Phát Tâm đến địa vị Như Lai là như 

thế. Trước hết, bắt đầu bằng buông xuống. Buông xuống một chút, quý vị thấy thấu suốt càng 

sâu hơn. Sau đó, thấy thấu suốt lại giúp quý vị buông xuống. Buông xuống lại giúp quý vị 

thấy thấu suốt, chúng giúp nhau thành tựu từ Sơ Phát Tâm cho đến địa vị Như Lai. Đó là 

 “tiệm tu” , trừ bỏ dần dần, giống như lên lầu cao. Năm mươi mốt tầng cấp Bồ Tát, cấp cao 

nhất là cấp thứ năm mươi hai, [địa vị] năm mươi hai chính là địa vị Diệu Giác, đó là địa vị 

Phật viên mãn,  là Thường Tịch Quang. Năm mươi mốt cấp ấy, trước hết là Thập Tín thuộc 

trong mười pháp giới, chưa ra khỏi mười pháp giới. Sơ Trụ thoát khỏi mười pháp giới. Từ Sơ 

Trụ trở lên là bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, gồm Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng, Thập Địa, và Đẳng Giác. Bốn mươi mốt địa vị ấy trụ ở đâu? Trụ trong cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Các vị Pháp Thân đại sĩ ấy, ở đây nói là  “chư đại sĩ” , các Ngài là Pháp Thân 

đại sĩ. Trí huệ, thần thông, đạo lực, và tướng hảo của các Ngài đều viên mãn, chỉ cần chúng 

sanh trong khắp pháp giới hư không giới có cảm, các Ngài bèn ứng. Chúng ta tưởng Phật, 

niệm Phật, các Ngài bèn ứng. 



Chúng ta mỗi ngày niệm Phật, hằng ngày tưởng Phật, hình như chẳng có cảm ứng, đây 

là do nguyên nhân nào? Chương Gia đại sư chẳng đợi tôi hỏi chuyện ấy, Ngài biết tôi hoài 

nghi, nên chủ động giảng cho tôi biết. Ngài nói: “Khi anh cầu mà không có cảm ứng, chẳng 

phải là không có cảm ứng, mà là vì bản thân anh có nghiệp chướng. Nghiệp chướng của anh 

quá nặng nề, nên sự cảm Phật, Bồ Tát bị nghiệp chướng của anh chướng ngại”. Vậy thì phải 

làm sao? Sám trừ nghiệp chướng, chướng ngại chẳng còn nữa. Khi ấy, Ngài dạy tôi một câu: 

 “Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng” . Nay chúng ta cầu cho quả địa cầu này chẳng nẩy sanh 

tai nạn, có thể ứng hay không? Có thể ứng! Chúng ta còn mong cầu những tinh cầu vận hành 

trong không gian chẳng lệch khỏi quỹ đạo, có thể làm được hay không? Có thể làm được, sức 

mạnh ấy to lắm! Có cầu ắt ứng! Chúng ta phải có tín tâm, lão nhân chẳng lừa gạt người khác. 

Tôi học Phật lúc hai mươi sáu tuổi, Chương Gia đại sư sáu mươi lăm tuổi, vị lão nhân thuộc 

lứa tuổi ông nội lẽ nào gạt tôi? Chẳng có lý do gì để lừa tôi, cho nên phải tin tưởng. Phật lại 

càng chẳng thể gạt người. Về căn bản, đức Phật chưa hề khởi tâm động niệm, lẽ đâu Ngài lừa 

người? Chúng ta phải thật sự tin tưởng. Quý vị thấy, Ngài vì [độ chúng sanh],  “độ”  (度) là 

104

Tập 115 

6 



giúp đỡ, vì giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn mà hóa ra các thứ thân hình, đó là  “thuận theo 

 tâm chúng sanh, ứng với khả năng lãnh hội của họ”.  



 “Hành động chi tốc, tự thiểm điện quang”  (hành động nhanh chóng, giống như ánh 

chớp), dùng tia chớp làm tỷ dụ. Chỉ có thể tỷ dụ phảng phất; trên thực tế, dùng bất cứ thứ gì 

vẫn đều chẳng thể sánh bằng tốc độ ấy! Vì sao? Tất cả hiện tượng vật chất trong thế gian này 

chẳng có cách nào sánh bằng sự dao động trong tự tánh. Vì dao động trong tự tánh cực kỳ vi 

tế, sự dao động của nó lập tức truyền khắp pháp giới hư không giới. Hiện thời, chúng ta biết, 

trong các hiện tượng vật chất, tốc độ lớn nhất chính là tốc độ ánh sáng, trong một giây, [ánh 

sáng] đi được ba mươi vạn cây số. Các nhà Thiên Văn Học dùng tốc độ ấy làm đơn vị đo 

lường trong Thiên Văn. Tinh cầu này cách địa cầu chúng ta bao xa, dùng tốc độ ánh sáng để 

đo lường. Tốc độ ấy được dùng làm đơn vị, gọi là quang niên, tức là tốc độ của ánh sáng. 

Trong một giây, [ánh sáng] đi được ba mươi vạn cây số, [khoảng cách] ánh sáng ấy đi trong 

một năm thì gọi là một quang niên (light-year). Những ngôi sao gần chúng ta nhất đại khái là 

đều phải là ba bốn quang niên. Những ngôi sao xa có đến mấy trăm quang niên, đó là những 

ngôi sao chúng ta có thể dùng viễn vọng kính thông thường để nhìn thấy trong hiện thời. Còn 

có những ngôi sao xa hơn, cần phải dùng đến viễn vọng kính thiên văn, quý vị có thể thấy 

càng nhiều hơn. Những ngôi sao ấy cách địa cầu của chúng ta rất xa, ánh sáng của chúng rất 

mạnh, khoảng cách quá xa. Nhưng ý niệm của chúng ta vừa động, khắp pháp giới hư không 

giới đều  biết.  Chẳng  phải là tốc độ  ánh sáng  hay  tốc  độ điện từ  có thể  sánh bằng,  nó quá 

nhanh chóng. 



Hơn nữa, tốc độ sanh diệt của những ý niệm ấy lại còn vô cùng nhanh lẹ. Trong kinh 

Bồ Tát Xử Thai, Thích Ca Mâu Ni Phật hỏi Di Lặc Bồ Tát:  “Tâm hữu sở niệm?”  Đó là nói 

về phàm  phu trong  lục đạo,  trong tâm  họ  dấy  lên  một niệm,  đức  Phật hỏi  Di  Lặc  Bồ  Tát, 

trong một niệm ấy có bao nhiêu tế niệm? Đức Phật hỏi có mấy niệm, có mấy tướng, có mấy 

thức? Quý vị thấy hỏi rất tuyệt diệu! Tướng là gì? Tướng chính là hiện tượng vật chất, thức là 

hiện tượng tinh thần, hỏi rất hay.  “Tâm hữu sở niệm”  là trong niệm ấy có mấy niệm, tức là 

mấy tế niệm, mấy tướng, mấy thức. Di Lặc Bồ Tát trả lời: Trong một cái khảy ngón tay có 

“ba mươi hai ức trăm ngàn niệm”. Ba mươi hai ức, đơn vị là một trăm ngàn, một trăm ngàn 

là mười vạn, nhân với ba mươi hai ức thành ba trăm hai mươi triệu, tức là một cái khảy ngón 

tay có ba trăm hai mươi triệu niệm.  “Niệm niệm thành hình” , đó là trả lời câu hỏi của đức 

Thế Tôn về tướng,  “hình”  (形) là hình trạng, là hiện tượng vật chất, quý vị có thể thấy được, 

 “niệm niệm thành hình”. “Hình đều có thức” , trả lời câu hỏi  “có mấy thức”  của đức Phật, 

thức là gì? Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Bát Nhã Tâm Kinh nói Ngũ Uẩn là Sắc, Thọ, Tưởng, 

Hành, Thức. Sắc chính là  “hình” , Thọ, Tưởng, Hành, Thức chính là  “thức”.  

Tập 115  104

7 





Sanh khởi như thế nào? Dao động, tức là một niệm. Niệm ấy chẳng phải là  “tâm hữu 

 sở niệm” , tâm hữu sở niệm đã tích lũy bao nhiêu? Quý vị thấy đó, trong một cái khảy ngón 

tay, có lẽ là các nhà khoa học cũng có thể phát hiện, trong một tốc độ nhanh chóng như thế, 

hiện tượng vật chất nẩy sanh, nhưng là vừa sanh ra bèn diệt, quá nhanh chóng, nhanh hơn tia 

chớp. Tia chớp chúng ta có thể nhìn thấy, nhưng chúng ta chẳng thấy điều này, nó quá nhanh 

chóng! Quý vị thấy: Nếu để cho chúng ta trông thấy, đại khái thời gian khảy ngón tay một cái 

là thời gian tia chớp lóe tắt, đã là bao nhiêu tế niệm? Ba trăm hai mươi triệu. Các nhà Lượng 

Tử Lực Học nói điều ấy, chúng tôi nghe rồi rởn da gà, quả thật đã bị họ phát hiện. Họ nói vật 

chất là gì? Là ý niệm tích lũy, rất nhiều ý niệm tích lũy, nhưng họ chẳng nói là bao nhiêu. Di 

Lặc Bồ Tát đã nói ra con số. Trong khoảng thời gian dài bằng một cái khảy ngón tay, có ba 

trăm hai mươi triệu. Nhiều ý niệm như thế tích lũy liên tục sanh ra một hiện tượng, tức là 

hiện  tượng  vật  chất, quý  vị  thấy  được.  Nếu  là  một,  hai niệm,  quý  vị  tuyệt  đối  chẳng  nhìn 

thấy. Tích lũy đến ba trăm hai mươi triệu, quý vị mới thấy. Trong hiện tượng vật chất ấy lại 

còn  có  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  vĩnh  viễn  chẳng  tách  rời, 

vĩnh viễn là một Thể. 



Vì thế, tiến sĩ Giang Bổn Thắng dùng nước làm thí nghiệm, phát hiện nước có thể thấy, 

nghe, hiểu được ý nghĩ của con người. Nước là hiện tượng vật chất, nó có thấy, nghe, hay, 

biết, có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Thấy, nghe, hay, biết vốn sẵn có trong tự tánh, tức là có 

trong  Thường  Tịch  Quang.  Thường  Tịch  Quang  không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  mà  cũng 

chẳng có hiện tượng vật chất, nhưng nó có thể hiện ra vật chất, mà cũng có thể hiện ra tinh 

thần. Khi kiến tánh, Huệ Năng đại sư đã thưa trình cùng Ngũ Tổ, Ngài nói câu thứ ba là:  “Hà 

 kỳ tự tánh, bổn tự cụ túc”.  Ngài nói câu ấy, [có nghĩa là] chẳng ngờ trong tự tánh hiện tượng 

gì cũng không có, nhưng nó trọn đủ, chẳng thiếu thứ gì. Nói cách khác, trong tự tánh có hiện 

tượng  vật  chất  và hiện  tượng  tinh  thần, bất quá  nó  chẳng hiển  lộ.  Gặp duyên  bèn  hiển  lộ, 

duyên là gì? Chuyển động. Sự chấn động ấy tột bậc vi tế, trong kinh giáo Đại Thừa, đức Phật 

bảo: Hễ vừa động, A Lại Da bèn xuất hiện. A Lại Da từ đâu mà xuất hiện? Từ trong tự tánh 

biến hiện, đó là vọng tâm. Khi chẳng động, nó là chân tâm; khi động, nó là vọng tâm, A Lại 

Da đã xuất hiện. A Lại Da hiện y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, A 

Lại Da biến hiện. Vì thế, vạn sự vạn vật trong vũ trụ này do đâu mà có? Tâm hiện, thức biến, 

giáo pháp Đại Thừa đã nêu rõ nguyên khởi của vạn sự, vạn vật, nhân sinh và vũ trụ. Bởi lẽ 

đó, chúng sanh có cảm, Phật, Bồ Tát bèn ứng, hóa hiện đủ mọi thân hình. Các Ngài ứng với 

tốc độ nhanh tột bậc, chẳng có nào tưởng tượng được! 



 “Bồ Tát năng ư nhất niệm chi khoảnh, phổ chí thập phương quốc độ”  (Bồ Tát có thể 

trong khoảng một niệm đến khắp các cõi nước trong mười phương), đây chính là ba thứ trọn 

khắp được nói trong Hoàn Nguyên Quán, trong khoảng một niệm, trọn khắp pháp giới. Trong 

khoảng một niệm, xuất sanh vô tận, tới khắp mười phương quốc độ, xuất sanh vô tận. Chư 

104

Tập 115 

8 



Phật,  Bồ  Tát  ở  chỗ  nào?  Thưa  cùng  quý  vị,  ở  ngay  nơi  đây.  Vì  sao?  Các  Ngài  chẳng  có 

khoảng cách, chẳng có không gian, chẳng có thời gian, ngay trong lúc này, ở ngay nơi đây, 

nên hiện nhanh như vậy.  “Thượng cúng, hạ độ” , Ngài đến làm gì? Trên là cúng chư Phật, đó 

là gì? Thân hành, Ngài đến biểu diễn, [đó là] thân giáo;  “hạ độ”  là ngôn giáo, trước hết nêu 

gương cho quý vị thấy, làm điều gì? Hiếu thuận cha mẹ, tôn sư, trọng đạo, Ngài đều làm cho 

quý vị thấy,  chẳng cần  nói  năng.  “Bình đẳng  phổ chiếu” ,  “bình  đẳng”  là nói  Ngài  chẳng 

khởi tâm động niệm, chẳng có phân biệt, chấp trước, đó là bình đẳng.  “Phổ chiếu” : Phổ (普) 

là phổ biến, chẳng có giai cấp, [ “phổ chiếu”  là] chiếu trọn khắp pháp giới. Đây chính là câu 

cuối trong  “ba thứ trọn khắp”  [được giảng trong Hoàn Nguyên Quán], [tức là]  “hàm dung 

 Không Hữu”  (hàm chứa, dung thông Có và Không). Sau đó, trong Phật môn, quý vị đã thấy 

và học hai câu :  “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”  là nói về ý nghĩa ấy. Bình đẳng phổ 

chiếu  chính  là   “tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa  giới” .  Khắp  pháp  giới  hư  không  giới  và 

chính mình là một Thể, bình đẳng. Cũng có thể nói Chiếu là  “chiếu cố”  (照顧: chăm sóc). 

Trí huệ, đức năng, tướng hảo, bình đẳng chiếu cố hết thảy chúng sanh, trên là Phật, Bồ Tát 

trong mười pháp giới, dưới đến địa ngục A Tỳ, toàn bộ đều chiếu cố. Chúng sanh có thể tiếp 

thu bao nhiêu? Đó là duyên phận của chính họ. Kẻ nghiệp chướng sâu chẳng tiếp nhận được, 

người thiện căn sâu dầy bèn tiếp nhận. Vì thế, phải biết: Chư Phật, Bồ Tát bình đẳng phổ 

chiếu, mỗi cá nhân chúng ta nhận được lợi ích [tùy thuộc khả năng] tiếp nhận của chúng ta. 

Bộ máy tiếp nhận của chúng ta có vấn đề. Có lúc bộ máy tiếp nhận rất tốt, có khi bộ máy tiếp 

nhận bị hỏng hóc, do bị hỏng hóc nên chẳng nhận được. Do vậy, chúng ta biết: Đoạn ác tu 

thiện, tích tập thiện căn trọng yếu dường ấy! Quý vị dốc công sức nơi đây, tin tức của hết 

thảy  chư  Phật quý  vị  đều  dễ  dàng  nhận  được,  giúp  cho quý  vị  tăng  trưởng  trí  huệ và  đức 

hạnh. 



 “Diệc vô ưu, liệt, thân, sơ, vật, ngã, bỉ, thử chi phân”  (cũng chẳng phân biệt hơn, kém, 

thân, sơ, vật, ta, kia, đây), nói theo cách hiện thời, pháp giới vốn là ái (yêu thương), ái là cốt 

lõi của Tánh Đức. Do vậy, tôi học Phật, thỉnh giáo thầy Lý, tôi thưa: “Cổ thánh tiên hiền của 

Trung Quốc như Nghiêu, Thuấn, Văn Vương, Võ Vương, Châu Công, Khổng, Mạnh, có thể 

là chư Phật, Bồ Tát thị hiện tại Trung Quốc hay không? Người Trung Quốc có cảm, Phật, Bồ 

Tát đến thị hiện, ứng đến”. Tôi nêu lên câu hỏi như vậy, thầy Lý trả lời: “Nói theo Lý thì 

suông, nhưng xét theo Sự thì chưa có chứng cớ”. Câu đáp này cũng rất tuyệt, nói theo Lý thì 

thông suốt. Những vị đại thánh đại hiền ấy ở Trung Quốc, rất nhiều câu nói của các vị đại 

thánh đại hiền tại Trung Quốc có ý nghĩa tương thông với kinh Phật. Quý vị thấy tổ tiên nói 

về Ngũ Luân, điều đầu tiên là  “phụ tử hữu thân”  (cha con có tình thân ái), đó là thân ái, là 

cốt lõi của Tánh Đức. Người Trung Quốc ở khắp thế giới, tôi đã gặp rất nhiều người ngoại 

quốc thật sự có đức hạnh, có học vấn, họ nghiên cứu lịch sử và văn hóa Trung Quốc, đều bội 

phục năm vóc sát đất, tôn kính, bội phục! Nhất là tiến sĩ Thang Ân Tỷ (Arnold J. Toynbee) 

Tập 115  104

9 



của Anh Quốc, hết sức tôn sùng văn hóa truyền thống của Trung Quốc, thậm chí còn nói : 

 “Để giải quyết vấn đề xã hội trong thế kỷ hai mươi mốt, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh của 

 Trung Quốc và học thuyết Đại Thừa Phật pháp” . Ông ta nói như vậy, đấy là một sử gia kiêm 

triết gia của nước Anh. Người Trung Quốc có trí huệ, thông hiểu giáo dục, có trí huệ trong 

giáo dục, có phương pháp giáo dục, có kinh nghiệm giáo dục, có thành tích và hiệu quả trong 

giáo dục, ông ta đã nói đúng, chẳng sai! Cốt lõi trong nền giáo dục của Trung Quốc là gì? 

Chính là  “phụ tử hữu thân” , đó là thân ái. Mục đích giáo dục, mục đích bậc nhất trong giáo 

dục là [khiến cho] tình thân ái như thế trong cả một đời chẳng bị biến chất thì giáo dục bèn 

thành công. Mục đích thứ hai là phát huy rộng rãi tình thân ái ấy. Lòng yêu thương cha mẹ và 

anh em của quý vị, nếu mở rộng ra sẽ thành yêu thương gia tộc, yêu thương chòm xóm, láng 

giềng, yêu xã hội, yêu quốc gia, yêu dân tộc, đến cuối cùng bèn  “hễ là người, đều phải yêu 

 thương” , mở rộng lòng yêu thương ấy. Tổ tiên dạy bảo hậu duệ ngàn năm, vạn đời, các đức 

mục quy nạp lại, chẳng ngoài mười hai chữ,  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, nhân ái, 

 hòa bình” , toàn bộ được bao gồm trong ấy. Quý vị thấy cốt lõi của mười hai chữ ấy là Ái. 

Mười hai chữ ấy, mỗi chữ đều lưu xuất từ tâm yêu thương, bản thể của chúng chính là ái. Vì 

thế, giáo dục của Trung Quốc là giáo dục yêu thương, chúng ta phải hiểu điều  này. Quý vị 

yêu mến con người sẽ chẳng thể hại người. 



Nói về quan hệ, Nho gia Trung Quốc cũng có ý nghĩa ấy, nhưng dường như Đạo gia 

nói càng rõ ràng, minh bạch hơn. Lão Tử bảo:  “Thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã 

 nhất Thể”  (trời đất và ta cùng một cội, vạn vật và ta cùng một Thể), chẳng phải là có cùng 

một ý nghĩa với những điều được nói trong Hoàn Nguyên Quán hay sao? Khắp pháp giới hư 

không giới và ta có quan hệ gì? Một Thể. Quan hệ vừa nói ấy chính là luân lý. Nhà Phật 

giảng luân lý đến mức rốt ráo viên mãn, khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một 

Thể. Do vậy, đối với lòng yêu thương này, phải yêu thương tất cả động vật, phải yêu thương 

tất  cả  thực  vật  (cây  cối,  hoa,  cỏ),  phải  yêu  thương  núi,  sông,  đại  địa,  phải  yêu  thương  hư 

không pháp giới, vì sao? Một Thể mà! Quý vị thấy lòng yêu thương ấy to lớn lắm, phạm vi 

chẳng biết lớn hơn [quan niệm] “hễ là người đều nên yêu thương”  bao nhiêu lần. Khắp pháp 

giới hư không giới, kể cả các chiều không gian khác nhau, hoàn toàn là một Thể với chúng 

ta. Xác thực là “tâm yêu thương trọn khắp pháp giới, thiện ý đầy ắp nhân gian”, xã hội này 

còn có vấn đề gì nữa? Xã hội an định, hòa hài, hạnh phúc mỹ mãn. Chắc chắn là chúng ta 

sống trên tinh cầu này giống như Tây Phương Cực Lạc thế giới do đức Phật đã giới thiệu, tận 

thiện, tận mỹ, chẳng có mảy may tai nạn nào. Tây Phương Cực Lạc thế giới, trong kinh này 

đã nói rõ ràng là do “thanh tịnh, bình đẳng, giác” biến hiện. Thế giới hiện thời phiền toái rất 

lớn, những thứ gì biến hiện? Tham, sân, si, mạn, nghi, giết, trộm, dâm, dối, rượu chè, đó là 

thế giới hiện thời của chúng ta. Vì thế, xã hội động loạn, tai họa gì cũng đều xuất hiện trên 

địa cầu. Chúng ta hãy lắng lòng suy xét, toàn là tự làm, tự chịu! Thật sự hiểu rõ ràng, minh 

105

Tập 115 

0 



bạch rồi, sẽ chẳng còn oán trời, trách người, hiểu gì? Tự làm, tự chịu. Muốn thay đổi, nhất 

định  phải  thay  đổi  từ  tâm  thái,  phải  buông  tâm  thái  bất  thiện  xuống.  Thánh  hiền  xưa  nay 

trong ngoài nước, chư Phật, Bồ Tát dạy chúng ta Thập Thiện Nghiệp Đạo, chuyển ác thành 

thiện, chuyển mười ác thành mười thiện, vấn đề bèn được hóa giải. Chuyển mê thành ngộ, 

chuyển phàm thành thánh, quý vị bèn vượt thoát. Chuyển phàm thành thánh, vượt thoát mười 

pháp giới; chuyển mê thành ngộ, vượt thoát lục đạo luân hồi. Chuyển ác thành thiện, tất cả tai 

nạn và vấn đề trên thế gian này đều được hóa giải. 



Thật sự tin tưởng, chớ nên có mảy may hoài nghi nào. Hoài nghi là căn bản phiền não. 


Căn bản phiền não gồm sáu món là tham, sân, si, mạn, nghi, cuối cùng là ác kiến, toàn là 

cách nhìn sai lầm, nhìn trật rồi! Đối với Nghi trong sáu căn bản phiền não ấy, chớ nên hoài 

nghi  thánh  nhân,  chớ  nên  hoài  nghi  Phật,  Bồ  Tát,  vì  sao?  Các  Ngài  là  bậc  minh  tâm  kiến 

tánh, làm sao có sai lầm cho được? Chúng ta chỉ có một tí thông minh mà thôi, chẳng có trí 

huệ. Chúng ta dùng trí huệ [kém cỏi, vặt vãnh] của chính mình để phê bình những bậc thánh 

nhân ấy, tội lỗi quá lớn! Giống như gã trẻ tuổi vô tri, hoặc một đứa học trò bé mọn phê bình 

Khổng Tử, tội lỗi nặng lắm! Vì vậy, Nghi trong căn bản phiền não chẳng phải là nghi hoặc 

bình thường. Nghi hoặc bình thường làm sao có thể xếp vào đây cho được? Nghi hoặc giáo 

huấn của thánh hiền, nghi hoặc sự thành tựu trong tu hành của bậc thánh nhân, vấn đề này 

nghiêm trọng lắm. Bản thân quý vị nghi hoặc chẳng sao! Bất quá quý vị bị mắc hại là đọa 

trong tam đồ mà thôi. Nếu ảnh hưởng đến đại chúng trong xã hội, tội ấy rất sâu, quý vị phải 

gánh lấy trách nhiệm nhân quả ấy. Vì lẽ đó, Bồ Tát nêu gương tốt nhất trong thế gian này. 

Quý vị thấy  “thượng cúng”  chính là dạy chúng ta phải biết tôn trọng thánh hiền và giáo huấn 

của thánh hiền. Đừng nên khinh dễ tổ tông, trí huệ và đức hạnh của tổ tông quả thật cao hơn 

chúng ta. Tổ tông thấy những khoa học kỹ thuật của chúng ta trong hiện thời là tài nghệ vặt 

vãnh122[1], chẳng ra gì! Có đem lại lợi ích cho thế giới hay không? Chưa chắc! 



Quý vị thấy trên thế giới hiện thời có lắm tai nạn dường ấy là do khoa học kỹ thuật 

đem lại. Chẳng biết toàn thể vũ trụ là một thể hữu cơ, may mắn là hiện thời các nhà Lượng 

Tử Lực Học đã phát hiện. Nếu chẳng phát hiện, Phật giáo vĩnh viễn bị người ta coi là mê tín. 

Hiện nay ta đã biết cây cối, hoa, cỏ là một thể hữu cơ, chúng có thể thấy, nghe, hiểu được ý 

nghĩ  con  người.  Quý  vị  tùy  tiện  chặt  đốn  chúng,  chúng  chẳng  hận  quý  vị  ư?  Quý  vị  yêu 

thương chúng, chúng bèn ưa thích quý vị. Quý vị tùy tiện giày xéo, chúng sẽ oán hận quý vị. 



122[1]Nguyên  văn  “điêu trùng  tiểu  kỹ”  (雕蟲小技),  “điêu”   l{  điêu khắc.  Đ}y l{  một  th{nh ngữ  ch}m 

biếm những t{i nghệ qu| nhỏ nhặt kém cỏi, chẳng đ|ng  nhắc tới. C}u n{y có nghĩa l{ t{i nghệ vụn vặt 

giống như một đứa nhỏ tập t{nh điêu khắc, hoặc viết l|ch giống như chữ Điểu Trùng. Điểu Trùng Thư (

鳥蟲書) l{ một loại văn tự cổ, sơ khai. Do nét chữ nguệch ngoạc như dấu ch}n chim hoặc ngoằn ngoèo 

như giun bò, nên gọi l{ Điểu Trùng Thư. 

Tập 115  105

1 



Oán hận bèn báo thù, sanh ra những thứ đều có độc, quý vị ăn vào bèn bị ngã bệnh, đó là 

chúng nó báo thù quý vị. Núi, sông, đại địa cũng có linh tánh, chúng là hữu cơ. Quý vị nói 

đến chuyện đào quặng thì đào cạn một chút, chẳng sao, quý vị được thụ dụng đôi chút; nhưng 

nếu đào quá sâu mà chẳng thương lượng với nó, tôi tin là nó rất bực bội, hễ bực bội bèn lắc 

thân thể một cái, một trận động đất lớn bèn xảy ra. Quý vị nghĩ tới chỗ này, tổ tông có trí 

huệ. Khi tổ tông muốn khai thác núi non, trước hết phải tế Sơn Thần, chẳng phải là mê tín! 

Trong nhà Phật, muốn chặt mấy cội cây để dựng một túp lều tranh nhỏ, đức Phật dạy chúng 

ta: Ba ngày trước đó, quý vị xem trúng mấy cây nào thì phải tế lễ, cúng dường, tụng kinh, 

niệm chú hồi hướng cho các thần cây ấy, mời họ dọn nhà, ba ngày sau mới chặt những cây 

ấy. Đức Phật nói rất rõ ràng, chỉ cần cây cao quá đầu người sẽ có thần cây. Nay chúng ta biết 

là  chuyện  như  thế  nào:  Phải  lễ  phép,  tôn  trọng  nó,  chúng  ta  yêu  thương  nó,  nó  cũng  yêu 

thương chúng ta, sẽ không sanh loạn. Người hiện thời tin tưởng khoa học, hoàn toàn chẳng 

tin những chuyện này. Chúng tôi hy vọng Lượng Tử Lực Học phát triển nhanh chóng, dăm 

ba năm nữa sẽ phổ biến trên toàn thể thế giới, mọi người đều hiểu, đều biết nói “tất cả hiện 

tượng vật chất thảy đều có tác dụng tinh thần”, tức là đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 



Người học Phật chúng ta hiểu rõ, chúng tôi cũng đã làm thí nghiệm suốt mười năm, 

mười năm ấy rất có thành tựu và hiệu quả, chẳng thể nghĩ bàn! Chúng tôi đến Úc đã mười 

năm rồi, sang năm sẽ là kỷ niệm mười năm. Ở Úc, chúng tôi có một vườn rau rất to, trồng rất 

nhiều loại cây, trồng đến hơn ba mươi loại. Cây ăn trái hằng năm đều thâu hoạch dồi dào. 

Chúng tôi cung kính, cúng dường những loại rau dưa, hoa cỏ, cây cối ấy, rất dụng tâm chăm 

sóc. Lại còn cứ cách một khoảng ngắn bèn đặt một máy niệm Phật, cây cối trong cả vườn rau 

đều  nghe  Phật  hiệu.  Chúng  tôi  chẳng  dùng  phân  bón  hóa  học,  chẳng  dùng  thuốc  trừ  sâu. 

Dùng phân bón hóa học và thuốc trừ sâu là có lỗi với thực vật. Vì sao? Quý vị hại nó, đem 

chất độc hại nó, trong thời gian dài, trong rau trái cũng có chất độc, cho nên quý vị ăn vào sẽ 

bị bệnh. Chúng ta chớ nên hại nó, nó cũng sẽ chẳng hại chúng ta. So với các nông phu trồng 

rau lân cận, vườn rau của chúng tôi tươi tốt hơn. Họ đến chỗ chúng tôi thăm viếng, hỏi chúng 

tôi trồng như thế nào? Vì sao có thể trồng trọt tươi tốt như thế? Chúng tôi bảo họ: “Chẳng 

dùng thuốc trừ sâu, chẳng dùng phân bón hóa học, mà dùng máy niệm Phật để niệm A Di Đà 

Phật  cúng  dường  chúng  nó”.  Chúng  tôi  không  có  thuốc  sát  trùng  thì  [trong  vườn  rau]  có 

những loài tiểu trùng  hay  không?  Có.  Chúng  tôi  dành  ra  một  khu nhỏ  cho loài tiểu  trùng, 

chúng tôi cũng hết sức dụng tâm chiếu cố khu ấy, trồng những rau trái ấy để chuyên cúng 

dường loài tiểu trùng. Chúng nó đều đến ăn trong khoảnh vườn đấy, khoảnh vườn sát bên 

cạnh không dành cho chúng ăn, chúng bèn chẳng mò đến. Vì thế, đối xử với tiểu trùng dễ 

hơn  con  người,  chúng  biết  nghe  lời,  rất  giữ  chữ  Tín,  chú  trọng  chữ  Tín,  coi  trọng  sự  hòa 

thuận. Đối với các loài chim nhỏ cũng giống như thế, quý vị thấy chúng tôi chẳng cần phải 

bọc những cây ăn trái lại. Chẳng cần! Đối với những loài chim nhỏ cũng có giao ước, chúng 

105

Tập 115 

2 



tôi dành ra cho chúng mấy cây. Đối với mỗi loại, bèn để ra một, hai cây cho loài chim nhỏ, 

các ngươi ăn thì đến chỗ dành riêng mà ăn. Cây nào chẳng chỉ định dành cho chúng nó ăn, 

chúng nó cũng rất tuân thủ ước định, chẳng đến ăn [sai chỗ]. Vì thế, mỗi năm chúng tôi thu 

hoạch dồi dào, mà những loài trùng nhỏ, chim nhỏ ấy cũng rất vui sướng, chúng ta cùng nhau 

sinh tồn, tăng trưởng, đối xử hòa thuận. Chúng tôi bảo vệ chúng, chúng cũng rất tôn trọng 

chúng tôi, quý vị nói xem: Tốt đẹp lắm hay không? Chớ nên tổn thương chúng. Đặc biệt là 

chẳng dùng phân bón hóa học, chẳng dùng thuốc trừ sâu, chúng ta tôn kính đại địa, đại địa sẽ 

gia hộ chúng ta. Khi chúng ta dùng thuốc trừ sâu và phân bón hóa học sẽ khiến đất bị nhiễm 

độc, những thứ trồng trọt năm nay khá lắm, nhưng sau hai ba năm sẽ chẳng trồng được nữa! 

Vì sao? Trong đất có chất độc, chẳng thể trồng được nữa! Đó là ai đã tạo nghiệp? Phải thừa 

nhận “tự làm, tự chịu”. 



Do con người hiện thời rất tệ, bất hiếu với cha mẹ, bất kính sư trưởng, chẳng tin tưởng 

thánh hiền, không tôn trọng. Không chỉ là chẳng tôn trọng con người, mà còn chẳng tôn trọng 

động vật, mặc tình sát hại. Chẳng tôn trọng hoa, cỏ, cây cối, chẳng tôn trọng núi, sông, đại 

địa, nên xuất hiện rối loạn nhiều ngần ấy. Hãy xem thử trên thế giới này có thật sự tìm được 

tám ngàn vị Bồ Tát, Bồ Tát sống, đến cứu địa cầu này. Nếu chẳng tìm được, tai nạn trên địa 

cầu này sẽ thật sự xuất hiện. Nếu thật sự có thể tìm được đúng số người như các nhà khoa 

học đã nói, từ tám ngàn người trở lên, thử thí nghiệm xem, chúng ta đến cầu nguyện, thật sự 

sửa lỗi đổi mới, đoạn ác tu thiện, hồi hướng công đức ấy cho địa cầu, hồi hướng cho hết thảy 

chúng sanh, có lẽ sẽ cứu được. Quan điểm ấy là quan điểm của Phật, Bồ Tát. Đó là chánh 

xác,  “chánh niệm”  là bình đẳng phổ chiếu, chẳng có hơn, kém, thân, sơ, chẳng [phân chia] 

vật, ta, đây, kia. Thật sự thấy khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể, đó là 

thật  sự  học  Phật.  Người  thật  sự  học  Phật,  chuyện  đầu  tiên  là  trừ  khử  tham,  sân,  si.  Thuở 

Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, suốt đời vì chúng ta thị hiện, quý vị thấy Ngài sống đơn giản 

lắm, giữa trưa ăn một bữa, nghỉ dưới cội cây, ba y, một bát, sung sướng vô cùng. Quý vị cần 

gì phải mong mỏi có lắm tiền của dường ấy, đúng là hồ đồ! Của cải có phải là của quý vị hay 

không?  Trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  cũng  nói  quá  nhiều  lần.  Bao  nhiêu  tiền  quý  vị  bỏ 

trong túi trên thân bèn là của quý vị. Tiền chẳng ở trên người bèn chẳng phải là của quý vị. 

Quý vị có biết hay chăng? Quần áo ta mặc trên người là của ta, khi chẳng mặc trên người bèn 

chẳng phải là của ta. Quý vị ở trong căn nhà này, cái nhà này là của quý vị. Rời khỏi căn nhà 

ấy, căn nhà chẳng còn thuộc về quý vị nữa! Nếu quý vị thường có thể quán như thế, quý vị đã 

“biết đủ, thường vui” rồi! Dẫu nhiều đến mấy, chẳng phải là của quý vị. [Tiền] bỏ trong ngân 

hàng, chẳng dùng được thì chẳng phải là của quý vị. Ngân hàng có thể bị đóng cửa. Hiện thời 

đang bị khủng hoảng tài chánh, các ngân hàng ngoại quốc bị đóng cửa rất nhiều. Thứ gì là 

thật? Tích lũy công đức là thật, [công đức] là của chính mình. Quý vị có thể hiếu thuận cha 

mẹ, tôn trọng trưởng bối, yêu thương, che chở hết thảy chúng sanh, công đức ấy sẽ  mang 

Tập 115  105

3 



theo được, nó thật sự là của chính quý vị. Vật ngoài thân toàn là giả, chẳng thể mang theo thứ 

gì! Trong Phật pháp thường nói: Người thông minh, người có trí huệ phải làm chuyện có thể 

mang theo được. Ngàn muôn lần chớ nên làm chuyện chẳng mang theo được! 



Tiếp theo đó,  “Hội Sớ viết: Điện quang hữu tứ nghĩa”  (Sách Hội Sớ giảng: “Ánh chớp 

có bốn nghĩa”), thứ nhất là  “tốc tật nghĩa” (nghĩa là nhanh chóng), nó quá nhanh. Chúng tôi 

vừa trình bày cùng quý vị, Di Lặc Bồ Tát bảo chúng ta: Trong một cái khảy ngón tay có ba 

trăm hai mươi triệu lần sanh diệt, tốc độ này quá nhanh. Thứ hai là  “phá ám nghĩa” , [tức là] 

soi tan tăm tối, mở rộng thành ý nghĩa “trí huệ phá mê”. Lũ phàm nhân chúng ta mê hoặc, 

điên đảo, cội gốc mê hoặc ở chỗ nào? Chớ nên không biết điều này, căn cội của mê hoặc là 

tham. Quý vị thấy Phật pháp xếp tham vào vị trí đầu tiên trong Tam Độc. Vì sao quý vị bị 

mê? Chính là vì quý vị có tham tâm, tham tâm càng nặng, mê càng sâu, nên tạo nghiệp cũng 

nặng nề! Thứ hai là sân khuể, tham mà không đạt được bèn nổi giận, chứ tham mà đạt được 

sẽ chẳng nổi nóng. Vì thế, căn bản là một chữ Tham! Tất cả hết thảy ác nghiệp, hành vi bất 

thiện đều do chữ Tham này dẫn khởi. Tất cả hết thảy hành vi thiện đều do ái dẫn khởi. Sự 

thân ái trong  “phụ tử hữu thân”  là căn cội của hết thảy thiện pháp, đó là thiện căn! Tham là 

căn cội của tất cả hết thảy ác pháp và bất thiện nghiệp. Chúng ta tu hành, trước hết phải phá 

trừ căn cội này, phải nhổ căn cội ấy. Trước hết, quý vị phải biết tri túc, tri túc thường lạc. 

Con người đạt đến mức vô cầu, phẩm hạnh tự cao. Quý vị có ức vạn tài vật, mà vẫn mong 

tưởng, tham lam, sẽ chẳng có nhân phẩm, quý vị vẫn chưa biết đủ! 



Chẳng phải là đức Thế Tôn vì chúng ta thị hiện tri túc ư? Bổ Xứ Bồ Tát muốn đến thị 

hiện thành Phật trong thế gian này, trước đó Ngài trụ tại đâu? Ở trong Đâu Suất Thiên, Đâu 

Suất nghĩa là gì? Chính là Tri Túc. Quý vị thấy ý nghĩa biểu thị pháp, trước hết phải dừng 

chân  trong  Đâu  Suất  Thiên.  Đâu  Suất  Thiên  thọ  mạng  bốn  ngàn  năm,  trú  chân  nơi  đó  rồi 

xuống nhân gian thị hiện thành Phật, vẫn là đến thị hiện Tri Túc. Chúng ta phải chú tâm thấu 

hiểu, dụng ý này rất sâu. Chính mình dư dả thì phải ban cho người thiếu thốn, phải giúp đỡ 

họ. Bố thí chẳng bị thiệt thòi, càng thí càng nhiều. Thí tài được của cải, thí pháp được thông 

minh, trí huệ, thí vô úy được khỏe mạnh, sống lâu. Của cải, thông minh, trí huệ, khỏe mạnh, 

sống lâu là những điều quý vị thường mơ tưởng, mong cầu, vì sao chẳng tu ba cái nhân ấy? 

Tu ba cái nhân ấy sẽ đắc chánh tài (tiền của chánh đáng), tức là những của cải quý vị ắt có. 

Nếu không phải là tu nhân thì của cải đạt được sẽ chẳng phải là của quý vị, phải biết điều 

này. Nhất là dùng thủ đoạn chẳng chánh đáng để mong đạt được của cải, đó là tạo tội nghiệp. 

Tạo tội nghiệp thì có thể đạt được hay không? Chẳng đạt được! Nếu thật sự có thể đạt được 

thì tạo tội nghiệp cũng có thể được, thật sự phát tài mà! Chẳng đạt được! Vì thế, dùng thủ 

đoạn chẳng chánh đáng mà đoạt được của cải thì vẫn là do trong mạng quý vị vốn có, quý vị 

nói xem có oan uổng hay không? Khi chẳng dùng tới thủ đoạn ấy, của cải vẫn đưa đến, có thể 

là đưa đến càng nhiều hơn, vì sao? Đúng mực, bình thường. Dùng thủ đoạn bất bình thường 

105

Tập 115 

4 



để đạt được thì đã bị chiết giảm, hao bớt rồi. Trong mạng quý vị có một trăm ức, quý vị dùng 

thủ đoạn bất chánh đáng [để đoạt lấy] thì chỉ có được năm mươi ức bèn đã cảm thấy tuyệt 

diệu lắm rồi; thật ra, quý vị đã bị thiếu mất một nửa, nhưng quý vị chẳng biết. Phật, Bồ Tát 

có thể thỏa mãn dục vọng của hết thảy chúng sanh, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Quý vị mong cầu phát tài, Phật, Bồ Tát cũng chỉ dạy, giúp đỡ quý vị, bởi lẽ, có đại đạo để 

sanh sôi tiền của. Bồ Tát dạy quý vị điều gì? Dạy quý vị tu tài bố thí. Vì sao trong mạng quý 

vị có tiền của? Trong đời quá khứ ưa thích tu tài bố thí, trong đời này, trong mạng quý vị có 

cái  kho  tiền  tài,  bất luận  theo  đuổi  nghề  nghiệp nào,  quý  vị  cũng  kiếm  tiền  được vì  trong 

mạng vốn có. Trong mạng không có, bất luận kinh doanh thứ gì cũng đều bị cụt vốn, chẳng 

kiếm được tiền. Chúng ta phải hiểu rõ ràng, rành rẽ đạo lý này. Vì thế,  “điện quang”  có ý 

nghĩa phá mê, soi tan tối tăm, có ý nghĩa phá mê, khai ngộ. 



Thứ ba là  “bất trụ”  (chẳng trụ),  “bất trụ”  là chẳng ngừng, chẳng trụ, giống như tia 

chớp vừa lóe sáng bèn chẳng còn nữa. Ý niệm còn nhanh hơn tia chớp. Các nhà khoa học cho 

biết: Hiện tượng vật chất chẳng thật, đúng là giống như tia chớp, tốc độ của nó quá nhanh 

chóng.  Vì  thế,  chúng  ta thấy  hiện tượng vật  chất  là do rất  nhiều ý niệm  tích  lũy  mới  thấy 

được. Di Lặc Bồ Tát đã cho chúng ta biết con số: Ba trăm hai mươi triệu ý niệm tích lũy lại 

mới giống như tia chớp, tia chớp chẳng nhanh bằng một cái khảy ngón tay. Bởi lẽ, tia chớp ít 

nhất lâu một giây hoặc nửa giây; trong một giây ấy, người khảy nhanh, tôi có thể khảy bốn 

lần, trong một giây, tôi tin là có người còn khảy nhanh hơn tôi. Nếu nói là có thể khảy đến 

năm lần, tức là một giây có thể khảy năm lần, một lần là ba trăm hai mươi triệu, nên nhân với 

năm thành một ngàn sáu trăm triệu. Quý vị thấy trong một giây sanh diệt một ngàn sáu trăm 

triệu lần, tốc độ nhanh ngần ấy, nhiều niệm như thế tích lũy lại trong một giây bèn có thể 

thấy. Nay chúng ta đã thấy hiện tượng vật chất này, quý vị biết đó là bao nhiêu ý niệm, quyết 

định chẳng phải chỉ có vậy! Một ngàn sáu trăm triệu ý niệm tích lũy liên tục sẽ hiện ra giống 

như tia chớp, vậy thì những hiện tượng vật chất mà chúng ta thấy được sẽ là bao nhiêu [ý 

niệm tích lũy]? Hiện thời, điều này đã được các nhà Lượng Tử Học chứng minh. 



Kinh Phật dạy chẳng sai, vì nó (các hiện tượng vật chất) niệm niệm chẳng trụ. Do chân 

tướng sự thật này, đức Phật mới bảo:  “Phàm những gì có hình tướng, đều là hư vọng” ,  “hết 

 thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” , đức Phật mới nói những lời ấy. Tổng kết sáu 

trăm quyển kinh Đại Bát Nhã, tôi tổng kết thành mười hai chữ:  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, 

 tất cánh không, bất khả đắc”  (hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, chẳng thể được). 

Đây là nói với quý vị chân tướng, do  “bất khả đắc”  nên quý vị phải buông xuống, buông 

xuống thì quý vị minh tâm kiến tánh, mới giống như Phật, Bồ Tát. Nếu thật sự có thể đạt 

được  mà  Phật,  Bồ  Tát  khuyên  chúng  ta buông  xuống  thì  chẳng  hợp lý!  Phật,  Bồ  Tát  thấy 

chân tướng sự thật, xác thực là  “bất khả đắc” , ngay cả thân thể này cũng là chẳng thể được, 

một hơi thở ra chẳng hít vào được nữa, bèn là đời sau, há lẽ nào thân thể này là của chính 

Tập 115  105

5 



mình? Hơi thở chưa dứt, thân thể này là của quý vị. Hơi thở vừa bặt, thân thể  chẳng còn là 

của quý vị nữa. Do vậy, nhà Phật nói:  “Sanh mạng trong hơi thở”.  Sau đấy, chúng ta mới 

biết, đời đời kiếp kiếp chúng ta đã sống tại đâu? Sống trong cảnh giới huyễn tướng, hoàn toàn 

chẳng phải là thực tại. Chân tướng là gì? Chân tướng là Không, vạn pháp đều là Không, chân 

tướng là như vậy đó! Đừng hiểu chữ Không này là Vô! Trong cái Không ấy có huyễn tướng 

sanh diệt trong từng sát-na. Vì nó niệm niệm bất khả đắc nên gọi là Không. 



Thứ tư là  “vô phân biệt nghĩa. Bồ Tát nhất niệm nhất thời, phổ chí thập phương thế 

 giới, thượng cúng dường chư Phật, hạ lợi ích chúng sanh, vô hữu xuất nhập tiền hậu tướng, 

 như điện tốc tật. Bồ Tát năng chiếu chư Phật hội, năng phá chúng sanh ám, như điện phá 

 ám. Bồ Tát năng hóa vô lượng thân ứng hiện vi trần sát, vô hữu trụ xứ, vô hữu trẫm tích, như 

 điện kích không trung, vô sở tùng lai, khứ vô định tích. Bồ Tát bình đẳng, vô hữu tiên thử hậu 

 bỉ đẳng phân biệt tâm, như điện quang chiếu vật, vô bỉ thử tiên hậu phân biệt”  (Ý nghĩa vô 

phân biệt. Bồ Tát trong một niệm, một thời, tới khắp mười phương thế giới, trên cúng dường 

chư Phật, dưới lợi ích chúng sanh, chẳng có tướng xuất, nhập, trước, sau, nhanh chóng như 

chớp. Bồ Tát có thể chiếu chư Phật hội, có thể phá tối tăm cho chúng sanh như tia chớp xua 

tan tối tăm. Bồ Tát có thể hóa vô lượng thân, ứng hiện trong các cõi nước nhiều như vi trần, 

chẳng có trụ xứ, chẳng có dấu vết, giống như chớp lóe giữa không trung, chẳng từ đâu đến, 

chẳng có dấu vết nhất định sẽ đi về đâu. Bồ Tát bình đẳng, chẳng có tâm phân biệt “cái này 

trước, cái kia sau” v.v…, giống như ánh chớp soi các vật, chẳng phân biệt cái này trước, cái 

kia sau). Đoạn giải thích này hay quá. Sách Hội Sớ đã giải thích rõ bốn ý nghĩa của ánh chớp. 

 “Bồ Tát nhất niệm nhất thời” , bốn chữ này chẳng dễ hiểu, bốn chữ này là lời thật. Niệm chỉ 

có một niệm, thời chỉ có một thời. Nhất niệm nhất thời chính là như Di Lặc Bồ Tát đã nói 

 “nhất niệm nhất thời”.  Do vậy, trong kinh Phật, vừa mở đầu, nhất định sẽ là   “như thị ngã 

 văn, nhất thời” . Ngài chẳng nói năm, tháng, ngày, [vì] năm, tháng, ngày là giả,  chẳng thật. 

Nói  “nhất thời”  là thật. Nhất thời là khi niệm khởi, niệm diệt, vô cùng ngắn ngủi, tạm bợ. 

Nhất niệm nhất thời mà tới khắp mười phương thế giới chính là  “trọn khắp pháp giới”  như 

Hoàn Nguyên Quán đã nói, nhất niệm nhất thời trọn khắp pháp giới. Đấy là mười phương thế 

giới chúng sanh có cảm, chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát bèn có ứng, các Ngài ứng hóa 

trong thế gian này, giúp hết thảy chúng sanh giác ngộ, có ý nghĩa như thế. Chúng sanh đang 

mê, mười pháp giới đều là mê, chỉ có mê nhẹ hay nặng khác nhau. Đối với người trong mười 

pháp giới thì bốn thánh pháp giới mê nhẹ, lục đạo mê nặng nề. Có thể nói mười pháp giới 

chính là do mê ngộ nặng hay nhẹ khác nhau mà hình thành. Hễ mê nhẹ nhất thì là Phật pháp 

giới trong mười pháp giới, mê nặng nhất là  địa ngục A Tỳ, là địa ngục A Tỳ trong các địa 

ngục. Mê hay ngộ khác nhau mà thôi, trừ điều này ra, chẳng có gì khác nhau, mê hay ngộ bất 

đồng. 

105

Tập 115 

6 





Phật muốn giúp cho hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui, giúp như thế nào? Giúp quý 

vị phá mê khai ngộ. Bồ Tát biết tất cả hết thảy khổ nạn của quý vị do vì mê nên mới tạo 

thành, tất cả hết thảy sự vui của quý vị do giác ngộ tạo thành, chỉ cần quý vị từ mê hoặc mà 

giác ngộ, vấn đề đã được giải quyết. Chư Phật, Bồ Tát dùng phương pháp gì để giúp đỡ hết 

thảy chúng sanh? Dùng giáo học. Thích Ca Mâu Ni Phật nêu gương cho chúng ta thấy, từ 

ngày thị hiện khai ngộ, Ngài ba mươi tuổi khai ngộ, khai ngộ rồi bèn dạy học. Giúp đỡ đầu 

tiên  là  [những  người  theo  Ngài]  khi  Ngài  đi  tham  học,  cha  Ngài  rất  yêu  thương,  sai  mấy 

người theo Ngài, tổng cộng là năm người, ba người bên nội, hai người kia là họ hàng bên mẹ, 

năm người ấy đi cùng Ngài, chăm sóc Ngài. Năm vị ấy tu hành tại Lộc Dã Uyển. Ngài khai 

ngộ bèn độ năm vị ấy đầu tiên, giúp họ phá mê khai ngộ. Rất khó có! Ngài Kiều Trần Như 

nghe đức Phật thuyết pháp, giác ngộ đầu tiên, chứng quả A La Hán, cũng có thể nói là Ngài 

thật sự buông hết thảy chấp trước đối với thế gian và xuất thế gian xuống, chẳng còn chấp 

trước nữa. Buông chấp trước xuống bèn chứng quả A La Hán, thành Chánh Giác, đối với Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, Ngài bèn thành Chánh Giác. Đó là thị hiện cho chúng ta 

thấy. Ân huệ ấy quá lớn, nặng hơn ơn cha mẹ. Cha mẹ sanh ra thân thể này của chúng ta, 

chẳng có cách nào dạy chúng ta vượt thoát lục đạo luân hồi, Phật, Bồ Tát có thể giúp chúng 

ta vượt thoát lục đạo, vĩnh viễn chẳng còn luân hồi nữa! Chỉ cần quý vị có thể buông chấp 

trước xuống, chẳng còn chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. Thật sự tùy 

duyên,  thứ  gì  cũng  tốt.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  ăn  thứ  gì  cũng  ngon,  chẳng  có  chấp 

trước; mặc thì thứ gì cũng đều được, chẳng cần phải kén chọn, tùy duyên sống qua ngày, vĩnh 

viễn gìn giữ cái tâm thanh tịnh của chính mình. Buông chấp trước xuống, tâm bèn thanh tịnh, 

chẳng còn bị pháp thế gian nhuốm bẩn. Tự tư tự lợi, tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, 

tham, sân, si, mạn đều là nhiễm ô, những thứ ấy chẳng còn nhuốm bẩn quý vị, tâm đã thanh 

tịnh rồi. 



 “Thượng cúng chư Phật”  là nêu gương cho chúng sanh: Trước tiên dạy đại chúng tu 

hiếu kính, học từ chỗ nào? Hiếu thuận cha mẹ, tôn sư trọng đạo, dạy từ chỗ này. Đấy là đại 

căn đại bản của giáo dục thế gian và xuất thế gian. Người dẫu làm nhiều chuyện tốt đến mấy, 

có cống hiến to lớn đối với xã hội, nhưng nếu bất hiếu cha mẹ, chẳng kính trọng thầy, sự tốt 

lành của kẻ ấy chẳng có cội rễ, bất luận làm thiện sự to tát đến mấy, chẳng có cội rễ thì chẳng 

phải là chân thiện. Kẻ ấy giáo học, dạy người khác bất hiếu cha mẹ, bất kính sư trưởng, trong 

tương lai họ sẽ giống như kẻ ấy, dẫu học tốt đẹp cách mấy, hễ gặp danh cao lợi dầy, tâm liền 

biến đổi. Vì sao biến đổi? Vì chẳng có căn cội. Nếu kẻ ấy có căn cội, sẽ vĩnh viễn chẳng biến. 

Vì sao? Kẻ ấy biết nghĩ tới cha mẹ, biết nghĩ đến thầy, nếu đổi dạ làm chuyện xấu, lẽ nào 

chẳng có lỗi với cha mẹ? Lẽ nào chẳng có lỗi với thầy? Nghĩ tới điều đó, dục vọng sẽ bị giảm 

thấp, từ mê hoặc bèn giác ngộ. Do vậy, đức Phật dạy chúng sanh đầu tiên là tu cúng Phật, đó 

là dạy tu hiếu kính. Tiếp đó là lợi ích chúng sanh. Thân ngữ ý nghiệp, tức tam nghiệp của 

Tập 115  105

7 



Phật, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác tuyệt đối nghĩ đến lợi ích chúng sanh. Nghĩ cách 

lợi ích chúng sanh, nói lời lợi ích chúng sanh, làm chuyện nhằm lợi ích chúng sanh, chuyện 

chẳng có lợi ích cho chúng sanh tuyệt đối chẳng làm, mà cũng tuyệt đối chẳng nghĩ tới. Cả 

một đời dạy học độ chúng sanh đã được nói trọn trong ấy. Đây là biểu hiện nơi mặt Sự. 



Tiếp theo đó, nói về Lý. Dù có những sự tướng ấy, vẫn chẳng có tướng ra, vào, trước, 

sau. Tâm Bồ Tát bình đẳng, tức là nói Ngài chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, tâm 

Ngài vĩnh viễn thanh tịnh, bình đẳng. Tốc độ lại vô cùng nhanh chóng, lẹ làng như chớp. Đó 

là nói về sự cảm ứng. Chỉ cần chúng sanh có cảm, Bồ Tát lập tức có ứng. Trong Phật pháp 

cũng có một câu nói, chúng ta phải hiểu rõ, tức là   “Phật độ kẻ  hữu  duyên”.  Kẻ chẳng có 

duyên với Phật, Phật có ứng hay không? Phật có ứng. Tuy có ứng, kẻ vô duyên chẳng thể 

nhận biết, chẳng đạt được lợi ích. Đây chính là như trước kia Chương Gia đại sư đã nói: Kẻ 

ấy  nghiệp  chướng  quá  nặng,  chẳng  phải  là  không  có  cảm  ứng,  mà  do  nghiệp  chướng  quá 

nặng, chướng ngại kẻ ấy, khiến kẻ ấy chẳng nhận được sự cảm ứng của Phật, Bồ Tát. Kẻ 

nghiệp chướng sâu nặng rất phiền phức, cầu Phật, Bồ Tát, nhưng chẳng nhận được sự cảm 

ứng của Phật, Bồ Tát; nhưng ma thấy được, khi ma trông thấy bèn ứng, phù hợp  khít khao, 

ma đến ứng để làm gì? Giúp đỡ kẻ ấy làm chuyện xấu. Vì thế, có kẻ làm chuyện xấu, nhưng 

dường như duyên của kẻ ấy rất thù thắng, đó là gì? Yêu ma quỷ quái [giở trò]. Thiện có thiện 

cảm ứng, ác có ác cảm ứng. Có thiện tâm nơi ác thì Phật, Bồ Tát chẳng giúp được, nhưng yêu 

ma quỷ quái được dịp thuận tiện, chúng ta chớ nên không biết điều này. 



Do  Bồ  Tát  có  thể  chiếu  pháp  hội  của  chư  Phật,  đó  chính  là   “phổ  chí  thập  phương, 

 năng phá chúng sanh ám”  (tới khắp mười phương, có thể phá sự tối tăm của chúng sanh). 

Nói chung, Bồ Tát chẳng rời  “thân hành, ngôn giáo” ,   “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”  

(học  làm  thầy  người,  hạnh làm  khuôn  mẫu  cho đời),  vĩnh viễn  nêu gương tốt đẹp  cho  đại 

chúng trong xã hội, đấy là Phật đạo chân chánh.  “Như điện phá ám”  [nghĩa là] giống như 

ánh chớp soi tan tối tăm. Tối tăm là mê, Phật quang chiếu gội, thân hành và ngôn giáo của 

Phật là quang, đó là Phật quang. Nếu quý vị có thể thấu hiểu, minh bạch, giác ngộ, tự nhiên 

chẳng còn mê hoặc nữa. Mê đã phá, ác chẳng còn nữa. Cái nhân ác chẳng còn, quả báo ác 

cũng không còn. Bồ Tát có thể hóa vô lượng thân ứng hiện trong các cõi nước nhiều như vi 

trần, đó là nói thần thông và đạo lực của Ngài chẳng thể nghĩ bàn. Trong vi trần có thế giới, 

đối với chuyện này, Lượng Tử Lực Học chỉ thấy vi trần, vẫn chưa phát hiện trong vi trần có 

thế giới. Đức Phật nói trong vi trần có thế giới, ai có thể tiến nhập thế giới trong vi trần? Kinh 

nói rất rõ ràng: Phổ Hiền Bồ Tát. Quý vị thấy phẩm này là Đức Tuân Phổ Hiền, thần thông 

của Phổ Hiền Bồ Tát có thể vào trong thế giới chư Phật bên trong một vi trần.  “Vô hữu trụ 

 xứ” , câu này hàm nghĩa vô cùng sâu. Đối với những chúng sanh mê hoặc, điên đảo trong thế 

gian hiện thời, chúng ta hiểu điều này rất dễ dàng, trước hết là phải kiếm một chỗ để ở (trụ 

xứ), mong mỏi trụ xứ càng to càng hay, tốt nhất là sống trong hoàng cung. Quý vị phải biết 

105

Tập 115 

8 



chư Phật, Bồ Tát chẳng có trụ xứ, đấy mới là thông minh! Vô trụ xứ là gì? Chẳng có gánh 

nặng. Quý vị biết quý vị có một trụ xứ, quý vị ở trong cái nhà càng to, khổ sở càng nhiều! 



Năm xưa, tôi ở Mỹ, đi khắp nơi giảng kinh, thường ở trong nhà các đồng học. Nhà cửa 

rất to, người lại rất ít, hai vợ chồng cùng một, hai đứa con, chẳng có người làm. [Tiền công 

trả cho] người làm đắt quá, chẳng thuê nổi người làm. Ngày Chủ Nhật kiếm người làm tạm 

thời, tại Mỹ bèn kiếm người làm tạm thời, trả tiền công theo giờ, mỗi giờ phải tốn bao nhiêu 

tiền, để họ đến làm giúp cho quý vị mấy giờ, đáng thương lắm! Vì vậy, thuở ấy, tôi giảng 

kinh ở đó, tôi hỏi họ: “Rốt cuộc là quý vị làm chủ cái nhà, hay cái nhà làm chủ quý vị?” Bao 

nhiêu người đã biến thành nô lệ của nhà cửa, mỗi ngày phải chăm sóc, dọn dẹp nó, thời gian 

đều bị lãng phí hết vào đó. Người Trung Quốc chẳng phải vậy, người Trung Quốc không làm 

chuyện ngu ngốc ấy. Cổ nhân Trung Quốc thích sống ở đâu? Ở trong lều tranh! Lều tranh 

đơn giản, Đông ấm, Hạ mát. Thuở nhỏ, tôi rời khỏi quê nhà khi gần mười tuổi; nói cách khác, 

trước khi lên mười, tôi sống trong lều tranh. Lều tranh do chính mình dựng, chẳng cần phải 

tìm  kiếm  thứ  gì,  mấy  người  trong  làng quê  là  đã  cất được.  Tường đất,  dùng hai tấm  vách 

dựng, lèn đầy đất vào giữa. Tường đất rất dầy, Đông ấm, Hạ mát. Phía trên lợp cỏ tranh, rất 

đơn giản, rất thoải mái, nhà nhỏ thôi! Trong nhà có thêm người thì dựng thêm một gian bên 

cạnh, bớt rất nhiều việc! Khoa học kỹ thuật đem lại nhiều phiền phức, rườm rà, khổ sở cho 

con người, thân tâm bất an! Quý vị thấy sống trong lều tranh thoải mái lắm, ngủ rất ấm cúng. 

Nhà lớn, ngủ chẳng thoải mái, mỗi ngày phải bận tâm, vọng niệm rất nhiều, tâm chẳng định 

được! 



Thức ăn càng đơn giản càng hay, càng khỏe mạnh. Mỗi ngày ăn lắm món như thế, ăn 

đến nỗi khắp thân toàn bệnh, nhất là đồ ăn hiện thời rất đáng sợ! Tôi thấy một đồng học Tịnh 

Tông ở vùng Đông Bắc là cư sĩ Lưu Tố Vân đã kể với chúng tôi: Bà ta mời bạn ăn cơm, bạn 

thân, mời về nhà ăn cơm, chỉ có một món ăn. Người bạn ấy nói: “Một món này có đủ ăn hay 

không?” [Bà ta đáp]: “Chẳng đủ thì xào thêm một chút nữa!” “Vẫn là món này hả?” Đúng 

vậy! Một món thôi! Bà ta nói rất rõ ràng, hôm đó, bà ta đãi khách, một  món là gì? Giá xào 

đậu hũ sợi, đúng một món, thật sự bớt việc! Tôi ở Úc Châu, có một hôm, hiệu trưởng trường 

đại học mời tôi dùng cơm. [Đó là] hiệu trưởng trường Cách Lý Phỉ Tư (Griffith), rất khó có 

là ông ta mời tôi đến nhà dùng cơm. Hai vợ chồng [đích thân] xuống bếp [làm cơm], chúng 

tôi là hai người khách, hai vị chủ nhân, bao nhiêu món ăn? Hai món! Quý vị nói xem: Đơn 

giản!  Ăn  rất  thoải  mái.  Ông hiệu  trưởng đích thân  nấu  một  món, vợ  ông ta nấu  một  món, 

thành hai món. Đó là sống qua ngày. Trong cuộc sống phải đại tự tại thì mới tốt, mới thoải 

mái. Do vậy, chẳng có trụ xứ. 



 “Vô hữu trẫm tích” , nay chúng ta gọi   “trẫm tích”  (朕跡) là điềm dự báo. Cảm ứng 

không có điềm dự báo. Vì sao không có trụ xứ? Khắp pháp giới hư không giới chính là trụ xứ 

Tập 115  105

9 



của Ngài, Ngài chẳng trụ một chỗ nào, mà là trụ khắp pháp giới hư không giới. Nơi nào có 

cảm, bèn ứng nơi đó. Quý vị thấy Ngài tự tại lắm! Ngài có trụ xứ, sẽ chẳng đại tự tại như thế. 

Không có điềm báo là ý nói “đến rất nhanh”. Vì thế, tiếp đó là nói tỷ dụ, như chớp xẹt giữa 

không trung, chẳng từ đâu đến, mà cũng chẳng đi về đâu! Hôm nay đã hết thời gian, chúng ta 

học tới đây, ngày mai vẫn giảng kể từ câu này. 



------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

  

Tập 116 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi sáu, dòng thứ nhất, xem từ câu thứ hai:  “Bồ Tát năng 

 hóa” , xem từ chỗ này! 



 “Bồ Tát năng hóa vô lượng thân ứng hiện vi trần sát, vô hữu trụ xứ, vô hữu trẫm tích, 

 như điện kích không trung, vô sở tùng lai, khứ vô định tích. Bồ Tát bình đẳng, vô hữu tiên 

 thử, hậu bỉ đẳng phân biệt tâm, như điện quang chiếu vật, vô bỉ, thử, tiên, hậu phân biệt”  

(Bồ Tát có thể hóa vô lượng thân, ứng hiện trong các cõi nước nhiều như vi trần, chẳng có trụ 

xứ, chẳng có dấu vết, giống như chớp lóe giữa không trung, chẳng từ đâu đến, chẳng có dấu 

vết nhất định sẽ đi về đâu. Bồ Tát bình đẳng, chẳng có tâm phân biệt “cái này trước, cái kia 

sau” v.v…, giống như ánh chớp soi các vật, chẳng phân biệt cái này trước, cái kia sau). Đây 

là ý nghĩa trong Hội Sớ, ý nói các vị Bồ Tát tham dự pháp hội Vô Lượng Thọ lần này của 

đức Thế Tôn, số lượng vô lượng vô biên, đều là Pháp Thân đại sĩ. Trí huệ, thần thông, và đạo 

lực của những vị ấy bình đẳng với chư Phật Như Lai, trong hội Hoa Nghiêm, chúng ta đã 

thấy [điều ấy]. Chỉ là tập khí vô thỉ vô minh còn chưa đoạn sạch, nhưng trí huệ, thần thông, 

và đạo lực giống như chư Phật Như Lai. Vì thế, các Ngài có năng lực hóa thân, hóa bao nhiêu 

thân? Vô lượng vô số vô tận thân tướng, ứng hiện trong vi trần sát độ. Câu nói này khiến cho 

chúng ta thật sự thấu hiểu những người ấy, tức là những người trong cõi Thường Tịch Quang 

và  cõi  Thật  Báo,  năng lực  cảm  ứng  quả thật  chẳng thể  nghĩ bàn,  thật đấy,  chẳng  giả đâu! 

106

Tập 116 

0 



Chúng sanh trong các cõi nhiều như vi trần có cảm, các Ngài đều có thể ứng. Cũng rất có thể 

là thế giới của chúng ta trong hiện thời chính là một cõi nước nằm trong một hạt vi trần, bọn 

phàm phu chúng ta chẳng biết chân tướng rốt ráo. Hơn  nữa, cõi nước đúng như cổ đại đức 

Trung Quốc đã nói:  “Lớn chẳng ra ngoài”,  nhìn từ chỗ lớn, hiện thời gọi là “thế giới vĩ mô”, 

[sẽ thấy] thế giới chẳng có ngằn mé, chẳng có ranh giới, vô cùng lớn. Nhìn từ chỗ nhỏ, nhìn 

vào vi trần, trong một mảy vi trần có cõi nước, trong cõi nước ấy lại có vi trần, trong vi trần 

lại có cõi nước.  “Cái nhỏ chẳng ở trong” ,chẳng tìm được [cái nào rốt cuộc ở] bên trong.Lớn 

là vô lượng vô biên, nhỏ là vô cùng vô tận, đó là gì? Đấy là tự tánh, tự tánh chẳng thể nghĩ 

bàn! 



Như Lai và các vị đại sĩ đã chứng đắc tâm tánh viên mãn, đã minh tâm kiến tánh. Sau 

khi đã kiến tánh, chúng ta hỏi các Ngài có trụ xứ hay không? Chẳng có! Nếu nói thật với quý 

vị về trụ xứ thì chỗ nào cũng đều là Thường Tịch Quang, cho nên chẳng có trụ xứ! Nơi nơi 

đều là cõi Thật Báo, cõi Thật Báo chẳng có nơi chốn nhất định. Chúng sanh trong mười pháp 

giới có trụ xứ, các trụ xứ ấy do đâu mà có? Chúng ta hiểu: Từ trong ý niệm sanh ra huyễn 

tướng và cảm nhận sai lầm, đấy mới là chân tướng sự thật. Không có trụ xứ,  nhưng chính 

mình chấp trước có trụ xứ, không có nơi chốn mà chấp trước có nơi chốn. Các đại sĩ thảy đều 

buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, nên trong kinh Bát Nhã, đức Phật đã nói: 

 “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”  (hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm).  “Vô hữu trụ xứ”  

chính là  “vô sở trụ xứ” . Thích Ca Mâu Ni Phật đã kiến tánh rồi, trụ   “vô sở trụ”. “Vô hữu 

 trẫm  tích” ,  “trẫm  tích”   (朕跡)  chính  là  điềm  báo  trước.  Ngài  đến  chẳng  có  dấu  hiệu  báo 

trước, Ngài rời khỏi cũng chẳng có dấu hiệu báo trước. Không từ đâu đến, mà cũng chẳng đi 

về đâu, chẳng có dấu vết gì! Ở đây, nêu lên một thí dụ:   “Như điện kích không trung”  (như 

chớp lóe trong không trung). Tia chớp: Trời đổ mưa, chúng ta thấy tia chớp, tia chớp do đâu 

mà có? Trong một sát-na, ánh sáng ấy chẳng còn nữa, nó đến nơi đâu? Chẳng từ chỗ nào đến, 

mà đi cũng chẳng có tung tích. Bồ Tát ứng hóa trong đại thiên thế giới, ứng hóa trong mười 

pháp giới, giống như chớp lóe trong không trung, hiện tượng này xuất hiện trong sát-na. Nói 

thật ra, ứng thân của Phật, Bồ Tát là như thế. Thân của chúng ta trong mười pháp giới hoặc 

trong  lục  đạo  chúng  sanh  được  là  “nghiệp  báo  thân”,  các  Ngài  chẳng  có,  các  Ngài  là  “hễ 

chúng sanh có cảm, bèn tự nhiên ứng hiện”, cảm ứng đạo giao trọn chẳng sái thời. Cảm lúc 

nào bèn ứng lúc đó, chẳng bỏ lỡ lần nào! Chẳng có mảy may bỏ lỡ. 



Chúng sanh trong lục đạo hay trong mười pháp giới bị nghiệp lực lôi dắt. Tâm quý vị ô 

nhiễm, chẳng thanh tịnh, quyết định sanh trong lục đạo luân hồi. Tâm địa thanh tịnh, tịnh mà 

chẳng nhiễm, chắc chắn  là quý vị sanh trong bốn thánh pháp giới. Bốn thánh pháp giới là 

Tịnh Độ của Thích Ca Mâu Ni Phật, lục đạo là uế độ Thích Ca Mâu Ni Phật; đó là nói về thế 

giới Sa Bà. Trong uế độ là lục đạo, có thiện, có ác. Thiện tâm, thiện hạnh sanh trong tam 

thiện đạo.  Nói thông thường, thiên đạo, A Tu La đạo và nhân đạo được gọi là   “tam thiện 

Tập 116  106

1 



 đạo” . Trên thực tế, đức Phật đã nói về A Tu La rất rõ ràng. Ngoại trừ địa ngục không có A 

Tu La, bốn đường khác đều có A Tu La. Thiên có A Tu La, ba đường kia: Nhân đạo có A Tu 

La, súc sanh có A Tu La, quỷ có A Tu La. Trong lục đạo, bốn đạo ấy đều có A Tu La, chỉ có 

địa ngục là không có. Thiên A Tu La được coi như thiện đạo, ngoài ra, nhân gian A Tu La, 

súc sanh A Tu La, ngạ quỷ A Tu La đều chẳng thể xem là thiện đạo, chỉ có Thiên A Tu La 

được kể là thiện đạo. Đối với tam thiện đạo và tam ác đạo, tâm hạnh bất thiện cảm ứng tam 

ác  đạo,  tâm  hạnh  thiện  cảm  ứng  tam  thiện  đạo.  Tiêu  chuẩn  thiện  -  ác  là  kinh  Thập  Thiện 

Nghiệp  Đạo  do  đức  Phật  đã  giảng,  đó  là  tiêu  chuẩn.  Vì  thế,  đức  Phật  khuyên  chúng  sanh 

“chẳng thể không tu thiện”, không tu thiện thì đời sau sẽ vào tam đồ, tam đồ quá khổ! 



Tuy Bồ Tát ứng hóa trong mười pháp giới, đặc biệt là trong lục đạo, chúng ta đang ở 

trong lục đạo, tâm Bồ Tát bình đẳng, thanh tịnh. Tuy Bồ Tát có ứng, nhưng Ngài trước nay 

chẳng khởi tâm động niệm. Vì thế nói:   “Vô hữu tiên thử hậu bỉ đẳng phân biệt tâm”  (cho 

nên chẳng có tâm phân biệt như cái này trước, cái kia sau v.v…). Ngài giống như mặt trời 

chiếu khắp đại địa, chẳng có phân biệt, thứ gì cũng chiếu tới. Chúng ta có nghiệp chướng, tuy 

mặt trời rạng rỡ cũng chiếu chẳng thấu, nghiệp chướng gì vậy? Quý vị trốn trong phòng, mặt 

trời chẳng soi thấu. Quý vị ra cửa che dù, mặt trời cũng chẳng chiếu tới quý vị. Đó là chính 

quý vị có nghiệp chướng, bị chướng ngại, chẳng phải là mặt trời không chiếu quý vị, mà là 

quý vị chẳng muốn nó chiếu thấu. Phật, Bồ Tát thị hiện trong mười pháp giới giống như thế 

đó, chiếu khắp hết thảy chúng sanh,  “như điện quang chiếu vật, vô bỉ thử tiên hậu phân biệt”  

(giống như ánh chớp soi vật, chẳng có kia, đây, trước, sau phân biệt). Vì sao? Ngài đã chứng 

đắc “vạn sự vạn vật trong khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể”. Một Thể 

đương nhiên chẳng có phân biệt “đây - kia, trước - sau”, một Thể mà! Đối với cảnh giới này, 

người học Phật chúng ta phải phát tâm, các Ngài đã chứng đắc, chúng ta cũng phải nên chứng 

đắc, đó mới là đúng! 



Tiếp theo đó có chú giải. Hoàng lão cư sĩ chú giải:   “Thượng vân Bồ Tát nhất niệm”  

(nhất niệm của Bồ Tát như vừa nói trên đây), điều được nói trong phần trước.  “Thượng vân”  

(上云) là trong phần trước đã nói, một niệm của Bồ Tát  “phổ chí thập phương” , tức là khắp 

pháp giới hư không giới, một niệm trọn khắp pháp giới.  “Cố kỳ thần tốc, siêu quá quang tốc 

 vô lượng ức bội”  (cho nên nó thần tốc, vượt trỗi tốc độ của ánh sáng vô lượng ức lần), chắc 

chắn  không  phải  là  tốc  độ  ánh  sáng  hoặc  tốc  độ  của  tia  chớp  có  thể  sánh  bằng.  Điều  này 

giống như điều thứ nhất trong phần   “thị tam biến”  (chỉ bày ba thứ trọn khắp) trong Vọng 

Tận Hoàn Nguyên Quán, một niệm vừa mới  động bèn trọn khắp pháp giới. Ý nghĩa   “trọn 

 khắp pháp giới”  tương ứng với những điều kinh điển đã nói, vô lượng vô biên thế giới, cho 

đến vi trần sát độ, nhà Phật thường nói là   “mười phương sát độ, vi trần pháp giới”.  Mười 

phương cõi nước là thế giới vĩ mô, vi trần pháp giới là thế giới vi mô. Một niệm tới khắp, 

thảy đều đạt đến. Đó là nói về chuyện  “hóa hiện thân mình giống như ánh chớp” . Kinh Kim 

106

Tập 116 

2 



Cang nói  “vô trụ sanh tâm”.  Do câu này, Lục Tổ Huệ Năng đại sư đại triệt đại ngộ,  “hãy nên 

 không trụ vào đâu mà sanh tâm”.  



Hai câu kế tiếp [trong chánh kinh] là lìa khỏi sự trói buộc của kiến giải:  “Liệt ma kiến 

 võng,  giải  chư  triền phược”   (xé  rách lưới  ma  kiến,  tháo gỡ  các  trói  buộc),  “triền”   là  chữ 

triền trong triền nhiễu (纏繞: quấn trói).  “Liệt giả, phá dã”  (Liệt là phá). Lời Chú Giải cho 

biết Liệt (裂) là phá.  “Ma giả, Trí Độ Luận viết: Đoạt huệ mạng, hoại đạo pháp công đức 

 thiện bổn, thị cố danh vi Ma”  (Trí Độ Luận giảng Ma là “đoạt huệ mạng, phá hoại cội gốc 

lành của đạo pháp và công đức, nên gọi là Ma”). Trên thực tế, Ma có nghĩa là  “chiết ma”  (折

磨: vùi dập). Con người bị vùi dập, đau đớn chẳng thể chịu nổi. Lương Vũ Đế cảm thấy vùi 

dập còn đáng sợ hơn quỷ, nên đối với chữ Ma (磨), phía dưới chữ Ma vốn là chữ Thạch (石), 

bỏ chữ Thạch, đổi thành chữ Quỷ (鬼), [ngụ ý sự vùi dập] giống như ma quỷ. Chữ này do 

Lương Võ Đế sáng chế. Trong cổ tự Trung Quốc chẳng có, [trước thời Lương Võ Đế] không 

có  chữ này.  Vì  thế,  quý  vị  đọc những sách  vở  xưa,  trong  ấy  vẫn  dùng  chữ  Ma  (磨) trong 

Chiết Ma (折磨), hãy nên biết hai chữ [磨 và 魔] có ý nghĩa giống nhau. Nó chướng ngại 

Pháp Thân huệ mạng, phá hoại đạo pháp của chúng ta, phá hoại đạo đã học, pháp đã tu, công 

đức thiện bổn mà chúng ta đã tu. Thiện bổn là gì? Thiện bổn là Thập Thiện. Tất cả hết thảy 

thiện  pháp  đều  xuất  sanh  từ  Thập  Thiện.  Thập  Thiện  giống  như  cội  rễ,  nên  gọi  là   “thiện 

 căn” ,   “thiện bổn”  và  “thiện căn”  có cùng một ý nghĩa. Nó phá hoại thiện căn và công đức 

của quý vị, công đức là Định Huệ. Những thứ ấy gọi là Ma, phạm vi ý nghĩa của chữ Ma vô 

cùng rộng rãi. 



 “Kiến”  (見) chỉ điều gì? Tiếp theo đó, sách viết:  “Chỉ tư lự”  (chỉ các thứ suy nghĩ). Vì 

vậy, chữ Kiến này hiểu theo nghĩa rộng, chẳng phải là nghĩa hẹp. Hiểu theo nghĩa hẹp thì 

[Kiến] là chúng ta mắt thấy, tai nghe. Dùng một chữ Kiến theo nghĩa rộng để đại diện toàn 

bộ,  sáu  căn  khởi  tác  dụng  đều  dùng  một  chữ  Kiến.  Người  Trung  Quốc  chuộng  đơn  giản, 

chẳng ưa phiền phức, nên trong chữ Kiến bao gồm cả tư lự, [tức là] tư tưởng, sự tìm tòi nghĩa 

lý, nghiên cứu, và sự quyết định của chúng ta. Những điều này đều có thể dùng chữ Kiến để 

tượng trưng.  “Kiến”  có ý nghĩa rất rộng, bao gồm tà, chánh, có chánh kiến, tà kiến. Chánh 

kiến bèn gọi là Phật, Bồ Tát; tà kiến là ma kiến. Dùng cách nói [trong sách Chú Giải] ở đây, 

chánh kiến là thành tựu huệ mạng, đạo pháp, công đức, thiện bổn của chúng ta. Đó là chánh 

tri chánh kiến. Nếu nói tới ma kiến thì ma kiến là tà kiến, nó phá hoại huệ mạng, đạo pháp, 

công đức, thiện bổn của chúng ta, đó chính là ma. Chỉ Quán: Quyển thứ năm trong bộ Ma Ha 

Chỉ Quán của tông Thiên Thai có một đoạn văn như sau:  “Nhất thiết phàm phu, vị giai thánh 

 đạo, giới nhĩ khởi kế, tất giai thị Kiến”  (hết thảy phàm phu chưa đạt đến địa vị thánh đạo, 

một niệm nhỏ nhoi vừa dấy lên bèn đều là Kiến). Chúng ta đọc câu tiếp đó:  “Hựu Đại Thừa 

 Nghĩa Chương đệ ngũ quyển thuyết: Thôi cầu thuyết chi vi Kiến”  (lại nữa, Đại Thừa Nghĩa 

Chương, quyển thứ năm nói: “Tìm tòi nghĩa lý bèn gọi là Kiến”). Do vậy, nó bao gồm tư lự, 

Tập 116  106

3 



quyết định, bao gồm những ý nghĩa ấy.  “Thử thượng thị quảng nghĩa, phàm hữu tư lự, kế 

 giảo, phân biệt, thôi cầu”  (trên đây là nghĩa rộng, hễ có suy tính, so đo, phân biệt, tìm tòi 

nghĩa lý),  “kế giảo”  (計較) là chấp trước,  “tư lự”  (思慮) là vọng tưởng, nay chúng ta gọi 

 “thôi cầu”  (推求) là nghiên cứu, thuộc loại ấy.  “Đẳng đẳng” (vân vân) đều gọi là Kiến,  “tất 

 danh vi Kiến”  (đều gọi là Kiến). 



 “Hựu Chỉ Quán thập viết: Tác quyết định giải, danh chi vi Kiến”  (Lại nữa, sách Chỉ 

Quán quyển mười nói: “Tạo sự hiểu biết quyết định thì gọi là Kiến”), ý nghĩa này khá hẹp. 

Trong phần trên là nghĩa rộng, ở đây là nghĩa hẹp.  “Duy chỉ cụ quyết định tánh chi tri giải”  

(chỉ là nói về sự hiểu biết có tánh chất quyết định). Cũng có thể nói theo kiểu người Trung 

Quốc là  “thành kiến”.  Người nào đó có thành kiến rất sâu, chấp trước kiến giải của chính 

mình là chánh xác. Như phàm nhân hiện thời chấp trước “tôn giáo là mê tín”, tôn giáo có 

phải là mê tín hay không? Kẻ ấy nói chính hắn có nghiên cứu, tôn giáo xác thực là mê tín; 

nhưng cũng có những người bảo “tôn giáo tuyệt đối không phải mê tín, tôn giáo là trí huệ”. 

Quý vị thấy đó, chấp trước của hai loại người ấy chắc chắn khác nhau, vì sao? Trong ấy có tà 

và chánh. Có người quyết định là chánh xác, có người quyết định là chẳng chánh xác. Chẳng 

chánh  xác  mà  ngỡ  là  chánh  xác,  đó  gọi  là  “thành  kiến”.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  phải  nên 

buông xuống. Quý vị thấy ở đây nói:  “Kiến hữu tà chánh” , có tà kiến, có chánh kiến, có hữu 

kiến, có vô kiến, có đoạn kiến, có thường kiến, những thứ này đều gọi là tà kiến. Ý nghĩa này 

sâu lắm, chỉ cần quý vị có kiến giải thì đều gọi là tà kiến, vì sao? Trong tâm tự tánh thanh 

tịnh chẳng có kiến, chẳng có tà, chánh, mà cũng chẳng có hữu, vô, mà cũng chẳng có đoạn, 

thường. Trong tự tánh thanh tịnh tâm,  Kiến gì cũng không có, đấy  mới là chánh tri chánh 

kiến. Tâm chư Phật Như Lai vĩnh viễn  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , chỉ cần có niệm khởi 

lên  sẽ  chẳng  giác,  chẳng  thanh  tịnh,  chẳng  bình  đẳng.  Ý  nghĩa  này  rất  sâu,  nhưng  là  thật, 

chẳng giả!  “Ma kiến võng giả, tà kiến sâm si giao lạc, linh nhân nan ư thoát ly, thí như la 

 võng”  (“Lưới ma kiến”: Tà kiến rối bời giao xen, khiến cho con người khó thoát lìa, ví như 

lưới rập); do vậy, kinh Phật thường dùng chữ  “tà kiến võng” .  “Ma kiến võng”  chính là lưới 

tà kiến. Kinh Hoa Nghiêm giảng:   “Ngã mạn khái quán, kiến võng tăng trưởng”  (ngã mạn 

tưới tắm, lưới kiến giải tăng trưởng), thành kiến từ đâu sanh ra? Trong năm thứ Kiến Hoặc, 

Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến đều là Thành Kiến như người Trung Quốc đã nói. Giới Thủ 

Kiến là nói theo nhân, Kiến Thủ Kiến là nói theo quả, đều là chấp trước, chấp trước kiên cố, 

cho  chính  mình là đúng,  người  khác là trật.  Cội nguồn ở  chỗ  nào?  Cội nguồn ở  chỗ ngạo 

mạn. Tâm sân khuể được bao gồm trong ấy. Kiêu căng, ngã mạn, cuồng vọng tự đại. Ngược 

lại là cung kính, hư tâm (tâm rỗng rang) thì sẽ chẳng có những khuyết điểm ấy. Hễ tự cho 

mình là đúng, chắc chắn đọa trong lưới tà kiến, chẳng sanh trí huệ, sẽ sanh phiền não. Như 

trong phần kế tiếp, Trí Độ Luận quyển thứ mười một có nói:  “Thị nhân tà kiến võng, phiền 

 não phá chánh trí”  (người ấy vướng trong lưới tà kiến, phiền não phá chánh trí). Lưới ma 

106

Tập 116 

4 



kiến là lưới tà kiến, trí huệ chẳng còn nữa, trí huệ biến chất, biến thành phiền não. Thật ra, 

chánh trí là Bát Nhã, đức năng và tướng hảo trọn chẳng bị mất đi, chỉ là biến chất, vì trong 

tâm quý vị có Tam Độc. Tham, sân, si là Tam Độc, có lúc đức Phật giảng năm điều, gọi là 

Ngũ Độc, tức là tham, sân, si, kể thêm ngạo mạn và nghi hoặc, nên gọi là tham, sân, si, mạn, 

nghi, Ngũ Độc. Ngũ Độc tấn công cái tâm, quý vị có thể nào chẳng mê hoặc ư? Chánh trí của 

quý vị chẳng thấy đâu nữa, phiền não dấy lên. Đức Phật dạy con người tu hành là tu gì vậy? 

Tu từ nơi đâu? Hãy bắt tay tu từ chỗ này, buông Tam Độc, Ngũ Độc xuống. Có thể buông 

xuống hay không? Có thể chứ! Vì sao? Chúng chẳng phải là thật. Trong chân tánh không có 

những thứ ấy; trong chân tánh có Giới, Định, trí huệ. 



Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc bảo: Trong chân tánh có Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ 

Duy, Bát Đức, tự tánh vốn sẵn có [những thứ ấy]. Dùng một chữ để đại diện những thứ ấy, 

tức  là  dùng  một  chữ  để  đại  diện  Ngũ  Luân,  Ngũ  Thường,  Tứ  Duy,  Bát  Đức,  chữ  đó  là 

“Thiện”, bổn tánh vốn thiện. Thiện là gì? Ngũ Luân là thiện, Ngũ Thường là thiện, Tứ Duy là 

thiện, Bát Đức là thiện.  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”  (con người thoạt đầu, tánh vốn lành), 

trong chữ Thiện ấy là bốn khoa mục lớn (Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức). Ngũ 

Luân là nói tới quan hệ, quan hệ giữa người và người, quan hệ giữa con người và hoàn cảnh 

tự nhiên, quan hệ giữa con người và núi, sông, đại địa, hiện thời nói đến quan hệ giữa con 

người và địa cầu, quan hệ giữa con người và vũ trụ. Nói tới các mối quan hệ bèn gọi là luân 

lý. Phật pháp giảng [luân lý] hoàn bị nhất, thánh nhân Trung Quốc cũng rất lỗi lạc, nghiễm 

nhiên cũng nói:  “Thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất Thể”  (trời đất và ta cùng 

một căn cội, vạn vật và ta cùng một Thể). Điều ấy chẳng khác những gì được nói trong sách 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán. Phật pháp giảng rõ ràng, minh bạch, còn trong sách vở của cổ 

Trung Quốc chỉ có mấy câu, lược tả phớt qua mà thôi, chúng ta chớ nên không biết. Kinh 

thường nói chuyện này  “chỉ có Phật và Phật mới có thể thông hiểu rốt ráo” . Khi nào quý vị 

buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, đã thành Phật, bèn thấu hiểu triệt để chân 

tướng sự thật này, thấu hiểu triệt để rốt ráo, đúng là do một tự tánh biến hiện. Trong kinh Đại 

Thừa thường nói:  “Ngoài pháp chẳng có tâm” ,  “pháp”  là Pháp Tướng, Pháp Tướng toàn là 

do tâm hiện, nên ngoài pháp chẳng có tâm.  “Ngoài tâm chẳng có pháp” , tất cả hết thảy các 

pháp đều sanh từ tâm tưởng, rời khỏi tâm tưởng sẽ chẳng có một pháp nào để đạt được. Pháp 

Tánh và Pháp Tướng là một, không hai, có quan hệ là cùng một loại. Sau khi đã hiểu rõ mối 

quan hệ ấy, trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta xử lý mối quan hệ ấy sao cho tốt đẹp. Đó là 

Đức. 



Người Hoa nói tới Ngũ Thường,  “phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu 

 nghĩa,  trưởng  ấu  hữu  tự,  bằng  hữu  hữu  tín”   (cha  con  có  tình  thân  ái,  vợ  chồng  có  trách 

nhiệm khác biệt, vua tôi có nghĩa, già trẻ có tôn ty trật tự, bạn bè giữ chữ tín), đấy là nói tới 

luân lý, phát triển đến cuối cùng, trong bốn biển đều là anh em. Sự phát triển này nói rõ điều 

Tập 116  106

5 



gì? Nói rõ toàn thể nhân loại là người một nhà. Trong tôn giáo của ngoại quốc có nói con 

người do đâu mà có? Thủy tổ nguyên thủy của nhân loại là do Chúa tạo ra, Á Đương (Adam) 

và Hạ Oa (Eve)123[2] là tổ tiên của nhân loại. [Theo họ], toàn bộ nhân loại trên thế giới đều 

là hậu duệ của Á Đương và Hạ Oa, đều là con cháu của họ, là người một nhà, nói rất hay. Á 

Đương và Hạ Oa do đâu mà có? Do Chúa tạo. Vì vậy, Chúa mới là cội nguồn thật sự của 

nhân loại, do Ngài tạo ra. Đây là cách nói trong tôn giáo. Nói theo Phật pháp, tự tánh là vốn 

có, chẳng phải do bất cứ kẻ nào sáng tạo, mà là vốn sẵn có. Bổn tánh vốn sẵn có, bổn tánh 

vốn lành, vốn là sẵn có. Vũ trụ, sanh mạng, vạn vật hình thành như thế nào? Kinh Phật dạy: 

 “Một niệm bất giác bèn có vô minh” , vô minh là ba tế tướng của A Lại Da, A Lại Da sanh ra 

hết thảy vạn vật. A Lại Da là gì? A Lại Da là vọng tâm. Trong kinh luận của Pháp Tướng 

Duy Thức, đức Phật bảo A Lại Da nửa chân, nửa vọng. Thể của nó là Chân, là chân tánh, nửa 

kia là vọng. Vọng tức là nó vọng động, nhất niệm bất giác nó bèn động, động rồi bèn dấy lên 

một niệm. Niệm ấy do lý do gì mà khởi? Chẳng có lý do, khi nào khởi? Chẳng có khi nào. 

Khởi ở đâu? Chẳng có nơi chốn. Nó vừa động, vọng tâm bèn hiện tiền. Chân tâm có thể hiện, 

có thể sanh, vọng tâm có thể biến, biến thành y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười 

pháp giới là do vọng tâm. Hiện thời các nhà khoa học gọi vọng tâm là “ý niệm”. Trong tâm 

chúng ta khởi niệm, niệm ấy có thể biến, y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp 

giới là cái được biến, kinh Phật giảng nguyên khởi của vũ trụ là như thế. Chúng ta đọc nhiều, 

học tập nhiều, sau đấy sẽ thông suốt những điều được nói ở đây, cách nói này rất hợp lý. Họ 

nói là “Chúa tạo”, trong Phật pháp, Chúa là ai? Chúa chính là A Lại Da; vì thế, A Lại Da còn 

gọi là “thần thức”, đó là danh xưng trong kinh Phật, nó tạo ra vạn vật. Vì vậy, nói “vạn vật do 

Chúa tạo”, người học Phật chúng ta thừa nhận, [vì Chúa tạo tức là] thần thức tạo, năng lượng 

của thần thức chẳng thể nghĩ bàn. 



Chúng ta phải phản vọng quy chân (bỏ vọng về với chân), thánh nhân Trung Quốc nói 

hay  lắm:   “Khắc  niệm  tác  thánh”   (khắc  chế  ý  niệm  bèn  trở  thành  thánh).  “Niệm”   là  vọng 

niệm,  [ “khắc  niệm  tác  thánh”  nghĩa  là]  quý  vị  có  thể  khắc  phục  vọng  niệm  bèn  là  thánh 

nhân. Phàm phu bị vọng niệm chuyển, khổ chẳng thể nói nổi. Thánh nhân có thể khắc phục 

vọng niệm, vọng niệm chẳng còn nữa, chánh niệm hiện tiền, đó là thánh nhân. Vọng niệm là 

phiền não, chánh niệm là trí huệ, danh từ trong nhà Phật [gọi chánh niệm] là Bồ Đề. Chuyển 

vọng thành Chân chính là  “học Phật”.  Phương pháp cụ thể để khắc phục chính là buông dục 

vọng xuống, dục vọng chẳng thật. Trong Phật pháp thường nói tới Ngũ Dục, Lục Trần. Ngũ 



123[2] Theo ngu ý, c|ch phiên }m tên b{ Eve th{nh Hạ Oa l{ do dựa theo cổ ngữ Do Th|i. Trong cổ ngữ 

Do Th|i, tên b{ n{y thường được ghi l{ Ḥawwāh, tiếng Do Th|i hiện thời ghi l{ Khavah. Người Hy Lạp 

ghi tên bà này th{nh Heúā, v{ bị biến }m lần nữa th{nh Eva hoặc Eve sau n{y. Theo suy đo|n của giới 

sử học, c|i tên Ḥawwāh ph|t xuất từ tên nữ thần Kheba của d}n Hurrian (cổ d}n cư sống tại vùng Cận 

Đông v{ Lưỡng H{), v{ Kheba lại l{ biến thể của Kubau, tức tên một nữ vương của vương triều Kish. 

Kish l{ th{nh phố Tell al-Uhaymir của vương triều Sumer tại Lưỡng H{ (Mesopotamia) sau n{y. 

106

Tập 116 

6 



Dục là tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê, người trong thế gian ưa thích năm thứ ấy, tài, 

sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghê, nhưng trong kinh Phật nói năm thứ ấy là gì? Là năm cội 

rễ của địa ngục! Trong đời người, chẳng thể thiếu khuyết năm thứ ấy, quý vị chẳng có cách 

nào lìa khỏi chúng. Đức Phật dạy chúng ta, đối với năm chuyện ấy, vừa phải bèn thôi! “Vừa 

phải bèn  thôi”  là gì?  Trong  cuộc  sống hằng ngày,  sử  dụng  nó,  đừng  khởi tâm  tham,  đừng 

sanh sân khuể. Nếu ưa thích nó, hãy đừng tham luyến. Nếu chán ghét nó, đừng cáu kỉnh. Đó 

gọi là “vừa phải bèn thôi”. Hiểu rõ nó, chẳng mê hoặc tí nào, đó là chẳng si. Thái độ của 

chính mình là bất luận trong cuộc sống, đãi người, tiếp vật đều phải khiêm hư, phải cung kính 

con người lẫn sự vật, chẳng ngạo mạn, tin sâu xa, chẳng nghi ngờ giáo huấn của cổ thánh tiên 

hiền. Quý vị thấy tham, sân, si, mạn, nghi chẳng còn nữa, như vậy là quý vị sống cuộc đời 

bình thường, đúng mực, sống cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn. 



Thuở trước, giáo sư Phương Đông Mỹ dạy tôi Phật giáo, bảo tôi:  “Học Phật là hưởng 

 thụ cao nhất trong cuộc đời”.  Hưởng thụ cao nhất là trong cuộc sống hằng ngày chẳng có 

tham, sân, si, mạn, nghi, đó chính là hưởng thụ cao nhất. Nếu có thể khắc chế ngũ dục, lục 

trần, cũng là nói “vừa phải bèn thôi”, có một chút ít bèn thỏa mãn, đó là hưởng thụ cao nhất 

trong cuộc đời. Nếu tham lam chẳng chán, oán hận chẳng bỏ, cuộc sống của kẻ ấy rất bi ai, 

mà cũng rất đáng thương, khổ chẳng thể nói nổi! Sống đúng bổn phận, như Thích Ca Mâu Ni 

Phật đã biểu diễn cho chúng ta thấy, mỗi ngày chỉ cần có thể ăn no, mặc đủ ấm, có chỗ để 

che mưa tránh gió, đủ rồi! Biết đủ, thường vui! Chẳng cần phải tính toán, mong cầu. Tính 

toán, mong cầu sẽ khổ sở khôn kể xiết, nhất định phải sống trong thế gian này sao cho thân 

tâm của chính mình chẳng bị áp lực, người hiện thời nói là “không có stress”, thong dong, 

thoải mái, cuộc sống ấy tốt đẹp lắm, cuộc sống ấy mỹ mãn lắm! Chớ nên tự chuốc lấy khổ, 

mỗi ngày trong lòng lo âu, toan tính, bận tâm khôn xiết, đó là tự chuốc khổ! Đã giác ngộ, hãy 

buông triệt để những thứ vàn muôn đầu mối ấy xuống, chẳng phải là không có chuyện gì ư? 

Buông xuống bèn thành Phật, thành Phật bèn chẳng có chuyện gì nữa! Sau khi thành Phật, 

giáo hóa chúng sanh, tự tại lắm! Giáo hóa chúng sanh, quý vị thấy  “vô trụ sanh tâm”  có thể 

hiện vô lượng vô biên thân, chẳng chấp tướng, chẳng khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp 

trước, có thể hiện hết thảy tướng. Hiện tướng giáo học, vì chúng sanh thị hiện các thứ mà vẫn 

chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đấy mới là cao minh, cao minh đến tột bậc, đấy 

mới  là  pháp  hỷ,  đấy  mới  là  Cực  Lạc.  Vì  thế,  đối  với  Cực  Lạc,  một  niệm  giác  quý  vị  bèn 

chứng đắc Cực Lạc, một niệm mê sẽ khổ khôn kể xiết!  Phật, Bồ Tát giáo hóa hết thảy chúng 

sanh chẳng có chi khác, không gì chẳng nhằm dạy họ phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Lìa 

là buông xuống, bỏ đi, cội nguồn của khổ là tham, sân, si, mạn, nghi, quý vị dẹp trừ những 

thứ ấy, chúng nó chẳng phải là những thứ tốt đẹp. 



Tiếp đó, lão cư sĩ dùng một câu trong Trí Độ Luận để làm chứng:  “Hữu niệm đọa ma 

 võng, vô niệm tắc đắc xuất”  (hữu niệm đọa lưới ma, vô niệm bèn ra khỏi). Ai không có ý 

Tập 116  106

7 



niệm? Có tà niệm bèn đọa lưới ma, lục đạo luân hồi là tà niệm. Có chánh niệm, thiện niệm 

bèn sanh trong tam thiện đạo, ác niệm sanh trong tam ác đạo, đều chẳng thoát khỏi luân hồi. 

Vì thế nói thiện niệm hay ác niệm đều là tà niệm, quý vị chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi. 

Tốt đẹp hơn một bậc là quý vị có tịnh niệm, có chánh niệm, vượt thoát luân hồi, sanh trong 

bốn thánh pháp giới, Phật, Bồ Tát vẫn nói đó là tà niệm, hễ có niệm bèn đọa trong lưới ma. 

Vì sao? Quý vị có niệm! Quý vị có Phật niệm, có Bồ Tát niệm, vẫn đọa trong lưới ma. Lưới 

ma là gì? Bốn thánh pháp giới, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, tức là Phật trong mười 

pháp giới, chưa ra khỏi mười pháp giới. Lục đạo là lưới ma nhỏ, bốn thánh pháp giới là lưới 

ma to. Đã thoát khỏi lưới ma nhỏ, nhưng chưa thoát khỏi lưới ma to. Làm cách nào đây? Vô 

niệm. Vô niệm bèn thoát khỏi! Tôi lại thật thà thưa cùng quý vị, quý vị vô niệm cũng chẳng 

thoát được, vì sao? Vì quý vị có vô niệm, vẫn là có niệm, nên quý vị chẳng thoát ra được. Vô 

niệm là gì? Hữu niệm lẫn vô niệm thảy đều không có thì mới có thể thoát ra. Nếu có vô niệm 

là hỏng rồi. Bởi lẽ đó, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh thuyết pháp bốn mươi chín năm, 

nhưng Ngài thường phủ nhận: “Ta chẳng giảng kinh. Quý vị nói ta giảng kinh thì chính là 

báng Phật!” Vì sao? Chẳng chấp thuận quý vị có ý niệm  “Phật”. Trong tâm tự tánh thanh 

tịnh, niệm gì cũng đều chẳng có. Cớ sao quý vị giữ chặt ý niệm “Phật” ấy? Chuyện này khó 

thể hiểu rõ, hữu niệm bèn đọa lạc, vô niệm vẫn đọa lạc, nhưng chúng ta tu Tịnh Độ lại chẳng 

sợ. Tịnh Độ Tông đã giải quyết vấn đề này. Tịnh Độ Tông chẳng cho phép quý vị có niệm 

nào khác, chỉ chấp nhận cho quý vị có ý niệm A Di Đà Phật, cách này tuyệt diệu! A Di Đà 

Phật thì ta vẫn là hữu niệm? Chẳng sai! Ý niệm A Di Đà Phật này vẫn đọa trong lưới, nhưng 

chẳng phải là lưới ma, mà là đọa trong lưới A Di Đà Phật, bị A Di Đà Phật chụp lấy đem đi; 

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ diệt trừ ý niệm A Di Đà Phật này, quý vị bèn  thành 

Phật. Cách này đúng là mầu nhiệm tột bậc, thật sự chẳng thể nghĩ bàn, quá hay! 



Hiện thời, chúng ta nói là “hữu niệm lẫn vô niệm chắc chắn đoạn chẳng được”, quý vị 

nói “ta đoạn hết hữu niệm” bèn biến thành vô niệm. Vô niệm chẳng có, bèn biến thành hữu 

niệm, luôn rơi vào nhị biên, chẳng có cách nào sanh tồn trong nhị biên, mà sanh tồn trong ấy 

thì cũng trật rồi! Quý vị thấy cổ nhân nói:  “Nhị biên chẳng lập” , Trung Đạo cũng chẳng còn, 

trung gian cũng không có,  “Trung Đạo chẳng tồn tại” . Đấy mới là thật sự vô niệm. Vô niệm 

bèn hồi quy tự tánh, trong tự tánh chẳng có niệm. Chân tâm ly niệm, niệm chẳng còn nữa, 

chân  tâm  bèn  hiện  tiền, đó  cũng  chính là  như trong giáo pháp  Đại  Thừa thường nói   “minh 

 tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”,  làm sao quý vị có thể hữu niệm? Chúng ta không có 

bản lãnh ấy! Tu pháp môn ấy là người thượng thượng căn, chúng ta là kẻ nghiệp chướng sâu 

nặng,  chẳng  có  cách  nào  học  tập!  Chỉ  có  tu  pháp  môn  Niệm  Phật  là  ổn  thỏa,  thích  đáng, 

quyết định có thể xuất ly trong một đời này. Vì thế, pháp môn Niệm Phật được gọi là vô niệm 

vì chẳng có hết thảy niệm; [mà cũng] nói là hữu niệm vì có một niệm A Di Đà này. Quý vị 

thấy đối với A Di Đà Phật bèn bảo chấp trì danh hiệu, nhà Phật nói “phá chấp trước”. Ở chỗ 

106

Tập 116 

8 



này, dạy quý vị chấp trước, tức là quý vị phải chấp trước danh hiệu, phải gìn giữ, đừng để bỏ 

mất, niệm đâu nghĩ tại đó, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, cái 

gì cũng chẳng có. Chúng ta có thể hành phương pháp này, mỗi người đều có thể làm được. 

Xác thực là Tịnh Tông đảm bảo hết thảy chúng sanh thoát khỏi lục đạo và mười pháp giới 

trong một đời, toàn bộ đều được vượt thoát. 



Sau đó, cụ Niệm Tổ tổng kết bằng một câu rất hay:  “Khả kiến khởi tâm động niệm giai 

 đọa ma võng, duy hữu tịnh niệm tương kế, vô niệm nhi niệm, phương đắc xuất ly dã”  (có thể 

thấy khởi tâm động niệm đều đọa trong lưới ma, chỉ có tịnh niệm tiếp nối, vô niệm mà niệm 

mới được thoát lìa). Một câu A Di Đà Phật, ma giới không có, lục đạo không có, mười pháp 

giới cũng không có, chỉ có trong Tây Phương Cực Lạc thế giới là có.  “Tịnh niệm tương kế, 

 vô niệm nhi niệm”  (tịnh niệm tiếp nối, không niệm mà niệm), chẳng có hết thảy vọng niệm. 

Hết thảy các niệm đều là vọng niệm, chỉ niệm A Di Đà Phật. Vô niệm là không có những 

niệm  khác,  toàn  bộ  những  niệm  khác  đều  buông  xuống,  nhưng  niệm  là  hữu  niệm,  chuyên 

niệm A Di Đà Phật. Kinh Vô Lượng Thọ dạy chúng ta [bí quyết] gồm tám  chữ, quý vị đọc 

phẩm Tam Bối Vãng Sanh (ba bậc vãng sanh) sẽ biết: Đức Phật dạy chúng ta   “phát Bồ Đề 

 tâm, nhất hướng chuyên niệm” , tám chữ ấy. Nhất định phải phát Bồ Đề tâm. Nếu không phải 

là  Bồ  Đề  tâm,  dẫu  một  bề  chuyên  niệm,  vẫn  chẳng  thể  vãng  sanh.  Bồ  Đề  tâm  là  tâm  gì? 

Trong kinh luận đã giảng giải chẳng dễ hiểu, hơn hai mươi năm trước, tối thiểu là hai mươi 

lăm trước, khi giảng kinh Di Đà tại Mỹ, tôi đã dùng năm chữ (thanh tịnh, bình đẳng, giác) 

trong  tựa  đề  kinh  Vô  Lượng  Thọ  để  giảng  Bồ  Đề  tâm,  thêm  vào  trước  đó  hai  chữ  “chân 

thành”, thêm vào sau đó hai chữ “từ bi”, giảng như vậy dễ dàng, mọi người đều dễ hiểu. 



Bồ Đề tâm là gì? Tâm chân thành là bản thể của Bồ Đề tâm. Chân thành tâm, Chân là 

chẳng giả, Thành là chẳng dối, chẳng phải là hư ngụy. Trong cuộc sống hằng ngày, nếu sống 

bằng tâm chân thành, quý vị sẽ sống rất tự tại. Người khác dùng tâm hư ngụy để đối đãi ta, ta 

dùng  tâm  chân  thành  đối  đãi  hắn, dụng  tâm  khác  nhau.  Tâm  hư  ngụy  đối  xử kẻ  khác,  tạo 

thành nghiệp bất thiện, quả báo trong tương lai là trong tam ác đạo. Ta dùng tâm chân thành 

đối xử với người khác, trong tương lai, ta vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, A Di Đà 

Phật hoan nghênh ta, khác hẳn! Tâm chân thành là tự thụ dụng. Tâm chân thành cũng là đối 

xử với chính mình như thế nào. Đấy là năm chữ trong tựa đề kinh:  “Thanh tịnh, bình đẳng, 

 giác” , tôi thêm một chữ [Chánh] vào thành  “Chánh Giác” , đó là đối với chính mình. Tâm 

chân thành đối với chính mình là thanh tịnh, thanh tịnh là chẳng nhiễm ô. Thứ gì là nhiễm ô? 

Tự tư tự lợi là nhiễm ô; tiếng tăm, lợi dưỡng là nhiễm ô, ngũ dục, lục trần là nhiễm ô, tham, 

sân, si, mạn là nhiễm ô. Nhiễm ô thảy đều phải bỏ đi, chớ nên tiếp cận nó, tâm quý vị bèn 

thanh tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí huệ. Từ tâm thanh tịnh tiến cao hơn thành tâm bình đẳng, 

bình đẳng cao hơn thanh tịnh. Trong tâm bình đẳng, chẳng phân biệt, chẳng có ngạo mạn, 

chẳng có ganh ghét. Ngạo mạn và ganh ghét đều là tâm bất bình, chẳng còn [ngạo mạn và 

Tập 116  106

9 



ganh ghét] nữa, tâm đã bình đẳng. Tâm bình đẳng là mấu chốt để đại triệt đại ngộ.  Đại triệt 

đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  là  Chánh  Giác.  Một  đệ  tử  Phật  môn,  làm  học  trò  đức  Phật, 

thường dùng điều này để đối đãi với chính mình, quý vị thấy bản thân quý vị vui sướng lắm, 

pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Dùng tâm gì để đối đãi kẻ khác? Đối với chính 

mình là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác”,  đối với kẻ khác là đại từ đại bi. Nói cách khác, dùng 

tâm yêu thương chân thành, tâm yêu thương thanh tịnh, bình đẳng, tâm yêu thương giác chứ 

không mê để đãi người, đó là  “phát Bồ Đề tâm”.  



Nếu quý vị hỏi tôi phải làm sao mới có thể thực hiện được? Tôi bảo quý vị, hãy học 

tập Đệ Tử Quy, học tập Cảm Ứng Thiên, học tập Thập Thiện Nghiệp Đạo, thực hiện ba thứ 

ấy một trăm phần trăm, quý vị bèn làm được, tâm Bồ Đề của quý vị thật sự phát ra. Sau đó, 

một  mực  chuyên  niệm,  một  phương  hướng,  nhất  tâm  nhất  ý  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật, 

chuyên cầu Tây Phương Tịnh Độ. Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng. Trong đời này, quý vị 

quyết định sanh về thế giới Cực Lạc, quyết định thân cận A Di Đà Phật, công đức của quý vị 

viên mãn. Tham, sân, si là Tam Độc; kể thêm ngạo mạn và hoài nghi, sẽ là Ngũ Độc, phải 

buông xuống. Nếu không buông xuống được, phiền phức của quý vị sẽ to lớn. Trong có Ngũ 

Độc, là mầm bệnh, năm thứ mầm bệnh nghiêm trọng, bên ngoài có cảm nhiễm, lẽ đâu quý vị 

chẳng bị bệnh? Bên trong trừ khử Tam Độc hoặc Ngũ Độc, quý vị gặp phải những bệnh tật 

bên ngoài bèn chẳng bị cảm nhiễm, nói theo y học hiện thời là quý vị có sức miễn dịch rất 

cao, rất mạnh. Bệnh truyền nhiễm gì quý vị cũng chẳng bị lây. Tánh của Bồ Đề tâm là tốt 

lành mà! 



Chúng  ta  lại  xem  đoạn  kế  tiếp:   “Giải  chư  triền  phược” ,  Triền  (纏)  là  quấn  quanh, 

Phược (縛) là gì? Phược là trói chặt, giống như đem dây thừng buộc quanh, trói chặt quý vị, 

quý vị chẳng thể cựa quậy được! Đây là hình dung từ.  “Y Cảnh Hưng sư ý”  (theo ý của ngài 

Cảnh Hưng), Cảnh Hưng là một vị pháp sư Nhật Bản, Ngài nói  “triền phược”  chính là  “bát 

 triền, tam phược”  như trong kinh Phật đã dạy. Chúng ta coi xem chính mình có tám thứ ấy 

hay không? Tám sợi dây thừng trói chặt quý vị, quý vị chẳng cựa quậy được! Ở đây, cụ Niệm 

Tổ có ghi một chú thích nhỏ:  “Dư chư gia đa vị thập triền tứ phược”  (các nhà chú giải khác 

phần nhiều nói là mười triền, bốn phược), cụ dùng thuyết “tám triền, ba phược” của pháp sư 

Cảnh  Hưng.  “Mười  triền,  bốn  phược”   có  thể  tra  trong  Phật  Học  Từ  Điển.  Điều  thứ  nhất 

trong  tám  triền  là  Vô  Tàm.  Chúng  ta  có  Tàm  (thẹn)  hay  không?  Hai  chữ  Tàm  và  Quý  là 

Thiện  Tâm  Sở,  Vô  Tàm  và  Vô  Quý  là phiền  não.  Tàm  (慚)  là  gì?  Người  Hoa thường nói 

người ấy có lương tâm, làm chuyện sai quấy, lương tâm cắn rứt, trong tâm cảm thấy rất khó 

chịu,  đó  là  có  Tàm.  Kẻ  vô  tàm  thì  sao?  Làm  đủ  mọi  chuyện  xấu,  chẳng  cảm  thấy  đã  làm 

chuyện sai quấy. Người bình thường chúng ta thường nói [kẻ ấy] vô lương tâm, kẻ ấy thiếu 

lương tri nên gọi là Vô Tàm. Quý (愧) là gì? Quý là sợ người khác chỉ trích. Chúng ta làm 

chuyện ác, người khác phê bình, chúng ta cảm thấy rất kinh sợ. Vì sợ đại chúng trong xã hội 

107

Tập 116 

0 



phê bình, nên chẳng dám làm chuyện xấu, đó là Quý Tâm Sở, tức là sợ bị dư luận chê trách. 

Nếu chúng ta làm chuyện xấu, chẳng sợ người khác dị nghị, chẳng màng kẻ khác phê bình, 

đó là Vô Quý. Quý vị thấy kẻ làm chuyện ác, chẳng bị lương tâm cắn rứt, mà cũng chẳng sợ 

kẻ khác phê bình thì kẻ ấy chuyện xấu gì cũng dám làm. Đặt hai điều này vào vị trí thứ nhất 

và thứ hai, có Tàm và Quý sẽ chẳng dám làm chuyện xấu. Nếu hiểu nhân quả, ta vừa dấy ác 

niệm, thiên địa, quỷ thần sẽ phê phán ta, ngay cả ý niệm bất thiện kẻ ấy cũng chẳng dám dấy 

lên. Quý vị thấy hai Tâm Sở này đã sanh ra sức mạnh lớn lắm. 



Thứ ba là Tật Đố (ganh ghét). Chúng ta phải lắng lòng suy nghĩ, chúng ta có tâm ganh 

ghét hay không? Thấy kẻ khác tốt đẹp, chúng ta có cảm xúc gì? Nếu cảm thấy người ấy vượt 

trội ta, tâm ta bực bội, ta cũng muốn trội hơn kẻ ấy, hoặc là càng làm quá lố hơn một chút là 

bôi lọ những ưu điểm của kẻ ấy, phá hoại chuyện tốt của kẻ đó, những điều này đều phát xuất 

từ thói ganh ghét. Chướng ngại chuyện tốt của người khác, chúng ta có ý niệm ấy hay không? 

Dẫu phiền não của chúng ta nhẹ hơn một chút, nhưng trong tâm chẳng thoải mái, chẳng làm 

chuyện phá hoại người khác, nhưng vẫn là có tâm ganh ghét. Bồ Tát chẳng có, Bồ Tát thấy 

điều tốt đẹp của người khác, tâm sanh hoan hỷ. Tu gì? Tu tùy hỷ công đức, người khác làm 

chuyện tốt, ta bèn tận tâm tận lực giúp kẻ ấy, khiến cho chuyện tốt của người ấy càng được 

làm tốt đẹp hơn, đó là Bồ Tát. Tuyệt đối chẳng chướng ngại kẻ khác, chướng ngại kẻ khác là 

ác nghiệp, đều là đọa tam đồ. Quý vị tùy hỷ công đức, người ấy có công đức to nhiều, người 

tùy hỷ đạt được công đức to như người ấy. Chẳng có năng lực tùy hỷ [bằng cách đóng góp 

công sức], bèn hoan hỷ tán thán, đến khắp nơi tuyên dương kẻ ấy thì cũng là tùy hỷ, công đức 

cũng giống hệt. Khi không có sức giúp đỡ quý vị, tôi dùng ngôn ngữ, dùng văn tự để tuyên 

dương công đức của quý vị, đó cũng là tùy hỷ. Quý vị thấy đó, là phước hay là họa đều thuộc 

trong một niệm. Chỉ có kẻ mê hoặc mới ganh ghét, chướng ngại; người thông minh có trí huệ 

chẳng làm chuyện ngu xuẩn ấy. Gặp người khác làm chuyện tốt, đó là cơ hội của chính mình 

đã đến, chúng ta có cơ hội để chính mình tích lũy công đức. Người ấy cầm đầu, đứng đầu, 

chúng  ta  theo  sau  giúp  đỡ  người  ấy,  thành  tựu  như  nhau,  chẳng  tăng,  chẳng  giảm.  Trong 

mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát có nguyện   “tùy hỷ công đức”  là nguyện thứ 

năm, tiếp ngay theo nguyện  “sám trừ nghiệp chướng”  là  “tùy hỷ công đức” , phải học hiểu 

điều này. 



Thứ tư là Xan (慳: keo kiệt). Xan và Tham thường gộp chung, Tham là tham cầu, Xan 

là gì? Chính mình có, nhưng chẳng bỏ ra được để giúp đỡ người khác, tâm lượng rất nhỏ, chỉ 

cầu  tự  lợi,  chẳng  biết  lợi  tha.  Như  vậy  thì  có  thể  giữ  gìn  sự  phú  quý  của  chính  mình  hay 

không? Thưa cùng chư vị, chẳng thể! Quyết định chẳng giữ được, mà còn khiến cho sự phú 

quý của chính mình bị hao tổn trên một mức độ to lớn! Phú quý do đâu mà có? Phú quý do 

tâm lượng rộng rãi mà có! Cổ ngạn ngữ Trung Quốc đã nói rất hay:  “Lượng to, phước lớn”.  

Lượng nhỏ nhen, phước chẳng lớn, chẳng thể nào có đại phước báo. Lượng to lớn, chịu thí 

Tập 116  107

1 



xả, thấy người khác gặp khó khăn, tự mình toàn tâm toàn lực giúp đỡ, đó là đại phước báo. 

Giúp người khác nhưng chính mình còn giấu nghề, đó chính là xan tham, bị tổn phước, chẳng 

phải là tu phước. Nhất định phải giống như Bồ Tát toàn tâm toàn lực thực hiện, phước báo 

lớn lao. Đức Phật dạy tài phú do đâu mà có? Từ tài bố thí mà có; thông minh và trí huệ do 

đâu mà có? Từ pháp bố thí mà có, khỏe mạnh, sống lâu do đâu mà có? Do vô úy bố thí mà 

có. Thật sự làm, dốc hết tánh mạng thực hiện, càng làm càng thù thắng. Có người nói tôi tuổi 

tác đã cao ngần ấy vẫn còn giảng kinh! Làm chuyện giảng kinh này, ba thứ bố thí trọn đủ. 

Thân thể, tinh thần, thể lực là nội tài bố thí, được của cải. Tu hành, giáo học là pháp bố thí, 

tăng trưởng thông minh, trí huệ. Người nghe kinh hiểu rõ, thông suốt, y giáo phụng hành, bèn 

lìa khổ được vui, đó là ta đã vô úy bố thí, quả báo là khỏe mạnh, sống lâu. Chẳng giảng kinh 

thì thọ mạng bèn hết, chẳng khởi tác dụng. Càng giảng càng có tinh thần, càng giảng tuổi thọ 

càng dài, đạo lý là như vậy đó. Quý vị đồng ý xả, thọ mạng bèn dài. Chẳng chịu xả, thọ mạng 

ngắn ngủi, chuyện là như vậy đó. Hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch rồi thì tu học và giảng kinh 

sung sướng hơn bất cứ gì khác. Khỏe mạnh, trường thọ, vĩnh viễn chẳng bị già suy, luôn vừa 

phải. Thật sự suy lão là chẳng thể cử động. Nếu quý vị nghĩ “hãy keo kiệt một chút, ta đã lớn 

tuổi,  hãy  giảng  ít  đi  một  chút  để  thân  thể  nghỉ  ngơi  nhiều  hơn”,  càng  nghỉ  ngơi  càng  già 

khọm, càng nghỉ ngơi càng đổ bệnh ra, đạo lý là như vậy đó! Ngày nào chẳng giảng nữa, 

chẳng giảng bèn vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc, cũng chẳng thể chịu khổ sở vì tuổi già ở 

đây một ngày nào. Già rất khổ, chẳng phải chịu cái tội ấy! Hễ không giảng bèn đi ngay sang 

thế giới Cực Lạc. Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian này, nêu gương cho chúng ta. 



Thứ năm là Ác Tác, phạm vi ở đây vô cùng rộng rãi, tất cả hết thảy hành vi bất thiện 

đều được bao gồm trong điều này. Trong cuộc sống, công việc, đãi người, tiếp vật, hễ trái 

phạm những gì đã nói trong Đệ Tử Quy, trái nghịch những gì Cảm Ứng Thiên và Thập Thiện 

Nghiệp Đạo đã nói thì đều gọi là Ác Tác, do trái nghịch tánh đức. 



Thứ sáu là Thụy Miên. Chẳng thể nào không ngủ, nhưng chớ nên tham ngủ. Thông 

thường ngủ nghỉ, ngủ rất ngon thì chừng sáu giờ là đủ rồi, khi tỉnh giấc phải làm việc. Công 

việc của người học Phật là khi tỉnh giấc bèn rửa ráy, thay quần áo sạch sẽ, tụng kinh, niệm 

Phật, lạy Phật, hoặc là đọc kinh. Từ tuổi trung niên trở lên, lạy Phật rất trọng yếu. Lạy Phật là 

vận động, làm chuyện vận động này chẳng lãng phí thời gian, tương ứng với niệm Phật. Kinh 

hành cũng là một loại vận động tốt, thích hợp cho người lớn tuổi. Kinh hành, niệm Phật,  “ức 

 Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến  Phật”   (nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tại, 

tương lai, nhất định thấy Phật). Chớ nên ngủ quá nhiều. Ngủ quá nhiều là lãng phí thời gian 

quý báu của chính mình, nhất định phải phấn chấn tinh thần. 



Thứ bảy là Điệu Cử (Trạo Cử). Nay chúng ta gọi Điệu Cử (掉舉) là tánh khí bộp chộp, 

tâm chẳng định được, vọng niệm quá nhiều. Đặc biệt là muốn tĩnh lặng, ta tĩnh tọa mấy phút, 

107

Tập 116 

2 



vừa tĩnh tọa, vọng tưởng quá nhiều, trạng huống ấy được gọi là Điệu Cử, trở ngại rất lớn cho 

sự tu học. Tâm chẳng đặt tại đó, học gì cũng đều khó khăn. 



Điều thứ tám, trái ngược với Điệu Cử. Điệu Cử là tâm tình bộp chộp, xáo động. Hôn 

Trầm là ngủ gà ngủ gật, tinh thần uể oải. Quý vị bảo người ấy niệm Phật, niệm được mấy 

phút đã ngủ mất. Trong Phật Thất chúng ta thường thấy, người hôn trầm có khi nhiễu Phật, 

chân vẫn bước nhiễu Phật mà đã ngủ gục, ngáy o o luôn, chẳng phải là niệm Phật mà là ngáy 

khò khò! 



Tám thứ này là phiền não, quấn trói quý vị, khiến cho công phu của quý vị chẳng đắc 

lực, khiến quý vị tu học chẳng thể thành tựu. Đó là Bát Triền. Tam Phược là gì? Chính là 

Tam Độc phiền não, tham, sân, si. Trong có tham, sân, si, ngoài có tám hiện tượng ấy, người 

như vậy làm ác rất dễ dàng, hành thiện hết sức khó khăn. Chúng ta biết kẻ có Bát Triền Tam 

Phược trong tương lai sẽ đến nơi đâu? Chắc chắn là tam đồ, đời sau chẳng có phần trong cõi 

trời người, đừng mong về thế giới Cực Lạc. Vì thế, các đồng học niệm Phật chúng ta, có lòng 

tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  phải  thường  xét  coi  chính  mình  có  tám  hiện  tượng  ấy  hay 

không? Nếu có, phải thống thiết sửa lỗi trước, phải nghiêm túc nỗ lực tinh tấn, đặc biệt là 

phải hóa giải Tam Độc và Ngũ Độc như chúng tôi đã nói. 



 “Tịnh Ảnh Sớ viết: Diệc khả nhất thiết chư phiền não kết, thông danh Triền Phược, Bồ 

 Tát giáo nhân đoạn ly, danh Giải”  (Tịnh Ảnh Sớ giảng:  “Cũng có thể nói là hết thảy các 

phiền não kết đều gọi là Triền Phược, Bồ Tát dạy người ta đoạn lìa chúng, đó là Giải”), tức là 

hóa giải triền phược. Tịnh Ảnh Sớ là chú giải kinh Vô Lượng Thọ, trong ấy cũng nói rất hay, 

phạm vi to lớn.  “Giải chư triền phược” , phạm vi của triền phược hết sức rộng lớn.  “Nhất 

 thiết chư phiền não kết” ,Kết (結) cũng là tên gọi khác của phiền não. Trong kinh Đại Thừa, 

đức Phật dạy có tám vạn bốn ngàn phiền não, quy nạp thành một trăm lẻ tám phiền não. Kinh 

Phật thường nói điều này, phiền não gồm một trăm lẻ tám thứ. Nói thật ra, trong mỗi thứ đều 

là vô lượng vô biên, không chỉ là tám vạn bốn ngàn. Trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện có nói: 

 “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn” . Đức Phật dạy đại chúng, một trăm lẻ tám vẫn là quá 

nhiều, khi giáo học vẫn chẳng thuận tiện, nên lại quy nạp một trăm lẻ tám thành hai mươi sáu 

cho dễ nói. Thông thường, đối với những người sơ học đều nói là hai mươi sáu. Hai mươi sáu 

phiền não gồm sáu căn bản phiền não và hai mươi tùy phiền não. Trong tùy phiền não lại có 

Trung Tùy, Đại Tùy, và Tiểu Tùy. Hai điều Vô Tàm và Vô Quý là Trung Tùy, Đại Tùy tám 

điều, Tiểu Tùy mười điều, dễ giảng giải! Sáu căn bản phiền não là năm điều tham, sân, si, 

mạn, nghi, thêm vào sau đó là ác kiến. Ác kiến là năm thứ Kiến Hoặc, quy nạp chúng lại bèn 

gọi là ác kiến. Nói cách khác, sáu căn bản phiền não thường được gọi là Kiến Tư phiền não. 

Kiến phiền não là ác kiến, Tư phiền não là tham, sân, si, mạn, nghi. Tư (思) là tư tưởng, quý 

Tập 116  107

3 



vị nghĩ sai. Kiến là quý vị thấy sai, cách nhìn và cách nghĩ của quý vị đối với hết thảy các 

pháp trong vũ trụ đã sai, cho nên rắc rối mới nẩy sanh. 



Đức Phật đã nêu ra những sai lầm ấy, khiến cho chúng ta giác ngộ, hiểu rõ, bèn buông 

những sai lầm ấy xuống, chánh tri chánh kiến hiện tiền, chánh tri chánh kiến là “tri kiến của 

Phật”. Chúng ta là phàm phu, chính mình nhất định phải tự biết rõ mình thì mới có thể học 

thứ này, thứ nọ. Phải khiêm hư, chớ nên có mảy may cuồng vọng, phải thật thà, phải nghe 

lời. Trong hoàn cảnh hiện tiền, chúng ta mong thành tựu trong một đời, đầu tiên là phải vun 

bồi vững vàng ba căn cội, nhất định phải biết [điều này]. Trong quá khứ, người thuộc một thế 

kỷ trước, bất luận là tại gia học Phật hay xuất gia học Phật, mỗi cá nhân đều vun bồi tốt đẹp 

ba căn cội ấy, nên họ có thành tựu. Người tu hành hiện thời vì sao chẳng thành tựu? Chư vị 

chỉ cần lắng lòng tỉnh táo quan sát, trong tâm sẽ hiểu rõ. Chúng ta nói xem: Người tu Tịnh 

Độ tại gia hay xuất gia, khi lâm chung, chúng ta tiễn họ đi vãng sanh, có mấy người đầu óc 

tỉnh táo, tinh thần rất sáng suốt? Lúc ra đi, bảo mọi người: “Tôi thấy Phật đến tiếp dẫn tôi, tôi 

theo Phật ra đi”, đó là thật sự vãng sanh, chẳng giả chút nào! Nếu khi mất mà hôn mê, như 

vậy là chẳng nhất định [vãng sanh]. Nhưng người đưa đi vãng sanh trợ niệm đông đảo, có thể 

giúp người ấy chẳng đọa ác đạo, chúng ta có thể tin điều này, có thể khẳng định, người ấy có 

thật sự sanh vào thế giới Cực Lạc hay không? Chẳng chắc ăn! Nếu mắc phải chứng lú lẫn của 

người già (Alzheimer's disease) thì chẳng có cách nào, trợ niệm vô hiệu! Mắc chứng si ngốc 

của người già, mơ hồ, điên đảo ra đi, nghiệp chướng sâu nặng, lúc lâm chung nghiệp chướng 

hiện tiền, chẳng thể vãng sanh. Người ra đi như vậy sẽ vẫn luân hồi trong lục đạo y như cũ, 

quý vị nói xem: Chuyện này có phiền phức hay không? Chúng ta là người thật tu, thật hành, 

phải chú trọng đề phòng chuyện này! 



Chúng ta làm thế nào để tỉnh táo, sáng suốt trong lúc lâm chung? Dùng phương pháp 

gì? Đoạn ác, tu thiện, tích lũy công đức. Phải thực hiện năm chữ “nhân, nghĩa, lễ, trí, tín” do 

cổ nhân Trung Quốc đã nói. Chẳng làm được năm chữ ấy, lúc quý vị ra đi sẽ bị chướng ngại. 

Người thiếu nhân ái, thiếu từ bi, chẳng có lòng nhân ái sẽ mắc bệnh gan, bệnh ở gan. Nếu là 

kẻ bất nghĩa, thiếu đạo nghĩa, sẽ bị bệnh phổi. Kẻ thiếu lễ bị bệnh tim. Kẻ thiếu trí bị bệnh 

thận. Kẻ thiếu chữ tín, bệnh tại tỳ vị. Các chứng bệnh đều có nguyên nhân đối ứng. Có thể 

hành trọn  nhân,  nghĩa,  lễ, trí, tín [sẽ  chẳng  có bệnh].  Nhân,  nghĩa, lễ, trí, tín và  Ngũ  Giới 

trong Phật pháp hoàn toàn giống nhau. Nhân là chẳng sát sanh, Nghĩa là chẳng trộm cắp, Lễ 

là chẳng tà hạnh, Trí là chẳng uống rượu, Tín là chẳng nói dối, hoàn toàn tương ứng với năm 

giới, quý vị đều có thể làm được, quyết định chẳng vi phạm, trong đời này, quý vị chẳng mắc 

bệnh.  “Siêng tu Giới, Định, Huệ, dứt diệt tham, sân, si” , bản thân chúng ta mới có thể bảo 

đảm chính mình khi lâm chung chẳng hồ đồ, như vậy thì chắc chắn sẽ vãng sanh. Vãng sanh 

là trong một niệm cuối cùng. Một niệm  cuối cùng là A Di Đà Phật, chẳng phải là điều gì 

khác. Do vậy, lúc bình thời phải buông xuống, khi lâm chung, quý vị mới chẳng có tạp niệm, 

107

Tập 116 

4 



mới chẳng nghĩ cái này, tưởng cái kia, đặc biệt là danh, sắc, tài, ăn uống, ngủ nghỉ cũng đều 

bỏ, khi lâm chung sạch làu, chẳng có ô nhiễm. Đã biết hết thảy phiền não thì phải xa lìa, phải 

tận hết sức xa lìa, càng xa càng hay, vì sao? Đó là triền phược, trói buộc chúng ta ở nơi đây, 

khiến cho chúng ta chẳng lìa khỏi lục đạo luân hồi, quý vị nói có phiền phức lắm hay không? 

Bồ Tát dạy chúng ta đoạn sạch, dạy chúng ta rời khỏi, đó là Giải, [tức là] cởi gỡ những trói 

buộc! 



 “Thượng nhị cú, biểu hội trung chư Bồ Tát dĩ thông chư pháp tánh, đạt chúng sanh 

 tướng, cụ Căn Bản Trí cập Sai Biệt Trí”  (hai câu trên biểu thị các vị Bồ Tát trong hội do 

thông suốt tánh của các pháp, thấu đạt tướng chúng sanh, trọn đủ Căn Bản Trí và Sai Biệt 

Trí).  “Thông chư pháp tánh”  là Căn Bản Trí,  “đạt chúng sanh tướng”  là Sai Biệt Trí, tức là 

không gì chẳng biết. Vì thế, Ngài  “năng vị chúng sanh phá ma kiến võng, linh ly tà nghiệp”  

(có thể vì chúng sanh phá lưới ma, khiến cho họ lìa tà nghiệp),  “nghiệp”  là sự nghiệp, là tạo 

tác. Sự nghiệp bất thiện  quyết định chẳng làm. Ở trong thế giới này, khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ, tạo tác, hết thảy sự nghiệp đều tạo lợi ích cho người khác, đều có chỗ tốt đẹp, quý 

vị thực hiện bèn chẳng thiệt thòi, chớ nên không biết [điều này]. Con người sống trên thế 

gian rất ngắn ngủi, một trăm năm, đối với người trẻ tuổi mà nói thì dường như rất dài, nhưng 

với lứa tuổi tôi, sẽ thấy một trăm năm như một cái khảy ngón tay, trôi qua rất nhanh, có ý 

nghĩa gì đâu? Đến tuổi già mới thật sự hiểu mạng người khổ sở, ngắn ngủi. Chẳng sợ khổ là 

vì nguyên nhân nào? Thời gian khổ sở ngắn ngủi, chẳng dài, ta phải cắn chặt răng vượt qua 

thời  gian  ít  ỏi  này,  quyết  định  chẳng  tạo  ác  nghiệp,  đáng  giá  lắm!  Đời  sau  sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, thời gian lâu dài. Sanh sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, dẫu là 

hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, thậm chí vãng sanh trong biên địa 

của Tây Phương Cực Lạc thế giới, vẫn chúc mừng quý vị, quý vị được vô lượng thọ, đã lìa 

hết thảy khổ. Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng có khổ, nên gọi là Cực Lạc. Quý vị thành 

Phật ở bên ấy, rất nhanh chóng chứng đắc Phật quả rốt ráo. Sau khi thành Phật, quý vị giống 

như các vị đại Bồ Tát:   “Có thể vì các hữu tình, tháo gỡ các trói buộc, khiến họ lìa phiền 

 não”.  Giúp đỡ chúng sanh hóa giải triền phược. Đó chính là giáo học, quý vị giảng thấu triệt, 

minh bạch tánh - tướng, lý - sự, nhân - quả của vạn pháp trong vũ trụ. Chúng sanh sau khi 

nghe  xong,  giác  ngộ,  hễ  giác  ngộ  bèn  quay  đầu,  xa  lìa  triền  phược,  và  cũng  vĩnh  viễn  lìa 

phiền não. Lìa khỏi phiền não, trí huệ hiện tiền, phiền não nhẹ nhàng, trí huệ tăng trưởng, trí 

huệ hướng dẫn người ấy, kẻ ấy chẳng làm ác, chẳng đi vào ngõ rẽ, đảm bảo chính mình dũng 

mãnh, tinh tấn trên con đường thành Phật, vãng sanh bất thoái thành Phật ngay trong một đời. 

Hiện tại thời gian đã hết rồi, buổi học này chúng ta học tập tới đây! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 



Tập 116  107

5 



Tập 117 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 







Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải trang một trăm ba mươi bảy, dòng thứ năm. 



 “Viễn siêu Thanh Văn, Bích Chi Phật địa, nhập Không, Vô Tướng, Vô Nguyện pháp 

 môn  (kiến  Đường dịch).  Thử nhị  cú trùng  thán hội trung  đại  sĩ chi  Thật  Đức, sở  giác thù 

 thắng, viễn siêu Thanh Văn dữ Bích Chi Phật chi địa”  (“Vượt xa địa vị Thanh Văn và Bích 

Chi Phật, nhập pháp môn Không, Vô Tướng, Vô Nguyện (xem bản dịch đời Đường)”: Hai 

câu này một lần nữa tán thán Thật Đức của các vị đại sĩ trong hội, sự giác ngộ của các Ngài 

thù thắng, vượt xa các địa vị Thanh Văn và Bích Chi Phật). Mấy câu này dễ hiểu; đoạn kinh 

văn   “siêu tình ly kiến”  này là đoạn thứ năm,  mà cũng là chuyện thứ năm.  “Viễn siêu Nhị 

 Thừa” , Thanh Văn là Tiểu Thừa, Bích Chi Phật là Trung Thừa. Câu kế tiếp là khế nhập tam-

muội,  “nhập Không, Vô Tướng, Vô Nguyện pháp môn” , những tam-muội này còn gọi là Đại 

Tam  Không  Tam-muội.  Hai  câu  này  cũng  là  tán  thán  đức  năng  chân  thật  của  các  vị  Pháp 

Thân Bồ Tát dự hội.  “Sở giác thù thắng” :  “Sở giác”  cũng là điều các Ngài chứng đắc, thù 

thắng ở chỗ nào? Thù thắng ở chỗ vượt trỗi Nhị Thừa,  “thù thắng”  là nói đến ý nghĩa này! 



Tiếp  đó,  giải  thích  cho  chúng  ta  biết  Thanh  Văn  là  gì?  “Thanh  Văn  giả,  Phật  Tiểu 

 Thừa pháp trung chi đệ tử, văn Phật chi giáo, ngộ Tứ Đế pháp chi lý, đoạn Kiến Tư nhị hoặc, 

 xuất Phần Đoạn Sanh Tử, nhi nhập ư Niết Bàn giả”  (Thanh Văn là đệ tử trong pháp Tiểu 

Thừa của đức Phật, nghe giáo pháp của Phật, ngộ lý của pháp Tứ Đế, đoạn Kiến Hoặc và Tư 

Hoặc, thoát khỏi Phần Đoạn Sanh Tử, bèn nhập Niết Bàn). Đối với những điều này, phải nói 

đại lược một phen. Vì sao gọi là Thanh Văn? Nghe đức Phật giảng kinh, giáo học, bèn khai 

ngộ, ngộ nhập lý của pháp Tứ Đế. Tứ Đế là nói đến Khổ, Tập, Diệt, Đạo. Khổ là quả thế 

gian, Tập là nhân thế gian. Cách nói của đức Phật và cách nghĩ của cổ thánh tiên hiền Trung 

Quốc giống nhau, đều là nói quả trước rồi mới nói đến nhân. Quả là gì? Quý vị đã từng nếm 

trải, nên khi nhắc tới, quý vị sẽ có cảm xúc vô cùng nhạy bén. Sau đấy, lại nói cho quý vị biết 

cái nhân phát sanh cái quả ấy, chẳng phải là nói nhân trước rồi mới nói đến quả. Vào thời ấy, 

hễ nói  “Đông Phương và Tây Phương”  thì Đông Phương là Trung Quốc, Tây Phương là Ấn 

Độ, cách nhìn của cổ nhân tương thông. Đây là hai tầng nhân quả, Diệt và Đạo là nhân quả 

107

Tập 117 

6 



xuất  thế  gian;  Diệt  là  quả,  Đạo  là  nhân.  Đó  là  pháp  Tứ  Đế.  Đế  (諦)  là  chuyện  chân  thật, 

người hiện thời gọi nó là  “chân lý”.  



Đức Phật dạy con người: Thế gian này chỉ có khổ, chẳng có vui! Cái gọi là “vui” chính 

là gì vậy? Khổ tạm thời ngừng trong chốc lát, tạm ngừng, chẳng phải là vĩnh viễn ngưng dứt, 

quý vị bèn cảm thấy rất vui. Thí dụ như ăn uống, quý vị ăn no nê, ăn rất ngon, rất vui sướng. 

Nếu quý vị chẳng được ăn một bữa, liền cảm thấy khổ, đói bụng mà! Hai bữa chẳng được ăn 

càng khổ hơn. Đói tới bảy ngày sẽ chết đói! Lẽ nào chẳng khổ? Khổ chẳng thể biến thành lạc, 

cho nên khổ là thật, lạc là giả. Thí dụ như ăn thứ gì đó [cảm thấy] rất sung sướng. Ăn thứ quý 

vị ưa thích, ăn một chén rất vui sướng, ăn hai chén vẫn còn được, nhưng bắt quý vị ăn liên 

tục tới hai mươi chén, khổ ngay! Đó gọi là gì? Lạc có thể biến thành khổ, nên lạc chẳng phải 

là thật, nhưng khổ chẳng thể biến thành lạc. Trong kinh, đức Phật đã giảng những chuyện này 

rất  nhiều,  rất  rõ  ràng.  Ngài  dạy  chúng  ta,  người  sống  trong  thế  gian  này  có  tám  nỗi  khổ. 

Ngoài tám nỗi khổ (được gọi chung là Khổ Khổ), còn có Hoại Khổ, còn có Hành Khổ. Chúng 

sanh trong Dục Giới phải chịu đủ ba loại khổ lớn này, ai nấy đều chẳng có cách nào tránh né 

bốn loại đầu trong Khổ Khổ là sanh, lão, bệnh, tử. 



 “Thần thức” : Nhà Phật gọi là “thần thức”, người thế gian gọi là “linh hồn”. Linh hồn 

đi đầu thai. Đến đầu thai thì nhất định là có duyên với cha mẹ. Chẳng có duyên, kẻ ấy chẳng 

đến! Có người mong có con cái, mong ngóng cả đời vẫn chẳng có! Người ấy chẳng có duyên, 

chẳng  có  duyên  gặp  gỡ.  Duyên  gì vậy?  Trong  kinh, đức  Phật  đã  dạy,  duyên  rất  nhiều,  rất 

phức  tạp,  nhưng  chẳng  ngoài  bốn  loại  lớn,  bốn  loại  lớn  ấy  gọi  là   “tứ  duyên  sanh  pháp”.  

Trong  bốn  loại  lớn  ấy,  thứ  nhất  là  báo  ân.  Đứa  trẻ  ấy  sanh  vào  nhà  quý  vị  hết  sức  ngoan 

ngoãn, khéo léo, thông minh, đáng yêu, nó đến báo ân. Người Hoa gọi [đứa con như vậy] là 

 “hiếu tử, hiền tôn” (con hiếu, cháu hiền). Vì thế, người ta phải bố thí ân đức, vì sao? Trong 

tương lai, con cháu đến báo ân đông đảo. Nếu kết oán cừu cùng kẻ khác, chuyện này sẽ phiền 

toái lắm! Trong tương lai, đứa trẻ sanh vào nhà quý vị để báo cừu, chẳng phải là phiền phức 

hay sao? 



Thuở trước, hơn bốn mươi năm trước, tôi giảng kinh Lăng Nghiêm tại Đài Bắc. Trong 

thính chúng có một vị, nay đã mất, cụ đã vãng sanh. Vị lão cư sĩ ấy lớn tuổi hơn chúng tôi rất 

nhiều, đại khái lớn hơn tôi hai mươi tuổi. Lão cư sĩ đến nghe kinh mỗi ngày. Chúng tôi nói 

đến những chuyện trong kinh, cụ bảo tôi: “Những chuyện ấy là thật, chẳng giả!” Trước thời 

Kháng Chiến, [tức là] trước khi cuộc kháng chiến [chống Nhật] bùng nổ, cụ sống tại Thượng 

Hải. Khi ấy, cụ đã buôn bán, chính mắt trông thấy. Không phải là chuyện của chính cụ, mà là 

chuyện  của  một  người  bạn  cụ,  tuổi  cũng  xấp  xỉ  tuổi  cụ,  hết  sức  thân  thiết,  cũng  là  đồng 

hương,  họ  là  người  tỉnh  Chiết  Giang.  Người  bạn  ấy  giúp  việc  cho  một  doanh  nhân  người 

Đức. Người Đức ấy kinh doanh một công ty cỡ nhỏ về tàu bè, hình như chỉ có một chiếc tàu. 

Tập 117  107

7 



Người  bạn  ấy  hết  sức  thật  thà,  làm  việc hết sức  có trách  nhiệm,  nên  rất  được  ông  chủ tín 

nhiệm. Sau khi cuộc Kháng Chiến bùng nổ, vị chủ nhân là người Đức, trở về nước, ủy thác 

công ty cho ông ta, dặn ông ta hãy cố gắng kinh doanh. Sau khi [ông chủ] trở về nước, ngay 

cả tin tức cũng chẳng có, cũng chẳng biết là còn sống hay không. Ông ta kinh doanh công ty 

ấy rất thuận lợi, tiền kiếm được lại dùng mua thêm mấy chiếc tàu nữa, biến thành một công 

ty tàu bè [cỡ lớn]. Khi đó,  đang trong thời Kháng Chiến, người Nhật chiếm đóng Thượng 

Hải; ông ta kinh doanh khá lắm, cũng kết hôn, sanh được một đứa con quả thật cũng rất đáng 

yêu, cũng rất ngoan ngoãn, khéo léo, đó là một bé trai. Sau khi Kháng Chiến thắng lợi, vị 

bằng hữu ấy tuổi cũng đã rất cao, dường như là nhằm sinh nhật thứ năm mươi, đứa con lên 

mười. Đứa nhỏ ấy hết sức thích dùng tiền, học Tiểu Học mà luôn đem theo mười mấy đồng. 

Thuở ấy, mười mấy đồng rất lớn. Trong thời gian Kháng Chiến, có thể nói là mười đồng gần 

như có thể dùng làm tiền chi dụng cả một tháng cho một gia đình bốn người. Đồng tiền rất có 

giá! Có một hôm, đứa bé ấy đi đường, làm rớt tiền, một cụ già nhặt được. Cụ già ấy là bạn 

của cha nó, do quen biết, nên cụ gọi tên đứa bé, cầm tiền trên tay, bảo: “Ngươi gọi ta một 

tiếng bác, ta sẽ trả món tiền này cho ngươi”. Đứa bé ấy nói như thế nào? “Ông gọi tôi một 

tiếng bác, tôi cho lại ông mười đồng”. Đứa bé ấy láu lỉnh đến mức độ ấy. Đến hôm sinh nhật, 

ông ta đột nhiên thấy con mình biến đổi, [có hình dạng giống như]  ông chủ khi trước, nên 

mới hoảng nhiên đại ngộ: Ông chủ của ông ta đã chết, đầu thai đến nơi đây, tài sản này là của 

ông ấy. Do ông ta rất thông minh, ngay lúc ấy bèn tuyên bố toàn bộ tài sản của công ty này 

giao  cho  con  ông  ta,  còn  ông  ta  làm  thuê  cho  con.  Vị  lão  cư  sĩ  kể  cho  chúng  tôi  nghe  câu 

chuyện này, đứa bé ấy đến đòi nợ. [Đời trước], nó ủy thác quý vị kinh doanh, chẳng tặng cho 

quý vị, nên lại [đầu thai] đến [đòi nợ]. Người ấy thật thà, lão thành, sau khi tuyên bố, bèn giữ 

thân phận làm công, về sau vẫn sống bình yên. 



Cuối cùng, vị cư sĩ họ Ổ ấy đến Đài Loan, cũng chẳng có liên lạc, nhưng tôi tin tưởng 

kết quả cuối cùng của [Ổ cư sĩ] sẽ tốt đẹp, vì ông ta hiểu nhân quả, chẳng có tâm tham, vẫn 

chăm sóc đứa con rất chu đáo; bởi lẽ, ông ta hiểu rõ đứa con đến đòi nợ. Quý vị đối xử tốt 

với  nó,  nó  cũng  đối  xử  với  quý  vị  tốt  đẹp,  cũng  giống  như  trong  quá  khứ  ông  chủ  đã  tin 

tưởng, tín nhiệm quý vị. Đức Phật giảng chẳng sai, con cái bất hiếu, khinh lờn cha mẹ, thậm 

chí giết hại cha mẹ, đó là đến báo oán. Còn có trường hợp đến đòi nợ, hoặc đến trả nợ. Đức 

Phật chia [mối quan hệ giữa cha mẹ và con cái] thành bốn loại lớn ấy. Sau khi đã giác ngộ, 

bất luận là quan hệ gì, mọi người cùng nhau học Phật, biến thành đồng tham đạo hữu. Chính 

mình đã khai ngộ, cũng giúp người nhà quyến thuộc ai nấy đều giác ngộ, đó là tốt đẹp! Đây 

cũng là như trong kinh thường nói:  “Phật chẳng độ kẻ vô duyên”.  Bất luận đối với quý vị là 

oán hay thân, là tranh chấp hay nợ nần, nói chung đều là kẻ có duyên, hễ gặp gỡ, đều phải 

dùng Phật pháp để giải quyết, đó là đúng! 

107

Tập 117 

8 





Trong tám khổ, chẳng ai trốn khỏi sanh, lão, bệnh, tử. Sống một trăm tuổi, vẫn phải 

chết.  Sanh  Khổ,  chúng  ta  không  biết,  ai  nấy  đều  quên  sạch.  Trong  kinh,  đức  Phật  dạy  rõ 

những nỗi đau khổ khi trẻ thơ sanh ra. Ở trong thai mẹ mười tháng, kinh Phật hình dung nỗi 

khổ ấy bằng từ ngữ   “thai ngục” , chẳng khác địa ngục cho mấy! Mẹ uống một chén nước 

nóng, con như ở trong tám địa ngục nóng. Mẹ uống một chén nước đá, con như ở trong tám 

địa ngục lạnh. Tâm tình, nhất cử, nhất động của mẹ đều gây ảnh hưởng rất lớn cho con. Con 

phải ở trong bào thai mười tháng, ngạn ngữ nói là  “sống một ngày giống như cả năm” ; đau 

khổ như thế đó. Lão Khổ thì chúng ta trông thấy. Quý vị thấy nhiều cụ già, đặc biệt là đến 

thăm viện dưỡng lão, quý vị sẽ thấy vận mạng bi thảm của người già trong tuổi xế chiều, nhất 

định quý vị sẽ nghĩ ngợi: “Ta về già có gặp tình cảnh này hay không?” Nếu con cái bất hiếu, 

chẳng phải là sẽ đưa quý vị vào viện dưỡng lão ư? Rất có thể! Không có con cái, tuổi đã cao, 

chánh  phủ  cũng  đưa  quý  vị  vào  viện  dưỡng  lão.  Bên  ngoại  quốc,  theo  quy  chế  của  ngoại 

quốc, như ở Mỹ, Úc Đại Lợi, những quốc gia ấy còn đỡ, quý vị đã già, sau khi về hưu, quốc 

gia cấp tiền dưỡng lão, tiền chi dụng mỗi tháng cứ đúng kỳ bèn gởi tới, về phương diện đời 

sống vật chất chẳng có vấn đề gì! Quá nửa là [con cái gởi cha mẹ] vào viện dưỡng lão, vì quý 

vị  tuổi  đã  cao,  cần  có  người  chăm  sóc,  chẳng  có  cách  nào  sống  trong  gia  đình  của  chính 

mình. Vì thế, tự mình bán nhà, đến sống trong viện dưỡng lão. Cuộc sống vật chất có thể 

sống  được,  nhưng  chẳng  có  cuộc  sống  tinh  thần.  Nếu  quý  vị  hỏi  những  người  già:  “Tình 

trạng cuộc sống của quý vị là như thế nào?” Họ sẽ trả lời bằng một câu: “Ngồi ăn chờ chết”. 

Viện  dưỡng  lão  đông  người,  nói  chung,  mỗi  tuần  có  một,  hai  trường  hợp  tử  vong,  được 

khiêng đi. Hằng ngày trông thấy tình hình ấy, “ngày nào sẽ đến lượt ta?” Quý vị nói xem, bi 

thảm dường nào? Lão Khổ đấy! 



Cổ nhân Trung Quốc, lúc tuổi cao bèn dưỡng lão trong gia đình, đông con, lắm cháu, 

con cháu đầy nhà, hưởng niềm vui thiên luân. Vì thế, xã hội cổ Trung Quốc đã giải quyết vấn 

đề này.  “Dục ấu”  (育幼) là giáo dục trẻ nhỏ, do gia tộc chịu trách nhiệm. Trường học do gia 

tộc thành lập gọi là Tư Thục. Tư Thục là trường học của con em trong gia tộc. Trước kia là 

đại gia đình, đông người, nên học trò đi học cũng tới mấy chục đứa. Gia tộc thông thường, 

một  nhà  đại  khái  có khoảng  ba  trăm  người.  Đại  gia  tộc,  nhân  đinh hưng  vượng, năm,  sáu 

trăm người; nhân đinh ít ỏi thì cũng có chừng hai trăm người. Cho nên [việc giáo dục trẻ thơ] 

do gia tộc chịu trách nhiệm, chế độ ấy hay lắm! Đệ Tử Quy là quy củ trong gia đình. Quý vị 

nói xem, gia đình đông người như thế, thiếu quy củ thì làm sao đuợc! Chẳng phải là gia đình 

ấy sẽ rối beng ư? Vì thế, gia tộc đều có gia đạo, có gia quy; Đệ Tử Quy là gia quy chung. 

Còn có chỗ khác nhau là do mỗi gia tộc còn có [những quy  chế] đặc biệt, vì sở học khác 

nhau, sự nghiệp kinh doanh khác nhau, nên còn có những quy củ đặc biệt. Những gia quy ấy 

do tổ tiên chế định, đều chép trong gia phả! 

Tập 117  107

9 





Gia phả là lịch sử của gia đình, đời đời truyền thừa, [ghi chép rành rẽ] dòng họ của quý 

vị do từ chỗ nào mà có, khi nào bắt đầu có dòng họ này. lịch sử gia đình được ghi chép rất rõ 

ràng. Theo cách nhìn của tôi, tuy không có căn cứ để chứng minh, nhưng tôi tin tưởng, đại 

khái Hán tộc tại Trung Quốc đều là   “Viêm Hoàng thế trụ”  (con cháu Viêm Hoàng), [Viêm 

là] Viêm Đế (炎帝) thuộc họ Thần Nông, [còn Hoàng] là Hoàng Đế (黃帝) [thuộc họ 

Hiên Viên]. Người Hán đều là con cháu của Viêm Đế và Hoàng Đế, một mạch truyền thừa! 

Trước đó là Phục Hy Thị. Nhân dân trong thời Phục Hy Thị sống cuộc đời nguyên thủy, săn 

bắn để sinh nhai, ở trong hang núi, chưa có nhà cửa. Đến thời Thần Nông Thị mới bắt đầu 

biết trồng trọt, chẳng lấy săn bắn làm chủ yếu nữa, mà sống chủ yếu bằng cày cấy. Từ Thần 

Nông đến Hoàng Đế là năm trăm năm. Theo lịch sử ghi chép, Hoàng Đế mới kiến tạo nhà 

cửa. Cung điện là do Hoàng Đế phát minh. Năm ngàn năm lịch sử của Trung Quốc, lịch sử 

lâu dài! Trong hai mươi lăm người con của Hoàng Đế, mười bốn người có  “tánh thị” . Tánh 

thị124[1] thuở ấy là gì? Họ được phong tước vị. Do vậy, chúng tôi tin tưởng, trước kia đọc 

sách  Bách  Gia  Tánh125[2]  của  Trung  Quốc,  hơn  bốn  trăm  dòng  họ  đều  là  người  một  nhà. 



124[1]Tánh thị (姓氏) hiểu theo nghĩa hiện thời l{ những tiêu chí (criteria) để ph}n biệt c|c gia tộc 

kh|c biệt. T|nh thị có t|c dụng ph}n biệt những người cùng thị tộc (có quan hệ huyết thống trực tiếp) 

để tr|nh xảy ra hôn nh}n giữa những người có cùng huyết thống. Thoạt đầu, T|nh v{ Thị l{ hai kh|i 

niệm kh|c nhau. Nghĩa gốc của T|nh l{ con c|i do cùng một mẹ sinh ra, vì thời cổ chưa có chế độ phụ 

hệ. Do đó, c|c họ cổ như Cơ, Tự, Quy, Diêu, Khương, Doanh… đều viết với bộ Nữ. Sau n{y, khi chế độ 

phụ hệ th{nh lập, T|nh mới gọi theo tên cha, v{ mang ý nghĩa, những người cùng T|nh l{ những người 

có cùng một ông tổ. Do con ch|u ng{y c{ng nhiều, hình th{nh c|c chi họ kh|c nhau, sống rải r|c khắp 

nơi,  thường  lấy  tên  đất,  tên  chức  quan,  tên  tự  của  ông  tổ,  hoặc  nghề  nghiệp  để  gọi  c|c  chi  họ,  hình 

th{nh nên kh|i niệm Thị. Như vậy, T|nh l{ danh xưng chung của to{n thể gia tộc, còn Thị l{ danh xưng 

của một chi tộc. Thời Tam Đại (Hạ, Thương, Ch}u), quy tộc hôn nh}n dựa trên t|nh Thị: Cùng T|nh, 

chẳng cần biết l{ Thị giống nhau hay kh|c nhau đều chẳng được lấy nhau. Thị giống nhau, nhưng T|nh 

kh|c nhau thì có thể lấy nhau. Lại còn quy định nam dùng Thị, nữ dùng T|nh. Về sau, hầu như Thị đóng 

vai trò chủ yếu để ph}n định dòng họ v{ T|nh Thị được gộp chung lại để chỉ dòng họ. Rất nhiều Thị 

thoạt đầu tuy cùng một tổ tiên, nhưng do quá trình thiên di và sinh hoạt,được coi như l{ những dòng 

họ riêng biệt. Một thí dụ nổi tiếng l{ Chúc Dung B|t T|nh, tức l{ con ch|u của vua Chúc Dung (ch|u bốn 

đời của Viêm Đế, họ Khương) được chia th{nh t|m họ l{ Kỷ, Đổng, B{nh, V}n, T{o, Ch}m, Thốc, T}n. 

Trong khi đó, riêng chính họ Khương lại chia th{nh c|c họ L~, Tề, Tạ, Cao, Lư, Thôi v.v… C}u  “Ho{ng Đế 

 có hai mươi lăm người con, mười bốn người có t|nh thị”  xuất ph|t từ thiên Ngũ Đế Bản Kỷ trong Sử Ký 

của Tư M~ Thiên, theo đó, những Thị ban đầu l{ Cơ, Dậu, Kỳ, Kỷ, Đằng, Ch}m, Nhậm, Tu}n, Hy, Cật, 

Ho{n, Y v.v… 

125[2] Sách Bách Gia Tánh l{ một cuốn s|ch ghi c|c họ phổ biến tại Trung Quốc, không rõ ai l{ t|c giả. 

S|ch được hình th{nh v{o đầu thời Bắc Tống, thoạt đầu chỉ ghi 411 họ, về sau, tăng thêm th{nh 504 họ. 

Trong đó, có 444 họ đơn v{ 60 họ kép (như Tư M~, Thượng Quan, Âu Dương, Lệnh Hồ, Ho{ng Phủ, Tư 

Đồ, Vũ Văn, Hô Diên, Đoan Mộc, Uất Trì, Hạ Hầu, Hiên Viên, Tư Khấu, Tư Đồ, Công D~, Thuần Vu, Độc 

Cô, Nam Cung…). Thứ tự c|c họ không được ghi theo số lượng người mang họ ấy m{ ghi sao đọc lên 

cho thuận miệng. Họ Triệu được xếp đứng đầu vì l{ họ của c|c vua nh{ Bắc Tống. S|ch ghi theo kiểu 

bốn chữ một, xin trích đoạn mở đầu như sau:  “Triệu, Tiền, Tôn, Lý. Chu, Ngô, Trịnh, Vương. Phùng, Trần, 

 Chử, Vệ. Tưởng, Trầm, H{n, Dương. Ch}u, Tần, Vưu, Hứa. H{, L~ (Lữ), Thí, Trương. Khổng, T{o, Nghiêm, 

 Hoa. Kim, Ngụy, Đ{o, Khương…”  

108

Tập 117 

0 



Trung Quốc hiện nay có năm mươi sáu dân tộc, bao nhiêu dòng họ? Hơn hai vạn bốn ngàn 

dòng họ; do đó, hiện thời không phải là Bách Gia Tánh mà là Vạn Gia Tánh. 



Quý vị thấy đó, người đông như thế, nhiều sắc dân như thế, cương vực to lớn như thế, 

mấy ngàn năm chung sống hòa thuận, bền vững lâu dài, dựa vào gì? Dựa vào giáo dục. Bởi 

lẽ, người Trung Quốc biết gia giáo, có đại gia đình, [xã hội Trung Hoa thời cổ] là xã hội nông 

nghiệp, đông người dễ làm việc, theo đuổi canh tác hay theo đuổi việc khai khẩn đều cần 

nhân lực. Thuở đó, chẳng có máy móc, đời đời truyền thừa cho đến đầu thời Dân Quốc. Tại 

Trung Quốc, nông thôn khá nhiều; thật vậy, hiện thời nói tới xã hội cũ thì là đại gia tộc. Quý 

vị thấy đó, một thôn nọ gọi là Vương thôn (thôn họ Vương), người cùng một gia tộc. Thôn 

kia gọi là Trương thôn, cũng là người một nhà. Vì vậy, một nhà dạy dỗ tốt đẹp, gia trưởng có 

trách nhiệm, dạy dỗ người trong một gia tộc tốt đẹp. Hễ nhà đã tề, nước bèn trị! Biết dạy dỗ, 

dạy cho ai nấy đều là người tốt, đều biết hiếu, đễ, trung, tín, đều biết lễ, nghĩa, liêm, sỉ, đều 

hướng tới nhân ái, hòa bình, xã hội làm sao bất hảo cho được? Vì lẽ đó, xã hội an định, chánh 

trị trong sáng, thiên hạ thái bình. Chúng ta thấy xã hội hiện thời, nhìn ra toàn thể thế giới, vấn 

đề quá ư là nhiều! Vì sao có lắm vấn đề ngần ấy? Thiếu sót trong giáo dục! Hiện thời trường 

học  rất  nhiều,  nhưng  chẳng  phải  là  giáo  dục,  mà  là  thứ  gì  vậy?  [Trường  học]  là  cơ  sở  để 

truyền thừa, huấn luyện khoa học và công nghệ, tôi cảm thấy danh xưng ấy rất thích hợp, 

chẳng thể gọi là “nhà trường”. Trường học phải tiến hành giáo dục, giáo dục nhằm dạy con 

người điều gì? Dạy con người làm người, dạy luân lý, [khiến cho] quý vị biết quan hệ giữa 

con người với nhau. Dạy đạo đức, quý vị biết con người cư xử với nhau như thế nào. Dạy 

nhân quả, thật sự hiểu “thiện nhân, thiện quả; ác nhân, ác báo”, tự quý vị biết ước thúc khởi 

tâm động niệm, chẳng dám làm chuyện xấu. Quý vị làm chuyện xấu, sẽ có báo ứng. 



Nhân quả là nói đến ba đời. Con người không phải chỉ có một đời này. Chúng ta có đời 

quá  khứ,  có  đời  vị  lai.  Đời  này  khổ  sở  một  chút,  đời  sau  tốt  đẹp.  Nếu  đời  này  hưởng  hết 

phước,  đời  sau  chịu  khổ.  Người  tin  theo  nhân  quả  sẽ  nói  là   “phong  thủy  luân  lưu  xoay 

 chuyển”.  Vì lẽ đó, chúng ta chẳng hâm mộ kẻ phú quý, vì sao? Trong quá khứ, người đó tu 

nhân lành, nay người ấy phải được phú quý. Đời quá khứ, chúng ta chẳng tu nhân lành, đời 

này phải sống khổ sở một chút. Hiểu rõ đạo lý này, tuy cuộc sống của chúng ta thanh bần, ta 

tu  nhiều  thiện  nhân,  tu  thiện  nhân  rất  siêng  năng,  vận  mạng  của  ta  bèn  chuyển  biến  ngay 

trong đời này! Tuổi trẻ chịu khổ một chút, tuổi già hưởng phước, đời sau tốt đẹp hơn. Người 

hiểu rõ đạo lý này, trong xã hội sẽ chẳng cạnh tranh cùng kẻ khác. Cạnh tranh là phiền não, là 

tạo nghiệp. Vì thế, cổ nhân biết:   “Cả đời đều là mạng, chẳng do người nửa phần” ,quý vị 

tranh chẳng được! Nếu thật sự có thể tranh được, Khổng Tử cũng tham gia cạnh tranh! Vì sao 

Khổng Tử chẳng tranh giành? Khổng Tử biết là tranh chẳng được.  “Trong mạng đã có thì rốt 

 cuộc sẽ có, trong mạng chẳng có, chớ cưỡng cầu” , cầu chẳng được! Đối với chuyện tu nhân, 

đức Phật đã giảng đạo lý này, chúng ta phải hiểu rõ. Nhà Phật dùng phương pháp gì để tu 

Tập 117  108

1 



nhân? Dùng bố thí. Chúng ta hy vọng phát tài, hãy tu tài bố thí. Hy vọng được thông minh, trí 

huệ, hãy tu pháp bố thí. Hy vọng khỏe mạnh, sống lâu, hãy tu vô úy bố thí; đức Phật dạy 

chúng ta những điều ấy. Vì thế,  “trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng” . Đức Phật dạy quý vị 

phương pháp và đạo lý, bản thân quý vị nương theo đạo lý ấy để tu học,  quả báo bèn hiện 

tiền. Phát tài, thông minh, trí huệ, khỏe mạnh, sống lâu, có phải là do Phật, Bồ Tát ban cho 

quý vị hay không? Chẳng phải! Phật, Bồ Tát ban cho quý vị lý luận, phương pháp, quý vị tự 

cầu nhiều phước. Chớ nên không biết điều này! 



Đối với Khổ, trừ sanh, lão, bệnh, tử ra, còn có Ái Biệt Ly Khổ. Người quý vị ưa thích, 

chuyện quý vị ưa chuộng, hoàn cảnh cuộc sống ưa thích đều cứ phải chia lìa. Quý vị chẳng 

có cách nào hưởng thụ trong một thời gian dài. Đó là Ái Biệt Ly Khổ. Kế đó, đức Phật nói tới 

Oán Tắng Hội Khổ, oan gia đối đầu chẳng muốn gặp gỡ, mà cứ thường chạm mặt! Loại thứ 

ba là Cầu Bất Đắc Khổ. Loại cuối cùng trong tám khổ là Ngũ Ấm Xí Thịnh Khổ. Ngũ Ấm Xí 

Thịnh là gì? Là áp lực (stress) như người hiện thời đã nói; lo lắng, vướng mắc, bận lòng, mệt 

trí đều thuộc về loại này. Cuộc sống tinh thần và thân thể của quý vị rất khổ cực. Ai có thể lìa 

khỏi tám thứ ấy? Đức Phật nói chư thiên Dục Giới có đủ tám nỗi khổ ấy. Chư thiên Sắc Giới 

đã lìa dục, nhưng trọn chẳng đoạn. Họ buông xuống, tạm thời buông xuống, tám nỗi khổ ấy 

bèn chẳng còn nữa. Con người sanh lên trời chẳng phải là thai sanh, nên họ chẳng có Sanh 

Khổ.  Từ  trời  Đao  Lợi  trở  lên  đều  là  hóa  sanh.  Nếu  quý  vị  tu  định,  đắc  Thiền  Định,  tu đã 

thành  công,  bèn  sanh  trong  Sắc  Giới  Thiên.  Sắc  Giới  Thiên  chẳng  có  những  nỗi  khổ  ấy, 

nhưng còn có thọ mạng. Khi thọ mạng đã hết, sự khổ ấy bèn hiện tiền, năm tướng suy hiện 

tiền. Khi đó, thời gian năm tướng suy hiện tiền chẳng dài, trong kinh thường nói là bảy ngày, 

nhưng trong bảy ngày ấy, khổ chẳng thể nói nổi. Hoại Khổ đấy! Thân sắp hư hoại, chết rồi 

thì thân phải hư hoại. Cung điện vị ấy cư trụ cũng bị hư hoại, vị ấy chính mắt thấy. Vô Sắc 

Giới Thiên là phàm phu cao cấp trong lục đạo, họ chẳng cần thân thể, giống như Lão Tử của 

Trung Quốc đã nói:  “Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân” , [tức là] Ngài nói Ta có mối lo 

nghĩ rất lớn, lo gì vậy? Ta có thân thể. Người thông minh chẳng cần đến thân thể; chẳng có 

thân thể thì đương nhiên cũng không cần chỗ cư trụ. Vì thế, chúng ta có thể nói Vô Sắc Giới 

Thiên là  “linh giới”  (cõi của linh hồn), vì họ có tinh thần, nhưng chẳng có vật chất. Họ có 

khổ hay không? Có, khổ gì vậy? Hành Khổ. Cảnh giới của họ tốt đẹp, nhưng chẳng thể giữ 

được vĩnh viễn, hoàn toàn cậy vào Định lực của họ. Định lực của họ mất đi thì cảnh giới ấy 

chẳng  còn  nữa.  Đó  là  Hành  Khổ.  Mỗi  sát-na  [trôi  qua]  là  họ  càng  gần  với  điểm  kết  thúc, 

nhưng họ chẳng thể ngăn chặn, đó là Hành, tức là họ chẳng thể giữ vĩnh viễn cảnh giới thù 

thắng như vậy. Do đó, đức Phật nói  “ba cõi đều khổ”.  Quý vị thấy Dục Giới có tám khổ, Sắc 

Giới có Hoại Khổ, Vô Sắc Giới có Hành Khổ; đức Phật thường nói là  “ba cõi đều khổ”.  



Qua Tứ Đế, đức Phật đã nêu bày chân tướng sự thật ấy, mọi người hiểu rõ, suy nghĩ sẽ 

thấy đúng là khổ! Nỗi khổ ấy do đâu mà có? Khổ do Tập mà có. Tập là gì? Gom góp hết thảy 

108

Tập 117 

2 



các nhân thiện và bất thiện. Gom góp thiện nhân, sanh trong ba đường lành. Nói Tam Khổ và 

Bát Khổ đều là nói về tam thiện đạo. Nếu gom góp những cái nhân bất thiện, thì vì tự tư tự 

lợi, làm những chuyện hòng đạt được tiếng tăm, lợi dưỡng, tham, sân, si, mạn, làm những thứ 

ấy, đời sau quý vị sẽ vào trong ba ác đạo, biến thành súc sanh, biến thành ngạ quỷ, biến thành 

địa ngục, càng là khổ chẳng thể nói nổi! Giảng rõ ràng nhân và quả của lục đạo, chúng ta liền 

biết. Người thật sự thông minh, giác ngộ, sẽ nghĩ: “Ta chẳng muốn trụ trong lục đạo, có cách 

nào vượt thoát lục đạo hay không?” Đức Phật bảo người ấy: “Có”. Vượt thoát lục đạo thì 

dùng phương pháp gì? Quả là gì? Quả là Diệt, Diệt chính là Niết Bàn. Niết Bàn (Nirvāṇa) là 

tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Hán  là  Diệt,  diệt  gì?  Diệt  khổ,  diệt  phiền  não  tức  là  diệt  khổ. 

Phiền não là nhân, Tam Khổ và Bát Khổ là quả; nhân đã diệt, quả đương nhiên chẳng còn. 

Phải dùng phương pháp gì để diệt những cái nhân ấy? Tu Đạo. Vì thế, Diệt là quả thuộc về 

pháp xuất thế. Đạo là cái nhân của pháp xuất thế. Quý vị thấy đó: [Tứ Đế là] nhân và quả của 

pháp thế gian và xuất thế gian. Đức Phật giảng những đạo lý và phương pháp này cho người 

sơ học. Đó là Tứ Đế. 



Thuở ấy, sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật, thuyết pháp cho mọi người, chủ 

yếu giảng pháp này, giảng bao nhiêu năm? Mười hai năm, dạy người ta phải đoạn Kiến Hoặc 

và Tư Hoặc. Hoặc (惑) là ngu si, do ngu si mới làm chuyện sai trái. Kiến (見) là sai lầm về 

mặt kiến giải, Tư (思) là sai lầm về tư tưởng. Nói cách khác, quý vị suốt ngày từ sáng đến tối, 

từ đầu năm đến cuối năm, những gì quý vị thấy đều là sai lầm, những gì quý vị nghĩ đều là 

sai lầm. Kiến giải và tư tưởng sai lầm nên tạo tội nghiệp, quả báo là trong tam đồ. Do vậy, 

đức  Phật  dạy  chúng ta,  Kiến  Hoặc  là  cách  nhìn  của quý  vị  sai  lầm.  Đức  Phật  quy  nạp  vô 

lượng vô biên sai lầm [thành hai loại lớn] là kiến giải sai lầm và tư tưởng sai lầm, quy nạp 

[Kiến Hoặc] thành năm loại lớn cho dễ dạy. Sai lầm thứ nhất, chúng ta nói đến kiến giải, quý 

vị đã thấy sai. Sai lầm thứ nhất là quý vị lầm tưởng cái thân là chính mình. Điều này gọi là 

Thân Kiến, coi cái thân là chính mình, sai mất rồi! Thân chẳng phải là chính mình. Thân này 

chẳng phải là ta, ta chẳng phải là thân. Thân là gì? Trước chữ Thân, bèn thêm vào một thứ 

nữa,  “thân của  ta”,  [hiểu như  vậy]  là  đúng.  Nó chẳng phải là ta.  Giống như  chúng  ta  mặc 

quần áo, quần áo của ta, đó là đúng, quần áo chẳng phải là ta. Quý vị thấy lục đạo chúng sanh 

mê muội sâu đậm, có ai chẳng coi thân là chính mình? Đều vì thân này mà tạo nghiệp, sau 

này chịu khổ báo vô cùng, sai mất rồi! Nếu quý vị biết thân chẳng phải là ta, quý vị thấy đó, 

đầu tiên là buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông tham, sân, si, 

mạn xuống, phiền não của quý vị bèn ít đi quá nửa! Con người đều vì cái thân này mà tạo vô 

lượng vô biên tội nghiệp, tạo giết, trộm,  dâm, dối, chẳng phải đều là vì thân này  ư? Thân 

chẳng phải là chính mình, quý vị thấy có oan uổng hay không? Đạo lý này rất sâu, chẳng phải 

là mấy câu đơn giản bèn có thể nói rõ ràng. Thích Ca Mâu Ni Phật giảng cho mọi người suốt 

Tập 117  108

3 



mười hai năm, có thể thấy những thứ này sâu xa, phải nghiêm túc khéo học. Đó là kiến giải 

sai lầm đầu tiên. 



Thứ hai là Biên Kiến, Biên (邊) là nhị biên (hai bên). Các nhà khoa học hiện thời nói 

đến “tương đối”, tương đối là Biên Kiến. Tất cả hết thảy các pháp đều là đối lập. Đối lập với 

lớn là nhỏ, đối lập với dài là ngắn, đối lập với chánh là tà. Quý vị thấy đều là tương đối. Đối 

lập với ta là người khác, toàn là tương đối. Quan niệm ấy là sai lầm, vì sao? Chẳng biết khắp 

pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể, nên tự nhiên nẩy sanh đối lập. Chúng ta 

nói  đơn  giản  là  “đối  lập  với  người,  đối  lập  với  sự,  đối  lập  với  hết  thảy  vạn  vật”.  Đối  lập 

chẳng phải là chuyện nhỏ, mà là chuyện to tát, tất cả hết thảy các hành vi sai lầm đều phát 

sanh từ chỗ này. Thế giới hiện thời có quá nhiều xung đột, xung đột do đâu mà có? Do mâu 

thuẫn mà có, do lợi hại mà có. Mâu thuẫn và lợi hại do đâu mà có? Do đối lập mà có. Quý vị 

đi tìm cội nguồn, sẽ thấy là đối lập. Nếu chẳng có đối lập, sẽ chẳng có mâu thuẫn, chẳng có 

lợi hại, nên chẳng có xung đột. Xung đột ở một mức độ cao hơn sẽ là đấu tranh, mức cao hơn 

nữa của đấu tranh là chiến tranh. Vì thế, đối lập là cội nguồn của hết thảy nhân họa (tai họa 

do con người gây ra), đức Phật dạy phải lìa khỏi nó. Đức Phật lại nói: Thành kiến là sai lầm. 

Thành kiến là gì? Tự cho mình là đúng, ta đúng, kẻ khác sai quấy, đó là thành kiến. Thành 

kiến được chia ra: Thành kiến đối với nhân và thành kiến đối với quả, chia thành hai loại. 

Thành  kiến  đối  với nhân gọi  là  Giới  Thủ  Kiến,  thành kiến đối với  quả  là  Kiến  Thủ  Kiến; 

những điều này biến thành hành vi, tạo tác hết thảy thiện và bất thiện. Loại cuối cùng là Tà 

Kiến, tức là tất cả những cách nhìn sai lầm ở ngoài bốn loại trên đây đều gộp vào trong Tà 

Kiến. 



Nếu quý vị buông xuống, đoạn trừ năm thứ kiến giải sai lầm này, bèn chứng quả Tu 

Đà Hoàn trong Tiểu Thừa. Tiểu Thừa có bốn quả, quý vị đã đạt được quả thứ nhất. Quý vị 

đạt tới Tu Đà Hoàn, trí huệ và năng lực của quý vị được khôi phục đôi chút. Trong Phật pháp 

nói là chút ít, nhưng khi người thế gian chúng ta thấy [sự khôi phục ấy, bèn ca ngợi] quý vị 

rất phi phàm! Trong sáu thứ thần thông, quý vị đắc Thiên Nhãn và Thiên Nhĩ, thì cũng là nói: 

Người khác nhìn không thấy những gì quý vị có thể thấy. Quý vị có thể thấy quỷ thần, có thể 

thấy thiên thần. Đó là tiểu thông, năng lực hoàn toàn chẳng to, nhưng mạnh mẽ hơn người 

bình thường rất nhiều, tường vách chẳng thể chướng ngại. Những người ở phòng sát vách 

đang làm gì, quý vị bèn thấy thấu suốt, đều trông thấy. Chúng ta nhìn xuống mỗi tầng dưới 

trong tòa cao ốc này, họ đang làm gì, quý vị cũng thấy rất rõ ràng. Quý vị chỉ cần buông 

xuống năm thứ Kiến Hoặc, năng lực ấy bèn khôi phục. 



Tư Hoặc là cách nghĩ sai lầm, những thứ gì bị nghĩ lầm? Tham là suy nghĩ sai lầm, sân 

khuể cũng sai lầm, ngu si cũng sai lầm, ngạo mạn cũng sai lầm, hoài nghi cũng sai lầm. Vì 

sao? Trong tâm thanh tịnh không có những thứ ấy. Những thứ ấy là bệnh căn của hết thảy các 

108

Tập 117 

4 



điều bất thiện. Do vậy, trong Phật pháp, chúng còn được gọi là Tam Độc. Tham, sân, si là 

Tam Độc. Kể thêm Mạn và Nghi, bèn thành Ngũ Độc. Những thứ độc ấy là bệnh độc (virus), 

đúng là virus, con người ngã bệnh, vì sao ngã bệnh? Vì trong tâm quý vị có năm thứ bệnh 

độc ấy, bên ngoài còn phải có cái nhân gây ra bệnh. Đó là cảm ứng, quý vị bèn ngã bệnh. 

Nếu  bên  trong  đã dứt  trừ  năm  thứ  bệnh  độc  ấy,  hết  thảy  các  thứ  cảm  nhiễm  bên  ngoài sẽ 


chẳng thể  cảm  nhiễm!  Y  học  bảo là  “quý  vị  có năng lực  miễn  dịch  cao,  nên  chẳng bị lây 

bệnh”. Năm thứ ấy được gọi là Tư Phiền Não, tức là quý vị đã nghĩ sai rồi. Chớ nên có ý 

niệm tham, chớ nên có niệm sân khuể, chớ nên ngu si, chớ nên ngạo mạn, chớ nên hoài nghi, 

tâm  của  quý  vị  bèn  khôi  phục  rất  bình  thường.  Tâm  bình  thường  là  gì?  Tâm  thanh  tịnh. 

Chúng ta thấy tựa đề kinh này có chữ Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, quý vị đã đạt được điều 

thứ nhất. Tâm thanh tịnh hiện tiền là quả báo Tiểu Thừa. Quý vị đã thành tựu Tiểu Thừa, còn 

bình đẳng là [điều chứng đắc] của Bồ Tát học Đại Thừa. Vì thế, quý vị thấy: Kiến Tư phiền 

não đã đoạn thì tham, sân, si,  mạn, nghi chẳng còn nữa. Thân Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ 

Kiến, Giới Thủ Kiến, Tà Kiến chẳng còn, quý vị bèn vượt thoát lục đạo luân hồi, đắc thanh 

tịnh tâm. Thanh tịnh tâm là chân tâm. 



 “Xuất Phần Đoạn Sanh Tử” : Phần Đoạn là lục đạo. Lục đạo là từng giai đoạn một. 

Lần này chúng ta được làm thân người, trụ trong thân người chừng ấy năm, từ sống đến chết 

là một giai đoạn, đó là Phần Đoạn Sanh Tử. Thật ra, nói lời thật với quý vị: Chẳng có sanh 

tử! Sanh tử là gì? Thân thể sanh tử. Vì sao bảo quý vị “chẳng có sanh tử?” Linh hồn của quý 

vị bất tử! Hiện thời, trong những năm gần đây, tức là trong ba mươi năm gần đây nhất, thôi 

miên hết sức phổ biến trong thế giới phương Tây. Các bác sĩ tâm lý đã tiến hành thôi miên, 

chứng minh linh hồn con người bất tử. Họ cũng chứng tỏ người sau khi chết sẽ đầu thai. Từ 

thôi miên, có thể liễu giải con người đã qua lại thế gian này rất nhiều đời, xác thực là có lúc 

trong đời quá khứ làm người, lần này lại đến nhân gian. Còn có trường hợp đời quá khứ làm 

súc sanh,  đời  này  sanh vào nhân  gian.  Họ  còn  phát hiện  đời trước  sống  trên  một  tinh  cầu 

khác, đời này đến địa cầu. Chúng ta xem những báo cáo nghiên cứu của các nhà thôi miên, từ 

các báo cáo của họ, quý vị bèn khẳng định luân hồi là thật, chẳng giả. Do vậy, chứng minh 

con người chẳng chết. 



Kẻ bình phàm nói đến “linh hồn”, nhưng Phật giáo chẳng gọi nó  “linh hồn” , mà gọi nó 

là “thần thức”. Vì nó có thể biến, những tướng được hiện là cái được biến (sở biến), nó chẳng 

chết. Gọi là “linh hồn”, nhưng thật ra nó chẳng linh, nó bị mê, phải gọi là  “mê hồn”  thì mới 

đúng, chẳng thể gọi nó là linh hồn, nó chẳng linh! Nếu nó linh, nó có thể chọn lựa nơi rất tốt 

đẹp để đi đầu thai. Vì sao đến đầu thai trong nhà người bần cùng, nghèo khổ? Nó chẳng linh! 

Vì sao đến đầu thai trong loài súc sanh, lại còn đến đầu thai trong loài ngạ quỷ hay trong địa 

ngục? Có thể thấy nó chẳng linh, mà đúng là mê hoặc, điên đảo. Đã giác ngộ, bèn gọi là “linh 

tánh”; khi nào người ấy giác ngộ? Khi người ấy thành Thanh Văn hay Bích Chi Phật bèn giác 

Tập 117  108

5 



ngộ. Thanh Văn là A La Hán, người ấy chứng đắc A La Hán quả, vượt thoát lục đạo, vĩnh 

viễn  chẳng  còn  trở  vào  lục  đạo.  Nếu  người  ấy  vào  trong  lục  đạo,  người  ấy  rất  sáng  suốt, 

chẳng mê. Người ấy đến làm gì? Đến độ chúng sanh, chẳng phải là đến để chịu báo, vì cái 

nhân của lục đạo đã đoạn mất, cái nhân ấy là Kiến Tư phiền não; người ấy đã đoạn hết Kiến 

Tư phiền não, nên chẳng có cái nhân của lục đạo. [Hàng Bồ Tát] vào trong lục đạo để độ 

chúng sanh. Do lẽ đó,  “xuất Phần Đoạn Sanh Tử”  là [thoát khỏi] sự sanh tử trong lục đạo. 



 “Nhi  nhập  ư  Niết  Bàn  giả”   (mà  nhập  Niết  Bàn),  Niết  Bàn  là  dịch  âm  một  danh  từ 

trong tiếng Phạn của Ấn Độ, có nghĩa là  “bất sanh, bất diệt”.  Sanh tử trong lục đạo chẳng 

còn nữa, bất sanh, bất diệt. Người ấy đã chứng đắc bất sanh, bất diệt, nhưng chẳng rốt ráo, 

chưa  viên  mãn,  [đó  là]  Tiểu  Thừa  Niết  Bàn.  Đức  Phật  chứng  đắc  Đại  Bát  Niết  Bàn 

(Mahāparinirvāṇa), đấy  mới  là  rốt  ráo.  Niết  Bàn  là  lìa  khổ, được  vui  thật  sự.  Tịnh  Ảnh  Sớ 

chép:   “Như  Lai  sở  thuyết ngôn  giáo  danh  Thanh. Xan  thanh  ngộ  giải, cố  viết  Thanh  Văn” 

(ngôn giáo do đức Như Lai đã nói được gọi là Thanh. Do nếm pháp vị của Thanh mà ngộ 

giải, nên gọi là Thanh Văn). Đây là trích dẫn cách giảng trong Tịnh Ảnh Sớ, ý nghĩa đại khái 

giống nhau, đều  là  nghe  đức  Phật  giảng kinh,  thuyết  pháp, bèn  khai  ngộ.  “Xan  thanh ngộ 

 giải” : Xan (餐) là ăn cơm, tức là nói đến pháp vị. [Xan Thanh] là nếm trải pháp vị. Đây là tỷ 

dụ, nghe Thanh, tức là nghe thanh giáo (giáo huấn bằng âm thanh) và ngôn luận của Thích 

Ca Mâu Ni Phật bèn khai ngộ. Khai ngộ là buông Kiến Tư phiền não xuống. Nếu khai ngộ 

mà chẳng buông xuống, vô dụng, đó là giải ngộ, không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Khi khai 

ngộ, thật sự buông Kiến Tư phiền não xuống, chẳng thấy lục đạo nữa. Lục đạo là giả, chẳng 

thật, giống như giấc mộng, đã tỉnh giấc bèn gọi là Thanh Văn. 



Bích Chi Phật là gì? Bích Chi (Pratyeka) là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Hán, có nghĩa 

là Nhân Duyên. Nhân duyên ấy gồm mười hai mối nhân duyên,  “Phật”  dịch là Giác.  “Cố 

 cựu dịch Bích Chi Phật vi Duyên Giác”  (nên dịch theo lối cổ thì là Duyên Giác). Ngài giác 

ngộ nhờ nhân duyên, chứ không nhất định cậy vào Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh, thuyết 

pháp. Nói thông thường, ngộ tánh của Ngài rất cao, chúng ta thường nói là những “đứa bé 

thiên tài”. Chẳng nhất định gặp nhân duyên nào, Ngài khai ngộ, hiểu minh bạch ngay lập tức, 

hoặc là Ngài thấy, nghe, tiếp xúc [các nhân duyên bèn khai ngộ]. Những vị ấy suốt một đời 

này, tuy chẳng nghe đức Phật giảng kinh, thuyết pháp, nhưng khẳng định là trong đời quá 

khứ đã từng nghe, có thiện căn, nên gặp duyên bèn có thể khai ngộ. Nếu vị ấy không có thiện 

căn, duyên dẫu nhiều đến mấy, vẫn chẳng thể khai ngộ!  “Tân dịch vi Độc Giác”  (dịch theo 

lối  mới  là  Độc  Giác),  Độc  Giác  càng  thông  minh  hơn  nữa.  Theo  sách  Đại  Thừa  Nghĩa 

Chương đã giảng, Duyên Giác có hai cách giải thích. Loại thứ nhất là  “quán Thập Nhị Nhân 

 Duyên, đoạn Hoặc, chứng Chân, tùng duyên đắc giác, cố danh Duyên Giác”  (quán mười hai 

nhân duyên, đoạn Hoặc, chứng Chân, do duyên mà giác ngộ, nên gọi là Duyên Giác). Mười 

hai nhân duyên, đầu tiên là Vô Minh (Avidyā). Vô Minh duyên Hành, Hành duyên Thức. Vô 

108

Tập 117 

6 



Minh  ở  đây  chẳng  phải  là  Căn  Bản  Vô  Minh,  mà  là  Chi  Mạt  Vô  Minh,  cũng  có  nghĩa  là 

những vô minh đã được nói trong lục đạo đều rất thô, hoàn toàn chẳng giống Căn Bản  Vô 

Minh, phá được Căn Bản Vô Minh bèn thành Phật. Trong lục đạo, loại vô minh này (Chi Mạt 

Vô Minh) biến hiện lục đạo. Khi phá được loại vô minh này, lục đạo chẳng còn nữa. Do vô 

minh, quý vị mới tạo nghiệp.  “Hành”  (Saṅkhāra) là tạo nghiệp trong đời quá khứ. Mười hai 

nhân duyên nói về nhân quả ba đời, Vô Minh và Hành là nhân quả đời quá khứ. Có nhân 

trong  đời  quá  khứ,  nên  quý vị  mới  đến  đầu  thai.  “Thức”   (Vijñāna)  là  thần  thức,  chúng  ta 

thường gọi nó là “linh hồn”. Linh hồn đến đầu thai, tìm cha mẹ, cha mẹ và kẻ ấy có duyên. 

Trong phần trước đã nói, có ân, có oán, có nợ nần, có những mối quan hệ ấy, nên kẻ đó bèn 

đến. Chẳng có những mối quan hệ ấy, kẻ đó sẽ chẳng tìm quý vị. Vì thế, con cái là duyên. 

Tôi nhớ năm 1977, lần đầu tiên tôi đến Hương Cảng giảng kinh tại giảng đường của lão hòa 

thượng Thọ Dã tại đường Lam Đường (Blue Pool Road) ở Hương Cảng, tức là Quang Minh 

Giảng Đường. Lão hòa thượng Thọ Dã học Hoa Nghiêm, tôi giảng tại chỗ Ngài hai tháng, 

giảng Lăng Nghiêm. Trong giảng đường, có một cặp câu đối do chính lão pháp sư viết. Vế 

trên là  “phu thê thị duyên, hữu thiện duyên, hữu ác duyên, oan oan tương báo”  (vợ chồng là 

duyên, có thiện duyên, có ác duyên, oan oan tương báo), nói về [mối quan hệ] vợ chồng. Vế 

dưới là  “nhi nữ thị trái, hữu thảo trái, hữu hoàn trái, vô trái bất lai”  (con cái là nợ, có đòi 

nợ, có trả nợ, không nợ chẳng đến). Câu đối ấy rất đáng cảnh tỉnh. Tôi ở nơi ấy hai tháng, 

mỗi ngày đều thấy, nên có thể nhớ kỹ đôi câu đối ấy. Lúc đó, lão pháp sư đã di đân sang Mỹ; 

khoảng mấy năm sau, tôi cũng di dân đến Mỹ, gặp Ngài tại Nữu Ước, lão pháp sư và tôi rất 

có duyên phận. Do vậy, trong thế gian này, phải thấy thấu suốt sự việc, phải tham thấu thì 

quý vị mới có thể thật sự hạ quyết tâm chẳng muốn luân hồi nữa, chẳng làm chuyện ngốc 

nghếch ấy! 



Quý vị thấy Thức, Thức (Vijñāna) là thần thức, [gọi thông tục là] linh hồn đi đầu thai. 

Đầu thai trong thai mẹ bèn gọi là Danh Sắc, có hình dạng một người chưa phát triển đầy đủ, 

thường nói là [thai mới tượng hình] hai ba tuần, tức là cấn thai hai ba tuần, chưa có hình dạng 

con  người,  nên  gọi  là  Danh  Sắc  (Nāmarūpa).  Danh  là  gì?  Danh  là  tinh  thần,  nó  có  Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức. Sắc là nó có nhục thể, nhưng chưa có hình dạng con người hoàn bị. Dần 

dà, khoảng chừng năm sáu tháng, bèn có hình dạng con người, có đầu, có mắt, quý vị có thể 

nhìn thấy; khi ấy, chẳng gọi là Danh Sắc nữa, mà gọi là Lục Nhập (Ṣaḍāyatana). Nó giống 

như con người, nhưng vẫn ở trong tử cung của mẹ, chúng ta thường nói là  “trụ thai”.  Mười 

tháng, thời gian trụ thai đã mãn, bèn ra khỏi thai, được sanh ra. Sanh ra là gì? Sanh ra chẳng 

gọi là  “xuất sanh”,  mà gọi là Xúc (Sparśa), vì thân thể của nó tiếp xúc với ngoại giới, có cảm 

nhận, [đó là] Thọ (Vedanā), nó có Ái (Tṛṣṇā), có Thủ (Upādāna), có Hữu (Bhava). Nói cách 

khác, những tập khí phiền não của nó khởi lên hiện hành. Ái, Thủ, Hữu là suốt cả một đời, từ 

lúc quý vị lọt lòng cho đến khi già chết, suốt một đời [luôn là Ái, Thủ, Hữu]. Sáu căn của quý 

Tập 117  108

7 



vị tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, điều gì hợp với ý mình, quý vị bèn tham ái. Từ tham ái, quý 

vị mong đạt được; đạt được là Thủ. Ta muốn khống chế nó, muốn chiếm hữu nó, đó là hành 

vi. Có hành vi ấy thì là Hữu. Hữu là gì? Có nghiệp, trong A Lại Da Thức bèn kết nghiệp. 

Nghiệp có thiện nghiệp và ác nghiệp, nghiệp lực dẫn dắt quý vị thọ báo trong đời sau. Vì thế, 

đời sau lại có sanh, lại có lão tử, vĩnh viễn tuần hoàn. 



Mười hai điều này trong luân hồi, được gọi là Thập Nhị Luân (Dvādaśanidāna), đó là 

nhân duyên. Chỉ cần phá vỡ được một thứ trong mười hai món, toàn thể sẽ bị phá, đoạn hết; 

nhưng phải phá nơi nhân, chứ không thể phá nơi quả. Đối với nhân, quý vị biết là hai điều 

trước, tức là Vô Minh và Hành thuộc về đời quá khứ, chúng ta chẳng có cách nào trở lại đời 

quá khứ để giải quyết vấn đề. Sanh, lão, tử là vị lai, nói đến ba đời, cũng chẳng có cách nào! 

Vị lai vẫn chưa xảy tới, chúng ta cũng chẳng thể giải quyết vấn đề trong vị lai, phải [giải 

quyết] ngay trong hiện tại. Giải quyết vấn đề ngay trong hiện tại thì nơi nhân chỉ có ba chữ. 

Do Xúc là quả báo, chẳng thể giải quyết nơi quả. Người giải quyết nơi quả là gì? Tự sát là 

giải quyết nơi quả; tự sát chẳng thể giải quyết vấn đề. Giải quyết nơi nhân bèn có ba thứ là 

Ái, Thủ, Hữu. Có thể đoạn được một trong ba điều ấy, bèn chứng quả Bích Chi Phật, chư vị 

phải biết điều này. Ái là mê hoặc, quý vị chẳng liễu giải chân tướng sự thật. Thủ là quý vị tạo 

tác, nói theo hiện thời là quý vị muốn khống chế, muốn chiếm hữu, quý vị đã tạo nghiệp! 

Khống chế tạo nghiệp nhẹ, chiếm hữu tạo nghiệp nặng. Trong tạo nghiệp, lại có thiện, ác, có 

thiện  nghiệp,  có  ác nghiệp,  những  điều này  đều  gọi  là  Hữu. Trong  đời này,  quý vị lại tạo 

nhân, đời sau phải chịu quả báo. Do đó, đời sau lại có sanh, lại có lão tử. Người thông minh 

tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, đổ công dốc sức đoạn trừ Ái. Trong một chữ Ái, bao gồm Tam 

Độc, tham, sân, si, vì sao? Ưa thích bèn yêu mến, chẳng ưa thích bèn hận, hận là sân. Cội rễ 

của tham dục và sân khuể là ngu si. Do đó, một chữ Ái bao gồm tham, sân, si. Thủ là hành 

động, Ái là ý niệm, còn chưa có hành động, bao gồm oán hận, sân khuể, nhưng chưa phát tác. 

Trong tâm có ý niệm ấy, nhưng chưa phát tác. Thủ là đã phát tác; hễ phát tác, nghiệp bèn 

thành  tựu.  Cổ  nhân nói:   “Muôn  thứ  chẳng  mang  được,  chỉ  có  nghiệp  theo  thân” ,  “có”   là 

nghiệp, quý vị có nghiệp. Quý vị đã tạo nghiệp, đời sau có quả báo, đời sau lại có sanh, đã 

sanh bèn có lão tử. Đó là mười hai chữ! 



Đức Phật giảng mười hai nhân duyên, những người ấy thông minh hơn Thanh Văn, 

Thanh Văn phải giảng Tứ Đế thì mới có thể khai ngộ. Đức Phật giảng những điều này đơn 

giản hơn Tứ Đế, vừa nói, người ấy bèn hiểu rõ. Nếu đoạn từ Ái, sẽ là người thông minh nhất, 

thật  sự  dốc  sức  từ  Kiến  Tư  phiền  não,  sẽ  đoạn  sạch  làu  làu.  Tập  khí  phiền  não,  nghiệp 

chướng  sâu  nặng,  đoạn  từ  Thủ.  Tuy  có  ý  niệm,  nhưng  chẳng  tạo  các  nghiệp  ấy;  biết  tạo 

nghiệp  thì  về  sau  phải  chịu  báo,  nên  chẳng  Thủ,  chẳng  có  hành  động.  Có  ý  niệm,  nhưng 

không có hành động thì cũng được, cũng có thể vượt thoát. Loại thứ ba rất cao, quý vị thấy 

nhé, người ấy có Ái, có Thủ, nhưng sau đó là gì? Người ấy chẳng có Hữu, lợi hại lắm! Đó là 

108

Tập 117 

8 



gì? Tâm địa người ấy thanh tịnh, chẳng lưu lại dấu vết, kẻ bình phàm chẳng thể làm được 

chuyện này; do đó, đây là một người tu hành chân chánh. Người tu hành chân chánh vì sao 

còn có Ái và Thủ? Ái và Thủ là phương tiện thiện xảo. Đại đa số chẳng có Hữu, đó là gì? Là 

Bồ Tát đến thế gian này, nên dùng thân Thanh Văn để đắc độ, liền hiện thân Thanh Văn để 

độ thoát. Nên dùng thân Duyên Giác để độ người khác, liền hiện thân Duyên Giác để độ. Đó 

là bậc Bồ Tát tái lai, kẻ bình phàm chẳng thể nào làm được! Trong tiểu thuyết, chư vị thấy Tế 

Công có Ái, có Thủ, nhưng chẳng có Hữu. Lợi hại lắm, chẳng phải là chuyện kẻ bình phàm 

hòng làm được. Ngài cười hì hì, hà hà với mọi người, cũng ăn, uống, vui chơi, nhưng người 

khác tạo tội nghiệp, Ngài chẳng tạo tội nghiệp, lợi hại lắm! Vì sao? Tâm địa Ngài thanh tịnh, 

chẳng nhiễm mảy trần. Ngài cùng mọi người chơi đùa, nhưng Ngài chẳng động niệm. Trong 

ý Ngài, chẳng có phân biệt, chấp trước, người như vậy thì mới được! 



Tế Công là nhân vật có thật, thật sự có chuyện ấy, chẳng giả. Ngài sống vào thời Tống, 

sanh  nhằm  đời  Nam  Tống,  cùng  thời  với  Nhạc  Phi,  họ  đều  là  người  thời  ấy.  Bố  Đại  hòa 

thượng cũng là người thời ấy. Nhưng vào thời đầu Dân Quốc, lại xuất hiện một vị dường như 

chẳng khác gì Tế Công, được gọi là Kim Sơn Hoạt Phật (Phật sống chùa Kim Sơn). Vị này 

có thật, chẳng giả. Ngài cũng là người xuất gia, lôi thôi, lếch thếch, ở lẫn lộn với người tại 

gia, cũng là có ăn, có uống, có cười cợt, có nói năng ồn ào, nhưng chẳng nhiễm mảy trần. 

Thuở trẻ, tôi giảng kinh tại Đài Bắc. Lão pháp sư Lạc Quan là người thuộc thế hệ trưởng bối 

của chúng tôi, nay Ngài đã mất, bảo tôi Sư đã từng gặp gỡ Kim Sơn Hoạt Phật. Kim Sơn 

Hoạt Phật có pháp danh là Diệu Thiện. Pháp sư Diệu Thiện ở cùng một chỗ với Sư suốt bốn 

tháng, nên Sư biết Ngài rất rõ. Sư nói [pháp sư Diệu Thiện] quả thật giống như Tế Công, lôi 

thôi, ăn vận kỳ quặc, thật sự đi một đôi hài cỏ đã rách, khoác một cái áo dài, bên trong mặc 

một cái quần ngắn, quanh năm suốt tháng mặc bộ quần áo ấy, tới tiết Đông cũng chẳng lạnh, 

trời  Hè  cũng  chẳng  nóng,  rất  lợi  hại!  Suốt  đời  Ngài  chẳng  tắm  rửa,  nhưng  trên  người  có 

hương thơm hoa sen. Cả đời không tắm rửa, cũng chẳng giặt quần áo, nên cổ áo đóng đầy 

những thứ đen xì, dơ bẩn, nhưng quý vị ngửi thì vẫn có mùi thơm. Lại còn khi ngửi, có rất 

nhiều người bị bệnh vừa ngửi liền lành bệnh, [ngửi mùi] có thể trị bệnh! 



Đúng là Ngài có thần thông. Lão hòa thượng Lạc Quan bảo tôi:  “Nếu ngài Diệu Thiện 

 chẳng phải là A La Hán thì tối thiểu cũng là A Na Hàm”.  Vì Lậu Tận Thông [phàm nhân sẽ] 

chẳng nhìn ra. Ngài có thể phân thân, cùng một lúc thấy Ngài đến chỗ này, mà ở chỗ khác, 

Ngài cũng tụ hội với những người ở đó, Ngài có thể phân thân! Về sau, người ta thấy: “Ngày 

nọ, thầy ở chỗ tôi”. “Đâu có! Thầy ở chỗ tôi mà!”, cho nên biết Ngài có thể phân thân. Quý 

vị hỏi Ngài có phân thân hay không? Ngài cười khúc khích, chẳng trả lời. Vì thế, những sự 

tích thần kỳ về Ngài rất nhiều. Pháp sư Lạc Quan đã viết một quyển sách về Ngài, có tựa đề 

là Kim Sơn Hoạt Phật Thần Dị Lục. Tại Đài Loan, còn có một vị pháp sư là pháp sư Chử 

Vân cũng viết một quyển sách ghi các chuyện kỳ lạ của Ngài, nhưng pháp sư Chử Vân chưa 

Tập 117  108

9 



hề gặp Ngài! Sư đến khắp nơi hỏi dò, thỉnh giáo những vị lão hòa thượng biết những chuyện 

ấy, kể lại chuyện xưa, Sư ghi chép lại thành cuốn Kim Sơn Hoạt Phật Truyền Kỳ. Như vậy 

thì  quán  mười  hai  nhân  duyên,  đoạn  Hoặc,  chứng  Chân,  từ  duyên  mà  khai  ngộ, nên  gọi  là 

Duyên Giác. 



Loại thứ hai,  “nhân kiến phong động thụ đẳng đẳng ngoại giới sự tướng chi duyên, nhi 

 đắc giác ngộ, viết Duyên Giác”  (do thấy những sự tướng bên ngoài như gió lay động cây 

v.v… làm duyên mà giác ngộ, nên gọi là Duyên Giác). Đó là gì? Ra đời nhằm lúc chẳng có 

Phật pháp tồn tại trong thế gian. Do vị ấy thiện căn sâu dầy, chẳng nhất định do nhân duyên 

nào, thấy gió thổi lá rụng, mưa rơi trên tàu chuối, bèn khai ngộ. Chẳng nhất định là lúc nào, 

chẳng nhất định là nơi chốn nào, duyên của vị ấy đã đến. Vì thế, chúng tôi tin tưởng, vị ấy 

gặp những sự biến hóa trong đại tự nhiên giới đều là do Phật, Bồ Tát gia trì, duyên của vị ấy 

đã chín muồi. Phật, Bồ Tát biết nên dùng phương pháp gì để giúp vị ấy giác ngộ. Vì vậy, 

Phật, Bồ Tát không nhất định hiện thân người, mà có thể hiện thân mưa, gió, có thể hiện ra 

những hiện tượng tự nhiên, khiến cho vị ấy vừa nhìn bèn hoát nhiên khai ngộ. Đó là Duyên 

Giác. 



Tiếp đó, [sách Chú Giải] nói:  “Thiên Thai nhất gia cánh khu phân thử nhị danh viết”  

(tông Thiên Thai lại còn phân biệt địa vị ấy thành hai danh xưng). Đây là do Thiên Thai đại 

sư nói. Thông thường, trong Phật pháp, quá nửa là sử dụng [các giáo thuyết] của tông Thiên 

Thai. Tông Thiên Thai nói [Bích Chi Phật] là Duyên Giác và Độc Giác.  “Xuất hữu Phật thế, 

 quán thập nhị nhân duyên nhi đắc ngộ giả, vị Duyên Giác”  (người xuất sanh nhằm lúc cõi 

đời có Phật, quán mười hai nhân duyên, đắc ngộ, thì là Duyên Giác). Nghe đức Phật giảng 

mười hai nhân duyên, khai ngộ. [Tông Thiên Thai] chẳng nói là   “nghe” , mà nói là Quán. 

Quán là gì? Sử dụng trí huệ, còn Nghe là dùng Nhĩ Thức. Kẻ bình phàm dùng Nghe, những 

gì quý vị nghe được là tri thức. Dùng Quán thì những gì quý vị ngộ là trí huệ, khác hẳn. Vì 

thế, Quán có tác dụng mạnh mẽ hơn Nghe. Nghe là dùng Nhĩ Thức, Quán là dùng tánh Nghe, 

giống như Quán Thế Âm Bồ Tát  “phản văn, văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo” (xoay 

trở lại nghe nơi tự tánh, tánh trở thành đạo vô thượng). Ngài chẳng sử dụng Nhĩ Thức, mà 

dùng tánh Nghe. Tánh Nghe nghe Thanh Tánh bèn khai ngộ, có ý nghĩa khác hẳn! Nay chúng 

tôi nói là tri thức và trí huệ thì mọi người sẽ dễ hiểu. Dùng Nhĩ Thức thì những gì quý vị 

nghe được là tri thức (kiến thức); nếu dùng tánh Nghe, quý vị nghe được trí huệ, hoàn toàn là 

chuyện khác nhau! Ở đây, dùng tánh Nghe để nghe mười hai nhân duyên, vị ấy khai ngộ, 

được  gọi là  Duyên  Giác,  [xuất thế]  nhằm  lúc  cõi đời  có  Phật.  “Xuất  vô  Phật thế” (ra  đời 

nhằm lúc chẳng có Phật), lúc vị ấy xuất sanh, trong thế gian này chẳng có Phật pháp, chẳng 

có Tam Bảo. Trong hoàn cảnh ấy, vị ấy   “quán phong xuy thụ động, diệp lạc, hoa phi chi 

 ngoại duyên”  (quán duyên bên ngoài như gió thổi cây rung động, lá rụng, hoa bay), trông 

thấy những hiện tượng tự nhiên ấy, vị ấy khai ngộ. Hoặc thấy tia chớp, hoặc nghe tiếng sấm 

109

Tập 117 

0 



cũng khai ngộ, loại người ấy được gọi là Độc Giác. Vì thế, có thể biết Độc Giác là người vô 

cùng thông minh, thiện căn sâu dầy. Chúng ta cũng có thể hiểu và tin tưởng người ấy trong 

đời quá khứ đều là đời đời kiếp kiếp tu hành trong Phật môn, do thiện căn sâu dầy, nên gặp 

những duyên ấy mới có thể xúc động. 



Chúng ta lại xem phần kinh văn tiếp theo:  “Thượng chi Thanh Văn, Bích Chi Phật, Nhị 

 Thừa, quân vi Phật đệ tử trung chi hạ căn”  (Hàng Nhị Thừa Thanh Văn và Bích Chi Phật 

trên  đây  đều  là  kẻ  hạ  căn  trong  các  đệ  tử  của  đức  Phật),  thượng  căn  là  Bồ  Tát,  hạ  căn  là 

Thanh Văn và Duyên Giác.  “Kim chư đại sĩ” , [nghĩa là] nay kinh này toàn nói đến các vị đại 

sĩ, những vị Bồ Tát ấy  “viễn siêu ư thử” , [nghĩa là] vượt trỗi bọn họ (hàng Nhị Thừa) quá 

nhiều.  “Như Chân Giải viết: Nhị Thừa tuy đắc tam Không môn”  (Như sách Chân Giải nói: 

“Nhị Thừa tuy đắc ba Không môn”), trong phần sau sẽ nói về ba Không môn là Không, Vô 

Tướng, Vô Nguyện, họ cũng đạt được [ba môn ấy]. Tuy đạt được,  “duy trầm Thiên Không”  

(chỉ chìm đắm nơi Thiên Không), đọa trong Thiên Chân Niết Bàn, đã lệch về Không. Do đó, 

chẳng thể thọ dụng, chẳng thể đắc đại tự tại, chỉ có thể chứng tiểu quả. Trong ba học vị, họ 

chỉ đạt được học vị thứ nhất. A La Hán và Bích Chi Phật là học vị thứ nhất, đều gọi là Tiểu 

Thừa. Bồ Tát là học vị thứ hai, Phật Đà là học vị thứ ba, là học vị cao nhất. Thanh Văn và 

Duyên Giác giống như học vị Học Sĩ (Cử Nhân) trong nhà trường hiện thời; Bồ Tát là Thạc 

Sĩ (Cao Học), Phật Đà là Tiến Sĩ. Tỷ dụ như vậy thì mọi người rất dễ hiểu! 



 “Bồ  Tát  bất  nhiên,  năng  đạt  huyễn  võng”   (Bồ  Tát  chẳng  vậy,  có  thể  thấu  đạt  lưới 

huyễn). Bồ Tát chẳng giống họ, cao minh hơn họ rất nhiều. Bồ Tát thông đạt y báo và chánh 

báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều chẳng thật.  “Huyễn võng”  (幻網) là tỷ dụ, huyễn 

là giả, mộng, huyễn, bọt, bóng, chẳng thật. Nhưng người Tiểu Thừa coi chúng là thật, thật sự 

tách rời chúng, chẳng dám tiến lên nữa, tiến lên thì sợ đọa lạc. Do vậy, họ trụ trong Chân 

Không, ngỡ Không là thật. Bồ Tát thông đạt “tướng là giả tướng, tướng chẳng có chướng 

ngại”.  “Đắc bình đẳng pháp, cố tuy trụ tam Không môn, nhi bất trụ vô vi, bất trụ hữu vi”  

(đắc pháp bình đẳng, nên tuy trụ trong ba Không môn, mà chẳng trụ vô vi, chẳng trụ hữu vi), 

điều này cho thấy các Ngài cao minh hơn Nhị Thừa quá nhiều. Nhị Thừa thì như thế nào? Đã 

vượt trỗi pháp hữu vi, nhưng trụ trong pháp vô vi. Nhị Thừa trụ Không, vô vi là Không, hữu 

vi  là  Có.  Có  là  Huyễn  Hữu,  Không  là  Chân  Không.  Chân  Không  và  Huyễn  Hữu  là  một, 

chẳng hai. Người Nhị Thừa chẳng biết điều này, chẳng đạt tới cảnh giới này. Bởi lẽ đó, như 

ngài Tế Công tuy hiện thân La Hán, nhưng trên thực tế, Ngài vượt xa hàng A La Hán, vì sao? 

Không lẫn Có đều chẳng trụ, đắc đại tự tại. A La Hán trụ Không, chẳng trụ Có, chẳng đến 

nhân gian. Những vị đến nhân gian đều do duyên phận đặc thù, đến giúp đỡ người khác. 



Như trong Từ Bi Tam Muội Thủy Sám có nói quốc sư Ngộ Đạt có duyên phận đặc biệt 

với một vị A La Hán là tôn giả Ca Nặc Ca. Vị A La Hán ấy biết trong tương lai Sư sẽ gặp 

Tập 117  109

1 



chuyện không may, sẽ gặp tai nạn lớn, Ngài sẽ giúp Sư hóa giải tai nạn ấy. Vì thế, Ngài biến 

hóa thành một gã ăn mày, lại còn là một gã ăn mày bệnh tật rất nặng, thân thể tươm mủ, hôi 

thối khôn sánh, người bình phàm đều chẳng muốn đến gần! Vị A La Hán ấy cố ý khiến cho 

quốc sư Ngộ Đạt trông thấy. Lúc đó, ngài Ngộ Đạt còn chưa là quốc sư, còn chưa nổi tiếng. 

Quốc sư Ngộ Đạt là cao tăng mười đời. Sư xuất gia tu hành lần này là đời thứ mười, mỗi lần 

mất đi lại trở vào nhân gian, lại xuất gia, mười đời đều là xuất gia cao tăng, làm thầy của đế 

vương. Vì thế, người xuất gia lỗi lạc hơn mọi người đều chẳng phải do một đời tu thành, mà 

là mười đời! Khi Sư chưa nổi danh, gặp người ăn mày ấy, thấy người ấy rất đáng thương. Sư 

thật sự giúp đỡ, dùng đầu lưỡi liếm vết thương ứa mủ, hút chất độc ra, người bình thường 

chẳng thể làm được! Vị A La Hán ấy khảo nghiệm Sư, thấy Sư từ bi chân thật, chẳng giả, từ 

bi  đến  mức  độ  nào?  Khá  lắm!  Ngài  thấy  rất  vừa  lòng,  bèn  bảo  quốc  sư  Ngộ  Đạt:  “Trong 

tương lai, nếu thầy gặp tai nạn to lớn, hãy đến tìm tôi”. Ngài nói: “Tôi ở Tứ Xuyên”, cho Sư 

biết địa phương đó. “Thầy lên trên núi, thấy trên núi có hai cây tùng mọc cùng một chỗ, đến 

chỗ cây ấy gọi tên tôi, tôi sẽ xuất hiện”. 



Chẳng biết trải qua bao nhiêu năm, Hoàng Thượng thật sự bái Sư làm thầy, phong làm 

Quốc Sư. Có một ngày, Hoàng Thượng tặng Sư một bảo tọa bằng trầm hương. Quý vị thấy 

đồng tu tặng tôi chuỗi hạt bằng trầm hương này, nghe nói mấy hạt này rất quý, tôi chẳng biết, 

trước nay tôi chưa hề dùng thứ trân quý này. Người ở Đài Loan tặng cho tôi, phải đến mười 

mấy vạn đồng Đài Loan mới có được một chuỗi hạt như vậy! Trầm Hương làm thành ghế 

Thái Sư126[3], rất nổi tiếng quý báu. Bảo tọa trầm hương ấy, hai người chẳng khiêng được! 

Hoàng Thượng tặng Sư bảo tọa ấy. Sư ngồi trên đó cảm thấy rất đắc ý, cảm thấy dường như 

chính mình tuyệt diệu lắm, người xuất gia nào trong thiên hạ cũng chẳng thể sánh bằng ta! 

Tâm niệm ngạo mạn vừa sanh khởi, thần hộ pháp lìa bỏ. Thần hộ pháp vừa rời khỏi, oán thân 

trái chủ tìm đến bên thân. Oán thân trái chủ rất lợi hại, [đời trước], Sư và kẻ ấy cùng làm 

quan đời Hán, là đồng sự của nhau. Quốc sư Ngộ Đạt thuở ấy hại chết, hãm hại kẻ ấy, khiến 

cho Hoàng Thượng xử tử kẻ ấy. Kẻ ấy niệm niệm chẳng bỏ lòng oán hận, muốn báo cừu; 

nhưng Sư đã xuất gia, tu hành rất nghiêm túc, có thần hộ pháp bảo vệ, quỷ hồn chẳng thể kề 



126[3] Ghế Th|i Sư (Th|i Sư Ỷ) l{ một loại ghế dựa xuất hiện từ thời Tống. Ghế Th|i Sư hiện thời phổ 

biến nhất theo kiểu đời Thanh, lưng cao, thường chạm rỗng. Ghế l{m bằng gỗ quý (như tử đ{n, hồng 

mộc, lê hoa v.v…), lưng ghế thường chạm trổ th{nh hình hoa l|, có chỗ để dựa tay hai bên. Chỗ dựa tay 

cũng chạm rỗng th{nh hình m}y cuộn, hoa, l|, hoặc chữ Triện, chữ Thọ, chữ Phước v.v. . Th|i Sư Ỷ kiểu 

đời Thanh đòi hỏi lưng dựa v{ hai chỗ dựa tay phải tạc liền một khối. Ghế thường to v{ rộng, không lót 

đệm. Thoạt đầu, loại ghế n{y chỉ dùng trong cung đình, hoặc nha môn. Về sau, chỉ có những người có 

địa vị, quan chức trong x~ hội mới được dùng. Hiện thời, ghế Th|i Sư thường được trưng bầy trong tư 

gia như một c|ch khoe gi{u sang kín đ|o (vì do l{m bằng gỗ quý v{ tốn nhiều công chạm trổ nên kh| 

đắt tiền). Chỉ từ đời Thanh trở đi, mới bắt đầu có khuynh hướng gắn một phiến đ| quý (thường l{ đ| 

Đại Lý chạm trổ th{nh hình sơn thủy gắn v{o giữa lưng ghế), nhưng kiểu ghế Th|i Sư có gắn đ| vẫn 

không được ưa chuộng cho lắm. Thậm chí có người chê kiểu ghế Th|i Sư có lưng gắn đ| l{ thô tục. 

109

Tập 117 

2 



cận. Lần này, làm quốc sư, thần hộ pháp càng nhiều hơn. Vì nhận lãnh bảo tọa trầm hương 

ấy, dấy lên một niệm tâm ngạo mạn, thần hộ pháp bỏ đi, oan gia bèn tới dựa vào thân Sư, 

khiến cho trên đầu gối Sư mọc lên một mụn ghẻ hình mặt người, gần như sắp mất mạng. Vị 

này là thầy của Hoàng Thượng, những thầy thuốc giỏi nhất nước và ngự y đều trị liệu, nhưng 

chẳng có cách nào [chữa lành]. Sư đột nhiên nhớ tới thuở trước từng gặp một gã ăn mày. 

Nghĩ tới người ấy, Sư nói: “Nay ta gặp phải đại nạn này, hãy đi tìm thử xem!” Tới nơi đã 

được chỉ ở Tứ Xuyên, quả nhiên thấy hai cây tùng. Sư bèn gọi to ở đó. Vừa gọi, bèn thấy sau 

cây có chùa miếu, A La Hán Ca Nặc Ca tôn giả bèn xuất hiện. Vừa thấy Ngài xuất hiện, xa 

lìa đã lâu nay mới gặp gỡ: “Ta bảo ông tới, quả nhiên ông thật sự tới”. Ngài bèn giảng cho Sư 

biết nhân duyên nhiễm bệnh: “Mười đời trước, các ông là đồng sự127[4], các ông là bạn bè. 

Do ông ghen ghét, chướng ngại bèn hại ông ta. Người ta niệm niệm chẳng quên”. Do vậy, 

dùng nước Từ Bi Tam Muội rửa ghẻ mặt người để hóa giải, điều đình, hóa giải. Đối phương 

đã nhận lời, mối oán kết ấy được hóa giải, ghẻ mặt người bèn khỏi hẳn! Quý vị ngẫm xem, 

cao tăng mười đời, lỡ hại chết một người, mà kẻ đó chẳng bỏ mối oán cừu ấy, đợi cơ hội để 

báo thù, đáng sợ quá! 





Pháp  sám  hối  Từ  Bi  Thủy  Sám  vẫn  còn  lưu  truyền.  Hiện  thời,  trong  Phật  môn,  lạy 

Thủy Sám rất nhiều. Lạy Thủy Sám thì nhất định phải nói rõ ràng, minh bạch chuyện này. 

Con người phải dùng cái tâm từ bi thật sự để đối đãi người khác, tiếp độ vật, chớ nên hại 

người. Sát sanh hại mạng, quý vị hại người ta, người ta hận quý vị. Quý vị hại súc sanh, quý 



127[4] Đời trước, quốc sư Ngộ Đạt l{ Viên Áng (200-150 trước Công Nguyên), tự l{ Ty, l{ người nước 

Sở, rất t{i giỏi, được người thời ấy xưng tụng l{ Vô Song Quốc Sĩ. Viên Áng l{m quan dưới thời H|n Văn 

Đế, do can vua qu| thẳng thừng, khiến vua nổi giận, đuổi ra l{m Thứ Sử Lũng Ch}u. Sau đó, Viên Áng 

được ph|i l{m Thừa Tướng cho Ngô Vương (Lưu Tỵ) rất được trọng đ~i (thời ấy, tông thất nh{ H|n 

được phong vương, đất phong được gọi l{ Quốc, nên mới có nước Ngô, nước Sở v.v… v{ mỗi nước chư 

hầu ấy cũng có triều đình riêng). Tiều Thố (200-154 trước Công Nguyên) được coi l{  “trí nang”  (cái túi 

khôn) của H|n Văn Đế, quê ở Dĩnh Ch}u, thoạt đầu giữ chức quan Th|i Thường đời H|n Văn Đế. Về sau, 

lần lượt giữ c|c chức Th|i Tử X| Nh}n, B|c Sĩ, Th|i Tử Gia Lệnh (thầy dạy Th|i Tử). Th|i Tử Lưu Khải 

(tức H|n Cảnh Đế sau n{y) hết sức tôn trọng ông, thường dùng mỹ hiệu “trí nang” để gọi ông thay vì 

gọi thẳng tên. Đầu thời Cảnh Đế, Tiều Thố giữ chức Ngự Sử Đại Phu.  Ông từng d}ng thư xin vua chú 

trọng nông nghiệp, tăng cường phòng vệ biên cương, tập trung quyền lực bằng c|ch tước đoạt binh 

quyền v{ đất phong của chư hầu. Thế l{ vua bảy nước chư hầu gồm Ngô Vương Lưu Tỵ, Sở Vương Lưu 

Mậu, Giao T}y Vương  Lưu Ngang, Giao  Đông  Vương Lưu Hùng Cừ, Truy  Xuyên  Vương Lưu Hiền, Tế 

Nam Vương Lưu Tích Quang v{ Triệu Vương Lưu Toại phất cờ l{m phản, cùng kéo binh về kinh đô, 

giương chiêu b{i  “tru Tiều Thố, thanh qu}n xí”  (giết Tiều Thố, dọn sạch những kẻ kết bè kéo c|nh bên 

cạnh nh{ vua). Do sẵn ganh tỵ v{ đụng chạm từ trước, Viên Áng lén v{o cung khuyên vua giết Tiều Thố 

để xoa dịu qu}n phản loạn. Vua nghe lời, sai người lôi Tiều Thố ra chợ chém ngang lưng. Tuy Tiều Thố 

đ~ chết, qu}n phản loạn không rút lui, Ngô Vương tự xưng l{ Ho{ng Đế. Cuối cùng nhờ Th|i Úy Ch}u Á 

Phu v{ Đại Tướng Qu}n Đậu Anh dốc sức mới dẹp tan qu}n phản loạn. Tuy vậy, do khéo ăn nói v{ khéo 

đón gió, Viên Áng rất được vua tin dùng. Về sau, do Viên Áng can ngăn vua đừng lập Lương Vương Lưu 

Vũ l{m Th|i Tử, nên kết o|n với Lương Vương, bị Lương Vương thuê thích kh|ch giết chết. 

Tập 117  109

3 



vị giết nó, ăn nó, nó có cam tâm tình nguyện hay chăng? Do vậy, nghĩ đến chỗ này, [sẽ cảm 

thấy] hết sức đáng sợ; quý vị còn dám ăn thịt chúng sanh hay không? Trong kinh, đức Phật 

có nói: “Quý vị ăn kẻ khác tám lạng, đời sau phải trả kẻ ấy nửa cân128[5]”. Nợ mạng phải trả 

bằng mạng, thiếu nợ phải đền tiền. Nhân quả ba đời chẳng trốn được! Chúng ta hiểu rõ đạo lý 

này, liễu giải chân tướng sự thật, trong cuộc đời này, đãi người tiếp vật, tâm bèn bình lặng. 

Nếu chúng ta bị thua thiệt, người ta dùng thủ đoạn chẳng chánh đáng để tước đoạt tài vật của 

chúng ta, chúng ta cười, chắc là đời trước ta thiếu nợ hắn, hãy trả lại cho hắn, chẳng có tâm 

oán hận! Nếu ta chẳng nợ hắn, hắn đoạt đi cũng chẳng sao! Đời sau hắn còn phải trả kèm 

thêm tiền lời cho ta. Tâm bình khí hòa để xử lý chuyện này, đó là chánh xác. Hắn cướp đoạt 

những thứ của ta, đó là trộm lấy, là  “đạo tâm” (盜心: cái tâm trộm cắp). Nếu ta dùng thủ 

đoạn để lấy lại thì cũng là “đạo tâm”, cũng phạm vào sai lầm. Kẻ ấy phạm lỗi lầm, ta chẳng 

phạm  lỗi  lầm,  chẳng  cần  phải  so  đo,  hãy  thành  tựu  đức  hạnh  của  chính  mình.  Không  chỉ 

chẳng oán hận, mà còn phải cảm tạ. Giống như khảo thí, công phu của ta rốt cuộc như thế 

nào? Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, trải qua sự việc để luyện tâm, trải qua những chuyện ấy để 

khảo nghiệm chính mình có thành tựu hay không. Vì thế, luôn dùng cái tâm cảm ơn để xử lý. 



Phàm  là  kẻ  hủy  báng,  ganh  ghét,  lăng  nhục,  tổn  thương  ta,  ta  đều  cảm  ơn.  Vì  sao? 

Toàn là đến khảo nghiệm ta để xem rốt cuộc ta là học Phật thật sự hay giả vờ học. Nếu đối 

với những nghịch cảnh và các kẻ ác ấy mà còn có tâm oán hận, chứng tỏ chúng ta đã học 

Phật uổng công rồi! Đức Phật dạy như thế nào, đều quên sạch cả rồi! Quý vị thấy Thích Ca 

Mâu Ni Phật trong lúc tu nhân, tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, gặp phải vua Ca Lợi, bị lăng trì xử 

tử, Bồ Tát chẳng có chút tâm oán hận nào, Nhẫn Nhục Ba La Mật bèn viên mãn. Nếu không 

gặp tình cảnh ấy, Ngài vẫn chưa tu viên mãn Nhẫn Nhục Ba La Mật. Trong lần khảo đảo to 

lớn cuối cùng ấy, Ngài trúng cách, vượt qua, chẳng oán hận vua Ca Lợi, mà còn cảm tạ nhà 

vua. Lúc sắp chết, bảo vua Ca Lợi:  “Trong tương lai, ta thành Phật, sẽ độ nhà vua đầu tiên”.  

Đó là báo ân, như vậy mới là đệ tử đức Phật, chúng ta hãy nên học tập điều này. Đúng là thật 

sự học hiểu, chẳng trụ vô vi, chẳng trụ hữu vi. Bất luận trong thuận cảnh hay nghịch cảnh, 

thiện duyên hay ác duyên, đều chẳng động tâm, giữ gìn sự “thanh tịnh, bình đẳng, giác” của 

chính mình, vĩnh viễn giữ tâm cảm ân, tâm báo ân, đó là đúng. Đừng sợ bị thua thiệt. Bị thua 

thiệt là có phước, đừng chiếm tiện nghi của kẻ khác. Chiếm tiện nghi là họa hại, là tai họa, 

biết bị thua thiệt là phước, cổ thánh tiên hiền nói chẳng sai! Hôm nay đã hết thời gian rồi, 

chúng ta học tập tới chỗ này! 

  

  



128[5] Một c}n l{ mười s|u lạng. C}n tại Hương Cảng, Macao v{ Đ{i Loan chừng 605g, c}n tại Trung 

Hoa Đại Lục chỉ có 500g. 

109

Tập 117 

4 



Tập 118 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang một trăm ba mươi bảy, dòng thứ hai từ dưới đếm lên, xem từ câu cuối 

cùng, xem từ  “như Chân Giải viết”  (như sách Chân Giải nói), xem từ đoạn này. 



 “Như Chân Giải viết: Nhị Thừa tuy đắc tam Không môn, duy trầm Thiên Không. Bồ 

 Tát bất nhiên, năng đạt huyễn võng, đắc bình đẳng pháp. Cố tuy trụ tam Không môn, nhi bất 

 trụ  vô  vi,  bất  trụ  hữu  vi.  Cố  năng  hành  Thanh  Văn,  năng  hành  Duyên  Giác,  nhi  siêu  việt 

 Thanh  Văn,  Duyên  Giác  chi  địa”   (như  sách  Chân  Giải  nói:  “Nhị  Thừa  tuy  đắc  ba  Không 

môn, nhưng chỉ chìm đắm trong Thiên Không. Bồ Tát chẳng vậy, có thể thấu đạt lưới huyễn, 

đắc pháp bình đẳng. Vì thế, tuy trụ trong ba Không môn, nhưng chẳng trụ vô vi, chẳng trụ 

hữu vi. Vì thế, có thể hành Thanh Văn, có thể hành Duyên Giác, vượt trỗi địa vị Thanh Văn 

và Duyên Giác”). Trong buổi học trước, chúng ta học đến chỗ này, hôm nay, tôi sẽ nói từ 

đoạn này. Đây là nói những vị Bồ Tát tham dự pháp hội này đều đắc ba Không môn, kinh nói 

Tam Không là  “nhập Không, Vô Tướng, Vô Nguyện pháp môn” , ba môn này Tiểu Thừa và 

Đại Thừa đều nói tới. Tuy người Nhị Thừa là Thanh Văn và Duyên Giác chấp trước Không, 

họ chấp trước Không Môn, nhập Không Môn, bèn chấp trước Không Môn; do đó, họ chẳng 

có cách nào tiến cao hơn. Bồ Tát thông minh hơn họ, Bồ Tát có thể thấu đạt lưới huyễn, biết 

Hữu Môn là huyễn. Hữu chẳng phải là Chân Hữu, Không cũng chẳng phải là Chân Không. 

Không và Hữu bất nhị. Đại Thừa Bồ Tát liễu giải chân tướng sự thật này, nhưng Tiểu Thừa 

chẳng  liễu  giải,  nên  nhập  Không  bèn  trụ  Không,  nghe  đức  Phật  nói  hết  thảy  Hữu  là  giả: 

 “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , họ bèn buông tướng hư vọng xuống, trụ vào 

Không. Thật ra, đó vẫn là sai lầm, chẳng phải là thật sự giác ngộ. Bồ Tát biết chân tướng của 

Không và Hữu, nên đắc pháp bình đẳng, Không và Hữu bất nhị, Không và Hữu như một; đó 

là pháp bình đẳng. Tuy trụ ba Không môn, Ngài chẳng chấp trước hai bên Không và Hữu, mà 

cũng có thể nói là đối với hai bên Không và  Hữu, tức là hai bên Tánh và Tướng, Tánh là 

Không, Tướng là Hữu; đối với hai bên đều chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng phân 

biệt, không chấp trước. Vì thế, Ngài có thể hành Thanh Văn,  mà cũng có thể hành Duyên 

Giác.  Thanh  Văn,  nếu  nói  theo  hiện  thời,  là  từ  giáo  học  mà  khai  ngộ,  Ngài  có  thể  dùng 

phương pháp này, mà cũng có thể dùng hiện tượng đại tự nhiên như một thứ chỉ dạy, khơi 

gợi người tu hành, đó là Duyên Giác. Ngài đã đạt đến cảnh giới vô chướng ngại, Lý Sự vô 

ngại, Sự Sự vô ngại; vì thế, có thể vượt trỗi các địa vị Thanh Văn và Bích Chi Phật. 

Tập 118  109

5 





 “Hựu Đại Bảo Tích Kinh, Thiện Đức Thiên Tử Hội thuyết”  (lại nữa, trong hội Thiện 

Đức Thiên Tử của kinh Đại Bảo Tích), hội này cũng do Thích Ca Mâu Ni Phật giảng; trong 

ấy, đức Phật có nói mấy câu như thế này:  “Dĩ Thanh Văn pháp giáo hóa chúng sanh, cố ngã 

 thị Thanh Văn. Dĩ Bích Chi Phật pháp hóa ích chúng sanh, cố ngã thị Bích Chi Phật. Dĩ đại 

 bi pháp giáo hóa chúng sanh, cố ngã thị Bồ Tát. Ư nhất thiết pháp đắc giải thoát, nhất thiết 

 vô ngại cố. Tùng sở hóa chúng sanh, hoặc dĩ Thanh Văn pháp hóa ích, hoặc dĩ Bích Chi Phật 

 pháp hóa ích, hoặc dĩ Bồ Tát pháp hóa ích. Cố ngã thị Thanh Văn, ngã thị Duyên Giác, ngã 

 thị Bồ Tát”  (Dùng pháp Thanh Văn giáo hóa chúng sanh, nên ta là Thanh Văn. Dùng pháp 

Bích Chi Phật giáo hóa, lợi ích chúng sanh, nên ta là Bích Chi Phật. Dùng pháp đại bi giáo 

hóa chúng sanh, nên ta là Bồ Tát. Trong hết thảy các pháp đắc giải thoát, nên hết thảy vô 

ngại. Do giáo hóa chúng sanh, hoặc dùng pháp Thanh Văn để giáo hóa, lợi ích, hoặc dùng 

pháp Bích Chi Phật để giáo hóa, lợi ích, hoặc dùng pháp Bồ Tát để giáo hóa, lợi ích, nên ta là 

Thanh Văn, ta là Duyên Giác, ta là Bồ Tát). Đoạn kinh này nói rõ, các vị Pháp Thân Bồ Tát 

và Như Lai chẳng sai biệt, nên dùng thân gì để giáo hóa, các Ngài bèn hiện  thân ấy. Ở chỗ 

này, đối tượng toàn là đệ tử trong Phật môn, có duyên với Phật. Phật, Bồ Tát có thể hiện thân 

A La Hán, tức là Thanh Văn, dùng thân phận A La Hán để giáo hóa chúng sanh. Vì sao? 

Chúng sanh là căn tánh Tiểu Thừa, quý vị phải dùng thân phận căn tánh Tiểu Thừa để dạy 

họ. Họ là căn tánh Duyên Giác Thừa, quý vị bèn thị hiện Duyên Giác. Họ là căn tánh Bồ Tát, 

quý vị bèn hiện làm Bồ Tát. Chúng tôi dùng tỷ dụ để nói, chư vị sẽ hiểu rõ hơn. Phật, Bồ Tát 

là nhà đại giáo dục, là một vị thầy tốt thật sự, đối với học trò Tiểu Học, dạy học tại trường 

Tiểu Học, các Ngài là giáo viên Tiểu Học. Dạy học tại trường Trung Học, các Ngài là giáo 

viên Trung Học. Dạy học tại Đại Học, các Ngài là giáo sư Đại Học, hoàn toàn tùy thuộc đối 

tượng. Đối tượng như thế nào, các Ngài bèn chuyển biến thân phận [như thế ấy]. Đoạn này 

nhằm nói lên ý nghĩa sau đây: Tùy loại hóa thân. Nếu nói theo tôn giáo, đối tượng là tín đồ 

Phật giáo bèn dùng thân phận trong Phật giáo để giáo hóa, nay chúng ta gọi [những vị ấy] là 

A Xà Lê trong Phật môn. Nếu đối tượng là thân phận Cơ Đốc Giáo, là căn tánh Cơ Đốc Giáo, 

các Ngài bèn hiện thân phận Gia Tô (Jesus) để dạy họ, khác nhau! Căn tánh gì bèn hiện thân 

tướng đó. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, tức là thật sự thấu hiểu: Các tôn giáo trên thế giới là 

một nhà. Tôi qua lại với rất nhiều tôn giáo, [nhận thấy] tất cả những vị thánh nhân sáng lập 

tôn  giáo  đều  là  hóa  thân  của  một  Chân  Thần.  Tôi  nói  như  vậy,  quý  vị  có  tin  hay  không? 

Nhiều năm qua, chẳng có ai phản đối, mọi người đều cảm thấy có lý, xác thực là một chân 

thần thị hiện nơi đó. Trong đoạn kinh văn này, những vị Pháp Thân đại sĩ tượng trưng cho 

chân thần. Quý vị thấy: Do căn tánh của chúng sanh bất đồng, các Ngài bèn hiện các thân bất 

đồng, thuyết pháp bất đồng, khiến cho hết thảy chúng sanh ai nấy đạt được lợi ích hiện tiền. 

Mọi người hiểu rất rõ lợi ích hiện tiền cần thiết của chính mình, các Ngài cũng đem lại cho 

họ lợi ích vĩnh viễn, đó mới là viên mãn. 

109

Tập 118 

6 





Cuối cùng, cụ Hoàng Niệm Tổ tổng kết:  “Thử minh chư đại sĩ thiện xảo phương tiện”  

(đây là nói rõ phương tiện thiện xảo của các vị đại sĩ). Nói rõ trong đại hội Vô Lượng Thọ, 

trong hội ấy, đức Phật giảng kinh Vô Lượng Thọ, những vị đại Bồ Tát, các vị đại sĩ đến tham 

gia pháp hội, các vị đại sĩ là đại Bồ Tát. Quý vị thấy người Hoa thường nói Quán Âm Đại Sĩ, 

gọi theo tiếng Phạn sẽ là Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát, Ma Ha Tát (Mahasattva) là Đại 

Bồ Tát, tức Pháp Thân Bồ Tát. Những vị Bồ Tát này trụ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Chư Phật Như Lai, chỉ có chư Phật Như Lai trụ trong Thường Tịch Quang Tịnh Độ, kinh 

Hoa Nghiêm nói là Diệu Giác, Diệu Giác trụ trong Thường Tịch Quang. Bốn mươi mốt địa 

vị từ Sơ Trụ cho đến Đẳng Giác trụ trong cõi Thật Báo đều được gọi là Đại Sĩ. Quý vị thấy 

các Ngài phương tiện thiện xảo.  “Tùy cơ độ sanh”: Nên dùng thân gì để đắc độ, bèn hiện 

thân ấy. Các Ngài chẳng có thân, chẳng có thân bèn gọi là Pháp Thân; do chẳng có thân, nên 

có  thể  hiện  hết  thảy  các  thân.  Trong  loài  người  chúng  ta,  quý  vị  thấy  loài  người  vẽ  Tây 

Phương Cực Lạc Thế Giới Biến Tướng Đồ129[6] thì trong Tây Phương Cực Lạc thế giới đều 

là người; Phật, Bồ Tát cũng là thân người. Nếu là chư thiên, đức Phật giảng kinh Vô Lượng 

Thọ trên cõi trời, giảng về thế giới Cực Lạc thì trong Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đồ toàn 

là thân tướng chư thiên. Phải hiểu điều này! Chẳng phải là cố định, chẳng nhất định, Phật 

không có pháp cố định để có thể nói. Đức Phật chẳng có pháp để có thể nói, đức Phật thuyết 

pháp luôn  “thuận theo tâm chúng sanh, ứng với khả năng hiểu biết của họ” . Do vậy, chúng 

tôi bèn liên tưởng, nếu những vị đại Bồ Tát thấy duyên của chúng sanh trong súc sanh đạo đã 

chín muồi, sẽ thật sự hiện thân súc sanh để giảng về thế giới Cực Lạc, khuyên dạy các súc 

sanh  ấy  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  chuyện  này  chẳng  giả!  [Khi  đó],  các  Ngài  vẽ  Tây 

Phương Cực Lạc Thế Giới Đồ toàn là súc sanh. Trong ngạ quỷ đạo, Cực Lạc Thế Giới Biến 

Tướng Đồ toàn là ngạ quỷ, nhất định phải hiểu đạo lý này. Đó gọi là  “phương tiện thiện xảo, 

 tùy cơ độ chúng”.  



Vì thế, ở đây, các  Ngài   “thị hiện Nhị  Thừa”.  Tuy thị hiện Nhị Thừa   “nhi  ly  Thanh 

 Văn, Bích Chi Phật chi tướng”  (nhưng lìa tướng Thanh Văn, Bích Chi Phật), đó là siêu việt, 

là nguyên lý. Trong loài người, Bồ Tát thị hiện thân người, hóa độ mọi người thì cũng chẳng 

lìa tướng người, nhưng Ngài chẳng chấp tướng. Bất luận thị hiện ở chỗ nào, thị hiện trong 

đường nào, chúng ta hãy nhớ một nguyên tắc, các Ngài chắc chắn chẳng khởi tâm động niệm. 

Khởi tâm động niệm còn không có, lấy đâu ra phân biệt, chấp trước? Nguyên tắc này vĩnh 

hằng bất biến, nên gọi là chân lý. Trong kiến trúc của Phật giáo Trung Quốc, chúng ta đến 

viếng một ngôi chùa, quý vị thấy đầu tiên là sơn môn, Thiên Vương Điện và thần Hộ Pháp. 

Hai bên sơn môn thờ Tứ Đại Thiên Vương, chính giữa thờ Di Lặc Bồ Tát. Tượng Di Lặc Bồ 



129[6] Biến Tướng Đồ (變相圖, hay còn gọi tắt l{ Biến) l{ những tranh ảnh hoặc điêu khắc trong Phật 

gi|o nhằm thể hiện những c}u chuyện trong kinh. Biến Tướng Đồ phổ biến nhất l{ c|c loại miêu tả địa 

ngục hay Tịnh Độ của chư Phật như T}y Phương Cực Lạc Tịnh Độ hoặc cõi Lưu Ly của Dược Sư Phật. 

Tập 118  109

7 



Tát luôn tạc hình Bố Đại hòa thượng đời Tống. Lúc lâm chung, Bố Đại hòa thượng bảo mọi 

người Ngài là Di Lặc Bồ Tát hóa thân. Nói xong, ngồi xếp bằng mà tịch, đó là thật, chẳng 

giả. Nói là Phật, Bồ Tát chi đó tái lai, nói xong chẳng đi, tức là giả, chẳng thật! Thân phận 

vừa bộc lộ, bèn ngay lập tức ra đi, bất luận do chính mình nói hay do  người khác nói; nếu 

thân phận bị bộc lộ bèn ra đi. Do vậy, tại Trung Quốc, từ đó trở đi, hễ tạo tượng Di Lặc Bồ 

Tát, bèn tạc tượng Bố Đại hòa thượng. Tại Trung Quốc, Bố Đại hòa thượng biểu thị pháp gì? 

Biểu thị đại từ đại bi, phô ra khuôn mặt tươi cười đón tiếp người khác, biểu thị sự đối đãi 

bình đẳng, đối xử hòa hài với nhau, biểu thị điều này. Người biết nhìn, sẽ có thể thấy sâu hơn 

nữa,  Ngài  biểu  thị  buông  xuống,  buông  xuống  vạn  duyên.  Ngài  hằng  ngày  khất  thực  trên 

đường, người khác cúng dường Ngài thứ gì, Ngài đều bỏ vào trong túi vải; mỗi ngày Ngài 

xách một cái túi vải to. Đã có người hỏi Ngài: “Phật pháp là gì?” Lão nhân gia buông túi vải 

xuống đất, hai tay buông thõng. Người khác thấy dáng vẻ ấy liền biết là buông xuống. Buông 

xuống là Phật pháp, người ta nhìn bèn hiểu là “buông xuống”. Lại hỏi lão nhân gia, sau khi 

đã buông xuống thì nên làm như thế nào? Ngài cầm lấy túi vải, đặt trên lưng bước đi, chẳng 

ngoảnh đầu lại. Ý nghĩa gì vậy? Sau khi đã buông xuống, bèn nâng lên; nâng lên là hóa độ 

chúng sanh. Buông xuống là chính mình, giống như Ly (rời lìa) đang được nói ở đây; Ly là 

buông  xuống.  Quý  vị  thấy   “thị  hiện  Thanh  Văn,  Bích  Chi  Phật”   là  nâng  lên,  [tức  là]  nên 

dùng thân gì để đắc độ, bèn hiện thân ấy. Tuy hiện thân độ chúng sanh, chính mình chẳng 

chấp trước dấu vết, đó là buông xuống. Buông xuống và nâng lên là cùng một chuyện, chẳng 

phải là hai chuyện. Thấy thấu suốt vốn là buông xuống, buông xuống là thấy thấu suốt. Hoặc 

chúng ta nói cách khác, nâng lên là buông xuống, buông xuống là nâng lên, là một, không 

hai. Đó là diệu pháp. Buông xuống nhưng chẳng nâng lên, nâng lên mà chẳng buông xuống 

thì pháp ấy chẳng diệu! Quý vị thấy diệu ở chỗ  “hành thế gian pháp, nhưng chẳng chấp thế 

 gian pháp”,  đó là Diệu. Cùng hết thảy chúng sanh hòa quang đồng trần, nhưng trên thực tế, 

chẳng nhiễm mảy trần, cùng đại chúng hòa quang đồng trần, nhưng chẳng nhiễm mảy trần. 

Đó là Bồ Tát đại triệt đại ngộ chẳng trụ vô vi, chẳng trụ hữu vi, có thể hành thế gian pháp, 

nhưng y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới chẳng mảy may trở ngại Ngài, 

Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại. 



Câu kế tiếp là  “khế nhập tam-muội”.  Ba chuyện này còn gọi là Tam Giải Thoát Môn. 

Chữ Giải (解) đọc giọng Khứ Thanh, đọc giống như Tạ (謝)130[7], dùng làm động từ, chẳng 

phải là danh từ, mà dùng như động từ. Quý vị thật sự đắc đại tự tại, thật sự đắc giải thoát. 



130[7] Đ}y l{ c|ch đọc theo }m Quan Thoại. Chữ Giải dùng như danh từ sẽ đọc l{ Jië, còn dùng như 

động từ sẽ đọc l{ Xiè (giống như }m đọc của chữ Tạ trong Quan Thoại). Âm H|n Việt chỉ đọc l{ Giải (tuy 

có một số trường hợp, theo cụ Thiều Chửu, phải đọc l{ Gi|i (với ý nghĩa giải tù đi, hoặc đỗ đầu khoa thi 

Hương được gọi l{ Gi|i Nguyên), hoặc Giới như con Giới Tr~i (解廌)là một lo{i thú giống như hươu, 

nhưng chỉ có một sừng; nhưng do thói quen, chẳng ai đọc chữ n{y l{ Gi|i hoặc Giới). 

109

Tập 118 

8 



 “Giải”  là giải trừ phiền não, tập khí chẳng còn nữa.  “Thoát”  là thoát ly lục đạo luân hồi, 

thoát ly mười pháp giới, thoát ly sanh tử khổ não, [gồm có] ba môn! Trước hết, chúng tôi giới 

thiệu ba môn ấy đôi chút, sau đó mới đọc những dẫn chứng trong sách Chú Giải. [Định nghĩa 

giản lược của] ba môn giải thoát [như tôi sẽ trình bày dưới đây] được trích lục từ Tam Tạng 

Pháp  Số131[8],  có  xuất  xứ  là  trích  dẫn  từ  sách  Pháp  Giới  Thứ  Đệ132[9]  của  tông  Hoa 

Nghiêm. Trước hết là phần giới thiệu sơ lược,  “giải thoát, tức tự tại chi nghĩa dã”  (giải thoát 

nghĩa là tự tại). Thành Phật là chứng đắc Tam Đức Bí Tạng. Tam Đức Bí Tạng là Pháp Thân, 

Bát Nhã, và Giải Thoát, ba điều này vốn có trong tự tánh. Như chúng tôi vừa mới nói, Bồ Tát 

có thể hiện thân khắp pháp giới, hiện vô lượng vô biên thân, tự tại. Hiện thời, chúng ta chẳng 

có bản lãnh ấy, còn Ngài đắc đại tự tại. Trọn đủ trí huệ viên mãn, tướng hảo viên mãn. Tướng 

hảo  viên  mãn  là  thứ  gì  cũng  chẳng  khiếm  khuyết,  có  thể  hiện  y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm của Phật, Bồ Tát, mà cũng có thể hiện ngạ quỷ, địa ngục, không có điều gì chẳng thể 

hiện, đấy mới là tướng hảo trang nghiêm. Quý vị có thể hiện Phật, Bồ Tát, chẳng thể hiện 

thân địa ngục, thì tướng hảo của quý vị chẳng thể coi là viên mãn. Thứ gì cũng đều có thể 

hiện, như tỷ dụ của cổ đại đức:  “Dùng vàng làm đồ vật, món gì cũng đều là vàng” . Chúng ta 

dùng một khối vàng tạc tượng Phật, mọingườitrông thấyưa thích, thờ tạiđó, hằng ngày lễ bái. 

Chúng  ta  vẫn  dùng  bức  tượngPhậtấy,đúclạithành  hình  tướng  ngạ  quỷ  hay  đúc  thành  hình 

tướngđịa ngục, vẫn là cùng một bức tượng, chẳng thay đổi, chỉ là hình dạng bị biếnđổi. Quý 

vị bèn khởi lên phân biệt, chấp trước,đây là tướng ngạ quỷ, đây là tướng địa ngục, sanh tâm 

khinh mạn đối với nó, chẳng cung kính ngần ấy nữa! Sai mất rồi! Nó vốn là tượng Phật, là 

tượng Phật được đúc lại [thành hình dạng khác], nó vốn là tượng Phật mà! Do vậy, đức Phật 

nói  “hết thảy chúng sanh vốn là Phật”.  Tổ tiên chúng ta thường nói   “bổn tánh vốn lành” , 

lành chính là Phật. Vốn là Phật, cớ sao tướng ấy mới biến đổi đôi chút, quý vị bèn dấy lên 

phân biệt, chấp trước? Sai mất rồi. Trong chân tâm, không có phân biệt, không có chấp trước, 

không có nhiễm bẩn, không có dao động, như như bất động, chẳng có khởi tâm động niệm. 

Nay chúng ta đã mê, mê mất chân tâm, trong hết thảy hiện tượng bèn sanh khởi vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, mê nơi tướng, chẳng thấy tánh. Xin hỏi quý vị, đó là ai? [Quý bèn trả 

lời] là Bồ Tát, là chư thiên, là ngạ quỷ, là súc sanh, quý vị mê nơi tướng! Hỏi quý vị vàng ở 



131[8] Tam Tạng Ph|p Số, tên gọi đầy đủ l{ Đại Minh Tam Tạng Ph|p Số, l{ một từ điển về c|c danh từ 

thuật ngữ Phật Học do ng{i Nhất Như chủ biên v{o đời Minh, gồm năm mươi quyển, ho{n th{nh trong 

niên hiệu Vĩnh Lạc. Nội dung gồm 1.555 từ ngữ, khởi đầu bằng Nhất T}m v{ kết thúc bằng B|t Vạn Tứ 

Thiên Ph|p Môn. Mỗi từ ngữ đều được chú giải tỉ mỉ, ghi rõ những lời trích dẫn ph|t xuất từ kinh, luận 

n{o. Ng{i Nhất Như quê ở Cối Kê, l{ đệ tử của cao tăng Cụ Am, trụ tại chùa Thiên Trúc. Năm Vĩnh Lạc 

17 (1419), Sư v}ng chiếu giảo duyệt Đại Tạng Kinh v{ biên soạn t|c phẩm n{y. 

132[9] Ph|p Giới Thứ Đệ có tên gọi đầy đủ l{ Ph|p Giới Thứ Đệ Sơ Môn do ng{i Trí Khải (Trí Giả đại sư, 

Thiên Thai đại sư) soạn v{o đời Tùy, nương theo thứ tự c|c nghĩa lý để giải thích c|c danh từ ph|p số 

thường gặp. 

Tập 118  109

9 



chỗ nào? [Quý vị khăng khăng]: “Chẳng có vàng! Nơi đây không có vàng, chỉ có tượng Bồ 

Tát, chỉ có hình tướng súc sanh, chỉ có tướng ngạ quỷ, chẳng có vàng!” Kẻ ấy chẳng biết các 

tướng đó là vàng, phàm phu thuộc vào trạng thái như thế, đã mê mất rồi! Nếu giác ngộ, vàng 

ở chỗ nào? Tùy tiện cầm lấy thứ nào, cũng đều là vàng, chẳng sai, toàn thể đều là vàng! Nói 

theo Tánh thì hoàn toàn bình đẳng. Nói theo Tướng bèn khác nhau. Bồ Tát thông đạt Tánh - 

Tướng bất nhị; phàm phu mê mất tự tánh, chấp trước huyễn tướng, trong bất nhị lại phân biệt 

thành hai, chấp trước thành hai, phiền phức nẩy sanh từ đó. Vì thế, Giải Thoát có nghĩa là “tự 

tại”.  “Môn”  có nghĩa là thông đạt, chẳng phải là thật sự có Môn ấy! 



 “Vị do thử tam giải thoát môn, tắc năng thông chí Niết Bàn, cố danh tam giải thoát 

 môn”  (Nghĩa là do giữ lấy ba môn giải thoát, nên có thể thông đạt Niết Bàn; vì thế, gọi là 

Tam Giải Thoát Môn). Quý vị thấy ba thứ giải thoát môn này có thể kiến tánh, có thể thấy 

chân tánh. Bất cứ một môn nào trong ba môn đều được. Môn thứ nhất là Không, có thể từ 

Không Môn trực tiếp minh tâm kiến tánh. Môn thứ hai là từ Vô Tướng, biết tất cả hết thảy 

các tướng chẳng thật, tướng đều là huyễn tướng. Kinh thường nói là  “lìa hết thảy tướng, tức 

 là hết thảy các pháp” , hễ lìa tướng bèn là tánh. Loại thứ ba là Vô Tác. Vô Tác còn gọi là Vô 

Nguyện, chẳng có bất cứ điều gì mong cầu, vì sao? Mong cầu là vọng tưởng, trong tự tánh 

chẳng có vọng tưởng, buông hết thảy mong cầu xuống bèn kiến tánh. Vô nguyện, vô cầu, tự 

tánh hiện tiền. Do ba  môn này, có thể trực tiếp minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Trước hết, chúng tôi giới thiệu những môn này đôi chút. Thứ nhất là  “Không giải thoát môn, 

 vị quán nhất thiết pháp, giai tùng nhân duyên hòa hợp nhi sanh, tự tánh bổn Không”  (Không 

giải thoát môn, nghĩa là quán hết thảy các pháp đều do nhân duyên hòa hợp mà sanh, tự tánh 

vốn là Không). Hết thảy các pháp chẳng có tự thể; tự tánh, tánh là thể chất. [Các pháp] chẳng 

có tự thể, nên Thể đúng là Không. Hiện thời, các nhà Lượng Tử Lực Học bảo chúng ta, vật 

chất rốt cuộc là gì? Hiện tại, đây là ngành khoa học kỹ thuật tiên phong, họ đã phát hiện: 

Chẳng có vật chất. Vật chất là một huyễn tướng do ý niệm tích lũy liên tục.  Nói theo cách 

này thì tự tánh vốn Không, nên nếu chúng ta chấp trước [vật chất] là có thì sai mất rồi, đã mê 

rồi! Quý vị phải biết: Có là Không, Không là Có. Tâm Kinh dùng Sắc để làm đại biểu, Sắc 

đại biểu vật chất.  “Sắc tức là Không, Không tức là Sắc, Sắc chẳng khác Không, Không chẳng 

 khác Sắc” , cùng một thứ! Không và Sắc là cùng một thứ. Sắc là gì? Là Không, Không là 

vọng niệm.  Vọng  niệm  tích lũy  thành hiện tượng.  Bốn  câu trong  Tâm  Kinh đã  giảng  thấu 

suốt:  “Sắc tức là Không, Không tức là Sắc. Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc”.  

Giảng thấu suốt, hiện thời điều này đã được các nhà khoa học Lượng Tử chứng minh. 



Quý vị hiểu rõ đạo lý này, liễu giải chân tướng sự thật  “vạn pháp đều là Không” . Có 

Tướng  hay  không?  Tướng  là  có.  Tướng  có  trở  ngại  Không  hay  chăng?  Chẳng  trở  ngại 

Không! Không cũng chẳng trở ngại Có, Không và Có vô ngại. Đó là quý vị thật sự thông đạt, 

hiểu rõ! Vì thế, nói hết thảy các pháp là do các duyên hòa hợp sanh ra; ý niệm là nhân, tích 

110

Tập 118 

0 



lũy là duyên, vọng niệm tích lũy liên tục thành hiện tượng. Chúng ta coi chúng là vật chất, 

thấy chúng là Sắc pháp. Hiện tượng vật chất vô lượng vô biên, thiên sai vạn biệt. Có những 

thứ vật chất hết sức kiên cố, [thí dụ như] những thứ kim loại nặng hết sức kiên cố, đó là gì? 

Các nhà khoa học cho biết, hiện tượng sanh khởi chẳng ngoài chấn động. Chấn động thuộc 

về năng lượng. Chấn động đương nhiên có tần số. Tần số khác nhau. Tần số chậm bèn biến 

thành kim loại nặng. Tần số chấn động nhanh hơn một chút, bèn biến thành bùn cát. Cây cối, 

hoa,  cỏ,  da  dẻ  trên  thân  thể  chúng  ta  đều  là  những  chấn  động  tương  đối  nhanh  một  chút. 

Nhanh hơn chút nữa bèn biến thành sóng điện từ trong hiện thời. Hiện thời, nhân loại ứng 

dụng sóng điện từ để chế tạo nhiều thứ máy móc chạy bằng điện, như hiện nay chúng ta coi 

TV, truyền tin bằng vô tuyến điện, hay mạng Internet, đó là những thứ có tần số chấn động 

cao. Hiện tượng vật chất dẫu nhiều, nhưng toàn là tần số chấn động khác nhau, nên những 

hiện tượng được hiện ra cũng chẳng thật. Vì lẽ đó, bất cứ hiện tượng vật chất hay tinh  thần 

nào đều có thể trở về năng lượng, tức là các thứ chấn động đều có thể quy hồi [năng lượng], 

chẳng khác nhau, là pháp bình  đẳng.  Do vậy,  trong  ấy  là  Vô Ngã.  Chữ  Vô này  thông với 

những chữ sau, tức là Vô Ngã, Vô Ngã Sở. Ngã còn không có, đương nhiên chẳng có Ngã 

Sở. Nói đến những thứ được sở hữu bởi Ngã thì là chuyện chẳng có, Ngã và Ngã Sở đều bất 

khả đắc. 



 “Nhược năng như thị thông đạt, tắc ư chư pháp nhi đắc tự tại, cố danh Không giải 

 thoát môn”  (nếu có thể thông đạt như thế, bèn được tự tại nơi các pháp; vì thế, gọi là Không 

Giải Thoát môn). Nếu quý vị hoàn toàn hiểu rõ, minh bạch, thông đạt đạo lý này, quý vị được 

đại tự tại trong hết thảy các pháp, vì sao? Chẳng còn chấp trước nữa,  mà cũng chẳng còn 

phân biệt nữa. Nay chúng ta chẳng tự tại trong hết thảy các pháp, nguyên nhân ở chỗ nào? Ta 

muốn  chiếm  hữu,  muốn  khống  chế  chúng,  há  có  thể  tự  tại  ư?  Thân  còn  chẳng  chiếm  hữu 

được, chẳng khống chế được, lại toan chiếm hữu vật ngoài thân, há chẳng phải là dấy vọng 

tưởng ư? Đó là tự chuốc khổ! Nếu có thể khống chế cái thân, sẽ là [thân] Kim Cang bất hoại 

thì tốt hơn nhiều! Chẳng cần nói tới các vị Pháp Thân Bồ Tát, chúng ta nói tới phàm phu cao 

cấp; trong bốn thánh pháp giới, họ có thể khống chế thân thể chẳng ngã bệnh, có thể khống 

chế thân thể không ngã bệnh, tức là có thể khống chế thân thể trường sanh bất lão. A La Hán 

có bản lãnh ấy. Bản lãnh của các Ngài do đâu mà có? Trong phần trước đã nói, họ đạt được 

ba môn giải thoát này. Các Ngài đạt được ở mức độ nông cạn, vì còn có chướng ngại, do trụ 

vào Không, chẳng trụ Có. Vì thế, các Ngài chẳng có hết thảy phiền não chướng ngại về Có, 

các Ngài đã buông xuống. A La Hán trụ nơi Không; thật ra, trụ nơi Không là sai lầm. Trụ 

Không thì chính mình đắc tự tại, nhưng chẳng thể giúp đỡ người khác! Bồ Tát biết Không và 

Có bất nhị, Không là Có, Có là Không, nên Bồ Tát có thể giúp đỡ hết thảy chúng sanh, có thể 

cảm ứng thuận theo ý niệm của chúng sanh. Chúng sanh muốn thấy thân nào, Ngài bèn hiện 

Tập 118  110

1 



thân như thế ấy, quý vị thấy tự tại lắm chứ! Đây là giảng cho chúng ta biết chân tướng sự 

thật. 



Loại thứ hai là   “Vô Tướng giải thoát môn, vị ký tri nhất thiết pháp Không, cố quán 

 nam nữ, nhất dị đẳng tướng, thật bất khả đắc”  (Vô Tướng giải thoát môn, nghĩa là đã biết 

hết thảy các pháp là Không, nên quán các tướng như nam, nữ, một, khác v.v… thật sự chẳng 

thể được). Tướng là huyễn tướng, cảnh giới ấy chẳng dễ hiểu. Hiện thời có những thứ khoa 

học kỹ thuật rất hữu ích cho sự học Phật của chúng ta, Phật pháp là khoa học. Xưa kia, tôi 

theo thầy Phương học Triết, thầy bảo tôi:  “Phật pháp là triết học”.  Khi thầy giới thiệu Phật 

pháp cho tôi, [đã bảo]:  “Thích Ca Mâu Ni Phật là vị triết gia vĩ đại nhất thế giới, kinh Phật 

 là đỉnh cao nhất trong triết học, là đỉnh cao nhất trong triết học của toàn thể thế giới. Học 

 Phật là sự hưởng thụ cao nhất trong đời người” . Tôi được dẫn dắt vào Phật môn như thế, 

học gần sáu mươi năm, nay đã biết: Không chỉ là đỉnh cao nhất trong triết học, mà còn là 

đỉnh cao nhất trong khoa học. Thích Ca Mâu Ni Phật không chỉ là một triết gia vĩ đại, mà còn 

là một khoa học gia vĩ đại, thật đấy, chẳng giả đâu! Ba ngàn năm sau khi đức Phật diệt độ, 

hiện thời các nhà Lượng Tử Lực Học mới phát hiện  “vật chất là hiện tượng do ý niệm tích 

 lũy liên tục” , nhưng từ ba ngàn năm trước, trong kinh Đại Thừa, đức Phật đã nói tới rồi. Do 

vậy, kinh Phật vượt trỗi khoa học hiện đại. Lượng Tử Học là ngành khoa học mới nhất, mà 

đã lạc hậu ba ngàn năm so với Thích Ca Mâu Ni Phật. Đức Phật giảng rõ ràng, minh bạch. 

Các hiện tượng ấy, giống như nay ta xem TV, hoặc xem phim ảnh, thấy [hình ảnh] trên màn 

bạc. Chúng ta biết [những hình tướng] trên màn bạc chẳng thật, ta có thể nhìn, nhưng chẳng 

thể khống chế nó, chẳng thể chiếm hữu nó, ta có thể thưởng thức nó. Nếu có một người, vào 

một ngày nào đó, giống như những nhà khoa học Lượng Tử thật sự hiểu rõ, thật sự thông đạt, 

có phải là sẽ thấy hết thảy các hiện tượng trong hiện thời, thấy hết thảy nam nữ, thấy hết thảy 

các thứ một và khác; “một” là giống nhau, “khác” là chẳng giống nhau, tức là nói đối với hết 

thảy  vạn  vật,  [họ]  có  thấy  là  “thật  sự  chẳng  thể  được”  hay  không?  Có!  Họ  đã  thấy  được! 

Chúng tôi đọc báo cáo của họ, thấy đã nói tới chuyện ấy, nhưng họ như thế nào? Họ vẫn có ý 

niệm chiếm hữu, vẫn có ý niệm khống chế, họ vẫn đang thật sự làm, đó là gì? Nói theo Phật 

pháp, nhà khoa học giải ngộ, đã hiểu rõ, nhưng chưa đoạn tập khí phiền não. Họ khác với 

người tu hành trong Phật môn! Người tu hành trong Phật môn là chứng ngộ. Quý vị thấy một 

đằng là giải ngộ, một đằng là chứng ngộ. Nay chúng ta gọi giải ngộ là tri thức (kiến thức), 

chứng ngộ là trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết vấn đề, chẳng để lại hậu quả. Tri thức có thể 

giải quyết vấn đề, nhưng sau đó có hậu quả! Quý vị thấy họ nói giống như Phật pháp, nhưng 

họ vẫn một mực tranh danh đoạt lợi, vẫn có tự tư tự lợi. Đó là hậu quả, thuộc về giải ngộ, 

chẳng phải là chứng ngộ. Chứng ngộ hữu dụng, chính mình được thọ dụng, chính mình thật 

sự vượt thoát. Trong phần trước đã nói là  “vượt thoát Nhị Thừa”.  Chứng ngộ thì mới có thể 

vượt thoát, giải ngộ sẽ chẳng thể vượt thoát. Giải ngộ thì quý vị biết nhiều hơn Nhị Thừa, 

110

Tập 118 

2 



nhưng quý vị thọ dụng chẳng bằng Nhị Thừa, vẫn là phàm phu! Nói cách khác, trước kia, 

thầy Lý thường nói:  “Đáng luân hồi như thế nào thì vẫn luân hồi như thế ấy, chẳng thoát 

 khỏi lục đạo luân hồi”.  Hàng Nhị Thừa vĩnh viễn thoát luân hồi, tuy chưa thoát ly mười pháp 

giới, nhưng đã thoát ly luân hồi. Các nhà khoa học chẳng có cách nào thoát ly luân hồi. Nếu 

họ thật sự giác ngộ, chẳng bận lòng vì thế giới hư huyễn này, chẳng khởi tâm, không động 

niệm nơi cảnh giới, bèn vượt thoát, nhập vào [các địa vị] Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, đã 

chứng đắc. 



Phật pháp chú trọng hành - chứng, tín - giải, đó là phương tiện. Công phu đắc lực do 

hành. Có hành và có chứng thì mới thật sự thọ dụng. Chẳng có hành, chẳng có chứng, chỉ dốc 

công đổ sức nơi tín giải, chưa đủ! Đó là gieo thiện căn trong Phật môn mà thôi! Thiện căn 

cũng cần thiết, vì người hành chứng trọn chẳng phải là thành tựu ngay trong một đời! Đời đời 

kiếp kiếp, vô lượng kiếp tu hành thì mới có thể chứng đắc. Chúng ta thấy Thích Ca Mâu Ni 

Phật đã vì chúng ta thị hiện, biểu diễn: Mười chín tuổi, rời khỏi gia đình đi ra ngoài tham 

học, ba mươi tuổi buông xuống vạn duyên, nhập Định dưới cội Bồ Đề, đêm nhìn sao Mai, 

giống như Duyên Giác, cũng chẳng có thầy, nhìn ngôi sao ấy mỗi ngày nhưng chẳng khai 

ngộ. Ngày hôm ấy bèn khai ngộ, có nhiệm mầu hay chăng? Hằng ngày nhìn thấy mà chẳng 

khai ngộ, ngày hôm ấy trông thấy bèn khai ngộ là vì ngày ấy khác hẳn, tình tự khác nhau, 

cảnh quan bên ngoài của ngày hôm ấy được Phật lực gia trì, linh tánh dẫn dắt, hoát nhiên đại 

ngộ,  minh tâm  kiến tánh, kiến tánh  thành  Phật,  có  phải  là  ngẫu  nhiên  hay  chăng? Là  biểu 

diễn. Trên thực tế thì sao? Trong kinh Phạm Võng, đức Phật đã nói thật: Ngài giáng thế lần 

này là thị hiện thành Phật lần thứ tám ngàn. Ngài đã sớm thành Phật, quý vị nói xem công 

phu hành chứng của Ngài sâu cỡ nào? Chúng ta là kẻ sơ học, làm sao có thể đạt đến cảnh giới 

ấy? Lục Tổ Huệ Năng đại sư đã thị hiện: Hai mươi bốn tuổi đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, cảnh giới của Ngài hoàn toàn bình đẳng với Thích Ca Mâu Ni Phật, chẳng hai, chẳng 

khác. Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật [quán sát căn cơ của chúng sanh, thấy] nên dùng thân 

Phật để độ, Ngài bèn hiện thân Phật. Huệ Năng đại sư ở Trung Quốc, hoàn cảnh của Trung 

Quốc thuở đó đã chẳng thích hợp thị hiện thân Phật, nên Ngài thị hiện thân tỳ-kheo, dùng 

thân tỳ-kheo  để  xuất  hiện, nhưng cảnh giới bình đẳng,  chẳng khác  nhau.  Điều này  nói  rõ: 

Dẫu trong một đời này, chúng ta chẳng thể khế nhập cảnh giới này, chúng ta ngừng ở nơi tín 

giải, cũng có thể nói là tích lũy tín giải trong một thời gian rất lâu rồi mới có chân hành. Hiện 

thời, chúng ta đều chẳng phải là chân hành. Vì sao? Xen tạp vọng tưởng, tạp niệm, tự tư tự 

lợi, tiếng tăm, lợi dưỡng, ít nhiều gì thì trong ấy cũng xen tạp, chẳng thuần! Muốn đạt tới 

không xen tạp, trong kinh Đại Thừa, Phật, Bồ Tát thường dạy chúng ta, mà [pháp môn] Niệm 

Phật cũng dạy chúng ta. Ngài Đại Thế Chí dạy chúng ta  “tịnh niệm tiếp nối”.  Tịnh niệm là 

gì? Chúng ta niệm Phật mà hoài nghi thế giới Cực Lạc thì ý niệm chẳng thanh tịnh. Chúng ta 

niệm Phật còn xen tạp, vẫn thường nghĩ đến chính mình, niệm ấy chẳng thanh tịnh. Niệm 

Tập 118  110

3 



thanh tịnh, chẳng có hoài nghi, chẳng xen tạp, trong tâm đúng là một câu Phật hiệu bèn hữu 

dụng! 



Cư sĩ Lưu Tố Vân mắc chứng hồng ban lang sang (Systemic Lupus Erythematosus) 

gần mất mạng, còn nghiêm trọng hơn ung thư, đối với chứng bệnh này, Trung Y lẫn Tây Y 

đều chẳng có cách nào. Bà ta niệm Phật được lành, hiệu quả khiến cho kẻ khác kinh ngạc. 

Khi lành bệnh, trên mặt ngay cả một vết sẹo cũng không có! Điều này khiến vị bác sĩ điều trị 

chánh yếu của bà ta cũng chẳng có cách nào tưởng tượng được! Bà ta lành bệnh như thế nào? 

Thưa cùng quý vị, tịnh niệm tiếp nối! Bà ta thật sự làm được câu ấy, bà ta niệm A Di Đà 

Phật, chẳng hoài nghi tí nào, chẳng xen tạp chút nào! Từ tấm gương của bà ta, chúng ta có 

thể hiểu: Thân thể chúng ta bất luận bệnh tật gì, khi quý vị thật sự là  “tịnh niệm tiếp nối”,  sẽ 

niệm lành bệnh, có đạo lý hay không? Có! Đạo lý gì vậy? Hết thảy các pháp sanh từ tâm 

tưởng. Thân và tâm của quý vị do tâm tưởng của chính quý vị sanh ra, nên tâm tưởng của 

chính quý vị có thể biến đổi nó. Tâm tưởng của chúng ta bất thiện, nó bèn phát triển theo 

hướng trái nghịch, bèn ốm đau, tử vong, đi theo phương hướng ấy. Nếu chúng ta là tịnh niệm 

tiếp nối, nó bèn phát triển theo phương hướng tốt đẹp. Tốt đẹp là gì? Khỏe mạnh, sống lâu, 

đạo lý là như vậy đó! Có cần đến thuốc men hay không? Chẳng cần! Cư sĩ Lưu Tố Vân đã 

nêu  gương  khó  có. Con  người hiện  thời  chẳng có  một  mẫu  gốc133[10]  ở  chỗ nào  thì  mọi 

người chẳng tin. Hễ có tấm gương thì quý vị bèn tin tưởng. Chúng ta nói   “con người tánh 

 vốn lành” , Tam Tự Kinh đã nói [như thế], [điều ấy] đã được học mấy ngàn năm:  “Nhân chi 

 sơ, tánh bổn thiện” . Con người do giáo dục mà tốt đẹp, nhưng chẳng có ai tin tưởng. Mọi 

người nghe xong đều rất hoan hỷ, đều rất tán thán, nhưng làm chẳng được! Đó là lý tưởng, há 

có thể làm được? Chúng tôi làm thí nghiệm tại Thang Trì, chính chúng tôi cũng chẳng ngờ 

làm ba bốn tháng liền thành công, hiệu quả rõ rệt. Chúng tôi cảm tạ, bội phục tổ tiên, sao mà 

con người dễ dạy dường ấy? Chỉ cần có người cầm đầu, có giáo viên tốt nêu gương cho họ 

thấy, xướng suất, họ tin tưởng, thật sự học theo. Quý vị thấy sau ba, bốn tháng, [người dân 

Thang Trì] bèn quay đầu. Quay đầu là bờ, phàm phu vừa quay đầu bèn là Phật, Bồ Tát. 



Trong thế giới hiện tiền, bất luận làm gì đều phải có gương tốt, có điển hình tốt; nếu 

chẳng có, người ta chẳng tin! Phật pháp tốt đẹp như thế, thật sự có mấy người làm gương rõ 

rệt, xác thực là thân tâm của chính mình khỏe mạnh, gia đình hòa thuận, sự nghiệp rất thuận 

lợi, đối xử hòa hài với xóm giềng làng nước nơi ta cư trụ, xã hội an định, thế giới hòa bình, 

[những điều này] có thể làm được, chẳng phải là không làm được! Do vậy, quý vị nhất định 

phải hiểu: Đây là trí huệ chân thật, hoàn toàn giống như kinh Đại Bát Nhã đã nói. Kinh Đại 



133[10] Nguyên văn l{  “tiêu bản” (標本), hiểu theo nghĩa hẹp l{ một thứ gì để l{m mẫu, l{m gốc trong 

sinh vật học. Chẳng hạn như người ta cắt một l|t mô của một con vật ép lên một phiến thủy tinh mỏng 

để dễ quan s|t hoặc dùng trong giảng dạy. Hiểu theo nghĩa rộng, tiêu bản l{ c|i để nêu gương, l{m mẫu. 

110

Tập 118 

4 



Bát Nhã đã dạy:  “Hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, bất khả đắc” . Có rất nhiều 

người thấy điều này, [tưởng là Bát Nhã] dường như quá tiêu cực! Bất khả đắc thì ta học nó để 

làm gì? Bất khả đắc mà hết thảy quý vị đều đạt được, quý vị đạt được gì? Quý vị đạt được tận 

hư không, khắp pháp giới. Quý vị có sở đắc, dốc hết tánh mạng mong cầu, nhưng đạt được 

hết sức hữu hạn, đạt một chút ít như thế! Lại nữa, một tí tẹo ấy, đến cuối cùng, quý vị vẫn 

chẳng mang theo được. Thứ gì quý vị cũng đều chẳng đạt được. Khi quý vị bất khả đắc, thứ 

gì cũng đều đạt được, quý vị đạt được toàn thể pháp giới. Quý vị thấy chẳng phải là các vị Bồ 

Tát ấy đã đạt được hay sao? Khắp pháp giới hư không giới, chúng sanh có cảm, các Ngài bèn 

có thể hiện thân thuyết pháp, chẳng phải là các Ngài đã đạt được ư? Tự tại lắm! Tuy hiện hết 

thảy các thân, tuy nói hết thảy các pháp, nhưng tâm địa của chính mình là tâm thanh tịnh, 

bình đẳng, chẳng nhiễm trước mảy may, chẳng kể công, chẳng nói “hôm nay ta làm chuyện 

tốt”. Chẳng có ý niệm ấy, làm mà chẳng làm! Tiếp đó, nói tới Vô Tác thì Vô Tác mang ý 

nghĩa này. 



Bồ Tát, như Thích Ca Mâu Ni Phật đã biểu diễn trong thuở trước: Mỗi ngày đều vì mọi 

người giảng kinh, thuyết pháp, giáo học chẳng ngưng nghỉ. Một người tìm đến bèn dạy một 

người, hai người tìm đến bèn dạy hai người. Mấy trăm, mấy ngàn người tìm đến, bèn dạy 

mấy  trăm,  mấy  ngàn  người.  Hằng  ngày,  người  từ  bốn  phương  tám  hướng  tìm  đến  rất  náo 

nhiệt. Chúng ta thấy Phật giáo học khá vất vả, nhưng thật ra, đức Phật có mệt hay không? 

Đức Phật chẳng mệt! Vì sao? Ngài chẳng chấp tướng, Ngài chẳng làm, làm mà không làm. 

“Không làm” là về mặt tướng thì có làm, về mặt Sự thì có làm; nhưng theo Lý, chẳng làm; 

trong tâm chẳng làm! Ngài chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, Ngài làm gì? Do vậy, có 

người hỏi Ngài: “Vô Tác thì làm sao làm được?” Đức Phật dùng chuông, trống làm tỷ dụ. 

Ngài  nói:  “Quý  vị  thấy  cái  chuông  đó,  trong  chuông  có  gì  hay  không?”  “Trống  không!” 

“Trong bụng cái trống có gì hay không?” “Trống không!” Gõ to bèn kêu to, gõ nhỏ bèn kêu 

nhỏ. Chẳng gõ, chẳng kêu! Khi quý vị gõ, trống có chẳng kêu hay không? Chẳng có! Chuông 

có chẳng kêu hay không? Không có. Chuông chẳng nói: “Quý vị gõ ta một tiếng, ngay lập 

tức  ta  dùng  âm  thanh  đáp  ứng”.  Chẳng  có!  [Chuông,  trống]  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động 

niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước. Gõ là gì? Đức Phật bảo  “pháp nhĩ như thị” , [nghĩa 

là] tự nhiên là như vậy. Chúng ta phàm phu thì không được! Người ta nêu câu hỏi, chúng ta 

suy nghĩ phải trả lời người ấy như thế nào; đó là hữu tác, hữu vi. [Đối với Phật, Bồ Tát], căn 

bản là chẳng nghĩ ngợi gì cả, thuận theo tự nhiên mà trả lời, vô tác, vô vi! Vô tác, vô vi là 

Tánh Đức khởi dụng; hữu tác, hữu vi là ý thức khởi dụng, khác hẳn! Ý thức khởi dụng là tạo 

nghiệp, tự tánh khởi dụng chẳng tạo nghiệp. Phật, Bồ Tát chẳng làm, không làm mà làm, làm 

mà không làm. Chư Phật, Bồ Tát hiện thân, hiện mà vô hiện, vô hiện mà hiện. Thích Ca Mâu 

Ni Phật thuyết pháp, vô thuyết mà thuyết, thuyết nhưng vô thuyết, mầu nhiệm ở chỗ này! Từ 

chỗ này, chúng ta có thể biết: Tam Không của Tiểu Thừa đúng là khác hẳn Tam Không của 

Tập 118  110

5 



Đại Thừa. Tam Không của Tiểu Thừa có Tự Thọ Dụng, chẳng có Tha Thọ Dụng, cho nên 

chẳng  viên  mãn!  Tam  Không  của  Đại  Thừa  thì  Tự  Tha  Thọ  Dụng  bình  đẳng,  chẳng  có 

chướng ngại. Đó gọi là viên mãn, là Đại Tam Không tam-muội. 



Tiếp đó, sách viết:  “Nhược năng như thị thông đạt chư pháp vô tướng, tức đắc tự tại, 

 cố danh Vô Tướng giải thoát môn”  (Nếu có thể thông đạt các pháp vô tướng như thế, liền đắc 

đại tự tại, nên gọi là Vô Tướng Giải Thoát Môn). Tu môn giải thoát ấy, tôi tin tưởng người 

biết tu sẽ chẳng cần một thời gian rất dài, chắc chắn ba năm sẽ nhập tam-muội. Cách tu như 

thế nào? Xem TV phải biết xem. Khi xem TV mà chẳng biết xem, hoàn toàn bị ô nhiễm bởi 

TV.  Khi  biết  xem,  bản  thể  chính  là  Không,  trọn  chẳng  thể  được!  Hằng  ngày,  quý  vị  thấy 

những gì diễn ra trên TV hoàn toàn giống như thế gian này. Những thứ ấy là giả, thế gian 

cũng là giả. Xem bằng cách như vậy suốt ba năm, quý vị bèn khai ngộ, xem TV bèn có thể 

thành Phật! Chẳng biết xem, sẽ đọa địa ngục, quý vị bị nó làm hư, trong tương lai, quý vị 

khởi tâm động niệm đều là tự tư tự lợi, tổn người, lợi mình, nên đọa địa ngục A Tỳ. Biết xem 

sẽ khai ngộ, biết xem là gì? Nguyên lai toàn là giả, chẳng có gì là thật, quý vị đắc tự tại! Vô 

tướng giải thoát, từ trong tướng mà thấy vô tướng. Do vậy, trong cảnh giới chẳng có thiện 

hay ác thật sự. Nói cách khác, hết thảy các pháp chẳng có đối lập. Thiện và ác là đối lập, 

chân và vọng là đối lập, tốt và xấu là đối lập, không có những thứ ấy. Chúng ta thấy Thiện 

Tài đồng tử tham học năm mươi ba lần, nêu ra năm mươi ba pháp môn đều có thể chứng Vô 

Thượng Bồ Đề, đều có thể thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, há có chướng ngại! 

Nơi pháp chẳng có chướng ngại, nơi Lý và Sự chẳng có chướng ngại, chư pháp chẳng có 

chướng ngại. Chướng ngại là do vọng niệm của chính mình, đức Phật quy nạp các vọng niệm 

ấy thành ba món chướng ngại: Khởi tâm động niệm là món thứ nhất, phân biệt là món thứ 

hai, chấp trước là món thứ ba, những thứ ấy gây chướng ngại. Buông phân biệt, chấp trước 

xuống, chướng ngại bèn giảm một nửa. Đã đắc ba môn giải thoát của Tiểu Thừa, buông khởi 

tâm động niệm xuống bèn đắc ba môn giải thoát của Đại Thừa. Người Tiểu Thừa nhập cảnh 

giới, đắc Thiên Chân Niết Bàn, buông phân biệt, chấp trước xuống, vượt thoát lục đạo luân 

hồi. Đại Thừa buông khởi tâm động niệm xuống, vượt thoát mười pháp giới, đắc đại tự tại. 



Thứ ba,  “Vô Tác giải thoát môn. Vô Tác, hựu vân Vô Nguyện, vị nhược tri nhất thiết 

 pháp vô tướng, tắc ư tam giới vô sở nguyện cầu”  (Vô Tác giải thoát môn. Vô Tác còn gọi là 

Vô Nguyện, ý nói: Nếu biết hết thảy các pháp vô tướng, sẽ đối với tam giới chẳng có mong 

mỏi gì). Quý vị biết  “phàm những gì có tướng đều là hư vọng” ,sẽ trừ bỏ ý niệm mong cầu. 

Khế nhập cảnh giới gì? Khế nhập “khắp pháp giới hư không giới và ta là một Thể”. Thân của 

chúng ta là vật chất, bên trong là tinh thần, tinh thần của chúng ta tương ứng với tự tánh. 

Kinh Hoa Nghiêm nói Pháp Tánh, quý vị thấy đã mở rộng cỡ nào? Khôi phục đến mức viên 

mãn, thân thể chúng ta và tất cả vật chất trong pháp giới hư không giới trở thành một Thể. 

Tâm  là  Pháp  Tánh,  thân  là  Pháp  Tướng,  đó  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  là  minh  tâm  kiến  tánh. 

110

Tập 118 

6 



Minh tâm kiến tánh bèn chẳng còn chấp trước thân này là ta, [mà sẽ nhận biết] Pháp Tướng 

là thân ta, Pháp Tánh là tâm ta. Thân tâm ta còn lớn hơn cả vũ trụ, toàn thể vũ trụ là một hiện 

tượng do thân tâm của ta biến hiện, đó là Diệu Giác, viên mãn thành Phật. Trong khắp pháp 

giới  hư  không  giới,  quý  vị  khởi  tác  dụng  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm nhằm giảng chuyện như thế. Tâm và Pháp Tánh kết hợp 

thành một Thể, thân và Pháp Tướng dung hợp thành một khối. Chuyện là như vậy đó, nói về 

chuyện này, đó gọi là  “nhập Đại Bát Niết Bàn” , vĩnh viễn chẳng có sanh tử. Trong ấy tràn 

ngập  trí  huệ,  tràn  đầy  đức  năng,  tràn  đầy  tướng  hảo.  Cổ  nhân  có  hai  câu  nói:   “Chẳng  đọc 

 Hoa Nghiêm, chẳng biết sự phú quý do thành Phật” . Quý vị đọc Hoa Nghiêm rồi mới biết, 

thật sự đạt được phú quý viên mãn! Vua chúa trong nhân gian quá nhỏ. Đại Phạm Vương vẫn 

thua kém quá nhiều, Ma Hê Thủ La Thiên Vương vẫn chẳng sánh bằng! Cảnh giới ấy lại là 

bình đẳng, ai nấy đều có thể chứng đắc. 



Bởi lẽ, hễ có nguyện cầu thì trật mất rồi! Chúng ta học Phật, Phật còn bảo chúng ta 

phát nguyện, cầu sanh Tịnh Độ, vì sao? Cảnh giới [Cực Lạc] tốt đẹp như thế! Trong hoàn 

cảnh lục đạo của cõi này, chúng ta học chẳng thành công. Hoàn cảnh hiện thời bất lợi cho tu 

hành, quá nhiều chướng duyên; trong hoàn cảnh này, nếu chẳng có thiện tri thức chân chánh, 

thiện  tri  thức  chân  chánh  là  Phật,  nhưng  Phật  chẳng  tại  thế,  chẳng  có  đồng  tham  đạo  hữu 

chân chánh, nên tu học vô cùng khó khăn. Đức Phật bảo chúng ta phát nguyện cầu sanh Tịnh 

Độ,  nhằm  thay  đổi  hoàn  cảnh  học  tập.  Hoàn  cảnh  trong  cõi  kia  tốt  đẹp,  chẳng  có  chướng 

ngại, thầy ở bên kia là A Di Đà Phật. Ngoài A Di Đà Phật, còn có mười phương chư Phật 

Như Lai đều giúp A Di Đà Phật giáo hóa. Các Ngài thường đến thế giới Cực Lạc chẳng gián 

đoạn,  thường  xuyên  lui  tới.  Nếu  chúng  ta  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  sẽ  có  cơ  hội  thường 

xuyên gặp gỡ chư Phật, nghe các Ngài dạy bảo, thỉnh giáo các Ngài, hoàn cảnh ấy quá tốt 

đẹp. Trong hoàn cảnh ấy, muốn gì bèn có nấy, khi chẳng dùng, nó sẽ không còn nữa. Ở nơi 

đây, chúng ta cần tài liệu thì vẫn phải dùng kệ sách chất một đống lớn. Ở bên đó, họ muốn có 

tài liệu gì, nó liền bày ra trước mặt. Chẳng cần thì chẳng còn nữa. Không cần tồn trữ, quý vị 

nói xem có tự tại lắm hay không? Do vậy, giảng đường trong Tây Phương Cực Lạc thế giới 

sạch làu, chẳng nhiễm mảy trần, một chút thừa thãi cũng chẳng có. Khi cần bèn biến hiện ở 

ngay  trước  mặt.  Khi  chẳng  cần,  bèn  không  còn  nữa.  Quý  vị  nói  xem:  Tự  tại  lắm,  đúng là 

thuận theo lòng muốn! 



Hoàn cảnh tốt đẹp dường ấy, quý vị muốn ăn, thích ăn, đến thế giới Cực Lạc muốn ăn 

thứ gì, thứ ấy bèn bày ngay trước mặt, chẳng cần phải nấu nướng, mùi vị đều là ngon lành 

nhất. Ăn xong, chẳng cần nữa, chẳng phải rửa chén, đĩa, chúng chẳng còn nữa, chẳng thấy 

nữa,  giống  như  ảo  thuật  biến  hiện.  Chúng  ta  phải  tin  tưởng  lời  đức  Phật  nói  là  chân  thật, 

chẳng phải là lời lẽ giả dối. Cách nói ấy chẳng phải là ảo tưởng, các nhà khoa học đã chứng 

thực. Nói theo Lý thì thông suốt, nhưng trên mặt Sự vẫn chưa làm được, vì sao không làm 

Tập 118  110

7 



được? Khoa học kỹ thuật chưa đủ sức, vẫn chưa đạt tới cảnh giới ấy. Nói theo Lý thì năng 

lượng và vật chất có thể chuyển biến [thành lẫn nhau]. Họ có năng lượng ấy, trí huệ viên 

mãn, đức năng viên mãn. Điều ấy thuộc về đức năng, họ có năng lực dùng niệm lực biến đổi 

năng lượng thành vật chất. Khi chẳng cần, bèn biến những vật chất ấy trở về năng lượng, 

chẳng còn nữa! Các nhà Vật Lý Học cận đại đã biết chuyện này, nghe nói bom nguyên tử 

được phát minh theo đạo lý này, từ vật chất giải phóng năng lượng. Hiện thời, chẳng có cách 

nào biến năng lượng thành vật chất, [phương pháp] khoa học kỹ thuật ấy vẫn chưa có. Nếu 

có, mọi người chẳng cần tranh đoạt tài nguyên như trong hiện tại, tự mình có thể biến ra! Tất 

cả vật chất đều do năng lượng biến hiện; hiện thời, mọi người đều hiểu đạo lý này. Chúng ta 

cần có vàng, bèn biến năng lượng thành vàng, vàng dùng chẳng hết. Hiện thời đã hiểu đạo lý 

sau đây: Hiện tượng vật chất khác nhau, có nhiều thứ vật chất là do tần số dao động khác 

nhau. Khi nào có thể khống chế tần số dao động, há chẳng phải là  “thuận theo lòng muốn”  

ư? Người kiến tánh có bản lãnh, kẻ đã mê mất tự tánh bèn đánh mất bản năng (năng lực sẵn 

có). Đức Phật dạy chúng ta: Chẳng phải là thật sự đánh mất, mà là tạm thời mất đi; khi nào 

quý vị giác ngộ, nó bèn trở lại nguồn. Ngày nào giác ngộ, ngày ấy trở lại nguồn! Khi mê bèn 

mất đi, khi ngộ bèn trở lại nguồn, nó là Tánh Đức, Tánh Đức vĩnh viễn chẳng mất đi. Vì thế, 

có thể thật sự lý giải điều này, sau đấy khắc chế chính mình, nghiêm túc tu hành, tu hành như 

thế nào? Chẳng tạo tác nghiệp sanh tử. 



 “Nhược vô sanh tử chi nghiệp, tức vô quả báo chi khổ nhi đắc tự tại”  (nếu không có 

nghiệp sanh tử, sẽ được tự tại vì chẳng có nỗi khổ do quả báo). Nghiệp sanh tử là gì? Trong 

giáo pháp Đại Thừa thường nói, kinh này cũng có nói, Kiến Tư phiền não là nghiệp sanh tử, 

đừng nên tạo tác những nghiệp ấy nữa. Kiến Tư phiền não quy nạp thành  sáu điều là tham, 

sân, si, mạn, nghi, ác kiến. Chẳng còn tạo sáu chuyện ấy, sẽ  chẳng có sanh tử. Sanh tử là 

nghiệp luân hồi, [chẳng còn tạo Kiến Tư phiền não, sẽ] chẳng còn luân hồi trong lục đạo nữa. 

Do vậy, chớ nên tham. Đức Phật bảo chúng ta đoạn tâm tham, chẳng bảo chúng ta thay đổi 

đối tượng, nhất định phải hiểu rõ điều này. Vì sao? Rất nhiều người học Phật, sanh khởi tâm 

tham đối với Phật pháp, sai mất rồi! Đó là thay đổi đối tượng, chứ quý vị chẳng đoạn tâm 

tham. Như Lương Vũ Đế xưa kia, Lương Vũ Đế tham công đức, tham Phật pháp. Nhà vua 

chẳng làm chuyện ác, đã đoạn hết thảy ác, nhưng tham tu hết thảy thiện, đó là sai lầm! Đoạn 

ác tu thiện là đúng, chẳng sai, nhưng trong ấy chẳng có tham, sân, si, mạn, nghi, thì là đúng, 

đó là Phật pháp. Đoạn ác tu thiện, nhưng trong ấy còn có tham, sân, si, mạn, nghi, thì chỉ có 

thể nói là thiện pháp thế gian! Tu những thiện pháp ấy, đắc phước báo nhân thiên, chẳng đọa 

lạc tam đồ, nhưng không thoát khỏi luân hồi, chớ nên không biết điều này! Trong đoạn ác tu 

thiện, chẳng vì tự tư tự lợi, chẳng có đúng, sai, ta, người, chẳng có tham, sân, si, mạn, bèn 

thoát khỏi lục đạo. Nếu niệm Phật, đem công đức ấy hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ, quyết định 

110

Tập 118 

8 



được sanh, không chỉ vượt thoát lục đạo, mà còn vượt thoát mười pháp giới, công đức ấy thù 

thắng khôn sánh. Đây là cách giải thích thông thường đối với ba môn giải thoát. 



Nay chúng ta quay lại đọc lời chú giải, tức chú giải kinh Vô Lượng Thọ:  “Không, Vô 

 Tướng, Vô Nguyện giả, Tịnh Ảnh Sớ viết: Chúng sanh cập pháp, tất vô tự tánh, cố  danh vi 

 Không”   (Không,  Vô  Tướng,  Vô  Nguyện:  Tịnh  Ảnh  Sớ  giảng:  “Chúng  sanh  và  pháp  đều 

chẳng có tự tánh, nên gọi là Không”).  “Chúng sanh và pháp” : Nói thật ra, chúng sanh và 

pháp là một chuyện. Trong vũ trụ, Phật pháp gọi [vũ trụ] là “pháp giới”, chẳng gọi là vũ trụ 

mà gọi là pháp giới, pháp giới to hơn vũ trụ. Vạn sự vạn vật trong khắp pháp giới hư không 

giới phẩm loại vô lượng, vô biên, vô số, vô tận; trong giáo học, nhằm thuận tiện, đức Phật 

dùng một danh từ để gọi chung [vạn sự vạn vật] là Pháp. Vì thế, Pháp là danh từ chung thay 

cho hết thảy sự vật trong khắp pháp giới hư không giới. Chúng sanh và pháp do đâu mà có? 

Do các duyên hòa hợp sanh khởi, nên gọi là  “chúng sanh”.  Vì thế,  “chúng sanh”  có ý nghĩa 

vô cùng rộng rãi, chẳng có pháp nào sanh khởi độc lập, mà đều là các duyên hòa hợp. Thí dụ 

như hiện thời nói đến vật chất, các nhà khoa học thoạt đầu nói tới nguyên tử, nghĩ nguyên tử 

là nhỏ nhất. Về sau, khoa học tiến bộ hơn, biết nguyên tử chẳng phải là nhỏ nhất, còn có thể 

phân chia, chia thành điện tử, lại chia thành các hạt, lại chia thành những hạt cơ bản, gọi là 

Khoa-khắc (Quark). Nay lại biết thứ này vẫn có thể chia nhỏ, chia thành lượng tử (Quantum). 

Lượng tử còn gọi là tiểu quang tử, đại khái chẳng thể chia nhỏ hơn nữa. Phật pháp gọi những 

hiện tượng ấy là “vi trần”, hạt bụi rất nhỏ là “vi trần”. Vi trần vô cùng vi tế, trong kinh Phật 

cũng dùng tỷ dụ. Thô nhất, nhục nhãn vẫn có thể thấy được thì gọi là Ngưu Mao Trần (Go-

raja). Lông bò rất thô, trên đầu sợi lông bò có một mảnh bụi dính ở đó, nay chúng ta biết nó 

có sức hút, vật chất có sức hút khiến mảnh trần ấy chẳng rơi xuống. Hạt trần ấy chia thành 

bảy phần, một phần bảy bèn gọi là Dương Mao Trần (Avi-raja). Lông dê mịn hơn lông bò, 

hạt trần dính trên đầu một sợi lông dê [thì gọi là Dương Mao Trần]. Dương Mao Trần lại chia 

thành bảy phần, một phần ấy gọi là Thố Mao Trần (Śaśa-raja). Lông thỏ càng mịn hơn nữa. 

Người Trung Quốc dùng bút lông, rất nhiều loại bút chế bằng lông thỏ. Thố Mao Trần rất 

nhỏ, dính trên đầu sợi lông [con thỏ] chẳng rớt. Thố Mao Trần lại chia thành bảy phần, một 

phần ấy gọi là Thủy Trần (Ap-raja). Thủy là hiện tượng vật chất, nó có những kẽ hở, nhìn 

dưới kính hiển vi, những kẽ hở ấy rất lớn. Hạt bụi ấy có thể bơi qua bơi lại không chướng 

ngại giữa các khe hở của [những phân tử nước], nên gọi là Thủy Trần. Thủy Trần lại chia 

thành bảy phần thì một phần ấy gọi là Kim Trần (Loha-raja). Kim loại có mật độ cao, nhưng 

vẫn có các kẽ hở [giữa các phân tử]. Các hạt ấy có thể di chuyển tự do giữa các kẽ hở [của 

các phân tử] trong kim loại, chẳng bị chướng ngại. Hạt này quá nhỏ, nhục nhãn của chúng ta 

chẳng thấy được. Kim Trần lại chia thành bảy phần, một phần ấy gọi là Vi Trần (Aṇu), kinh 

dạy: Thiên Nhãn của A La Hán có thể thấy vi trần, chẳng cần dùng máy móc mà có thể thấy. 

Vi Trần còn có thể chia nhỏ, lại chia thành bảy phần thì một phần ấy gọi là Sắc Tụ Cực Vi 

Tập 118  110

9 



(Paramāṇu), A La Hán chẳng nhìn thấy, nhưng Bồ Tát có thể nhìn thấy. Sắc Tụ Cực Vi vẫn 

còn có thể chia nhỏ, lại chia thành bảy phần thì một phần gọi là Cực Vi Chi Vi, các vị Bồ Tát 

bình phàm chẳng nhìn thấy, đại khái là từ Thất Địa Bồ Tát trở lên mới có thể thấy. Vì thế, 

đức Phật dùng Trần làm đại biểu. Di Lặc Bồ Tát nói  “một hạt vi trần”  thì đại khái là nói tới 

Cực Vi Chi Vi, nhục nhãn của chúng ta tuyệt đối chẳng thấy được, trong một hạt vi trần ấy 

có thế giới. Có lẽ các nhà khoa học đã nhìn thấy Cực Vi Chi Vi như đức Phật đã nói, đó là gì 

vậy? Nhà khoa học nói tiểu quang tử, còn gọi là lượng tử, rất có thể là Cực Vi Chi Vi như 

Phật đã nói. Đức Phật nói trong ấy có thế giới, khoa học chưa nói đến. Người nào có thể tiến 

vào thế giới ấy? Kinh Hoa Nghiêm nói Phổ Hiền Bồ Tát có thể vào thế giới trong một vi trần. 

Thế giới trong vi trần và thế giới của chúng ta to như nhau, cũng có mười phương các cõi 

Phật, cũng náo nhiệt. Phổ Hiền Bồ Tát có thể tiến nhập thế giới trong vi trần để tham học. 

Trong mỗi vi trần đều có thế giới, trong thế giới ấy còn có vi trần, trong vi trần còn có thế 

giới, trùng trùng vô tận, chẳng thể nghĩ bàn! Do nguyên nhân gì? Công đức của tự tánh vốn 

là như thế. Tuyệt đối chẳng một ai có thể suy lường hay tưởng tượng được. Tự tánh vốn trọn 

đủ đức tướng, [tức là] đức năng và tướng hảo, trùng trùng vô tận. Đúng như hai câu nói của 

cổ nhân:  “Không gì lớn ra ngoài, không gì nhỏ chẳng ở trong” . Dùng Phật pháp để giải thích 

hai câu ấy sẽ giảng thấu triệt, chẳng sai tí nào! Cổ nhân Trung Quốc chẳng giảng rõ hai câu 

ấy.  Vì  thế,  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc,  đúng  như  ông  Thang  Ân  Tỷ  (Arnold  J. 

Toynbee) đã nói:  “Phong phú hóa văn hóa bản địa của Trung Quốc”.  Tổ tiên đã nêu ra quan 

niệm này, đức Phật đã giải thích nó, chẳng khác nhau! Do vậy, trong Phật pháp có khoa học 

cao cấp, chẳng giả! Tin tưởng khoa học thì phải học ở nơi đâu? Phải học Phật. A Di Đà Phật 

là đại triết gia, đại khoa học gia. Các nhà khoa học phải đến du học trong thế giới Cực Lạc thì 

mới có thể đạt tới mức đăng phong tạo cực. Nếu không, học những thứ khoa học [trong hiện 

thời], đều là những thứ khoa học trong vườn trẻ, chẳng mang lại hạnh phúc cho chúng sanh, 

mà đem lại tai nạn, nay chúng ta đã nếm mùi đau khổ rồi! Khi khoa học vừa mới khởi đầu 

hình thành, tuy rất ấu trĩ, nhưng rất khá, đem lại rất nhiều thuận tiện cho chúng ta, vì sao? 

Chẳng phá hoại thiên nhiên nghiêm trọng! Hiện thời, khoa học phát triển, nhưng chẳng liễu 

giải chân lý khoa học, mà cũng chẳng liễu giải triết học, thuận theo tham, sân, si mạn của 

chính mình mà phá hoại sự cân bằng sinh thái trong thiên nhiên, nay thiên nhiên trả thù, đó là 

dẫn đến hậu quả. Đấy chẳng phải là trí huệ, mà là tri thức. Trong tri thức vẫn có ngu mê y 

như  cũ!  Các  nhà  khoa  học  chẳng  sánh  bằng  Thanh  Văn,  Duyên  Giác.  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác đã đạt được vô ngã, vô tư, còn các nhà khoa học Ngã Chấp hết sức kiên cố, vì tự tư tự 

lợi, khởi tâm động niệm tổn người, lợi mình. Khoa học dùng các thứ kỹ thuật để làm gì? Mở 

rộng tham, sân, si, mạn của họ, sai mất rồi! Vì thế, mang lại tai nạn cho cả địa cầu, chúng ta 

chớ nên không biết điều này. Chúng ta phải lý giải ý nghĩa của chúng sanh và pháp. 

111

Tập 118 

0 





Sau đó, bảo quý vị,  “tất vô tự tánh”  (đều chẳng có tự tánh). Tự tánh là thể tánh của 

chính mình. Chẳng có tự tánh. Chúng do các duyên hòa hợp, duyên tụ thì có, duyên tán bèn 

chẳng còn nữa. Giống như căn nhà này, căn nhà chẳng có tự thể. Tự tánh là tự thể, thực thể; 

chẳng có [tự thể], nó do các duyên hòa hợp. Quý vị thấy cốt sắt, xi-măng, gạch, ngói, những 

thứ vật liệu xây dựng, do sức người kết hợp lại. Đó là các duyên hòa hợp, dựng lên căn nhà. 

Phá hủy đi, chất đống tại đó, bèn là vật liệu xây dựng, chẳng thấy nhà nữa! Đức Phật bảo 

chúng ta, tất cả hết thảy các pháp tướng đều là các duyên hòa hợp mà hiện. Duyên tụ bèn có, 

duyên tán bèn diệt; vì thế, chúng chẳng phải là thật, mà là giả. Quý vị phải biết: Chúng chẳng 

có tự thể, chẳng có tự tánh, nên gọi là Không. Không là gì? Bản thể của nó chính là Không, 

căn nhà có tồn tại hay không? Người hiểu rõ ràng điều ấy, nó chẳng có bản thể, chỉ là [các 

duyên] kết hợp mà thôi, hễ tách rời [các duyên] bèn chẳng còn nữa! Vì thế, phải biết: Không 

là thật, Có là giả, chớ nên chấp trước giả hữu!  “Nãi chí nhân duyên, tướng diệc bất hữu”  

(cho đến nhân duyên cũng chẳng có tướng); nhân duyên cũng chẳng thể đạt được.  “Thuyết vi 

 Vô Tướng”  (nên nói là Vô Tướng). Chúng sanh và pháp đều vô tự tánh, nên gọi là Không. 

Vô Tướng do đâu mà có? Tướng nhân duyên cũng chẳng thật, nên gọi là Vô Tướng. 



 “Thử ly sở thủ” (do vượt khỏi những cái bị giữ lấy), thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch. 

Thủ (取) là chiếm hữu, khống chế. Đối với hết thảy các pháp, chẳng có ý niệm khống chế, 

chẳng chiếm hữu, kể cả thân thể của chính mình. Điều này rất trọng yếu. Vì nếu ta chiếm hữu 

thân thể này, ta muốn có thân thể này, thân thể sẽ sanh bệnh, vì sao? Tâm quý vị chẳng bình 

thường, tâm ấy là vọng tâm. Phật, Bồ Tát chẳng có tâm ấy, vô ngã, không có ta, nên thân thể 

các Ngài là tự nhiên. Thân thể của các Ngài tương ứng với Pháp Tánh, tương ứng với Pháp 

Tướng. Vì thế, các Ngài vĩnh viễn chẳng suy, vĩnh viễn chẳng già, đạo lý là ở chỗ này.  “Viễn 

 ly vọng tưởng năng thủ chi tâm”  (Xa lìa cái tâm vọng tưởng chấp lấy), Ngài chẳng có vọng 

tưởng,  chẳng  có  phân  biệt,  chẳng  có  chấp  trước.  “Cố  viết  Vô  Nguyện”   (nên  nói  là  Vô 

Nguyện). Vô Nguyện chẳng phải là không làm chuyện gì, [mà là] chuyện gì cũng đều làm. 

Quý vị thấy Thích Ca Mâu Ni Phật, lấy Ngài làm thí dụ. Ngài xuất sanh trong thế gian này, vì 

chúng ta giảng kinh, giáo học suốt bốn mươi chín năm, vui sướng, chẳng mệt nhọc; nhưng 

suốt một đời Ngài, Ngài chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nên gọi là Vô Nguyện. 

Vô Nguyện chẳng phải là không làm lụng, mà là làm lụng hết sức siêng năng. Do đó, nói: 

 “Làm  nhưng  chẳng  làm  thì  gọi  là  Vô  Nguyện,  còn  gọi  là  Vô  Tác” .  Tướng  mà  vô  tướng, 

chẳng chấp tướng, biết tướng ấy là huyễn tướng. Đối với hết thảy cảnh giới, đối với người, 

đối với sự, đối vật, đều phải làm như thế nào? Phải thực hiện hiếu đễ, trung tín, lễ nghĩa, liêm 

sỉ, nhân ái, hòa bình. Tuy đã làm được, nhưng tâm địa thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần, đó 

gọi là Vô Tướng. Tiểu Thừa gặp rắc rối ở chỗ nào? Tiểu Thừa thật sự rớt vào Không, họ 

chẳng làm, chẳng có nguyện, thật sự không làm, thật sự chẳng nghĩ tới, nên thật sự không 

làm. Vì thế, họ rơi vào bên Không, được gọi là Thiên Chân Niết Bàn. Trong Thiên Chân Niết 

Tập 118  111

1 



Bàn, có sự vui sướng gì? Thanh tịnh! Thanh tịnh vô vi, họ hưởng thụ điều ấy. Bất quá, trong 

kinh, đức Phật đã nói: Họ hưởng thụ đã lâu, bèn từ từ giác ngộ, phải mất bao lâu? Hai vạn đại 

kiếp! Bích Chi Phật thông minh hơn họ, Bích Chi Phật một vạn đại kiếp bèn quay đầu. A La 

Hán  phải  mất  hai  vạn  đại  kiếp  mới  hồi  Tiểu hướng  Đại,  hành  theo  Bồ  Tát,  cũng  có  thể ở 

trong tướng mà chẳng chấp tướng, tuy làm mà chẳng chấp tướng, mang ý nghĩa này. 



Chúng ta xem đoạn tiếp theo : “Hựu vân: „Quán chư pháp Không, thị danh Không”  

(Lại nói: “Quán hết thảy các pháp là Không, nên gọi là Không”), biết hết thảy các pháp vô tự 

tánh.  “Ư Không trung, bất khả thủ tướng”  (Trong cái Không, chẳng thể giữ lấy tướng).  “Thủ 

 tướng”  là quý vị chấp trước. Trong Không, chẳng thể chấp trước Không. Chấp trước Không 

thì sai mất rồi! Vì vậy, trong Không chẳng thể giữ lấy tướng.  “Thị thời, Không chuyển danh 

 Vô  Tướng”   (khi  ấy,  Không  đổi  tên  thành  Vô  Tướng).  Vô  Tướng  là  Không,  Không  là  Vô 

Tướng, thay đổi danh từ, chúng ta gọi nó là Vô Tướng.  “Vô Tướng trung, bất ưng hữu sở 

 tác” , [nghĩa là] nếu là vô tướng, [tuy vẫn làm] nhưng chớ nên thấy có làm chuyện gì.  “Vi tam 

 giới sanh, thị thời, Vô Tướng chuyển danh Vô Tác (tức Vô Nguyện)”  (để sanh trong tam giới, 

khi ấy, Vô Tướng đổi tên thành Vô Tác, tức là Vô Nguyện) Đây là giải thích ý nghĩa của ba 

danh từ, tương đồng với những ý nghĩa đã nói trong phần trước. Tiếp theo là một tỷ dụ:  “Thí 

 như thành hữu tam môn, nhất nhân thân bất đắc nhất thời tùng tam môn nhập”  (Ví như cái 

thành có ba cửa, một thân người chẳng thể cùng một lúc vào được ba cửa). Mỗi người chúng 

ta có một thân thể, quý vị chẳng có cách nào vào ba cửa cùng một lúc. Quý vị chỉ có thể vào 

một cửa, một cửa thì quý vị có thể tiến vào được.  “Nhược nhập, tắc tùng nhất môn”  (nếu vào 

thì theo một cửa).  “Chư pháp Thật Tướng thị Niết Bàn thành”  (Thật Tướng của các pháp là 

thành Niết Bàn). Thật Tướng của chư pháp là Pháp Tánh, là tự tánh. Nếu quý vị muốn kiến 

tánh, tức là  “nhập Niết Bàn thành”.  Vào như thế nào? Thành có ba cửa, có Không, có Vô 

Tướng, có Vô Tác, có ba môn ấy.  “Nhược nhân nhập Không môn, bất đắc thị Không, diệc 

 bất thủ tướng, thị nhân trực hạ sự biện”  (Nếu người theo cửa Không mà vào, chẳng thấy là 

Không, cũng chẳng chấp tướng, thì người ấy ngay khi đó đã xong việc), [tức là] người ấy đã 

viên mãn.  “Cố bất tu nhị môn”  (nên chẳng cần đến hai cửa kia nữa), không cần theo hai cửa 

khác  [để  vào  thành  nữa],  hễ  vào  được  [một  cửa]  thì  hết  thảy  đều  đạt  được!  “Bất  đắc  thị 

 Không”  là chẳng chấp Không,  “diệc bất thủ tướng”  là chẳng chấp Có, tức là như trong phần 

trước đã nói:  “Chẳng trụ vô vi, chẳng trụ hữu vi” . Quý vị thật sự kiến tánh! Nếu quý vị chấp 

Không,  chấp  Có,  trọn  chẳng  vào  được,  chẳng  tiến  nhập  được!  Do  hàng  Tiểu  Thừa  chấp 

Không, chẳng chấp Có, tự nghĩ chính mình đã tiến nhập, nhưng [sự nhập ấy] chẳng thật, nên 

gọi là Thiên Chân Niết Bàn (Niết Bàn chấp chặt nơi Chân Đế). Nói cách khác, đó là tương tự 

Niết Bàn, chẳng phải là thật sự. [Niết Bàn] thật sự là nhị biên đều chẳng thể chấp, đó là Bồ 

Tát nhập. Bồ Tát nhập Bát Niết Bàn bèn thành Phật. Kinh Hoa Nghiêm nói người nào nhập 

đại tam không tam-muội? Đại Thừa, tức là Sơ Trụ Bồ Tát bèn nhập Không, Vô Tướng, Vô 

111

Tập 118 

2 



Nguyện. Sơ Trụ Bồ Tát dựa vào đâu để nhập? Ngài chẳng chấp trước. Ý niệm chấp trước đã 

đoạn, tâm phân biệt đã đoạn, khởi tâm động niệm cũng đã đoạn. Khởi tâm động niệm là Vô 

Minh, phân biệt là Trần Sa phiền não, chấp trước là Kiến Tư phiền não. Quý vị thấy đã đoạn 

Kiến Tư, đã đoạn Trần Sa, đã đoạn Vô Minh, vị ấy bèn minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật,  bèn  chứng  đắc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo,  vừa  mới  chứng  đắc  [ba  môn  giải  thoát  ấy]. 

Ngài trụ nơi đâu? Thật sự trụ trong thành Đại Niết Bàn. Thành Đại Niết Bàn là chỗ nào? Cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. 



Chúng ta bèn hiểu đoạn văn này giảng về cảnh giới của cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Chúng ta chưa đạt tới cảnh giới này, quý vị chẳng tương ứng với nó. Cõi Thật Báo chẳng có 

cửa, đi vào bằng cách nào? Khí phận phù hợp bèn tiến nhập!  Người ta tâm rất thanh tịnh, 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều chẳng có. Nếu chúng ta nói chính mình đã đoạn hết 

phân biệt, chấp trước, nhưng còn khởi tâm động niệm, [như vậy thì] sẽ chẳng vào được! Còn 

khởi tâm động niệm sẽ đến nơi đâu? Đến bốn thánh pháp giới, là “Niết Bàn thành” của Tiểu 

Thừa. Cõi Thật Báo là “Niết Bàn thành” của Đại Thừa Bồ Tát, khác hẳn. Chúng ta phải hiểu 

những điều này, phải liễu giải rất sâu, phải nhận thức rất rõ rệt, giúp chúng ta nâng cao cảnh 

giới, giúp chúng ta thật sự chịu buông xuống. Chẳng liễu giải sẽ chẳng chịu buông xuống; 

chẳng biết buông xuống tốt đẹp dường ấy! Buông xuống là trở về quê nhà, phải biết Thường 

Tịch Quang Tịnh Độ là quê hương của chúng ta. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, đến cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm của A Di Đà Phật, là đến cửa ngõ của quê hương. Phải biết điều này! [Đã 

đến cửa ngõ, nhưng] chưa vào cửa, vì sao? Tập khí vô thỉ vô minh chưa đoạn sạch. Trong 

kinh Phật có nói: Đoạn sạch tập khí của bốn mươi mốt phẩm vô minh, quý vị bèn bỏ địa vị 

Đẳng Giác, chứng đắc Diệu Giác, nhập Thường Tịch Quang Tịnh Độ. Chúng ta từ Thường 

Tịch Quang mà ra, chư vị phải biết điều này. Thường Tịch Quang là quê nhà, từ Thường Tịch 

Quang đi ra. Thường Tịch Quang được sách Hoàn Nguyên Quán gọi là  “tự tánh thanh tịnh 

 viên minh thể” , đó là bản thân chân thật của chúng ta, là quê nhà của chúng ta. Do một niệm 

bất giác, bèn ra khỏi, từ Thường Tịch Quang biến hiện cõi Thật Báo, nhưng chúng ta vẫn 

chưa hưởng thụ cõi Thật Báo, đọa quá nhanh, đọa xuống dưới. Một niệm bất giác, xuất hiện 

ba tế tướng, tức là ba tế tướng của A Lại Da; khi ấy, có thể biến hiện y báo và chánh báo 

trang nghiêm của mười pháp giới. Khởi tâm động niệm, vô minh dấy lên, kế đó là phân biệt, 

từ phân biệt, ngay lập tức dấy lên chấp trước. Phân biệt là bốn thánh pháp giới xuất hiện, 

chấp trước là lục đạo luân hồi xuất hiện. Đến như thế nào, trở về ra sao, phải hiểu rõ ràng, 

phải minh bạch điều này! 



Chúng ta cũng chẳng bỏ nơi đây được! Vẫn lưu luyến như thế đó, rất phiền! Quý vị có 

phải quay về hay không? Phải quay về, dù sớm hay trễ! Quý vị đã lưu luyến, bỏ chẳng được, 

thôi rồi! Quý vị lại luân hồi trong lục đạo! Phật, Bồ Tát thừa kiên nhẫn, Phật, Bồ Tát thật sự 

từ bi, các Ngài chờ quý vị bên đó, ngày nào quý vị thật sự [cảm nhận] chịu tội trong lục đạo 

Tập 118  111

3 



đủ rồi, chẳng muốn chịu nữa, Phật, Bồ Tát bèn đưa tay giúp đỡ, đến dạy quý vị.  “Thượng căn 

 lợi trí, thiện căn sâu dầy”  là gì? Đó là gì? Trong lục đạo chịu hết mọi nỗi khổ, đã giác ngộ, 

chẳng muốn luân hồi nữa. Oan oan tương báo với các chúng sanh, đòi nợ, trả nợ chẳng xong, 

chẳng hết! Hằng ngày diễn những trò đó, chẳng biết những thứ ấy toàn là rỗng tuếch, là một 

giấc mộng. Thật sự hiểu rõ thì như kinh Kim Cang đã nói rất hay:   “Hết thảy pháp hữu vi, 

 như mộng, huyễn, bọt, bóng” , đời người như giấc mộng, thật đấy, chẳng giả đâu! Tạo thiện 

bèn hưởng vui trong mộng; tạo ác bèn chịu khổ trong mộng. Tỉnh giấc, hoàn toàn rỗng tuếch, 

thứ gì cũng chẳng có, đạo lý này rất sâu, rất khó hiểu. Do vậy, thuở tại thế, đức Phật giảng 

chuyện  này,  giảng  đạo  lý  này,  giảng  Bát  Nhã  suốt  hai  mươi  hai  năm.  Hai  mươi  hai  năm 

chẳng kể là dài, đã thật sự giác ngộ, quý vị sẽ vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, chẳng làm 

chuyện ngốc nghếch nữa. Duyên đặc biệt thù thắng, chúng ta rất may mắn, chúng tôi đang 

nói điều gì vậy? Nói quý vị gặp gỡ pháp môn Tịnh Độ, quý vị thật may mắn, Bồ Tát đều hâm 

mộ  quý  vị,  gặp  gỡ  Tịnh  Độ  là  thành  Phật  trong  một  đời!  Chẳng  phải  là  thành  A  La  Hán, 

chẳng phải chỉ thoát ly lục đạo luân hồi, thoát ly mười pháp giới, mà còn thoát ly cõi Thật 

Báo, trực tiếp trở về tự tánh, trở về tự tánh viên minh thể, tuyệt diệu quá! Hôm nay đã hết 

thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



Tập 119 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 









Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xemĐại Thừa Vô Lượng 

Thọ KinhGiải,trangmột trăm ba mươi tám, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên, xem từ đoạn này. 

111

Tập 119 

4 





 “Hựu vân: Quán chư pháp Không, thị danh Không. Ư Không trung, bất khả thủ tướng, 

 thị thời, Không chuyển danhVô Tướng. Vô Tướng trung, bất ưng hữu sở tác vi tam giới sanh, 

 thị  thời,  Vô  Tướng  chuyển  danh  Vô  Tác  (tức  Vô  Nguyện)”   (Lại  nói:  “Quán  các  pháp  là 

Không,  nên  gọi  là  Không.  Trong  cái  Không  đó,  chẳng  thể  giữ  lấy  tướng,  ngay  khi  ấy,  cái 

Không đổi tên là Vô Tướng. Trong Vô Tướng, chớ nên có thứ gì được làm đểsanh trong tam 

giới, nên ngay khi ấy,Vô Tướng đổi tên là Vô Tác,tức là Vô Nguyện).Chúng ta xem từ chỗ 

này, vẫn là những điều được nói trong Trí Độ Luận,dạychúng ta trong cuộc sống hằng ngày 

thấy  thấu  suốt  và  buông  xuống  như  thế  nào.  “Quán  chư  pháp  Không” đượckinh  Bát  Nhã 

giảng nhiều nhất.  Trong  các đồng  học,  rất  nhiều  vị đã đọc  kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã.  Kinh 

Kim Cang chẳng dài,Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng đại sư khai ngộ do kinh ấy. Do vậy, bộ 

kinh ấy trở thành kinh bậc nhất và cơ bản trong Thiền Tông, biến thành mộtkhóa trình phải tu 

học. Kinh văn chẳng dài lắm, đại khái chỉ có hơn năm ngàn chữ, do ngài Cưu Ma La Thập 

phiên  dịch,vô  cùng  thích  hợp  khẩu  vị  của  người  Trung  Quốc,nênngười  niệm  [kinh  Kim 

Cang] đặc biệt nhiều. Câu quan trọng nhất trong kinh, cũng là câu khiến cho ngàiHuệ Năng 

khai ngộ là  “ưng vô sở trụ, nhi sanhkỳ tâm”  (đừng nên trụ vào đâu để sanh tâm) .  Câu ấy dạy 

chúng  ta  cách  nhìn  vạn  sự  vạn  vật  trong  toàn  thể  vũ  trụ,nói  rất  đơn  giản,  rất  rõ  ràng, 

dạychúng ta thấy hết thảy sự vật: “Phàmnhững gì có tướng đều là hư vọng”.  Đó là quán các 

pháp Không, tức là Không Giải Thoát môn trong ba môn giải thoát. 



Không ở chỗ nào?Khôngở trong Sắc, Sắc tức là Không. Khôngchẳngở bên ngoài, màtừ 

ngay trong vạn sự, vạn pháp,quý vị thấy Không.Vì sao có thể thấy Không?Quý vị thấy tất cả 

hết  thảy  các  pháp  đềudo  nhân  duyên  sanh,  như  Trung  Quán  Luận  đã  nói:   “Nhân  duyên 

 sởsanh  pháp,  ngã  thuyết  tức  thị  Không”   (pháp  do  nhân  duyên  sanh,  ta  nói  chính  là 

Không),  “ta”  ở đây là đức Phật nói. Các pháp do nhân duyên sanh, chẳng có tự thể. Chúng ta 

thường cầm tràng hạt (xâu chuỗi), chúng ta thấy nó là một chuỗi, hãythấy bản thể của nó là 

Không. Tràng hạt là từng hạt một, do một sợi dây xâu lại, nó là duyên sanh (do các duyên hội 

tụ mà sanh ra).Chúng ta tháo sợi dây ấy ra, từng hạt từng hạt một [tách rời], tướng tràng hạt 

chẳng  còn  nữa.  Đối  với  từng  hạt,  chúng  ta  thấy  nó  là  hạt  cây,  do  cây  sanh  ra,  nên  [mỗi 

hạt]cũng là pháp sanh bởi nhân duyên. Duyên tụ, bèn có một hạt xâu chuỗi; khi duyên tán, 

hạt xâu chuỗi chẳng còn nữa, biến thành bột! Bỏđóđã lâu, quý vị chẳng dùng đếnnó, bỏ mặc 

đó, nó sẽbiến thành bột, gió vừa thổi bèn tan mất. Tụ thì nó có tướng; tán thì tướng chẳng còn 

nữa!  Chẳng  cần  chờ  nó  tán,  quý  vị  mới  biết  là  Không,màhiện  thời  đã  biết  nó  là  Không. 

Tướng của nó chẳng thể duytrì vĩnh cửu! Nói chung, sẽ có ngày nó hư hoại, tan mất, bản thể 

chính là Không,đólà trí huệ. Chúng ta thấyhết thảy các pháp đều như thế, kể cả cáctinh cầu 

cũng chẳng ra ngoài lệ ấy. Nếu chúng ta có dịp đến thăm đài Thiên Văn, gần như sẽ thường 

thấy các tinh cầu bùng nổ trong không gian, những tinh cầu ấy chẳng còn nữa. Vì thế, đối với 

với  sự  tồn  tại  của  tinh  cầu,  kinh  Phật  nói  là   “thành,  trụ,  hoại,không” ,  tinh  cầu  chẳng  có! 

Tập 119  111

5 



Cũng rất có thể là chúng ta thường phát hiện: Ở nơi đây vốn chẳng có tinh cầu,  đột nhiên 

xuất hiện một ngôi sao sáng lấp lánh, chúng ta biết là một ngôi sao mới hình thành. Đấy cũng 

là nói cácngôi sao già đã tử vong, hủy diệt; trong vũ trụ có thành, trụ, hoại,không.Quý vị biết 

thứ  gì  cũng  đềulàvô  thường,  không  chỉ  là   “biển  xanh,  nương  dâu”.   Nếuchúng  ta  rất  lắng 

lòngquan sát, sẽbiết hết thảy cácpháp “hễduyên tụ bèncó, duyên tán bèn không” , nên biết là 

Không! Đã biết là Không, nên đối với Không, chớ nên chấp tướng! 



Gìlà  Không?TướnglàKhông,  tất  cả  cáctướnglàKhông.  Tất  cả  cáctướng,  động  vật  có 

sanh, lão, bệnh, tử, thời gian tồn tại chẳng dài. Con người sống trong thế gian này, chúng ta 

nghĩtới các thế hệ trước, thế hệ cha mẹ đã khuất, thế hệ ông bà đã khuất. Trong dòng thời 

gian dàivô hạn, họ chỉ tồn tại một thời gian ngắn, trước giai đoạn ngắn ngủi đó, chẳng có họ, 

saugiai đoạn ngắn ngủi đó, cũng chẳng có họ, đều chẳng còn! Sau đấy, lập tức nghĩ đến chính 

mình, bản thân chúng ta cũng chiếm một khoảng ngắn trong dòng thời gian dài dằng dặc. Có 

người thời gian ngắn một chút, ba bốn mươi tuổi đã mất, thời gian ngắn chủn! Có người thời 

gian  dàihơnmột  chút,  nhưng  bảy  tám  mươi  tuổi  cũng  đi.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  nói  người 

ngoài bảy mươi tuổi là: “Nhân sanh thất thập cổ lai hy”  (người bảy mươi tuổi xưa nay hiếm), 

người trên bảy mươi chẳng nhiều lắm, người chưa đến bảy mươi đã mất rất nhiều. Do vậy, 

chúng ta phải hiểu toàn là rỗng tuếch. Nếutoàn là rỗng tuếch, ở đây,  “bất khả thủ”  (chẳng thể 

chấp lấy) là “đừng chấp tướng”.Chấp tướng là sai mất rồi! Đối với những tướng ấy, chớ nên 

chấp  trước,  chớ  nên  phân  biệt.  Đại  Thừa  Bồ  Tát  không  chỉ  chẳng  phân  biệt,chẳngchấp 

trước,mà đối với hết thảy cáctướngđềuchẳngkhởitâm, không độngniệm,hạng người nào vậy? 

Kinh nói những vị đại sĩ, các vị Bồ Tát,được gọi là cao nhân, các Ngài chẳng khởitâm, không 

độngniệm,  chẳng  có  phiền  não,  chẳng  tạo  nghiệp,  vô  cùng  cao  minh.  Các  Ngàitrọn  chẳng 

bỏtướng, vì sao? Chẳng cần thiết! Tướng là huyễn tướng,đều là chẳng thật. Đã hiểu rõ, đối 

với  những  tướng  ấy,  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  độngniệm,  chẳng  phân  biệt,chẳngchấp 

trước,những  vị  ấy  làPhật,làPháp  Thân  Bồ  Tát.Khi  đó,  chẳng  gọi  là  Không,  mà  gọi  là  Vô 

Tướng. Thấynhững tướng ấy, chẳng dùng danh từ Không, mà dùng chữ Vô Tướng. 



Tiếp đó, chúng ta biết tướng là giả. Do tướng là giả, chớ nên có những  “tác vi”  (tạo 

nghiệp) khiến phảisanh trong tam giới. Tam giới là Dục Giới,Sắc Giới,VôSắc Giới,đó là nói 

tới lục đạo luân hồi, chớ nên có những tác vi trong lục đạo.  “Tác vi”  làgì? Làm thiện, làm ác, 

làm vô ký (chẳng thiện, chẳng ác).Khoan nói đến vô ký, chúng ta chỉ bàn về thiệnvàác,chớ 

nên tạo tác. Nếu quý vị làm lành, sẽ là ba thiện đạo, quả báo ở trong ba đường lành. Nếu quý 

vị tạo nghiệp bất thiện, quả báo ở trong ba đường ác, [nhưng làm lành hay làm ác] đều là tạo 

nghiệp luân hồi.  “Bất ưng hữu sở tác”  (chớ nên có tác vi) là gì? Học theoPhật, Bồ Tát.Thích 

Ca Mâu Ni Phật cũng thị hiện trụ trong thế gian này tám mươi năm, người ngoại quốc nói là 

bảy mươi chín tuổi, nói theo tuổi thật, người Trung Quốc nói theo  “hư tuế”  (tuổi ta) là tám 

mươi tuổi, cũng là sống một khoảng thời gian dài ngần ấy. Quý vị thấy Ngài có thể “làm mà 

111

Tập 119 

6 



chẳng làm, chẳng làm mà làm”, đó là đúng. Suốt cả một đời là như thế nào?Chẳngtạo nghiệp, 

chẳng tạo ác nghiệp,thiện nghiệp cũng không tạo, cao lắm! Ngài chẳng luân hồi. Trong phần 

trước, chúng tôi đã nói với quý vị về mười hai nhân duyên. Trong mười hai nhân duyên, Ái, 

Thủ, Hữu là tạo nhân trong một đời này, các Ngài có bản lãnh. Quý vị thấy: Biểu hiện Ái, 

biểu  hiện  Thủ,  nhưng  sau  đó  chẳng  có  Hữu. Đó  là  chuyện  như  thế  nào?  Vị  ấy  chẳng  phân 

biệt,  chẳngchấp  trước,đólàTiểu  Thừa.  Nếu  vị  ấy  chẳng  khởitâm,  không  độngniệmthìlàĐại 

Thừa. Chúng ta có thể lý giải vì sao các Pháp Thân Bồ Tát chẳng tạo nghiệp. Pháp Thân Bồ 

Tát ai nấy đều là bậcminhtâm kiến tánh,đại triệt đại ngộ, các Ngài có thể hằng thuận chúng 

sanh,hòa  quang  đồng  trần  cùngchúngsanh,  chẳng  khởitâm  động  niệm,chẳngphân  biệt,chấp 

trước.Biểu hiện giúp đỡ chúng sanhbằng vô tận phương tiện thiện xảo. Giúp đỡ chúng sanh, 

thành tựu chúngsanh;trong ấy, quan trọng nhất là khơi gợi, dẫn dắt chúng sanh,giúp họ khai 

trí huệ,khiến cho họ dần dần giác ngộ. Chưa thể giác ngộ thì kéo họ tới gần giác ngộ; rất gần 

với giác ngộ, giúp cho họ hoát nhiên đại ngộ.Các vị Phật, Bồ Tát có năng lực như thế, xác 

thực là trong tựtánh tỏ lộ tríhuệvàđức năng.Nếunghiệp chướng củachúng ta không quá nặng, 

sau khi gặp gỡ, chắc chắn sẽ thành tựu trong một đời. Kẻ  nghiệp chướng sâu nặng gặp gỡ, 

phải tiêu trừ nghiệp chướng trên một mức độ lớn. Chúng ta dùng mười hai nhân duyên để nói 

thì: Về biểu hiện, bèn có Ái và Thủ, nhưng chẳng phân biệt, chấp trước; khi ấy, gọi là  Vô 

Tác. Trong Phật pháp thường nói: “Làm mà chẳng làm, chẳng làm mà làm”  chính là ý nghĩa 

này.Chẳng làm, nhưng có làm thì vẫn là không làm, vô nguyện mà! Nguyện và Tác có cùng 

một ý nghĩa. 



 “Thí như thành hữu tam môn”  (Ví như cái thành có ba cửa). Một người là một thân 

thể, chẳng có cách nào cùng một lúc vào cả ba cửa, muốn vào chỉ có thể theo một cửa.  “Chư 

 pháp  Thật  Tướng”   (Thật  Tướng  của  các  pháp)  đượctỷ  dụ  là “Niết  Bàn  thành” .  “Thànhhữu 

 tam  môn:Không,VôTướng,Vô  Tác.  Nhược  nhân  nhập  Không  môn,  bất  đắc  thị  Không,  diệc 

 bất  thủ tướng”   (thành  có ba  cửa:  Không,  Vô  Tướng,  Vô  Tác.  Nếu  người  theo  cửa  Không 

mà vào,  chẳng  thấy  là  Không,  cũng  chẳng  chấp  tướng).  Tốt  lắm,  theo  cửa  Không  để  vào. 

 “Bất đắc thị Không”  là chẳng chấp trước Không,  “diệc bất thủ tướng”  là chẳng chấp Có, 

trong  phần  trước  nói  là “chẳng  trụ  vô  vi,  chẳng  trụ  hữu  vi” .  “Vi” (為)là  làm.  “Chẳng  chấp 

 trước vô vi”  là chẳng chấp trước Không;  “chẳng chấp trước hữu vi”  là chẳngchấp trước Có. 

Hai bên Không và Có đều chẳng chấp trước, người ấy đã tiến nhập. Nhậplàgì?Đã khai ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh,đại  triệt  đại  ngộ.Do  vậy,  đối  với  hai  môn  sau  là  Vô  Tướng  và  Vô 

Nguyện, chẳng cần phải quan tâm tới, vì đã vào được cửa rồi! Chỉ cần nhập một môn, môn 

nào công đức cũng viên mãn, thành tựu viên mãn. 



 “Nhược  nhân  nhậpKhông  môn  thủtướng  đắc  thị  Không” ,[nghĩa  là]  [người  ấy]theo 

cửaKhông  để  vào  bèn  chấp  Không,  chấp  lấy  tướng  “đã  đắc  Không”,  người  ấy  là  ai?  Tiểu 

Thừa A La Hán, hoặcTiểu Thừa Bích Chi Phật, họ đích xác là như thế, cho nên [cảnh giới 

Tập 119  111

7 



họchứngđắc]gọi là Thiên Chân Niết Bàn,chấp trước Không! Niết Bàn ấy chẳng phải là Niết 

Bàn thật sự, chấp trước Không mà! Hàng Nhị Thừa chấp Không, QuyềnGiáoBồ Tát chấp Có. 

Quyền  GiáoBồ  Tát  tức  là  Bồ  Tát  trong mười  pháp giới.  Chấp  Có,  bèn  chẳng  có  cách  nào 

chứng Đại Bát Niết Bàn.Thanh Văn và Duyên Giác chứng Tương Tự TiểuNiết Bàn,tự cho là 

đã tiến nhập ba giải thoát môn, nhưng do chấp vào tướng “tiến nhập”, nên chẳng có tác dụng! 

Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật gọi chấp tướng là  “hầm vô vi” . Hàng Tiểu Thừa rớt vào 

hầm vô vi, nhưng họ có thể thoát ra. A La Hán chậm lụt hơn, phải hai vạn kiếp mới hồi Tiểu 

hướngĐại, thoát ra. Chỉ cần chẳng chấp trước bèn thoát ra. Duyên Giác thông minh hơn, một 

vạn đại kiếp bèn giác ngộ, cũng thoát ra. Vừa thoát ra, Ngài bèn thànhBồ Tát, thuộc tầng thứ 

ba  trong  bốn  thánh  pháp  giới.  Tầng  cao  nhất  là  Phật.  Thiên  Thai  đại  sư  gọi  vị  Phật  ấy  là 

Tương  Tự  TứcPhật,chẳng  phải  là  ChânPhật,mà  là  tương  tự.Vì  sao  chẳng  phải  là  chân 

Phật?Phậtvà phàm phu khác biệt [ở chỗ]: Phật dùng chân tâm, phàm phu dùng vọng tâm,tức 

làdùngA Lại Da,ngỡA Lại Da làchân tâm.Phật và Bồ Tát trong bốn thánh pháp vẫn dùng A 

Lại  Da,  cũng  có  thể nói  là  chưa  thể   “chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí”.  Nếu  thật  sự  chuyển 

được, chuyển biến A Lại Da thành ĐạiViênKính Trí,sẽ là chânPhật,chẳng phải là giảPhật!Hễ 

chuyển, mười pháp giới chẳng còn nữa! Chư vị phải biết vì sao? Mười pháp giới doA Lại Da 

biến, A Lại Da vừachuyển thànhĐại Viên Kính Trí, cái nhân chẳng còn, nhân của mười pháp 

giới bèn đoạn. Do vậy, họ từ mười pháp giới tỉnh ngộ, giống như nằm mộng, đã tỉnh mộng 

rồi! Tỉnh ngộ là cảnh giới gì? Làcõi Thật Báo Trang Nghiêm của chưPhậtNhư Lai, thật sự đã 

thànhPhật; lúc ấy, Thiên Thai đại sư gọi người đó là Phần Chứng Tức Phật. 



Sau đó còn có [những quả vị] viên mãn hơn, người ấy chưa chứng đắc viên mãn, viên 

mãn làThường Tịch Quang.Người ấy phải đợi một thời gian trong cõi Thật Báo, ở trong ấy 

để làm gì? Chờ cho tập khí vô thỉ vô minh tự nhiên tiêu trừ. Ở đây, chẳng có phương pháp! 

Nếu nói ta dùng phương pháp gì để diệt trừ tập khí vô minh, thì vừa động niệm bèn hỏng mất 

rồi, lại mê rồi! Vì thế, trong cảnh giới ấy, cứ để mặc nó. Sau một thời gian dài, sẽ tự nhiên 

chẳng còn nữa! Phải mất thời gian bao lâu?Kinh Đại Thừa nói là ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Vì 

thế, ba đại A-tăng-kỳ kiếpchẳng phải là nói gì khác, mà là nói về chuyện này, tính từ ngày đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh!Tức là nói: Tính từ lúc quý vị chứng đắc địa vị Sơ Trụ trong 

Viên Giáo, tính từ lúc quý vị sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm,trải qua ba đại A-tăng-kỳ 

kiếp, tập khí tự nhiên chẳng còn nữa. Bồ Tát khi đó, trong kinh này cũng có một thuật ngữ là 

 “vô công dụngđạo” , trong Tông môn gọi là  “thử xứ dụng bất đắc lực”  (ở nơi đây, sử dụng 

chẳng đắc lực),chẳng có cách nào ra sức, có muốn cũng chẳng thể được, nó tự nhiên sẽ chẳng 

còn. Thật sự đoạn vô minh phiền não, thật sự chẳng khởi tâm, khôngđộng niệm. Vì thế, bốn 

mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, nói theo thực tế làpháp giới bình đẳng,thật sự bình đẳng, 

trí  huệ,  thần  thông,  đạo  lực  đềubình  đẳng,một  chút  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  chẳng  trở  ngại 

sự.Trong cảnh giới ấy, Bồ Tát còn có sự hay không? Có chứ! Quý vị thấy Thích Ca Mâu Ni 

111

Tập 119 

8 



Phật giảng kinh, vị ấy có đến nghe hay không? Đến làm Ảnh Hưởng Chúng, đó là Sự. Ngài 

đến  thế giới  này  để  nghe  kinh,đếnđi  tự  tại.  Đồng  thời,  nếu  Ngài  và  chúng  sanh  có  duyên, 

Ngài bèn có thể ứng theo khả năng hiểu biết của chúng sanh; đó là “Sự” của Ngài. Tuy có vô 

lượng vô biên sự,Ngài chẳng hề khởi tâm động niệm; đó là Vô Tác. Chẳng làm mà làm, làm 

mà chẳng làm! 




Tuy cảnh giới ấy cách biệt chúng ta rất xa, nhưng chúng ta biết. Trong kinh, chúng ta 

đã nghe đức Phật dạy như thế, chúng ta đã hiểu rõ, đã nghe hiểu. Đã nghe hiểu, sẽ có ích rất 

lớn cho sự tu hành của chúng ta. Trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta phải học tập, bất luận 

làm chuyện gì, chúng ta đều có tập khí, phải học như thế nào? Tập khí của chúng ta nhạt bớt 

một chút thì tốt! Mỗi năm một nhạt bớt hơn, điều này cũng rất đắc lực. Nếu có thể là mỗi 

tháng một nhạt bớt hơn, quý vị sẽ nhanh chóng đạt đến cảnh giới thành công. Đặc biệt là phải 

cảnh tỉnh chính mình, chính mình phải có tánh cảnh giác;trong hết thảy các cảnh giới, chớ 

nên có tình chấp quá nồng đậm, đó chẳng phải là chuyện tốt đẹp, mà là nghiệp chướng. Phải 

dần dần nhạt bớt tình chấp, phải dùng Phật pháp để cảm hóa người nhà, quyến thuộc. Chúng 

ta tu rất khá, một nhà hòa thuận, một nhà hoan hỷ.Người khácthấyquý vị rất vui vẻ, tự nhiên 

hướngvềquý  vị  học  tập.  Đối  với  những  chuyện  chẳng  đúng  pháp  của  họ,  quý  vị  phải  có 

phương tiện thiện xảo,chớ nên nói “chẳng quen nhìn”, quý vị đang tạo tội nghiệp đấy! Nhất 

là quý vị học Phật, ăn chay, họ vẫn còn ăn thịt, chớ nên chướng ngại họ, hãy tùy thuận, họ sẽ 

vui vẻ. Nếu quý vị phê bình họ, trong tâm họ rất khó chịu, họ và quý vị trở thành hai phía đối 

lập, sai mất rồi! Hãy làm cho họ dần dần tự giác ngộ, quay đầu. 



Sau khi Đệ Nhị Thế Chiến kết thúc, tôi đến Đài Loan, đến một mình. TạiĐài Loan, gặp 

gỡPhật  pháp,  cũng  xuất  gia  tại  Đài  Loan,  thuở  ấy  cũng  giảng  kinh  khắp  nơi  trên  đảo  Đài 

Loan.Năm 1977, tôi đến Hương Cảng giảng kinh lần đầu, kết pháp duyên với đồng tu Hương 

Cảng. Hình như là vào năm Dân Quốc 82 (1993) hay năm 83 (1994), tôi bắtđượcliên lạc với 

người nhà. Gián đoạn suốt ba mươi sáu năm, ba mươi sáu năm chẳng có tin tức, naybiếtmẹ 

và em trai vẫn còn. Một năm sau đó, tôi đến Hương Cảng giảng kinh [lần nữa], bảo họ đến 

Hương  Cảng,  mẹ  vàtôi  gặp  mặt,  gián đoạn  suốt  ba  mươi  sáu năm,  lần  đầu  tiên  gặp  lại  tại 

Hương Cảng. Bà thấy tôi đã xuất gia, thấy tôigiảng kinh thính chúng đông đảo, cũng rấthoan 

hỷ. Tại Hương Cảng, chúng tôi ở tại Trung Hoa Phật Giáo Đồ Thư Quán do lão pháp sư Đàm 

Hư  sáng  lập,  buổi  tối  tôi  giảng  kinh  ở  đó.  Bữa  trưa  cũng  dùng  cơm  tại  đó.  Tôi  hỏi  mẹ 

tôimuốn ăn gì? Bà muốn ăn cá. Tôi dặn nhà bếp mỗi ngày chưng cho bà hai con cá nhỏ. Bà ở 

đó suốt một tuần, thấy tình hình của chúng tôi như vậy, tôi chẳng khuyên bà ăn chay, mà kể 

với bà những điều tốt đẹp trong Phật pháp, khuyên bà niệm A Di Đà Phật,đương nhiên có thể 

ăn chay là tốt nhất. Tôi nói với mẹ: “Con đã ăn chay vài chục năm rồi, thân thể rấtkhỏe”. Sau 

khi bà trở về Thượng Hải, bà ở nhà em trai tôi, họ sống tại Thượng Hải, sau khi quay về, bà 

đã ăn chay trường. Tốt lắm! Chớ nên khuyên, khuyên sẽ gây ác cảm. Vì thế, nhất định phải 

Tập 119  111

9 



dùng lòng quan tâm, yêu thương để giúp đỡ họ, dần dần chuyển biến họ. Người bình thường 

chẳng  biết  lợi  ích  do  ăn  chay,  nghĩ  ăn  chay  bị  thiếu  dinh  dưỡng,  đó  là  quan  niệm  sai  lầm. 

Chúng ta biết lợi ích của sự ăn chay, ăn chay khỏe mạnh. Đã nhiều năm qua, nhất là trong 

mười mấy năm gần đây, chúng tôi mở rộng phạm vi hoạt động, tham dự hội nghị hòa bình 

quốc tế của Liên Hiệp Quốc, đi khắp nơi, quen biết rất nhiều bằng hữu mới. Trong nhiều năm 

qua, vấn đề nóng bỏng nhất mỗi khi bạn bè tụ hội là họ hay hỏi tôi cách bảo dưỡng thân thể 

như thế nào? Mọi người đều hỏi chuyện này, có thể thấy họ rất quan tâm thân thể. Tôi bảo 

họ, có hai phương pháp bảo dưỡng thân thể:Mộtlà tâm thanh tịnh, hai là ăn chay. Tôi nói: 

“Quý vị hỏi tôi, thì tôi bảo dưỡng như vậy đó, chẳng dùng bất cứ loại thuốc bổ nào, mà cũng 

chẳng có thuốc men gì! Cuộc sống của tôi rất đơn giản, lại còn ăn rất ít, không ăn vặt, không 

có thói quen ăn vặt!” 



Năm xưa, tôi học Giáo với thầy Lý tại  Đài Trung, đã từng giữa trưaăn một bữa suốt 

năm năm, chỉ ăn một bữa. Thầy Lý mỗi ngày ăn một bữa, thầy ăn suốt mấy chục năm, thân 

thể khỏe mạnh! Lúc thầy tám mươi tuổi, quý vị thấy thầy giống như người năm sáu mươi 

tuổi, chẳng nhìn ra tuổi thầy. Bọn học sinh chúng tôi ước đoán thầy có thể sống đến một trăm 

hai mươi hay một trăm ba mươi tuổi, mọi người cùng có cách nhìn ấy. Thầy mất lúc chín 

mươi bảy tuổi, vì sao mất? Trúng độc vì đồ ăn, điều này rất oan uổng! Thầy do bị trúng độc 

đồ ăn mà ra đi. Vì thế, khi thầy ngã bệnh, tôi đến thăm thầy, thầy  dặn dò, nhắc nhở tôi rất 

nhiều lượt: “Đừng ăn thứ gì ngoài tiệm, những thứ trong tiệm chẳng sạch”. Bản thân thầy là 

một vị thầy thuốc giỏi; chính vì là một thầy thuốc giỏi nên thầy bị hại. Vì người ta tặng thầy 

thức ăn gì, thầy có thói quen ăn hết trước mặt người ấy khiến cho người ta hoan hỷ. Thầy là 

người Sơn Đông, thích ăn những thứ làm bằng bộtmì. Trúng độc lần thứ nhất, thầy biết, trong 

từng vắt mì sợiđều có bỏ thuốc chống hư, đã khô rồi, đại khái là đã để quá lâu, quá hạn rồi! 

Các đồng học thiếu kiến thức thông thường, đem nấu mời thầy ăn. Thầy ngửi mùi, biết ngay 

là có vấn đề, nhưng vẫn ăn.Sau khi ăn xong, quay về bèn uống thuốc giải, thật sự giải được 

chất độc ấy. Còn như chúng ta không hiểu, chẳng dám ăn. Thầy ăn xong có thể uống thuốc 

giải. Sau nửa năm, lại bị một lần nữa, cũng gặp tình hình ấy, thầy cũng ăn như vậy. Khi trở 

về uống thuốc giải thì chẳng kịp nữa, chất độc đã khuếch tán, khuếch tán rất nhanh; rốt cuộc 

là do tuổi đã cao, chín mươi bảy tuổi rồi, thầy sơ sót điểm này! 



Vì thế, đối với phương diện ẩm thực, thầy đặc biệt nhắc nhở những kẻ trẻ tuổi chúng ta 

phải chú ý: Hễ mùi vị biến đổi đôi chút, đừng nên ăn! Đặc biệt là những thứ như đậu hủ, đã 

có mùi chua, mùi vị đã biến đổi, chớ nên ăn! Trọn chẳng phải hoang phí thực phẩm. Nếu lúc 

quý vị phát tâm, thứ đã có mùi chua, đã hư rồi, nhưng vẫnăn, chẳng dám không ăn, sợ không 

ăn là lãng phí, có lẽ sẽ phạm lỗi phung phí lương thực, sai rồi! Sợ phung phí lương thực, nếu 

quý vị ăn vào sanh bệnh, thậm chí tử vong, vẫn chấp nhận thì sai mất rồi. Đức Phậtchẳng dạy 

người ta như vậy. Thuở đức Phật tại thế, khi khất thực được thứ gì, phải ăn hết ngay trong 

112

Tập 119 

0 



hôm ấy. Nếu ăn không hết, bèn cho chim, thú ăn, bố thí cho súc sanh, không thể ăn những 

thứ để qua đêm. Đó là giới luật nhà Phật.Vì trong quá khứ chẳng có tủ lạnh, không thể ăn 

những thứ để qua đêm. Vì thế, chúng tôi nghĩ lời răn dạy củađức Phật hợp tình, hợp lý, hợp 

pháp, đối với cuộc sống khỏe mạnh của bọn phàm phu chúng ta, đức Phật hết sức quan tâm. 

Chúng ta phải nghĩ một tăng đoàn đông như thế, hơn một ngàn người thườngtheo Ngài, đó là 

Thường Tùy Chúng; [ngoài ra] còn có những vị tạm thời tham gia, chúng tôi phỏng đoán, 

tuyệt đối chẳng thể ít hơn ba ngàn người, thường theo hầu bên cạnh lão nhân gia. 



Điều  được  giảng  ở  đây  cũng  là  một  pháp  môn  hết  sức  trọng  yếu,  chúng  ta  hãy  vận 

dụng linh hoạt trong cuộc sống. QuánKhông hết sức trọng yếu, hãy thường nghĩ kinh Kim 

Cang đã dạy:  “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” , hoặc nghĩ kinh Đại Bát Nhã đã nói: 

 “Hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, bất khả đắc” .Trong lúc lợi danh bày ra trước 

mặt mà chúng ta động tâm, hãy niệm những câu ấy nhiều lượt thì ý niệm vừa nghĩ ấy, tức là 

ý niệm vọng tưởng sẽ ngưng dứt. Cónhững kẻ nghiệp chướng nặng nề, khi danh lợi hiện tiền, 

bèn quên bẵng Phật, chẳng nghĩ tới nữa. Vì thế, phải có lòng cảnh giác cao độ, hễ cảnh giới 

hiện tiền, cổ nhân nói: “Chẳngsợniệm khởi, chỉ sợ giácchậm” ,phải giác ngộ nhanh chóng, ta 

có thể ngưng dứt, chẳng tạo nghiệp nữa! 



Từ Không môn, người ấy chấp trước Không,  “ư thị nhân bất  vi  môn,  thông đồ  cánh 

 tắc” (do  vậy,  môn  ấy  chẳng  thích  hợp  cho  người  đó,  đường  thông  hóa  nghẽn),tức  là  đọa 

trong “hầm vô vi”. Đối với người ấy mà nói thì Không chẳng phải là môn để kẻ ấy ngộ nhập, 

vì  kẻ  ấy  chấp  trước  Không.  Chấp  trước  Không,  bèn  gặp  ngay  chướng  ngại,  “tắc”   (塞)  là 

chướng ngại.  “Nhược trừ Khôngtướng”  (nếu trừ tướng Không), người ấy có thể buông tướng 

Không  xuống,  biết  tướngKhôngcũnglà  bất  khả  đắc,  tướng  Không  cũnglà  duyên  sanh.  “Thị 

 thời tùng VôTướng môn nhập”  (khi ấy bèn theo cửa Vô Tướng để vào), có thể được! Chỉ cần 

chẳng chấp trước Không là được, có thể chứng quả A La Hán, hoặc có thể chứng quả Bích 

Chi Phật.  “Nhược ư Vô Tướng tướng”  (nếu đối với tướng Vô Tướng), người ấy biết tướng Vô 

Tướng, nhưng chấp trước, chấp gì vậy? Chấp vàotướng Vô Tướng thì cũng không được; chỉ 

cần có chấp trước tức là sai lầm mất rồi.  “Tâm trước sanh hý luận” (tâm chấp trước, sanh ra 

hý luận),chấp vào tướng Vô Tướng có thể sanh ra hý  luận. Hý luận là nói giỡn chơi,chẳng 

phải là sự thật.  “Thị thời trừ Vô Tướng tướng”  (khi ấy, trừ bỏ tướng Vô Tướng), cũng có thể 

buông tướng VôTướngxuống,tâmthanh tịnh hiện tiền, đó gọi là  “Vô Tác môn” . Đấy là nói ba 

loại người có căn tánh khác nhau, đều có thể nhập ba môn giải thoát trong Tiểu Thừa. 



Tiếp đó, cụ Hoàng Niệm Tổ giải thích:  “Cái vị Không,VôTướng,Vô Nguyện”  (ấy là nói 

Không, Vô Tướng, Vô Nguyện), sánh ví những môn ấy như cửa nẻo.  “Do thử pháp môn, khế 

 nhập chư pháp Thật Tướng chi Niết Bàn thành”  (do pháp môn này mà khế nhập thành Niết 

Bàn Thật Tướng của các pháp),Thật Tướng của các pháp là  PhápTánh,  “khế  nhập”  là minh 

Tập 119  112

1 



tâm  kiến  tánh,tỷ  dụ  minhtâm  kiến  tánhgiốngnhư  thành  Niết  Bàn.  “Nhược  nhân  tùng  Không 

 môn nhập, diệc bất kiến Không tướng”  (nếu người theo cửa Không để vào, cũng chẳng thấy 

tướng Không),trực nhập như vậy, từ Không môn nhập mà chẳng chấp trướcKhông, đó mới là 

thật sự chứngnhập. Nếu có Không để đắc, thì cái “đắc Không” ấy là chấp tướng!  “Nhược đắc 

 Không tướng”  (nếu đắc tướng Không), tức là quý vị chẳng thể nhập! Cái Không ấy là chấp 

trước; dođã chấp vào Không, quý vị chẳng thể chứng nhập.  “Nhược trừKhôngtướng”  (nếu 

trừ tướng Không),đó là  “tùng Vô Tướng môn nhập”  (từ Vô Tướng môn để vào), Vô Tướng 

vẫn là Không môn. Thay đổi danh từ, vì trước đó, quý vị đã chấp vào tướng Không, nay đã 

giác ngộ, tướng Không cũng buông xuống, nên gọi là   “tùng Vô Tướng môn nhập”.“Thảng 

 trước ư VôTướng chi tướng, tức Vô Tướng tướng”  (nếu chấp vào tướng của Vô Tướng thì 

đóchính là tướng Vô Tướng), quý vị chấp vào VôTướng,chấp vào tướng Vô Tướng, điều này 

rất vi tế,  như vậy là  quý vị đã vướng vào tướng của Vô Tướng, cũng chẳng thểnhập,cũng 

nẩysanhchướng ngại. Ắt cũng phải diệt trừ tướng VôTướng,đấy chính là  “tùng Vô Tác môn 

 trực nhập thử thành” (từ cửa Vô Tác, vào thẳng thành này). Vô Tác cũng là Vô Nguyện thì 

mới  có  thể  trực  nhập  Thật  Tướng  của  các  pháp.  “Cố  viết:  Nhập  Không,  Vô  Tướng,  Vô 

 Nguyện pháp môn”  (nên nói là “nhập Không, Vô Tướng, Vô Nguyện pháp môn”). Đại Thừa 

lẫn Tiểu Thừa đều có ba môn giải thoát ấy,tức là ba thứ đường lối để giải thoát, chỉ là nghĩa 

lý cạn hay sâu khác nhau! Hoặc là từ Khôngđểnhập, hoặc từ Vô Tướng để nhập, hoặc từ Vô 

Nguyện để nhập,đềucó thể thành tựu. 



Thông thường, trong học tập kinh giáo, chúng tôi nói đơn giản hơn mà cũng rấtrõ ràng, 

chẳng đi vòng vèo như vậy. Đức Phật dạy chúng ta, người thượng thượng căn thiệncăn sâu 

dầy, có thể đồng thời buông khởitâm động niệm,phân biệt, chấp trước xuống,trongPhật pháp 

gọi  điều  này  là   “đốn  xả”.  Xả  là  buông  xuống,  đốn  tu,  đốn  ngộ,  đốn  chứng.  Ý  niệm  vừa 

chuyển, phàm phu bèn thành Phật.Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phậtđã vì chúng ta biểu diễn 

cảnh giới này. Vào đời Đường,Lục Tổ Huệ Năng đại sư của Thiền Tông đã vì chúng ta biểu 

diễn, cũng là chuyện này, tuyệtđối chẳng phải là kẻ bình phàm có thể làm được! Bản thân kẻ 

bình phàm hiểu rất rõ, phiền não, tập khí nặng nề dường ấy, muốnđoạn mà chẳngđoạn được, 

vì  sao  người  ta  ngay  lập  tức  đoạn  được?  Hễ  đoạn,  bèn  vĩnh  viễn  đoạn  trừ.Do  làm  không 

được, bèn biết chúng ta chẳng phải là bậc thượng thượng căn. Không chỉ là chúng ta chẳng 

có phần nơi thượng thượng căn, mà đối với thượngcăn, chúng ta cũng chẳng sánhbằng.Nói 

thực  tại,  chúng  ta  làkẻtrung  hạ  căn,  phải  hiểu  rõ  điều  này.Kẻ  trung  hạ  căn  thì  phải  buông 

xuống từng chút một. Quý vị không buông xuống, sẽ chẳng vào được cửa, mà cũng chẳng thể 

quay đầu, nhất định phải buông xuống! 



Buông  xuống,phải  từ  ngoài  vào  trong;trước  hết,  hãy  buông  xuống  từ  bên  ngoài.  Khi 

mê là từ trong ra ngoài, khi buông xuống thì phải từ ngoài vào trong. Tầng ngoài cùng nhất là 

lục  đạo.Lục  đạo  hình  thành  như  thế  nào?  Vọng  tưởng,phân  biệt,  chấp  trước,những  thứ  ấy 

112

Tập 119 

2 



hình thành lục đạo luân hồi. Lục đạo do chính mình tạo,vốn chẳng có lục đạo.Lục đạo chẳng 

do Phật tạo, mà cũng chẳng do Thượng Đế tạo, cũng chẳng do vua Diêm La tạo, mà do tự 

tánh biến hiện, do khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước, kinh Hoa Nghiêm dạy như vậy. 

Như thế nào thì mới có thể thoát ly lục đạo? Buông chấp trước xuống bèn thoát ly, cũng có 

nghĩa là trong cuộc sống hằng ngày, đốivớihết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, chúng 

ta chớ nên chấp trước.Chúng ta rốt cuộc là căn tánh gì? Căn tánh trung hạ chúng ta vẫn chẳng 

làm được! Nói thật thà, chúng ta làcăntánh hạ hạ, nghiệp chướng quá nặng. Phải học buông 

xuống từng chút một, phải buông xuống mỗi ngày, phải buông xuống mỗi tháng, phải buông 

xuống  mỗi  năm.  Quý  vị  buông  xuống  càng  nhiều,  tín  tâm  sẽ  dần  dần  sanh  khởi,  vì 

sao?Tâmthanh tịnh,phiền não ít đi, trí huệ hiện tiền. Phiền não ít, trí huệsanh,khá lắm! Quý vị 

sẽ có tín tâm đối với sự buông xuống, cuộc sống ngày càng tự tại hơn. 



Nói cụ thể,buông xuống làgì?Buông xuống là bố thí, bố thí làbuông xuống. Chúng ta 

tham  luyến  tài  sản,  bỏ  chẳng  được  để  buông  xuống,phải  học!  Học  buông  xuống!Đối  với 

vậtngoài thân, phàm  những gì có  tướng đều là hư vọng.  Buôngra, [bèn lo lắng,bản thân ta] 

chẳng  có  gì  nữa  thì  sẽ  ra  sao?  Đừng  lo  lắng!  Bởi  lẽ,  ở  đây,  nhân  quả  sẽgiúp  đỡ  chúng  ta. 

Trong mạng ta đã có, càng buông ra, sẽ càng có nhiều. Chớ nên nói “càng buông ra, sẽ không 

có nữa”, chẳng thể nào!Đó là vi phạm nguyên tắc nhân quả. Khẳng định làcàngbuông ra, sẽ 

càng  nhiều,  càng  nhiều,  càngbuông  ra,  quyết  định  chớ  nên  tích  lũy.  Trong  kinh  Đại  Thừa 

lẫnTiểu Thừa, đức Phật đã dạy:   “Tích tài tángđạo”  (tích lũy tiền của, đạo bị chôn vùi). Vì 

sao người tu hành không thể thành tựu? Lúc chẳng có tiền tài, buông xuống còn khá dễ dàng, 

dù sao cũng đâu có gì! Khi càng có tiền,càngchẳng nỡ bố thí; vì thế, kẻ ấy thoái chuyển! Tài 

sản thật sự hạingười, hại quý vị chẳngthể khai ngộ, hại quý vị chẳngthể chứng quả, thậm chí 

hại quý vị chẳng thể vãng sanh,quý vị nói xem: Có phiền phức hay không? 



Phải  buông  tàixuống,  pháp  cũng  phải buông xuống.Quý vị thấy  ở  đây  nói  đến tướng 

Không, đều là pháp. Tướng Vô Tướng cũng là pháp.Nếu quý vị chẳng buông xuống, sẽ nẩy 

sanh chướng ngại, chẳng có cách nào đắc quả Nhị Thừa. Nó là pháp, pháp cũng phảibuông 

xuống.Buông pháp xuống, đắc thông minh, trí huệ.Vì thế, Phật, Tổ dạy chúng ta: “Thâm nhập 

 một  môn,  huân  tu  lâu  dài”.   Ta  chỉ  nắm  lấy  một  môn, toàn bộ  những  môn  khác  đều  buông 

xuống. Buông xuống là gì? Ta điđến cùng một môn này thì toàn bộ đều đạt được, nguyên lai 

là chuyện như thế đó. Nếu không buông xuống thì sao? Khi không buông xuống, từ đầu đến 

cuối, quý vị chẳng đạt đến đích, thứ gì quý vị cũng chẳng đạt được.Quý vị thấy đó,buôngcủa 

cải xuốngbèn được của cải, buông hết thảy các pháp xuống bèn được thông minh, trí huệ.Còn 

phải có tâm từ bi giống như Phật, Bồ Tát, tâm từ bi sẵn có trong tự tánh, thấy người khác gặp 

khổ nạn, nhất định phải  giúp đỡ.Đólàgì?Đó là tu vô úy bố thí,  khiến cho hết thảy khổ nạn 

chúng sanhlìa khỏi sợ hãi.Vì vậy, các đồng học phát tâm,muốn lập cô nhi viện hay mở viện 

dưỡng lão, đó là chuyện tốt, đó làgì?Đólà vô úy bố thí, quả báo là khỏe mạnh, sống lâu.Quý 

Tập 119  112

3 



vị có thể chăm sóc kẻ khác đang bệnh khổ, có thể giúp đỡ người khác giác ngộ. Chẳng giác 

ngộ là chuyện khổ sở, là cội nguồn của hết thảy các nỗi khổ. Giúp đỡ người khác giác ngộ là 

trừ dẹp cội nguồn khổ, trừ dẹp cội rễ của khổ và lạc, chuyện này thuộc về đại vôúybố thí, quả 

báo thù thắng chẳng thể nghĩ bàn! 



Những Lý mà đức Phật đã nói trong kinh giáo là chân lý, Sựlàthật sự, thực tại, chẳng 

hư giả mảy may!Chúng ta học tập, tôi đã trải qua năm mươi chín năm, chứngthực chẳng giả 

tí nào! Xã hội hiện thời động loạn, tai nạn trên địa cầu nhiều ngần ấy, chúng ta thấy rõ ràng. 

Thấy  gì?  Biết  do  nhân  gì,  do  nguyênnhân  gì  tạo  thành  nông  nỗi  ấy,  cũng  hiểu  rõ  nên 

dùngphương pháp gì để đối đãi. Giải quyết những tai nạn trên địa cầu chẳng khó, ngay cả các 

tinh  cầu  vận  hành  trong  vũ  trụ,  quỹ  đạo  bị  sai  lệch,  chúng  ta  cũng  đều  có  cách  khiến 

chochúng khôi phục bình thường, những tai nạn nhỏ nhặttrên địa cầu thấm vào đâu!Quý vị 

nhất định phải biết: Tất cả hết thảy tai nạn đều do tâm hạnh chẳng lành cảm vời! Nếuchuyển 

biến tâm thái, tai nạn sẽ lập tức tiêu trừ. Ở chỗ này, nhất định phải trước hết là hiểu rõ ràng, 

minh bạch lý luận và chân tướng sự thật.Vìquý vị chẳng hiểu rõ, tín tâm chẳng thể sanh khởi! 

Tín tâm chẳng sanh khởi, ý niệm của quý vị chuyển biến, dẫu có chuyển, nhưng chẳng kiên 

cố, vẫncòn có hoài nghi. Nỗi hoài nghi ấy phá hoạithiện niệm của quý vị, dẫu chẳng thể phá 

hoại hoàn toàn, nhưng đã giảm bớt năng lượng ấy trên một mức độ lớn. Chỉ có tín tâm kiên 

định, chẳng có mảy may hoài nghi thì sức mạnh ấy sẽ khiến cho con người hết sức kinh ngạc! 



Do vậy, những báo cáo nghiên cứu của các nhà khoa học cận đại có ích rất lớn đối với 

sự tu học của chúng ta. Những Lý và Sự giống như thế này đượchọ nói rất rõ ràng, chúng ta 

vừa nhìn vào liền hiểu rõ, kinh Phật vốn đã nói tới [những chuyện ấy] từ ba ngàn năm trước, 

nhưngchúng ta do dự, chẳng quyết đoán, chẳng dám sử dụng. Khoa học hiện thời vừa chứng 

minh, chẳng còn bàn cãi chi nữa, giúp chúng ta đoạn nghi, sanh tín. Đối với sự thành tựu 

trong một đời này của chúng ta, đặc biệt là thành tựu trong niệmPhậtvãng sanh, tín tâm vẹn 

mười.Niệmniệmchẳng có ý niệm nào khác, chỉ có thế giới Cực Lạc là nhà của chúng ta, A Di 

Đà Phật là vị thầy, là gia trưởng của chúng ta. Vãng sanh thế giới Cực Lạc là trở lại quê nhà, 

đúng vậy, chẳng giả! Há lẽ nào chẳng có phần? Nói chung, quê nhà luôn có phần của chúng 

ta, vấn đề là quý vị có nhận biếthay không? Người Hoa nói:  “Lang thang rất lâu ở bên ngoài, 

 nay đã nhận biết tổ tiên, trở về nguồn cội”.  Vãng sanh thế giới Cực Lạc là “nhận biết tổ tiên, 

 trở về với cội nguồn”, đúng thế, chẳng giả! Trước kia, đúng là đã mê mất, nay quý vị đã có tín 

tâm kiên định, lẽ nào chẳng thành tựu? Chúng ta học đoạn Tam Khôngtam-muộinày tới đây. 



Chúng ta lại xem đoạn tiếp theo:  “Thiệnlập phương tiện, hiển thị tam thừa”  (khéo lập 

phương tiện, bày rõ tam thừa). Đây là lợi tha, phần trước là tự lợi, [trong phần này],  chính 

mình  đã  thành  tựu,  bènmuốngiúp  đỡ  người  khác.  Giúp  đỡ  người  khác  thì  phải  khéo  lập 

phương tiện.  “Hiển thị tam thừa”  thì mới có thể khế cơ; căn tánh như thế nào thì chúngta và 

112

Tập 119 

4 



Bồ Tát giống hệt, phải dùng phương pháp gì để đối trị.  “Phươnggiả, phương pháp” [nghĩa 

là] “phương”  là  phương  pháp.  “Tiện  giả,  tiện  dụng” ,[nghĩa  là]  Tiện  là  thuận  tiện,  mang  ý 

nghĩa ấy. Chúng ta nói phương pháp tiện lợi là phương pháp thích hợp nhất, là phương pháp 

hay khéo nhất, là phương pháp tốt nhất, có ý nghĩa ấy. Phương pháp tốt nhất, hay khéo nhất 

chẳngcó  nhất  định,  do  mỗi  người  mà  khác  nhau,do  mỗi  thời  mà  khác  biệt,  do  mỗisự  mà 

không giống nhau. Đó là trí huệ,trong Phật pháp dùngmột danh từ khác là “phương tiện thiện 

 xảo” ,phải thêm vào chữ  “thiện xảo”.  Bởi lẽ, có trí huệ thì mới biết dùng. 



 “Pháp Hoa Văn Cú viết:Phươnggiả, pháp dã. Tiện giả, dụng dã”  (Sách Pháp Hoa Văn 

Cú nói: “Phương là cách thức, Tiện là sử dụng”). Đây là cách giải thích của cổ đức. Trong 

sách Pháp Hoa Huyền Tán có nói:  “Thi vi khả tắc viết Phương, thiện đậu cơ nghi viết Tiện”  

(Thực hiện đáng làm khuôn mẫu thì gọi là Phương. Khéo phù hợp cơ nghi là Tiện).  “Thi vi” (

施為)là “thiết thi, tác vi”  (設施作為: lập bày ra cách thức để thực hiện), có thể nêu gương tốt 

cho đại chúng noi theo thì gọi làPhương.Chỗ này nói nghiêm ngặt hơn trong phần trước đôi 

chút; phần trước lànghĩa rộng, ở đây nói theo nghĩa hẹp. Hết thảy các hành vi, hoạt động của 

chư Phật, Bồ Tát đều có thể nêu gương tốt cho chúng sanh, điều đó gọi là Phương trong Phật 

môn.  “Thiện đậu cơ nghi”  (善逗機宜: Khéo phù hợp cơ nghi),Cơ(機)là[căn cơ của]hết thảy 

chúng sanh. Quý vị rất xảo diệu,khiếncho hết thảy chúng sanh dùng phương pháp ấy đều hết 

sức hoan hỷ, đều nghiêm túc học tập, chẳng cảm thấy khó khăn, đó gọi là  “tiện lợi” . Trong 

Pháp  Hoa  Nghĩa  Sớ  có  nói:   “Phương  tiện  thị  thiện  xảo  chi  danh”   (Phương  tiện  là  tên  gọi 

khác của thiện xảo). Do vậy, kinh Phật thường gộp chung thiện xảo và phương tiện, gọi là 

 “thiện xảo phương tiện”.“Thiện xảo giả, trí chi dụng dã”  (thiện xảo là tác dụng của trí). Đây 

là trí huệ,trí ấy là Hậu Đắc Trí, Quyền Trí, quyền nghi, quyền xảo! 



Kinh  Đại  Tập  nói:   “Năng  điều  chúngsanh,  tất  linh  thú  hướng  A  NậuĐaLa 

 TamMiệuTam Bồ Đề,thị danh PhươngTiện”  (có thể điều phục chúng sanh, khiến cho họ đều 

hướng đến Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, thì gọi là  PhươngTiện).Kinh Đại Tập nói 

đến  phương  tiện  thiện  xảo  của  Bồ  Tát.  Bồ  Tát  có  thể  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh.  “Thú 

 hướng” (趣向)là theo một phương hướng, theo một con đường, tức là con đường thànhPhật.A 

Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là con đường thànhPhật, hoàn toàn là dịch âm tiếng Phạn, 

dịch  sang  tiếng  Hán,  dịch  sang  văn  tự  Trung  Quốc,  thì  A  dịchlà  Vô,  Nậu  Đa  La  dịchlà 

Thượng,[A Nậu Đa La là] Vô Thượng, Tam dịch là Chánh, Miệu dịch là Đẳng, sau đó lại có 

chữ  Tam  cũng  là  Chánh,  Bồ  Đề  là  Giác,cho  nên  cả  câu  này  nói  gộp  lại  sẽ  là  Vô 

ThượngChánh  Đẳng  ChánhGiác.Đây  là  ba  giai  đoạn  trên  conđường  Bồ  Đề  của  người 

họcPhật.Giai  đoạn  thứ  nhất  là  Tam  Bồ  Đề,tức  Chánh  Giác,A  La  Hán  chứng  đắc.A  La  Hán 

thành Chánh Giác là thành Tam Bồ Đề.Bồ Tát làChánh Đẳng Chánh Giác,Bồ Tát chứng đắc 

Tam Miệu Tam Bồ Đề.Đối với Phật, lại thêm chữ Vô Thượng,A Nậu Đa La là VôThượng.Do 

vậy, đây là con đường thànhPhật. 

Tập 119  112

5 





Theo kinh Hoa Nghiêm, Tam Bồ Đề làđịa vị Thất Tín. Trong mười địa vị Tín của Bồ 

Tát,Thất Tín làTam Bồ Đề.Nói theo đẳng cấp đoạn phiền não và chứng Bồ Đề thì Thất Tín 

Bồ Tát vàTiểu Thừa A La Hán bình đẳng,nhưngtríhuệ[của Thất Tín Bồ Tát] vượt trỗi  Tiểu 

Thừa,trí  huệ  Tiểu  Thừa  chẳngsánhbằng  các  Ngài.Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  làPhật hoặc  Bồ 

Tát trong mười pháp giới, sở chứng của các Ngài là  Chánh Đẳng Chánh Giác.Nếuthêm Vô 

Thượng  vào,  bèn  vượt  trỗi  mười  pháp  giới.  Trong  mười  pháp  giới  có  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác,nhưngkhông có Vô Thượng. Vô Thượng thì phải đoạn hết vô minh, kinh Hoa Nghiêm 

nóiđếnvọng tưởng thì [vọng tưởng]cũng là  “khởi tâm động niệm”  như chúng ta thường nói. 

Sáu  căn  đối  trước  cảnh  giới  lục  trần  mà  chẳng  khởitâm,  không  độngniệm,bèngọi  là  Vô 

ThượngChánh  Đẳng  Chánh  Giác.Phậtđã  chứng  đắc  [cảnh  giới  ấy],  Ngài  vượt  thoát  mười 

pháp  giới,  sanhvàocõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.Người  tu  hành  thông  thường,  được  gọi  là 

 “thông  đồ”   (đi  theo  đường  lối  chung),  quá  nửa  sanh  vào  thế  giới  Hoa 

Tạng,cònngườiniệmPhậtsanh về thế giới Cực Lạc.Cực Lạc vàHoa Tạng, nói thật ra là cùng 

một chuyện. Hoa Tạng giống như một tòa thành lớn, thế giới Cực Lạc như một con phố trong 

tòa thành lớn ấy, nói như vậy chomọi người dễ hiểu, [thế giới Cực Lạc] là một con phố thù 

thắng nhất. Khi tôi giảng ở Tân Gia Ba, thường dùng Tân Gia Ba làm tỷ dụ. Thế giới Hoa 

Tạng  giống  như  Tân  Gia  Ba,  thế  giới  Cực  Lạc  giống  như  con  đường  Ô  Tiết  (Orchard 

Road),mọi người rất dễ hiểu. Vì vậy, sanh vào Tịnh Độ là đã sanh trong Hoa Tạng, nhưng 

sanh trong Hoa Tạng, chưa chắc sanh về Tịnh Độ! Phải hiểu điều này,quý vị mới biết Tịnh 

Độ thù thắng. 



 “Hựu Hội Sớ viết: Duy Ma Cật kinh vân: „Trí Độ Bồ Tát mẫu, phương tiện dĩ vi phụ‟, 

 đạt Không, Vô Tướng thị đại trí, tùy nghi thiết thi danh PhươngTiện”  (Lại nữa, sách Hội Sớ 

nói: “Kinh Duy Ma Cật bảo „Trí Độ là mẹ của Bồ Tát, phương tiện là cha‟, thấu đạt Không, 

VôTướnglà đại trí, tùy nghi lập bày, vận dụng, bèn gọi là PhươngTiện”).Trong kinh Duy Ma 

có  hai  câu  như  vậy.  Trí  Độ(Bát  Nhã  Ba  La  Mật)  là  mẹ  của  Bồ  Tát  vì  có  thể  sanh  ra 

chưPhật,Phật chẳng lìa khỏi trí huệ. Vì sao? Trí huệthìmới có thể đoạn phiền não. Không có 

trí  huệ,  làm  sao  quý  vị  có  thể  buôngvọng  tưởng,phân  biệt,  chấp  trước  xuống?Buôngvọng 

tưởng,phân biệt, chấp trước xuốnglà đại trí huệ. Do thật sự thấu suốt, nên mới có thể triệt để 

buông xuống;chẳng có trí huệ, sẽ không thể bỏ xuống. Không có trí huệlàquý vị còn có phiền 

não,  còn  có tình  chấp,  chẳng buông  xuống  được!  Quý vị còn có  sợ hãi, còn  có hoài nghi, 

những thứ ấy đều là tập khí  phiền não. Trí huệ chân chánh hiện tiền, [nhữngphiền não, tập 

khí]  bịquét  sạch  sành  sanh,  chẳng  có  chướng  ngại  nữa.  “Phương  tiện  dĩ  vi  phụ”  là  phương 

tiện thiện xảo trong tu hành pháp môn. Tiếp đó, giải thích cho chúng ta biết : “ĐạtKhông, Vô 

 Tướng thị đại trí” ,  “đạt”  (達) là thông đạt, [nghĩa là]quý vị thông đạt, hiểu rõ, vạn pháp đều 

là  Không,  tướng  tức  là  phi  tướng,đó  là   “đạt  vô  tướng” .  Tướng  tức  làvôtướng,  bản  thể  của 

112

Tập 119 

6 



nóchính là Không, trọn chẳng thể được, đó là trí huệ Bát Nhã trong tự tánh,  nêngọi là  “đại 

 trí” , trí huệ ấy sẵn có trong tự tánh. 



Vì thế, Phật pháp được truyền đến Trung Quốc từ thời Hán Minh Đế, ảnh hưởng rất 

lớn đến văn hóa bản địa của Trung Quốc.Tiến sĩ Thang Ân Tỷ (Arnold J. Toynbee) nói chẳng 

sai, ông ta nói người Trung Quốc tâm lượng to lớn, có thể dung nạp văn hóa của dị tộc. Ấn 

Độ là ngoại quốc, chẳng phải là Trung Quốc, là dị tộc, văn hóa dị tộc truyền đến Trung Quốc. 

Ông ta hết sức tán thán, có thể dung nạp văn hóa củadị tộc!Văn hóa Phật giáo đã nâng cao 

văn  hóa  truyền  thống  của  Trung  Hoa  trên  một  mức  độ  lớn,  đúng  vậy,  chẳng  giả  tí  nào! 

NhovàĐạo vận dụng những nguyên tắc và nguyên lý trong  Phật pháp rất nhiều.Ba thứ văn 

hóa Nho, Thích, Đạo dung hợp thành một Thể, đó là  văn hóa truyền thống của Trung Hoa, 

một Thể! Do vậy, người Hoa cầu điều gì? Cầu trí huệ.Nho cũng là cầu trí huệ,Đạo cũng là 

cầu trí huệ.Ý niệm “cầutrí huệ” học từ Phật giáo. Chẳng hề cầu tri thức, mà cầu trí huệ.Cầu 

như thế nào? TừGiới, Định, Huệ.Do vậy, phương pháp Giới, Định, Huệ được Nho học theo, 

mà Đạo cũng học theo.  “NhânGiớiđắcĐịnh,nhânĐịnh khai Huệ” ,  “thâm nhập một môn, huân 

 tu lâu  dài”   là  phương  pháp  đểcầu  trí  huệ,  chẳng phải là  cầu  tri  thức.  Tri thức làhọc  rộng, 

nghe nhiều. Tríhuệ làthâm nhập một môn, huân tu lâu dài,khác nhau! Tri thức có phải cầu 

hay không? Tri thức phảicầu,nhưng đặt nó vào cuối cùng; sau khi khai ngộ mới cầu tri thức. 

Quý vị thấy thứ tự trong Phật pháp [được diễn tả bằng] Tứ HoằngThệNguyện.Đầu tiên bảo 

quý vị phát nguyện,  “chúngsanh vô biên thệ nguyện độ” , điều này là nguyện. Ba điều sau thì 

sao?Nhằm  thành  tựu  điều  thứ  nhất.Điều  thứ  hai  là   “phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn” . 

Đoạn phiền não như thế nào?Trì giới, tu định, khai trí huệ, phiền não chẳng còn nữa. Do đó, 

 “phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”  phải dùng Giới, Định, Huệ. Tríhuệđãkhai, chiếu kiến 

NgũUẩn đều không,thấuđạt chúng sanhtướng.Sau khi tríhuệđãkhai, lại học pháp môn,  “pháp 

 môn vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành” ,đó là chuyện sau khi 

trí huệ đã khai. Tríhuệchưa khai, đối với hai chuyện sau, dẫuquý vị nghĩ cách nào cũng chẳng 

đạt được! Do vậy, hiện thời, rất nhiều người họcPhậtchẳngthể thành tựu là do nguyên nhân 

nào?Quên bẵng  hai  chuyện trước, bắt đầu  từ  chỗ  nào?  Bắt đầu  từ   “pháp  môn  vô lượng thệ 

 nguyện học” , học rộng, nghe nhiều. Chẳng có cơ sở phía trước, giống như xây một tòa cao ốc 

bốn tầng, nhưng chẳng có tầng thứ nhất và tầng thứ hai, mong xâytầng thứ ba, rốt cuộc xây 

cả  đời  cũng  xôi  hỏng  bỏng  không,  chẳng  thể  thành  tựu,  đạo  lý  ở  chỗ  này!  Đây  là  chỗ 

NhovàĐạo đều phải học theo nhà Phật. 



Vâng giữ quy củ làtrì giới, quyết định chẳng thể vượt cấp được! Quý vị thấy giáo học 

của Trung Quốc xưa kia, học từ chỗ nào? Học từ Đệ Tử Quy.Đệ Tử Quy chẳng phải là bảo 

trẻ nhỏ đọc, mà cũng chẳng bảo nó nói, cũng chẳng phải là giảng cho nó nghe. Đệ Tử Quy 

làcăn bản làm người, cha mẹ thực hiện cho trẻ nhỏ thấy. Trẻ thơ vừa sanh ra, mở mắt ra, nó 

có thể thấy, đôi tai bé bỏng của nó có thể nghe, nó đãhọc tập, bắt chước. Quý vị chớ nên xem 

Tập 119  112

7 



thường nó, [tưởng lầm] nó vô tri, điều gì cũng đều không hiểu! Thật ra, nó hiểu nhiều hơn 

quý vị [nghĩ], là linh quang thật sự, tai nghe, mắt thấy, nó học toàn bộ. Tuy nó chẳng thể nói, 

nhưng thứ gì cũng đều hiểu. Do vậy, cha mẹ, người lớn ở trước mặt trẻ thơ phải rất chú tâm 

cẩn  thận,  khiến  cho  nó  thấy,  nghe,  tiếp  xúc,  toàn  là  những  điều  chánh  đáng.  Cũnglànhư 

chúng tôi thường nói: Phải khiến cho nó thấy hiếu, đễ, trung, tín, thấy lễ, nghĩa, liêm, sỉ, thấy 

nhân ái, hòa bình, nghe cũng nghe những chuyện ấy, tiếp xúc cũng là tiếp xúc những chuyện 

ấy, đó là  “dưỡng chánh” , tức là  “đồng mông dưỡng chánh”  (bồi dưỡng những điều chánh 

đáng cho lứa tuổi vỡ lòng),là căn cội của sự dưỡng chánh, [thời gian vun bồi là] ba năm. Ba 

năm làmột ngàn ngày, trẻ thơ chẳng có vọng niệm,chẳng có tạpniệm,căn cơ được vun bồi rất 

sâu,nênngạn ngữ mới có câu:  “Tamtuế khán bát thập”.  Một ngàn ngày vun bồi căn cội, trong 

tương lai, bất luận tiếp xúc nghịch cảnh nào, kẻ ấy cũng chẳng thể biến thành xấu, mà có 

năng lực phân biệt đúng, sai, tà, chánh, thiện, ác. Nền giáo dục như thế, thưa cùng quý vị, chỉ 

riêngTrung Quốc là có, nên Trung Quốc đời đời xuất hiện hiền nhân, xuất hiện thánh nhân, 

đạo lý ở chỗ này! 



Trong thời cổ, lịch sử đã ghi chép  “Châu gia tam thái”  (ba bà Thái của nhà Châu) đã 

làm rất thành công. Bà nội của Châu Văn Vương là Thái Khương, là mẹ của Vương Quý, 

Vương Quý là cha của Văn Vương. Mẹ của nhà vua là Thái Nhậm, phi tử của vua là Thái Tự, 

sanh ra Vũ Vương và Châu Công, đều là những bậc thánh nhân mà Khổng Tử bội phục nhất. 

Chẳng phải là từ lúc trẻ nhỏ sanh ra, mà ngay trong khi mang thai, chính mình đã bắt đầu 

dùng những điều chánh đáng để ảnh hưởng thai nhi. Bắt đầu [giáo dưỡng]từ lúc có mang gọi 

là   “thai  giáo” ,thật  sự  vun  bồi  cội  rễ  sâu  chắc.  Phương  pháp  giáo  học  như  thế  chính  là  gia 

giáo, mãi cho đến những năm cuối đời Mãn Thanh, các gia tộc đông đảo vẫn dùng phương 

pháp này. Xưa kia, trường học ít ỏi, con gái ít có cơ hội học hành, nhưng [nữ nhân] đều có 

thể dạy dỗ con thơ, đều biết Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, đều hiểu, chẳng có 

một ai không biết. Lại còn có thể biểu hiện [những giềng mối ấy] trong cuộc sống hằng ngày, 

docác bà đã làm được, nên rất biết cách dạy dỗ! 



Trẻ  nhỏ  sáu  bảy  tuổi,  đi  học,  thầy  dạy  dỗ.  Thầy  thật  sự  gánh  trách  nhiệm,  những  gì 

thầy đã dạy, thầy đều làm được; không làm được sẽ chẳng thể dạy trẻ nhỏ, thầy nêu gương 

cho trẻ thơ. Thầy có đức hạnh, có tâm yêu thương, có phương pháp vận dụng  phương tiện 

thiện xảo để khuyên nhủ, hướng dẫn bọn trẻ.Gia trưởng mời thầy, bèn đi các nơi nghe ngóng. 

Thật sự là một vị thầy tốt, bèn lễ thỉnh. Thỉnh đến, trước hết làm lễ bái sư, gia trưởng phải lạy 

thầy, phải hành đại lễ với thầy, tức làba lần quỳ, chín lần khấu đầu. Thầy tiếp nhận gia trưởng 

đối đãi bằng đại lễ như vậy, nếu không nghiêm túc dạy trẻ cho tốt đẹp, há chẳng có lỗi đối 

với gia trưởng? Tậntâm tận lực dạy dỗ, khác với trường học hiện thời. Họctròthấygia trưởng, 

cha mẹ, ông bà của chính mình cũng ba lần quỳ, chín lần khấu đầu đối với thầy, há học trò 

còn có thể chẳng nghe lời thầy ư? Còn có thể không tôn trọng thầy ư?Chẳng thể nào! Người 

112

Tập 119 

8 



trên làm, kẻ dưới bắt chước theo! Quý vị thấy cha mẹ rất tôn trọng thầy, trong tâm mục của 

trò, thầy chẳng khác cha mẹ, bình đẳng! Hiếu thuận cha mẹ thì cũng phải hiếu thuận thầy.Do 

vậy, nếu quý vị nhìn vào cổ lễ Trung Quốc, sẽ hiểu con người xưa kia khác hẳn. Mấy ngàn 

năm qua, là nước lễ nghĩa, là sự thật, chẳng giả! Người ngoại quốc nghiên cứu lịch sử Trung 

Quốc, không ai chẳng bội phục Trung Quốc. Mấy ngàn năm qua,vĩnh viễn duy trìsự thống 

nhất to lớn, điều này được người ta tôn kính nhất. Quý vị thấy ở Âu Châu, sau khi đế quốc La 

Mã tiêu vong, từ đầu đến cuối chẳng thể thống nhất, mà đã chia vụn ra. Chỉ có ngườiTrung 

Quốc thống nhất, mãi đến hiện thời vẫn thống nhất. Sự thống nhất ấy vô cùng đáng quý, nói 

lên điều gì? Nói rõ xã hội hòa hài, nhân dân đoàn kết, đó là văn hóa ở một mức độ cao. 



Có đại trí thìmới có phương tiện, tùy nghi thiết lập, thi hành.  “Nghi” (宜)là cần thiết, 

định  ra  một  loạt  phương  pháp  nhằm  thích  hợp  với  nhu  cầu  trước  mắt.  Ngày  nay,  cả  thế 

giớiđộng loạn, nguyên nhân là gì?Chúng ta thường quên bẵng sự giáo dục làm người, chẳng 

dạy con người làm người, chỉ chú trọng giáo dục kỹ năng, chỉ coi trọng sự mưu sinh trong 

tương lai. Tại Trung Quốc, kiểu cách ấy chẳng được gọi là  giáo dục!Vì thế, thoạt đầu, tôi 

xuất gia tại chùa Lâm Tế ở Viên Sơn, Đài Bắc. Mới xuất gia làm tiểu hòa thượng, trong tự 

viện cũng giao phó việc cho chúng tôi làm. Công việc của tôi là quét sân, quét dọn cửa chính. 

Sư huynh, sư đệ ba người, sáng sớm  mỗi ngày quét dọn cửa chính. Cửa chính có rất nhiều 

cây, lá rụng mỗi ngày nên phải quét dọn. Có một hôm vào lúc quét dọn, tôi thấy bốn đứa sinh 

viên. Phía sau chùa chúng tôi có một con đường dẫn đến công viên Viên Sơn, có thể theo con 

đường ấy để vào [công viên], không có ai canh cửa, chẳng phải mua vé vào cửa, chứ đi cửa 

chính thì phải có vé vào cửa. Do biết có con đường tắt ấy, chúng nó đi ngã sau. Tôi thấy bốn 

đứa sinh viên ấy, vừa nói chuyện phiếm vừa tản bộ, trèo lên núi. Tôi rất cảm thán, thốt lên: 

“Đáng tiếc! Những kẻ trẻ tuổi này chẳng được giáo dục”. Họ nghe thấy lời ấy, ngay lập tức 

quay lại tìm tôi, chất vấn: “Ông vừa mới nói gì đó?” “Tôi đã nói rồi đó, tôi nói: Rất đáng tiếc, 

các vị chẳng có giáo dục”. Họ rất tức giận: “Bọn tôi là sinh viên năm thứ tư ngành Pháp Luật 

của Đại Học Đài Loan,cớ sao ông nói chúng tôi chưa được giáo dục?” Tôi nghe lời ấy, đáp: 

“Hóa ra là sinh viên đại học. Tôi đã coi thường quý vị mất rồi. Thôi được, tôi xin thỉnh giáo 

quý vị”. Tôi nói: “Giáo là gì? Dục là gì? Giáo dục là gì? Xin quý vị hãy giảng cho tôi nghe ba 

vấn đề ấy”. Tôi vừa hỏi như thế đã khiến bọn họ ú ớ, đúng là chẳng đáp được. Các sinh viên 

thuở ấy còn khá lắm, vẫn rất khiêm hư, họ thỉnh giáo ngược lại tôi, thái độ rất khiêm tốn và 

cũng rất cung kính. Tôi đem những gì Lễ Ký đã  giải thích, giảng cho họ nghe, họ chưa hề 

học đến. 



Sauđó họ hỏi tôi, họ nói: “Vậy thì trườngđại học của chúng tôi nay nên coi là gì?” Tôi 

đáp: “Tốt nhất là đại học nên đổi danh xưng thành viện nghiên cứu kỹ thuật  cao cấp.Danh 

xưng ấy rất thích hợp vớiquý vị. Quý vị không chỉ chưa học giáo dục cao đẳng, mà giáo dục 

tiểu học cũng chưa học!” Họ cảm thấy rất lạ lùng, giáo dục tiểu học ư?Tôi nói: “Quý vị có 

Tập 119  112

9 



biết ăn cơm hay không?” “Ai mà chẳng biết ăn cơm?” “Đâu có đơn giản như vậy! Tôi bày 

bốn món ăn cho quý vị, phương hướng của bốn món ấy đuợc sắpđặttheo phương vị của Ngũ 

Hành, quý vị có xếp được hay không?” [Không xếp được tức là]  chưa biết ăn cơm, quý vị 

chưa học qua! Tôi nói: “Quý vị đã học quét đất hay chưa? Ứng đối, quét tước chính là giáo 

dục tiểu học, quý vị chưa hề học, mặc quần áo lẫn ăn cơm đều chẳng biết!” Tôi nói: “Đó gọi 

là trường học, đó là giáo dục”. Như vậy là những sinh viên ấy cũng còn rất khá, thuở ấy, gần 

như là sáu mươi năm trước đây, các sinh viên còn khá lắm, đều rất có thể chịu học hỏi.Nay 

thì chúng ta có gặp cũng chẳng dám nói; nếu chọc giận họ, họ sẽ động võ với quý vị, chúng 

ta đâu có chịu nổi. Đấy là giáo dục nẩy sanh vấn đề, chẳng biết làm người! Vì thế, hiện thời 

có rất nhiều người đi họccó bằng Tiến Sĩ, nhưng chẳng tìm được việc. Khá nhiều công ty, 

hãng  xưởng  hết  sức  cần  nhân  tài,  biết  họ  có  khả  năng,  nhưng  chẳng  biết  làm  người,  nên 

chẳng dám dùng họ! Đây là hiện tượng phổ biến trong xã hội hiện thời. Vì thế, sự giáo dục 

trong Đệ Tử Quy vàCảm Ứng Thiên là giáo dục làm người. Quý vị biết làm người, lại còn 

biết làm việc, ai cũng thích, chủ nhân nào cũng đều thích dùng quý vị! 



Nay chúng ta nói  “tùy nghi thiết thi”  thì giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, tôn giáo 

trọng yếu hơn bất cứ gì khác. Chúngtôi nói với người khác, người ta nghe xong cũng gật đầu, 

nhưng chẳng có ai tin tưởng, chẳng có ai dám thực nghiệm. Trong xã hội hiện thời, muốn làm 

chuyện tốt thì phải có địa điểm làm mẫu, đó là chuyện tốt.Địa điểm làm mẫu được thực hiện 

từ chỗ nào? Thực hiện từ chính mình. Chính cánhân ta là người nêu gương. Làm được điều 

này, quý vị lại thực hiện trong gia đình, biến gia đình của chính mình thành một nơi gương 

mẫu. Hiện thời là tiểu gia đình, trong xã hội có nhiều tiểu gia đình nêu gương để cho người 

khác đến thăm, quan sát sinh hoạt thường nhật của gia đình quý vị, một nhà hòa thuận, thân 

ái, một nhà hỗ trợ hợp tác, thực hiện được điều ấy. Quý vị có công ty, bất luận công ty lớn 

hay nhỏ, quý vị biến công ty thành một tấm gương, làm gương cho tất cả các công ty khác. 

Đó là gì? Đó làBồ Tát.Cá nhân quý vị làm được, quý vị thành Bồ Tát. Quý vị chăm nom gia 

đình tốt đẹp, đó là gia đình Bồ Tát, người nhà của quý vị đều là  Bồ Tát.Quý vị hướng dẫn 

một công ty hay hãng xưởng tốt đẹp, công ty hay hãng xưởngấy sẽ là công ty Bồ Tát, chẳng 

bị lỗ vốn, sẽ sanh lợi. Một người điều hành xí nghiệp ở Bắc Kinh là cư sĩ Hồ Tiểu Lâm, sau 

khi quen biết tôi, tôi đã dạy ông ta phương pháp này, thực hiện ba cội rễ, chính mình thực 

hiện trước, sau đó ảnh hưởng tới gia đình, cuối cùng áp dụng vào công ty, làm rất tự tại, làm 

rất thành công, đó là một tấmgương tốt. Ở ThanhĐảo,cũng có một xí nghiệp gia là bà Lưu 

KhắcThành, cũng làm hết sức thành công. Những gương như vậy đều là điển hình. Quý vị đã 

nghe nền văn hóa giáo dục truyền thống này, hãy tự đến xem, xem người ta làm như thế nào! 



Ba nhà Nho, Thích, Đạo của Trung Quốc đều coi trọng hành chứng, không thể chỉ có 

tín, giải, mà sau đó chẳng cóhành, chứng. Nếunhư vậy thì sẽ biến thành học thuật, biến thành 

huyền học, biến thành tri thức, chẳng phải là trí huệ.Quý vị có thể thực hiện những điều đã 

113

Tập 119 

0 



học, vận dụng trong cuộc sống, đạt được lợi ích trong cuộc sống,thân tâm khỏe mạnh, phiền 

não nhẹ bớt, trí huệ tăng trưởng. Áp dụng vào gia đình, gia đình hạnh phúc;vận dụng trong sự 

nghiệp, sự nghiệp thuận lợi. Quý vị ảnh hưởng xóm giềng, làng nước, khu vực nhỏ nơi quý vị 

cư trụ nhất định sẽ hòa hài, một chốn lễ nghĩa nho nhỏ đã xuất hiện, sẽ thấy xã hội hài hòa. 

Mấy năm sau, ảnh hưởng ngày càng lớn hơn, có thể ảnh hưởng cả một thành thị hay một khu 

vực. Đã nêu gương, đã nêu khuôn mẫu, lại mở rộng, sẽ ảnh hưởng toàn thể thế giới. Vì sao? 

Toàn thể thế giới đều cần thiết, nhưng họ chẳng tìm được một nơi nào, họ đến [chỗ quý vị] 

để xem xét, thật sự mong học theo. Người trên cả thế giới đều đến chỗ quý vị học tập, công 

đức to lớn! Chớ nên coi thường, sự nghiệp Bồ Tát đấy nhé! Đó gọi là  “tùy nghi thiết thi”  

(thuận theo cơ nghi mà thiết lập, thực hiện). 



 “Phương  tiện  hữu  nhị  chủng”   (phương  tiện  có  hai  thứ),  thứ  nhất  là   “thâm  giải 

 Khôngnhi bất thủ tướng, thọ chứng”  (hiểu Không sâu xa, nhưng chẳng giữ lấy tướng, hoặc 

thấy có chứng). Đối với những nghĩa lý như   “vạn pháp đều  làkhông” ,   “phàmnhững gì có 

 tướng đều là hư vọng” ,   “hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, bất khả đắc”  đều phải 

thấu hiểu sâu xa. Do chúng ta lý giải chưa đủ sâu, nên quý vị chưa thể thực hiện. Sau khi thấu 

hiểu sâu xa, quý vị tự nhiên thực hiệnđược. Thực hiện là gì? Quý vị làm được. Chẳng phải là 

quý  vị  đọc  kinh  hay  nghiên  cứu  kinh,  mà  là  thực  hành  kinh!  Biến  lý  luận  trong  kinh 

giáothành  tư  tưởng,  biến  giáo  huấn  trong  kinh  điển  thànhhành  vi  của  mình,  đấy  mới  là 

 “khếnhập”.  Hiểu Không, chẳng chấp tướng, quý vị mới chứng đắc, cái đã chứng đắc chính là 

ý nghĩa chân thật do Như Lai đã nói trong kinh, quý vị đãthấu hiểu. Hễ quý vị chấp tướng, sẽ 

chẳng hiểu, chẳng biết nghĩa chân thật của Như Lai. Nghĩa chân thật của Như Lai là chân lý 

uẩn tàng trong tự tánh. 



Thứ  hai,  “dĩ  Thật  Tướng lý  thâm  mạc năng tín thọ, yếu tu phương tiện dụ  dẫn quần 

 sanh, linh kỳ tiệm ngộ”  (Do lý Thật Tướng sâu xa, chưa thể tin nhận, nên phải dùng phương 

tiện  để  dẫn  dụ  quần  sanh  khiến  cho  họ  dần  dần  ngộ).  Điều  thứ  hai  là  giúp  đỡ,  độ  người 

khác.Điều thứ nhất là tự lợi,điều thứ hai là lợi tha.  “Lợi Tha” : Lý Thật Tướng quá sâu, trong 

phần trước đã nói:  “Thâm giải Không, nhi bất thủ tướng”  (thấu hiểu Không sâu xa, nhưng 

chẳng chấp lấy tướng), người bình phàm chẳng thể lý giải điều này; chính mình đã đạt được, 

phải giúp đỡ người khác. Giúp đỡ người khác thìphải có phương tiện, phải có lòngkiên nhẫn, 

có tâm nhẫn nại và có phương tiện. Phương tiện làgì? Phương tiện là chính mìnhđãlàm được 

thìphải thường nói với người nhà. Đối với công việc thì người nhà cócông việc, trẻ nhỏ phải 

đi học, khi tan sở hoặc tan học, sáng tối dùng bữa với nhau, hoặc lúc rảnh rỗi, giảng những 

đạo lý trong kinh giáo cho mọi người nghe. Đức  Phật dạy chúng ta sống như thế nào, làm 

lụng ra sao, khiến cho mọi người đềuhiểu rõ những giáo huấn ấy. Họ thấy quý vị thực hiện, 

thực hiện tự tại dường ấy, thật sự hữu dụng! Hữu dụng là cuộc sống và công việc dẫu bận bịu 

đến mấy, người ấy vẫn rất thong dong, chẳng có phiền não, vui sướng, chẳng có ưu lự, tăng 

Tập 119  113

1 



trưởng trí  huệ,  có  ai chẳng  vui vẻ?  Học từ  đâu?  Học từ  trong  giáo  dục truyền  thống!  Mọi 

người mới biết các thứ truyền thống là tốt đẹp. Quý vị chẳng nêu gương, quý vị giảng cho họ 

nghe, họ chẳng tin! Phương pháp hữu hiệu nhất là trong cuộc sống hằng ngày, hãy sống đơn 

giản, chẳng lãng phí mảy may! Hoàn cảnh cư trụ tuy nhỏ bé, nhưng ngăn nắp, sạch sẽ, chớ 

nên quá lớn, quá lớn thì sao? Dọn dẹp các phòng lãng phí rất nhiều thời gian, phải lãng phí 

rất  nhiều  tinh  lực,  càng  đơn  giản  cànghay,càng  đơn  giản  càngvuisướng.  Người  khác  sống 

trong một căn nhà lớn, chớ nên hâm mộ, vì sao?Rất khổ! Sống trong một căn nhà to là chịu 

tội, phảimất bao nhiêu thời gian và tinh lực để chăm sóc căn nhà ấy, chẳng đáng! Trong nhà 

người khác có hoa viên, nhà ta có vườn rau. Rau có thể ăn, luôn  luônlà hữu dụng, có liên 

quan đến cuộc sống của ta. Thực hiện được thì thân thể khỏe mạnh, vui sướng, suốt ngày từ 

sáng đến tối hoan hỷ, điều này rất khó có! 



Quý vị thấy người hiện thời, có mấy ai suốt ngày luôn lộ vẻ tươi cười? Toàn là  mặtủ 

mày chau!Quý vị biết tâm tình của họ có rất nhiều điều trái ý. Họ thấy chúng ta suốt ngày từ 

sáng đến tối hoan hỷ. Khi tôi sống ở Mỹ, có một hôm, hàng xóm đến hỏi tôi: “Các vị làm gì? 

Đang  làm  nghề  gì?  Vì  sao  mỗi  ngày  quý  vị  vui  sướng  dường  ấy?”  Họ  hỏi  tôi  chuyện 

ấy.Chúng tôi bảo họ: “Chúng tôihọcPhật”. Họ không hiểu, học Phật ư?Phậtlà tôn giáo, [họ 

nghĩ]chúng tôi học Phật giáo.Họ hỏi: “Phật giáo làgì? Các vị học gì?” “Chúng tôi học Tịnh 

Độ”. “Tịnh Độ làgì?” Thế giới Cực Lạc! Chúng tôi học vui sướng, học thanh tịnh, học khỏe 

mạnh,sống lâu.Họ nói: “Chúng tôi cũng muốn học những thứ ấy”. Được! Hoan nghênh quý 

vị đến học. Chúng tôi có một tiểu đạo tràng, họ đều là giáo đồ Cơ Đốc. Tôi nói: Quý vị Chủ 

Nhật đi nhà thờ, Thứ Bảy đến Phật đường, chẳng có xung đột. Quý vị và Thượng Đế có quan 

hệ cha con. Quý vị đến Phật đường là quan hệ thầy trò, đến học, nghe giảng. Họ thật sự rất 

vui, chẳng có xung đột! Quý vị tín ngưỡng tôn giáo, nhưng con cái của quý vị chẳng đều đi 

học hay sao? Phật giáo là trường học, dạy quý vị vui sướng như thế nào? Tu tâm thanh tịnh ra 

sao? Đạtđược vui sướng như thế nào? Thântâm khỏe mạnh như thế nào? Dạy những chuyện 

ấy.Thân tâm khỏe mạnh, bènsống lâu!Vô Lượng Thọ.Ai nấy đều mong sống lâu, đều muốn 

khỏe mạnh, vậy thì hãy đến chỗ của tôi. Quý vị thấy chúng tôi học ở đây, hằng ngày luôn 

hoan hỷ, bất luận khi nào quý vị đến xem, đều thấy vẻmặt luôn tươi cười. Đó là phương tiện 

dẫn dụ quần sanh, khiến cho họ dần dần giác ngộ. 



 “Kỳ  đức  quảng đại,  bấtNhị  Thừa  (tức phi  Nhị  Thừa)sở năng vi,  cố ngôn thiện  lập”  

(đức  ấy  họ  rộng  lớn,  chẳng  phải  là  hàng  Nhị  Thừa  có  thể  làm  được,  nên  nói  là  “khéo 

lập”).NgườiNhị Thừa chẳng làm được, người Nhị Thừa trí huệchưa khai, họ có Giới và Định, 

nhưng  tríhuệ  chưa  khai.Bồ  Tát  có  Giới,  có  Định,  trí  huệ  cũng  đãkhai,  nên  cóphương  tiện 

thiện xảo, cho nên có thể dẫn dụ chúng sanh,đều có thể đối xử hòa thuận với hết thảy chúng 

sanh, quyết định chẳng phát sanh xung đột với hết thảy chúng sanh. Lúc tôi vừa mới đến Úc, 

khi ấy, thường trở về Tân Gia Ba,giảng kinh tại Tân Gia Ba mỗi năm vài lần. Ở Úc cũng có 

113

Tập 119 

2 



hội  nghị  tôn  giáo  nhằm  đoàn  kết  tôn  giáodo  chánh  phủ  tổ  chức.  Có  một  viên  chức  địa  vị 

không  cao,  giống  như  khoa  trưởng134[1]  của  khoa  tôn  giáo,  địa  vị  chẳng  cao  lắm!  Mỗi 

tháng,  họ  triệu  tập  đại  biểu  của  các  tôn  giáo  khác  nhau  đến  họp,  cùng  họp  lại  nghiên  cứu, 

thảo luận: “Tôn giáo hỗ trợ hợp tác như thế nào?” Tôi di dân đến Úc, tham gia hội nghị này, 

mỗi tháng họp hành, tôi nhất định đến thamdự.Đối với các tôn giáo khác nhau, chúng tôi đối 

đãi với nhau rất khá. Họ thường tranh luận một vấn đề: “Rốt cuộc Phật giáo là gì?” Chúng tôi 

bảo họ: “Phật giáo là giáo dục”. ThíchCa Mâu Ni Phậtsuốt đời giáo học. Giống như trong 

một  quốc  gia,  Phật  giáo  chuyên  lo  giáo  dục,  làm  công  tác  giáo  dục.  Tôi  nói:  [Phật  giáo] 

chẳng xung đột với quý vị,  Thượng Đế của quý vị trông nom việc hành chánh, giống như 

người đứng đầu một đất nước. Chúng tôi cũng chẳng phải là bộ trưởng giáo dục, chúng tôi là 

dân thường, giống như Khổng lão phu tử, là giáo học dân gian. Giúp đỡ, thành tựu quý vị, 

Phật giáo chẳng phản đối bất cứ tôn giáo nào. Phật giáo thừa nhận thần của quý vị, giống như 

thừa nhận người lãnh đạo quốc gia; nhưng Phật giáo chẳng tham gia chánh trị, mà là một loại 

giáo học dân gian. Họ nói: “Người sau khi chết đi thì sao?” “Chúng tôi lên thế giới Cực Lạc”. 

Họ nói: “Người sau khi đã chết thì ai là người phán quyết cuối cùng?” Tôi nói quyền phán 

quyết là Thượng Đế, họ rất hoan hỷ. Tôi nói Phật giáo chẳng phán quyết người khác, Phật 

giáo chỉ dạy bảo con người, chỉ dạy người ta đoạn ác, tu thiện, chứPhật giáo chẳng xét đoán 

con người. Trong Phật giáo chẳng tìm được chuyện phán quyết. Vì thế, chúng tôi đối xử với 

nhau rất vui vẻ, tôn trọng họ, quý vị là người lãnh đạo quốc gia, quý vị là bộ trưởng Tư Pháp. 

Tôi  nói  Phật  giáo  chẳng  vậy,  Phật  giáo  là  giáo  học  dân  gian. Dạy  những  gì?  Dạy  người  ta 

đoạn ác, tu thiện. Trong kinh điển của họ đều có những chuyện này. Từ từ, những sự đối lập 

giữa các tôn giáo dần dần được hóa giải. 



Khi chúng tôi tiến hành hoạt động tôn giáo trên quốc tế, nhất là những hoạt động hòa 

bình của Liên Hiệp Quốc, tôi luôn mời các tôn giáo cùng đi, cùng nhau tham gia. Tại đại hội 

Liên Hiệp Quốc, chúngtôi biểu diễn một chút, các tôn giáo nắm tay nhau, cầu nguyện cho thế 

giới hòa bình. Chínhhọ vui vẻ, mà đơn vị đứng ra tổ chức cũng vui vẻ. Điều khó có là có 

nhiều tôn giáo bất đồng như vậy đến cầu nguyện cho hòa bình, chuyện này hay lắm! Đặc biệt 

làPhật giáo, có thể nói Phật giáo là giáo dục dân gian. Hành trạng suốt một đời đức Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  và  Khổng  Tử  hết  sức  giống  nhau,  chúng  ta  phải  nhận  biết  rõ  ràng  điều  này. 

Dùngphương thức giáo dục đểgiúp đỡ quốc gia, giúpxã hội an định, giúp xã hội hòa hài, giúp 

đỡ chúng sanh giác ngộ.Đối với người căn tánh nhạy bén, bèn giúp đỡ họ trở về tự tánh.Do 



134[1] Theo h{nh ch|nh của Đ{i Loan, khoa trưởng l{ một viên chức quản trị h{nh ch|nh cấp thấp. 

Nếu dựa theo hệ thống cấp bậc trong chính phủ Trung Hoa D}n Quốc thì cao nhất l{ Thủ Tướng (Quốc 

Vụ Viện  Tổng Lý),  Khoa  Trưởng  được  xếp  v{o  cấp  thứ  chín  đếm  từ  trên  xuống,  tương ứng  với  Nha 

Trưởng  trong  một  cơ  cấu  ch|nh phủ.  Chúng tôi  đo|n  Khoa  Trưởng  được  dùng  ở  đ}y có  lẽ  l{  người 

đứng đầu tiểu ban tôn gi|o của chính phủ. 

Tập 119  113

3 



vậy, chúng ta phải nhận thức rõ rệt, Phật giáo chẳng phải là mê tín, phải uốn nắn cho đúng 

quan niệm sai lầm của người đời đối với Phật giáo. Uốn nắn chẳng phải là nói suông, mà phải 

nêu gương cho người khác nhìn vào. Các đồng tu của Tịnh Tông Học Hội có sứ mạng này. 

Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này! 



--------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Tập 120   

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 



Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  hãy  ngồi  xuống.Xin  xemĐại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

KinhGiải, trang một trăm ba mươi chín, dòng thứ tư từ dưới đếm lên, xem từ chính giữa, xem 

từ chữ  “tam thừa” : 



 “Tam thừa giả, thừa giả, xa dã. Tứ Giáo Nghi Tập Chú viết: Thừa dĩ vận tải vi nghĩa, 

 vận  xuất  tam  giới,  quy  ư  Niết  Bàn”   (Tam  thừa:  Thừa  là  cỗ  xe.  Sách  Tứ  Giáo  Tập  Nghi 

Chú135[2] giảng: “Thừa có nghĩa là chuyên chở, chuyên chở thoát khỏi tam giới, trở về Niết 

Bàn”). Chúng tôi giải thích đoạn này. Câu này [nhằm giải thích một câu] trong kinh văn là 

 “thiện lập phương tiện, hiển thị tam thừa”.  Chúng ta đã học về  “thiện lập phương tiện” , nay 

xem đến Tam Thừa. Chữ Thừa (乘) đọc theo cổ âm là  Thặng, hiện thời đọc là Thừa; đọc 

Thặng  mọi  người  đều  chẳng  biết  nghĩa  là  gì,  có  lẽ  có  người  nói  chúng  ta  đọc 

sai,nênthuậntheo tập tục [màđọc là Thừa]!Thừalàcỗ xe. Trong Tứ Giáo Nghi Tập Chú có một 

câu giải thích như thế này: Thừa là cỗ xe, xe có ý nghĩa chuyên chở, ở đây dùng ý nghĩa ấy. 

 “Vậnxuấttam giới, quy ưNiết Bàn”  (chở ra khỏi tam giới, trở về Niết Bàn). Phật pháp dùng 

Thừa làm tỷ dụ,giống như cỗ xe, Phật pháp có thể giúpchúng ta vượt khỏitam giới, giống như 

chúng ta ngồi xe có thể đi xa, mang ý nghĩa này. Tam giới làlục đạo luân hồi, nói “tam giới” 

hay  nói  “lục  đạo”,  ý  nghĩa  hoàn  toàn  giống  nhau.  Tam  giới  làDục  Giới,Sắc  Giới,VôSắc 

Giới.Dục  Giới  có  sáu  tầng  trời,  dưới  Tha  Hóa  Tự  Tại  Thiên  có  sáu  tầng  trời,  kể  cả  A 



135[2] Tứ Gi|o Nghi Tập Chú do ng{i Mông Nhuận soạn v{o đời Nguyên. S|ch n{y căn cứ theo  giáo 

nghĩa của ph|i Sơn Gia trong tông Thiên Thai để chú giải bộ Tứ Gi|o Nghi của Thiên Thai đại sư. T|c 

phẩm n{y tinh x|c, rất thuận tiện cho kẻ sơ học, nên lại được ng{i T|nh Qu|n đời Thanh chú sớ thêm, 

tạo th{nh bộ Tứ Gi|o Nghi Chú Vựng Bổ Phụ Hoằng Ký. 

113

Tập 120 

4 



TuLađạo,  nhân  đạo,  súc  sanhđạo,ngạ  quỷ,địa  ngục  đều  thuộc  về  Dục  Giới.Vìhọ  chẳng  lìa 

khỏinăm thứ ham muốn là “tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ”, nên gọi là Dục Giới.Dục 

Giới càng lên cao, ngũ dục càng nhạt ít, càng đi xuống, càngnghiêm trọng. Chúng ta chớ nên 

không biết điều này! 



Hễ liễu giải chúng ta bèn hiểu rõ: Mong vượt thoát, nhất định phải buông ngũ dục lục 

trần xuống.Tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ là ngũ dục.Lục trần làđối tượng tiếp xúc 

của sáucăn; mắt, tai, mũi, lưỡi,thân và ý làsáucăn,đối tượng tiếp xúc làsắc, thanh, hương, vị, 

xúc, pháp. Ý là ý niệm,ý đối ứng với PhápTrần. Những thứ này đều phải nhạt bớt, càng nhạt 

bớt  càng  hay!  Thật  sự  có thể  buông xuống,sẽ vượt thoát  Dục Giới,  đến  nơi  đâu? Đến  Sắc 

Giới. Chư vị phải hiểu Sắc Giới có mười tám tầng trời, đó là chư thiên. Chư thiên Sắc Giới 

trọn  chẳng  đoạn  dục,  chư  vị  phải  biết  điều  này.  Vì  sao  họ  chẳng  có  dục?Họ  có  công  phu 

Thiền Định. Khi họ nhậpĐịnh, Định có công năng chế ngự ngũ dục, lục trần, nên họ là Phục 

Đoạn  (đoạn  trừ  bằng  cách  chế  phục),  chẳng  phải  là  Diệt  Đoạn  (đoạn  trừ  sạch  sành  sanh), 

nhưnghọ có Sắc. Lên cao hơn là VôSắc Giới Thiên,đây là tầng cao nhất trong lục đạo.VôSắc 

Giới thì ngay cả nhục thân cũng chẳng có, chữ Sắc chỉ thân thể vật chất và hiện tượng vật 

chất. Do vậy có thể biết,trong bốn tầng trời của Vô Sắc Giới, chỉ có hiện tượng tinh thần tồn 

tại, chẳng có vật chất, chẳng có nhục thân vật chất,  mà cũng chẳng có những kiến trúc vật 

chất, quý vị đều chẳng nhìn thấy. Chúng ta thường gọi những cõi trời ấy là   “linh giới” ,linh 

hồn của họ tồn tại. Đó là phàm phu cao cấp. 



VôSắc  Giới  Thiêntuykhá  lắm,  nhưng  chẳng  vượt  thoát  tam  giới,  tức  là  chẳng  vượt 

thoát  lục  đạo  luân  hồi.  VôSắc  Giới  Thiêntốt  đẹp,  trong  ấy  gần  như  là  Niết  Bàn.  Niết  Bàn 

làbấtsanh, bất diệt,cõi trờiấygiống như Niết Bàn,nhưng chẳng phải là Niết Bàn thật sự. Chư 

thiên  Sắc  Giới  đạt  tới  cảnh  giới  cao  nhất  trong  Tứ  Thiền  Bát  Định,tưởng  lầm  VôSắc  Giới 

Thiên là Niết Bàn.VôSắc Giới Thiên vẫn có thọ mạng, thọ mạng dài nhất là tám vạn đại kiếp, 

thời gian ấy thật dài.  “Đại kiếp” : Một đại kiếp là một lần “thành, trụ, hoại, không” của thế 

giới  này,  đủthấythế  giới  này  vô  thường.  Một  lần  thành-trụ-hoại-khônggọi  là  một  đại  kiếp. 

Thành-trụ-hoại-không tám vạn lần, quý vị nghĩ xem,thời gian ấy dài lắm! Tuy dài, rốt cuộc 

vẫn có ngày chấm dứt, đến ngày ấy, họ đánh mất công năng Thiền Định. Công năng Thiền 

Định vừa mất đi, phiền não bèn hiện tiền. Ý niệm sai lầm đầu tiên là kẻ ấy tưởng lầm[Vô Sắc 

Giới Thiên]là bất sanh, bất diệt; cớ sao lại có sanh diệt? [Do hiểu lầm], bèn hủy báng thánh 

hiền. Thánh hiền đã nói  “Niết Bàn bất sanh, bất diệt” , nay kẻ ấy đã mất công năng Thiền 

Định, phiền não hiện hành, bèn nghĩ các vị thánh hiền lừa gạt họ, ý niệm ấy chính là đại bất 

kính đối với các vị thánh hiền. Đại bất kính đối với thầy,đối với thánh hiền thì tội nghiệt ấy 

có cùng mức độ với tội bất hiếu với cha mẹ. Nếu kẻ nào bất hiếu với cha mẹ, không tôn trọng 

thánh hiền, quả báo là trong địa ngục A Tỳ.Do đó, quý vị thấy trèo lên cao nhất, trèo đến tầng 

trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng, té lộn nhào xuống cũng nặng nhất,rơi xuốngđịa ngục A Tỳ, 

Tập 120  113

5 



cầu làm thân người chẳng được! Trong kinh điển, đức Phật giảng chuyện này rất nhiều, và 

cũng giảng rất rõ ràng. Dụng ý nhằmđặc biệt nhắc nhở chúng ta, chúng ta mong thành Phật, 

chúng ta phải sanh về Tây Phương Tịnh Độ, đừng cầu thiên đạo! Đạt đến chỗ cao nhất trong 

thiên  đạo,  vẫn  chẳng  thể  giải  quyết  vấn  đề!  Hai  mươi  tám  tầng  trời  chẳng  thể  giải  quyết 

vấnđề,  huống  hồ  Dục  Giới!  Người  bình  phàm  sanh  lên  trời,  tuyệt  đại  đa  số  đều  là 

sanhtrongTứ  Vương  Thiên  hoặc  Đao  Lợi  Thiên,vì  sao?  Tình  chấp  và  dục  vọng  chưa  đoạn, 

khá  hơn  người  bình phàm  chúng ta  một  chút, nhạt  bớt  một  chút, nhưng  chưa  đoạn,  nên họ 

tiến cao hơn vô cùng khó khăn! Đó là ý nghĩa của tam giới.  “Vận xuất tam giới”  (chở thoát 

ra tam giới), nương theo Phật pháp tu hành, có thể vượt thoát tam giới,  “quy ư Niết Bàn”  (trở 

về Niết Bàn). Tiểu Niết Bàn, chẳng phải là Niết Bàn thật sự, mà là Tương Tự Niết Bàn, là sở 

chứng của A La Hán, vượt thoát tam giới là chứngđắc [của hàng A La Hán], điều này trong 

phần sau chúng tôi sẽ còn nhắc tới. 



Chúng ta lại xem phần tiếp theo:  “Hựu dụ như vận tải công cụ, sử nhân thừa chi các 

 đáo kỳ quả địa, Pháp Hoa dĩ dương, lộc, ngưu chi tam xa, dụ Tiểu, Trung, Đại tam thừa. 

 Tiểu giả, Thanh Văn Thừa. Trung giả, Duyên Giác Thừa. Đại giả, Bồ Tát Thừa”  (lại ví như 

công  cụ  vận  tải,  khiến  cho  người  ngồi  trên  đó  ai  nấy  đều  đạt  đến  quả  địa.  KinhPháp  Hoa 

lấyba loại xe dê, nai, trâu để sánh ví ba thừa Tiểu, Trung, Đại. TiểulàThanh Văn Thừa. Trung 

là Duyên Giác Thừa. Đại là Bồ Tát Thừa). Đoạn này giảng rõ hơn sách Tứ Giáo Nghi, đây 

chính là nhữngđiều được nói trong kinh Pháp Hoa. Kinh Pháp Hoa nói  “tam thừa”  là ba cỗ 

xe. Xe chính là ý nghĩa của Thừa. Nói đến ba loại xe, xe dê, xe nai và xe trâu. Xe dê thời cổ 

rất nhỏ, chỉ có thể chở được một người. Xe nai lớn hơn một chút, có thể ngồi hai người. Xe 

trâu rất lớn, đại khái có thể ngồi năm, sáu người. Trên thực tế, kinh Pháp Hoa nói  “đại bạch 

 ngưu xa”  thì Đại Bạch Ngưu Xa chính là xe ngựa trong hiện tại136[3]. Hiện thời, công cụ 

giao thông này  chẳng  còn nữa,  được thay  thế  bằng xe hơi.  Thời  xưa, đừng  nói là  rất  xưa, 

ngay trong lứa tuổi của tôi, nhằm lúc tôi học Tiểu Học và Trung Học, chúng tôi cũng ngồi xe 

ngựa. Tôi còn nhớ, lúc học Tiểu Học, ngồi xe ngựa; lũ học trò bé, một xe ngựa có thể ngồi 

được mười bốn, mười lăm đứa. Dùng chuyện này để tỷ dụ nó có thể chuyên chở bao nhiêu 

người, mà nói là Đại, Trung, Tiểu. Xe nhỏ ví như Thanh Văn,Thanh Văn làA La Hán,A La 

Hán  gọi  Tiểu  Thừa.  NgườiTiểu  Thừa  chỉ  cầu  tự  độ,  chẳng  phát  tâmgiúp  đỡ  người  khác. 

Trung  ThừalàDuyên  Giác,tứcBích  Chi  Phật,thông  minh  hơn  A  La  Hán,  nhưngtâm  lượng 

cũng chẳng lớn lắm. Chẳng phải là thiếu tâm từ bi, mà là tâm từ bi chẳng to lớn. Quý vị đến 

tìm họ, nếu họthíchquý vị thì sẽ có thể dạy quý vị, do có duyên với quý vị. Họ chẳng thích 

thìsẽ không ngó ngàng tới quý vị. Đó là Thanh Văn và Duyên Giác.Bồ Tát khác hẳn,quý vị 



136[3] Trong c|c chú giải kinh Ph|p Hoa, kể cả bộ Ph|p Hoa Lu}n Qu|n của tổ Ngẫu Ích đều giảng rõ 

người T}y Trúc gọi ngựa l{  “bạch ngưu” . Ở đ}y, chúng tôi vẫn dùng ba chữ “dê, nai, ngựa” theo c|ch 

dịch phổ biến của người Việt khi dịch đoạn kinh văn n{y. 

113

Tập 120 

6 



không đi tìm các Ngài, mà các Ngài chủ động đến dạyquý vị. Các Ngài chẳng có tâm phân 

biệt, chẳng có tâm ưa ghét, nên Bồ Tát được gọi là Đại Thừa. 



Trong  phẩm  Thí  Dụ của kinh  Pháp  Hoa  có  một  đoạn như thế  này:   “Như  Lai  hữu  vô 

 lượng trí huệ, lực, vô sở úy, chư pháp chi tạng, năng dữ nhất thiết chúng sanh Đại Thừa chi 

 pháp” (Như Lai có vô lượng trí huệ, lực, vô sở úy, các pháp tạng, có  thể ban cho hết thảy 

chúng sanh pháp Ðại Thừa),chữĐại Thừa chỉ NhấtPhật Thừa,  “đản bất năng tận thọ”  (nhưng 

[chúng sanh] chẳng thể nhận lãnh hết được). Tuy đức Phật rất từ bi, nhưng phápNhất Thừa là 

phương pháp thànhPhật, người bình phàm chẳng thể tiếp nhận.  “Xá Lợi Phất” ,câu này nói 

với ngài Xá Lợi Phất,  “dĩ thị nhân duyên, đương tri chư Phật phương tiện lực cố, ư nhất Phật 

 Thừa, phân biệt thuyết tam”  (do nhân duyên ấy, hãy nên biết chư Phật do sức phương tiện, 

đối  với  Nhất  Phật  Thừa  mà  phân  biệt  nói  thành  ba),  tam  thừa  dovậy  mà  có.Phậttâmbình 

đẳng,Phật nguyện rộng sâu, Phật mong mỏi hết thảy chúng sanhđều có thể thành Phật. Vì thế, 

trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn làPhật” .Phậtgiúp 

đỡ chúng sanh, nhất định dạy họtrở về tự tánh. Trở về tự tánhbèn thành Phật, [bởi lẽ], họ vốn 

làPhật.Mê mất tự tánh, chẳngquay về được! Muốn trở về cũng chẳng phải là chuyện đơn giản 

như thế, vẫn chẳng thể trở về, đó là phàm phu trong lục đạo. Lục đạo phàm phu, nhân gian, 

Dục Giới Thiên chẳng mong trở về, nhưng Sắc GiớiThiênvàVôSắc Giới Thiên thật sự muốn 

quay về! Họ muốn quay về mà cũng chẳngvề được, huống gì các phàm phu trong Dục Giới! 

Đức Phật bất đắc dĩ, phân biệt NhấtPhật Thừa thành ba giai đoạn, mỗi giai đoạn sau nâng cao 

hơn giai đoạn trước. Điều này giống như mở trường học, thầy và cha mẹ đềuhy vọng học trò 

đứa nào cũng đạt được học vị Tiến Sĩ, đấy làPhật tâm.Nhưng có phải là ai nấy đều đạt được 

hay  không?  Chẳng  phải!  Chẳng  phải  là  người  nào  cũng  đều  có  thể  đạtđược;do  vậy,  nhà 

trường mới lập ra ba học vị, có HọcSĩ,ThạcSĩ, và TiếnSĩ,khá giống với tam thừa! 



Mấy  câu  trong  phần  trước  nói  về  Như  Lai,  nhưng  trên  thực  tế  lànói  về  chính  mình. 

 “Như Lai có vô lượng trí huệ” , Ngài chẳng nói “Phật”,chẳng nói “chưPhật có vô lượng trí 

huệ”,mà nói “Như Lai”.Kinh Đại Thừa nói “chưPhật” thì quá nửa là nói theo tướng;nói “Như 

Lai” đều là nói theo tánh. Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật dạy:  “Hết thảy chúng sanh đều 

 có trí huệvàđứctướng của Như Lai” ,nóiNhư Lai,chẳng nói Phật! Nói Như Lai là nói theo tự 

tánh.  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phậttánh;đã  có  Phậttánh,  đương  nhiên  có  thể  thànhPhật. 

Trong Phậttánh có vô lượng trí huệ, có vô lượng lực. Lực làgì? Năng lực, nay chúng ta gọi 

[năng lực] là “tài nghệ”. Có vô lượng tài nghệ, quý vị có năng lực. Trong kinh Phật có nói: 

ChưPhậtNhư Lai có mười thứ năng lực,  “mười”  tượng trưng cho sự viên mãn, không phải là 

con số, đúng là  “không gì chẳng biết”  là tríhuệ,  “không gì chẳng thể”  là mười lực. Mười lực 

tượng trưng cho  “không gì chẳng thể” , chẳng có gì không làm được!  “Vôsởúy”  là bốn thứ 

không sợ hãi.  “Chư pháp chi tạng, năng dữ nhất thiết chúngsanhĐại Thừa chi pháp”  (tạng 

các pháp có thể ban cho hết thảy chúng sanh pháp Đại Thừa), đức  Phật có năng lực ấy, có 

Tập 120  113

7 



năng lực giúp đỡ hết thảy chúng sanhchứng đắc Phật quả rốt ráo trong một đời. Nói theo lý 

luận, phàm phu thành Phậtmất thời gian bao lâu? Trong mộtniệm! Một niệmgiác, phàm phu 

bènthànhPhật.  Mộtniệm  mê,  quý  vị  là  phàm  phu.  Câu  này  hoàn  toàn  là  lời  thật. 

Mộtniệmấylàniệm gì?Theo cuộc đối thoại giữa Thích Ca Mâu Ni PhậtvàDi Lặc Bồ Tát, trong 

một cái khảy ngón tay có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm,[“một niệm bất giác” vừa nói trên 

đây] chính là một niệm trong [một cái khảy ngón tay]. Chỉ cần một niệmgiác, phàm phu bèn 

thành Phật, bất giác thì chẳng có cách nào.Trong tựa đề kinh này cũng chỉ rõ tam thừa, quý vị 

thấy  tựa  đề  kinh,  về  phần  tu  nhân  là   “thanh  tịnh,bình  đẳng,giác” .  Thanh  tịnh  là  Tiểu 

Thừa,Tiểu Thừa bao gồm cả Duyên Giác;bình đẳng làĐại Thừa,làBồ Tát,chữ Giác sau cùng 

là  Nhất  Thừa,  đó  là  thành  Phật.Vì  vậy,  kinh  này  cũng  là  đức  Thế  Tôn  vì  hết  thảy  chúng 

sanhmàhiển thị tam thừa. 



Chúng ta tu học, nếuđại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh trong một đời này, vấn đề ấy 

đã được giải quyết, bèn thành Phật. Nếuchẳng đạt được cảnh giới này,hãy tùy phần tu học, 

cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới.Tây Phương Cực Lạc thế giới có bốn cõi, ba bậc, chín 

phẩm.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  lànơiA  Di  Đà  Phậtlập  trường  học.  Trường  gì 

vậy?Trường dạy phàm phu thành Phật, bảo đảmquý vị thànhPhật.Điều này rất khó có, một 

phẩm phiền não chưa đoạn mà vẫn có thể vãng sanh,sanhvào cõi Phàm Thánh Đồng Cư trong 

thế giới Cực Lạc, một phẩm phiền não cũng chẳng đoạn  đấy nhé! Thật sự đoạn mấy phẩm 

phiền não, chẳng hạn như các loại phiền não nặng nhất và thô nhất trong Kiến Tư phiền não 

làThânKiến,BiênKiến,KiếnThủ Kiến,GiớiThủ Kiến,và Tà Kiến,trong phần trước đã giảng rất 

nhiều. Năm loại Kiến Hoặc ấycó tất cả là tám mươi tám phẩm. Đoạn hết tám mươi tám phẩm 

Kiến Hoặc ấy chính là Tiểu Thừa Tu Đà Hoàn, tức là Tiểu Thừa Sơ Quả,ngườinhư vậy vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng ở trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư.Vì sao?Người ấy 

chẳng phải là phàm phu. Nói theo thế gian này, người ấy là thánhnhân, là bậc thánh nhân nhỏ 

nhoi, chẳng phải là phàm phu. Bậc thánh nhân nhỏ nhoi tuy vị trí rất thấp, nhưng cao minh 

hơn bọn lục đạo phàm phu chúng ta quá nhiều. Sau khi vị ấy chứng đắc Sơ Quả, Ngài có 

năng lực,ở trong lục đạo luân hồi, qua lại bảy lần trên cõi trời hoặc trong  nhân gian, chắc 

chắn chẳng đọatrongtam ác đạo,bảo đảm chuyện này! Và cũngchỉ có bảy lần, chẳng có lần 

thứ tám, [chỉ là] bảy lần, chắc chắn vượt thoát tam giới lục đạo, chứng quảA La Hán.Người 

như vậy vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, sanhvềcõi Phương Tiện Hữu Dư,chẳng ở 

trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư,đó là Tiểu Thừa.Ở nơi đây tu đến cảnh giới Tiểu Thừa,vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, bènsanhtrongcõi Phương Tiện.Nếuở nơi đây, chúng ta tu 

hành đạt tới cảnh giới Bồ Tát,vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, sẽ chẳng sanh vào cõi 

Phương Tiện Hữu Dư,mà sanh trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm,có địa vị bình đẳng với các 

vị  Pháp  Thân Bồ  Tát  trong  cõi  Thật Báo  thuộc  Tịnh  Độ  của chư  PhậtNhư  Lai.Trong  Phật 

giáo  Trung  Quốc,  những  người  ấy  là  những  vị  được  Thiền  Tông  gọi  là  “đại  triệt  đại  ngộ, 

113

Tập 120 

8 



minh tâm kiến tánh”, Giáo Hạ gọi họ là “đại khai viên giải”, trong Tịnh Độ Tônggọi là “Lý 

nhất tâm bất loạn”. Chứng đắc Lýnhất tâm bất loạn,sanhvào cõi Thật Báo. Đếnthế giới Cực 

Lạc, chứng Thường Tịch Quang, ThườngTịchQuang làtrở về tự tánh viên mãn. 



Bổn nguyện của đức Phật đích xác là hy vọng mỗi cá nhân chúng ta đều có thể  viên 

thành  Phật  đạo  ngay  trong  một  đời.  Phàm  phu  viên  thành  Phật  đạo  trong  một  đời  thì  chỉ 

cópháp  môn  này. Phật  pháp nói  tám  vạn  bốn ngàn pháp  môn,  bất cứ  pháp  môn  nào  quý  vị 

cũng đều chẳng thể thành tựu trong một đời! Chỉ có pháp môn NiệmPhậtVãng Sanh này là 

thật sự thành tựu ngay trong một đời! Trong đời này, chúng ta có thể gặp gỡ pháp môn này, 

[quả thật] chẳng dễ dàng. Đã gặp gỡ thì nhất định phải quý trọng, phải nắm chặt pháp này, 

ngàn vạn phần chớ nên khinh dễ bỏ qua; [nếu bỏ lỡ] thìchính là lầm lẫn quá đỗi! Gặp được 

pháp  môn  này,  đúng  như  cổ  đại  đức  đã  nói:   “Trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  gỡ”.  Vào  đời 

Thanh trước kia, ông Bành  TếThanh đã nói:  “Hy hữu khó gặp từ vô lượng kiếp đến nay”,  

ông ta  nói  pháp  môn  này  hiếm  có,  khó gặp  trong  vô  lượng kiếp!  Đời  này,  quý vị gặp  gỡ, 

hãynắm vững nó, pháp môn này “vạn người tu, vạn người đến” , câu này do ThiệnĐạo đại sư 

nói, chẳng phải là lời giả! Nhưng học Phật, bất luận học pháp môn nào, nói chung, nhất định 

phải biết buông xuống. Buông những gì xuống?Buôngphiền não xuống,buôngtập khí xuống. 

Cổ đại đức thường dạy chúng ta, hễ điều gì chẳng mang theo được,bènbuông xuống. Chúng 

ta  suy  ngẫm,  người đã  chết  có  thể  mang  theo  gì  vậy?  Tài  sản  của  quý vị  chẳng  mang  theo 

được, thân tình chẳng mang theo được, tước vị chẳng mang theo được, kể cả thân thể của quý 

vị cũng chẳng mang theo được! Phải hiểu rõ chỗ này. Chẳng mang theo được thì hãy buông 

xuống, đó là giả, chẳng thật. Điều nàomang theo được thì quý vị bèn đổ công dốc sức nơi đó. 

Đức hạnh mang theo được, công đứccó thể mang theo được.Trì giới hữu công, tam-muộilà 

đức, tam-muộilàThiền Định. Thiền Định là Công, khai trí huệlà Đức, những điều này có thể 

mang theo được.Ngược lại, những tội nghiệp do  quý vị đã tạo cũng có thể mang theo. Nếu 

mang theo một thân tội nghiệp, đời sau sẽ sanh trong tamác đạo. Suốt đời này, quý vị làm rất 

nhiều chuyện tốt, những chuyện ấy  cũng có thể mang theo được. Do những chuyện tốt ấy, 

đời  sau  sanh  lên  trời,  nhưng  đều  chẳng  bằng  buông  xuống  vạn  duyên,nhất  tâm 

niệmPhật.NiệmPhật có thể mang theo được,niệmPhật có thể vãng sanh Tịnh Độ.Do vậy, phải 

thường nghĩ tới những gì có thể mang theo được, chúng ta nghiêm túc nỗ lực thực hiện. Học 

tập  kinh  giáo  giúpchúng  ta  khai  ngộ.  Chúng  ta  đọc  kinh  Vô  Lượng  Thọ,học  tập  kinhVô 

Lượng Thọ,tăng trưởng sự hiểu biết đối với Tây Phương Cực Lạc thế giới, thật sự nhận biết 

rõ ràng, minh bạch, tín tâm mới có thể kiên định, nguyệntâmchẳng lùi; đó là điều kiện ắt phải 

hội đủ hòng vãng sanh thế giới Cực Lạc. 





Tiếp  đó,  chúng  ta  lại  xem  [những  lời  giảng  giải  về]  phương  tiện,  “thiệnlập  phương 

 tiện” :  “Hựu, Pháp Hoa VănCúviết: „Phương tiện giả, môn dã‟ (lại nữa, sách Pháp Hoa Văn 

Cú nói: “Phương tiện là cửa”). Đây là tỷ dụ.  “Vị chân thật tác môn, chân thật đắc hiển, công 

Tập 120  113

9 



 do phương tiện. Y thử thích, tắc Tiểu Thừa vi nhập Đại Thừa chi môn, cố vị chi phương tiện 

 giáo. Hựu, tam thừa vi thông ư Nhất Thừa, cố diệc danh phương tiện giáo. Dĩ thượng kinh 

 luận, chánh hiển „thiện lập phương tiện, hiển thị tam thừa‟ chi chỉ” (làm cửa để thâm nhập 

chân thật, hiển lộ được sự chân thật, toàn do công của phương tiện. Theo cách giải thích này, 

Tiểu Thừa là cái cửa để vào được Ðại Thừa, nên Tiểu Thừa được gọi là giáo pháp phương 

tiện. Hơn nữa, do tam thừa thông với Nhất Thừa, nên tam thừa cũng gọi là giáo pháp phương 

tiện. Những đoạn kinh, luận trên đâythậtsựtỏ rõ yếu chỉ “thiện lập phương tiện, hiển thị tam 

thừa”).  “Phương”  là phương pháp,  “Tiện”  là thuận tiện. Nói cách khác, là phương pháp rất 

thích  hợp,  phương  pháp  tốt  nhất,  phương  pháp  mầu  nhiệm  nhất.  Trong  Phật  pháp,  thường 

dùng  chữ   “thiện  xảo” ,    “thiện  xảo”  là  phương  tiện.  Do  vậy,  phương  tiện  chẳng  phải  là 

phương pháp nhất định; do mỗi người mỗi khác, do mỗi chuyện mỗi khác, tùy thuộc vào đó 

mà biến hóa vô cùng. Khéo dùng phương tiện là trí huệ;thiếutríhuệsẽ chẳng biết dùng. Trong 

những người có trí huệ,Phậtlà bậc trí huệ viên mãn. Như Lai có vô lượng trí huệ, nên phương 

tiện môn của Ngài cũng là vô lượng vô biên, vô lượng phương tiện! Sánh ví phương tiện như 

cửa, cửa có ý nghĩa “có thể tiến vào”. Vì sao?  “Vị chân thật tác môn”  (làm cửa để thâm nhập 

sự chân thật). Tông môn gọi “chân thật” là  “minhtâm kiến tánh” , đó là chân thật. Chân là 

chẳng giả, Thật là chẳng hưdối. Trong kinh Đại Thừa, đức Phậtdạy: “Phàmnhững gì có hình 

 tướng đều là hư vọng” , hư vọng chẳng phải là chân thật, chân thật chẳng phải là hư vọng. 

Chân thật làgì? Chân thật là tự tánh, chỉ có điều này làchân thật. Vũ trụ do nó biến hiện, vạn 

pháp cũng donó biến hiện.Do vìtựtánhcó thể sanh, có thể hiện, nênnó là thật, còn những cái 

được sanh, được hiện chẳng thật.Thật ra, cái được sanh, cái được hiện sanh diệt trong từng 

sát-na, sát-na chẳng trụ. Trong kinh Phật, thường thấy có câu như vậy.  “Sát-na chẳng trụ”  là 

sanh diệt trong từng sát-na, chẳng thật, chỉ có tự tánh là bất sanh, bất diệt. Vì thế, ngôn ngữ 

cổ của Ấn Độ là tiếng Phạn, gọi [bất sanh bất diệt] là  Niết Bàn.Niết Bàn có nghĩa là  “bất 

 sanh, bất diệt, chân thật”.“Chân thật đắc hiển” : Quý vị thấu hiểu, chứng đắc.  “Công”  là có 

phương tiện,công phu là phương tiện;phương tiện có công, chân thật bèn hiển hiện. Nếu quý 

vị chẳng từ phương tiện môn, quả thật chẳng có cách nào minhtâm kiến tánh! 



Theo cách giải thích này, tiếp đó bèn nói:  “TắcTiểu Thừa vi nhậpĐại Thừa chi môn”  

(Tiểu Thừa là cửa để nhập Đại Thừa), đó là pháp phương tiện. ThuởđứcPhật tại thế, tiếp nhận 

lời thỉnh pháp của chư thiên trờiTịnh Cư, họ thỉnh đức Phật trụ thế, thỉnh Ngài chuyển pháp 

luân, tức là thỉnhThích Ca Mâu Ni Phậthãy trụ trong thế gian giáo hóa chúng sanh.Thích Ca 

Mâu Ni Phậtnhận lời. Sau khi đã nhận lời, bèn bắt đầu giáo học. Đầu tiên là những người hữu 

duyên.  Ngài  rời  khỏi  gia  đình,  đi  tham  học  bên  ngoài,  cha  mẹ  Ngài  rất  quan  tâm,  sai  năm 

người đi theo chăm sóc. Năm vị ấy ở Lộc Dã Uyển. Sau khi đức  Phật khai ngộ, rời cội Bồ 

Đề,  đếnLộcDãUyểntìm  năm  người  ấy.  Tìm  được  năm  người  ấy,  bèn  giảng  cho  họ  nghe 

phápTứ Đế, giảng Khổ, Tập, Diệt, Đạo. Năm người nghe xong, tôn giả Kiều Trần Như giác 

114

Tập 120 

0 



ngộ,chứngTứ Quả La Hán.Do căntánhkhác nhau,căntánh của năm ngườikhông giống nhau, 

có  người  chứngSơ  Quả,  có  người  chứngNhịQuả,  chỉ  riêng  ngàiKiều  Trần  Như  chứng  Tứ 

Quả. Chứng Tứ Quả cũng làKiến Tư phiền não thảy đều buông xuống,kinhHoa Nghiêm gọi 

[Kiến Tư phiền não] là chấp trước. Đối với pháp thế gian và xuất thế gian đều chẳng  chấp 

trước, đắcthanh tịnh tâm. Đối với  “thanh tịnh”  như trong tựa đề kinh này, Ngài đắc thanh 

tịnh tâm, thành A La Hán,đó là pháp phương tiện. Lại giúp cho vị ấy đắc tâm bình đẳng, cuối 

cùng, giúp vị ấy đại triệt đại ngộ.Quý vị thấy đó, đều là nói rõ: Dùng phương tiện hướng dẫn 

vị  ấy  hiển  lộ  sự  chân  thật,  nên  là  giáo  pháp  phương  tiện.TamThừa,  tứcTiểu  Thừa, 

TrungThừa,vàBồ  Tát  Thừa,  cuối  cùng  đều  đạt  tới  Nhất  Thừa,  nên  giáo  pháp  TamThừacòn 

được  gọi  là  Phương  Tiện  Giáo.Cụ  Hoàng  Niệm  Tổ  nêu  ra  những  cách  nói  trong  các  kinh 

luận; sau đó, kết luận:  “Dĩ thượng kinh luận” (các kinh luận trên đây), [tức là] các kinh luận 

được trích luận ở đây,  “chánh hiển thiện lập phương tiện, hiển thị Tam Thừa chi chỉ”  (thật sự 

tỏ rõ yếu chỉ “thiện lập phương tiện, hiển thị tam thừa”).  “Chỉ”  (旨) là tông chỉ (宗旨). Tông 

chỉ là mục tiêu chủ yếu, nhắm đến Nhất Thừa, chúng ta nhất định phải biết điều này.ĐứcPhật 

giáo hóa chúng sanh,sở hành trong cả đời Ngài toànlà giáo pháp phương tiện, mục tiêu chung 

cực làgiúp quý vị thành Phật, lấy  “chứng đắc Phật quả rốt ráo viên mãn”  làm mục tiêu giáo 

học chung cực. Từ chỗ này, chúng ta mới thật sự thấu hiểu lòng từ bi vô tận của chưPhậtNhư 

Lai đối với hết thảy chúng sanh. Các Ngài giúpđỡchúng ta chẳng phải là giúp chúng ta đến 

một giai đoạn rồi thôi, các Ngài một mực giúp cho chúng ta đạt đến rốt ráo viên mãn. Những 

điều trên đây là tướng thứ bảy, tức ChuyểnPháp Luân,giảng tới đây [là xong]. 



Tiếp theo đó là tướng thị hiện cuối cùng trong tám tướng thành đạo, tức là  “nhậpNiết 

 Bàn” .  “Ư  thử  trung  hạ,  nhi  hiện  diệt  độ”   (trong  hàng  trung  hạ  căn,  thị  hiện  diệt  độ). 

DiệtĐộlàNiết Bàn. Chúng ta đọc lời chú giải của cụ Niệm Tổ:  “Trung hạ, cứ Ngụy dịch Tích 

 Sa Tạng bổn dữ Cao Ly Tạng bổn”  (Chữ “trung hạ” dựa theo bản Ngụy dịch trong các bản 

Tích Sa Tạng137[4] và Cao Ly Tạng138[5]). Hai chữ  “trung hạ”  vốn căn cứ trên bản dịch 



137[4] Tích Sa Tạng l{ Đại Tạng Kinh được khắc v{o thời Nam Tống; do nơi khắc kinh l{ Diên Th|nh 

Viện tại Tích Sa Ch}u thuộc phủ Bình Giang (nay l{ Ngô Huyện, tỉnh Giang Tô), nên gọi l{ Tích Sa Tạng. 

Không rõ bản n{y được khắc bắt đầu từ khi n{o. Do chùa bị ch|y giữa chừng nên việc khắc v|n bị gi|n 

đoạn, m~i cho đến năm 1322 mới khắc xong. Năm 1929, ông Ch}u Tử Kiều ph|t hiện c|c mộc bản gần 

ho{n chỉnh của tạng n{y tại chùa Ngọa Long v{ chùa Khai Nguyên, bèn đem về Thượng Hải, hợp lực 

cùng c|c ông Đinh Phước Bảo, Tưởng Duy Kiều, Lý Kinh Vĩ để hiệu chỉnh v{ ấn h{nh. Với sự giúp sức 

của tỳ-kheo Phạm Th{nh, họ tìm được phần thất lạc tại chùa Quảng Thắng ở huyện Triệu Th{nh. Bản in 

Đại Tạng Kinh n{y được Âu Dương C|nh Vô viết lời tựa giới thiệu duyên khởi. 

138[5] Cao Ly Tạng, gọi đầy đủ l{ B|t Vạn Cao Ly Đại Tạng Kinh (Palman Goryo Daejanggyeong) được 

khắc in v{o thế kỷ 13, hiện thời mộc bản còn được t{ng trữ tại chùa Hải Ấn (Haeinsa) thuộc tỉnh Quảng 

Thượng Nam Đạo (Gyeongsangnam-do), H{n quốc. Tạng n{y được khắc dựa theo Đại Tạng Kinh đời 

Tống,  khởi  sự  khắc  v{o  năm 1087,  nhưng bị thiêu hủy  khi  qu}n Mông Cổ  tấn  công  Cao  Ly.  Vua  Cao 

Tông (Gojong) của vương triều Cao Ly đ~ cho giảo ch|nh v{ khắc lại lần nữa v{o năm 1235, v{ phải 

mất 16 năm mới ho{n th{nh. Mộc bản của Cao Ly Đại Tạng Kinh được coi l{ quốc bảo của Đại H{n. Do 

Tập 120  114

1 



của ngài Khang Tăng Khải. Tích Sa Tạng là bản in [kinh Đại Tạng] đời Tống, và bản chép 

trong Cao Ly Tạng đều có hai chữ   “trung hạ” , tức   “ư thử trung hạ”.  Tiếp đó, cụ có giải 

thích  “trung hạ”  là gì,  “nhi hiện Niết Bàn”  là thị hiện diệt độ. Nói cách khác,Ngài chẳng nói 

đến  bậc  thượng,  chẳng  nói  tới  thượng  thượng.  Vì  sao?  Người  thượng  thượng  căn  đã  biết 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  hiện  Bát  Niết  Bàn  hay  không?  Chẳng  có!  Kẻ  căn  tánh  trung  hạ 

thấyThích Ca Mâu Ni PhậtnhậpBátNiết Bàn.  “Thử thị bát tướng thành đạo trung chi đệ bát, 

 Bát Niết Bàn tướng”  (đây là tướng thứ tám trong tám tướng thành đạo, tức là tướng Bát Niết 

Bàn),đây là tướng nhập diệt của Thích Ca Mâu Ni Phật.Niết Bàn (Nirvāṇa),là tiếng Phạn, tức 

làngôn ngữ của Ấn Độ [cổ đại],  “cựu dịch vi DiệtĐộ, tân dịch vi ViênTịch”  (dịch theo lối cổ 

là Diệt Độ, dịch theo lối mới là Viên Tịch). Chúng ta phải hiểu ý nghĩa hai chữ Tân và Cựu 

này.  “Cựu dịch”  là[cách dịch thuật] trước thời HuyềnTrang đại sư, do các vị cổ đại đức phiên 

dịch. Các Ngài dịch Niết Bàn là DiệtĐộ,ý nghĩa cũng rất hay. Diệt (滅)làgì? Diệt phiền não, 

Độ(度)là “độsanh tử” (vượt thoát sanh tử), độ luân hồi. Diệt Kiến Tư phiền não, Độlàvượt 

thoát. Vượt thoát tam giới lục đạo,diệtTrần Sa phiền não, diệt VôMinh phiền não, vượt thoát 

mười pháp giới, quý vị mới có thể đạt tới. Độ là đạtđến,đạtđến cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

của chưPhậtNhư Lai. Diệt cóý nghĩa sau đây: Diệt phiền não, diệt ba thứ phiền não, tứcKiến 

Tư,Trần Sa,và Vô Minh.  “Tân dịch”  là[cách dịch tuân theo quy định của] HuyềnTrang đại sư, 

những kinh đượcphiên  dịch  từ thời  Huyền  Trang đại sư  trở đi gọi là  TânDịch.  Họ dịch hai 

chữ Niết Bàn thành Viên Tịch,cách dịch này rất hay. Viên (圓) là viên mãn, Tịch(寂)làthanh 

tịnh tịch diệt, mang ý nghĩa này. Kếđó là:  “Diệt độ giả, diệtsanh tử chi nhân quả, độ sanh tử 

 chi bạolưu”  (Diệt độ là diệt nhân quả sanh tử, vượt thoát dòng nước lũ sanh tử),  “bạolưu” (瀑

流)làtỷ dụ,giống như sóng to, là cảnh giới sóng to gió lớn,tức là nói đến sự sanh tử trong lục 

đạo. 



 “Niết Bàn kinh viết:Diệt chư phiền não, danh vi Niết Bàn. Ly chư hữu giả, danh viNiết 

 Bàn”   (Kinh  Niết  Bàn  nói:  “Diệt  các  phiền  não,  gọi  là  Niết  Bàn.  Lìa  các  hữu  gọi  là  Niết 

Bàn”). Điều này chẳng khác các ý nghĩa vừa nói cho lắm.  “Diệt chư phiền não”  là nói [diệt 

trừ]Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, vàVôMinh phiền não. Đó làý nghĩa củaDiệt, làý 

nghĩa củaNiết Bàn.  “Ly”  có nghĩa là Độ.  “Ly chư hữu” : Chư Hữu là tam giới, tứcDục Giới 

Hữu,Sắc  Giới  Hữu,VôSắc  Giới  Hữu,  có  gì  vậy?  Có  nhân,  có  quả.  Quý  vị  có  cái  nhân  Dục 

Giới thì mới có quả báo Dục Giới. Quý vị có cái nhân Sắc Giới,bèn có quả báo Sắc Giới. Có 

cái  nhân  Vô  Sắc  Giới,bèn  có  quả  báo  VôSắc  Giới.Vì  thế,  nếu  đổ  công  dốc  sức  nơi  quả  sẽ 

chẳng thể giải quyết vấn đề! Quả báo hiện tiền, nhất định phải giải quyết từ nhân. Do nhân 

tâm (cái tâm chứa đựng cái nhân) chẳng còn, quả báo chẳng hiện, quảbịtiêu diệt. Vì tam giới 



tính ch}n x|c của Đại Tạng Kinh n{y, c|c bản in hiện thời của Đ{i Loan v{ Hoa Lục phần lớn dựa theo 

bản n{y. 

114

Tập 120 

2 



lục đạo là huyễntướng,chẳng thật, cổ đại đức sánh ví nó như mộng, huyễn, bọt, bóng.Trong 

Chứng Đạo Ca, VĩnhGia đại sư đã nói rất hay:  “Trong mộng rành rành phô sáu nẻo” ,  “sáu 

 nẻo”  là lục đạo luân hồi,  “giác rồi ba cõi rỗng toang hoang”.  Quý vị giác ngộ giống như đã 

tỉnh giấc. Sau khi tỉnh giấc, cảnh mộng chẳng còn nữa! Nếu thật sự giác ngộ, buôngKiến Tư 

phiền  não  xuống,thật  sự  giác  ngộ,  chẳng  thấy  lục  đạo  nữa.  Chẳng  thấy  lục  đạo,  xuất  hiện 

cảnh giới gì? Xuất hiện bốn thánh pháp giới, bốn thánh pháp giới làTịnh Độ,là Tịnh Độ của 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Cảnh giới ấy vẫn chưa đạt đến rốt ráo, vì sao?Quý vị vẫn chẳng có 

cách  nào thoát ly  mười pháp  giới.  Thoát ly  lục  đạo  thì  vẫn  còn  có bốn thứ  pháp giới trong 

mười pháp giới là Thanh Văn,Duyên Giác,Bồ Tát,vàPhật,quý vị chẳng có cách nào rời khỏi, 

nên  vẫn  phải  buông  xuống.  Buông  phân  biệt  xuống,quý  vị  mới  có  thể  tiến  lên.  TừThanh 

Văn,Duyên Giác, tiến lên Bồ Tát, từBồ Tát lại tiến lên Phật. Đếnđịa vị Phật, nhất định phải 

buông vô minh xuống,buôngVôMinh phiền não xuống. Buông vô minh xuống thì mới có thể 

thoát ly mười pháp giới, mười pháp giới cũng đều chẳng còn. Vì vậy, mười pháp giới cũng 

chẳng thật.  Lục đạo đúng là cảnh mộng trong mộng! Thoát ly  mười pháp giới,  Nhất Chân 

pháp giới hiện tiền, đó là thật, chẳng giả, trở về Nhất Chân. 



Nhưngđối với Nhất Chân ở đây, theo kinh Hoa Nghiêm còn có bốn mươi mốt địa vị, 

bốn mươi mốt địa vị ấy do đâu mà có? Đã đoạn vô minh phiền não, cũng có nghĩa là chúng ta 

đối  với  hết  thảy  các  pháp  thếgian  và  xuất  thế  gian  chẳng  còn  khởitâm  động  niệm  nữa. 

Khởitâm  động  niệmlà  vô  minh  phiền  não.  Chẳngkhởitâm,  không  độngniệm,lấy  đâu  ra  các 

đẳng cấp? Khôngkhởitâm, chẳng độngniệm là cảnh giới bình đẳng thật sự hiện tiền; hễ khởi 

tâmđộng  niệm,sẽ  không  bình  đẳng.Bình  đẳng  thật  sự  hiện  tiền,  vì  sao  đức  Phật  cònnóibốn 

mươi mốt đẳng cấp? Trong Sớ Sao của Thanh Lương đại sư, tức là trong chú giải [kinh Hoa 

Nghiêm],  Ngài  đã  nói:   “Những  vị  ấy  gọi  là  Phật  cũng  được,  mà  gọi  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát 

 cũng được”.  Tuy các Ngài đã đoạn vô thỉ vô minh, nhưng tập khí vẫn còn. Vì thế, chúng ta 

hiểu: Bốn mươi đẳng cấp ấy là do tập khí vô thỉ vô minh có dầy hay mỏng khác nhau. Người 

vừamới  phá  vô  minh  phiền  não,  đương  nhiên  tập  khí  nặng  hơn  một  chút;  người  đã  buông 

xuống khởi tâm động niệm rất lâu, tập khí sẽ mỏng hơn một chút. [Bốn mươi mốt địa vị] là 

nói theo tập khí dầy hay mỏng. Tập khí dầy hay mỏng có liên quan đến sự tu hành và sự hóa 

độngườikhác của chính mình hay không? Thưa quý vị, chẳng liên quan! Chẳng có mảy may 

chướng ngại.Vì thế,Sơ Trụ Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm, trí huệ, đức tướng và quả vị rốt 

ráo chẳng khác chư PhậtNhư Lai, Sơ Trụ đã thành Phật. Giống như trong phẩm Phổ Môn 

miêu tả Quán  Thế Âm  Bồ Tát,nên dùng thân gì để đắc độ, Ngài  có  thể hiện thân ấy. Nên 

dùng thân Phật để độ,Ngài liền hiện thân Phật. Nên dùng thân Bồ Tát để độ, Ngài bèn hiện 

thân  Bồ  Tát,Ngài  có  thể  tùy  loại  hiện  thân.  KinhLăng  Nghiêm  có  nói:   “Thuận  theo  tâm 

 chúng  sanh,  ứng  với  khả  năng  nhận  lãnh  của  họ” ,  trí  huệ  và  đức  tướngtỏlộ  viên 

mãn.NgàiThanh Lương đã giúp chúng ta hóa giải nghi vấn này. Đối với sự tu học của chúng 

Tập 120  114

3 



ta mà nói thì Ngài đã hóa giải, đột phá một tầng chướng ngại. Vì thế,  “ly chư Hữu”  cũng là ý 

nghĩa của Niết Bàn. Niết Bàn có hai nghĩa là Diệt và Độ. 



 “HựuHiền Thủ TâmKinhLượcSớ” (lại nữa, bộ Tâm Kinh Lược Sớ của ngài Hiền Thủ). 

Trong tông Hoa Nghiêm,Hiền Thủ đại sư là thầy của ngài Thanh Lương, là tổ sư đời thứ ba 

của  tông  Hoa  Nghiêm,  Ngài  có  tác  phẩm  chú  giải  Tâm  Kinh  gọi  là  Lược  Sớ.  Trong  ấy 

cũngcó nói:  “Niết Bàn,thử vân Viên Tịch”  (Niết Bàn được cõi này dịch là Viên Tịch). Đây là 

Tân Dịch, nên dịch [Niết Bàn] thành ViênTịch.  “Vị đức vô bất bị xưng Viên, chướng vô bất 

 tận  viết  Tịch”  (ý nói:  Chẳng đức  nào  không trọn nên gọi là Viên,  chẳng  chướng ngại nào 

không hết nên gọi là Tịch), nêu ra một tiêu chuẩn để giải thích hai chữ này. Viên làgì? Trí 

huệ, đức tướng, cũng như đức Thế Tôn đã nói trong kinh Hoa Nghiêm: “Hết thảy chúng sanh 

 đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” .Trí huệ, đức năng và tướng hảo của Như Lai thảy 

đều trọn đủ,chẳng bị khiếm khuyết mảy may, nên nói là  “đức vô bất bị”  (đức không gì chẳng 

trọn đủ). Đó là ý nghĩa của Viên, có ý nghĩa viên mãn, chẳng khiếm khuyết.  “Tịch” : Tịch là 

nói đến chướng, chướng làgì? Phiền não, còn gọi là vọng tưởng,phân biệt, chấp trước, thảy 

đều đoạn sạch, hoặc như trong giáo pháp Đại Thừa thường nói là  “Kiến Tư phiền não, Trần 

 Sa phiền não, và VôMinh phiền não”  thảy đều đoạn hết.Đó là Tịch. Tịch là nói theo Đoạn 

Đức. Đó là ý nghĩa của hai chữ Viên Tịch. 



 “Hựu, Chân Giải viết”  (lại nữa, sách Chân Giải nói), Chân Giải là[tác phẩm chú giải 

kinh Vô Lượng Thọ] của người Nhật. Pháp sư Nhật Bản sangTrung Quốc du học, thân cận 

TríGiả đại sư, thân cận ThiệnĐạo đại sư, sau khi quay về Nhật Bản, họ chính là những người 

đã  làm  cho  Đại  Thừa  Phật  giáo  [tại  Nhật]  hưng  vượng.  Trong  tác  phẩm  chú  giải  kinh  Vô 

Lượng Thọ ấy, có mấy câu:  “Nghĩa sung pháp giới, đức bị hằng sa, vi Viên”  (Nghĩa đầy ắp 

pháp  giới,  đức  trọn  vẹn  như  cát  sông  Hằng  là  Viên),đó  là  ý  nghĩa  của  Viên,  cách  nói  này 

cũng rất hay!  “Nghĩa”  làgì? Nghĩa là Lý, cũng lànói đến tríhuệvàđứctướng,đầy ắp trọn khắp 

pháp giới. Khắppháp giới hư không giới và chính mình là một Thể, chỉ có người chứng đắc 

rốt ráo mới biết, chỉ có người chứng đắc trong Phật pháp mới biết:ChưPhậtNhư Lai, vạn sự 

vạn vật trong vũ trụ và chính mình là một Thể.Nếu chúng ta hỏi, vạn sự vạn vật trong vũ trụ 

và ta có phải là một Thể hay không? Thưa chư vị, là [một Thể]! Ta và bất cứ người nào cũng 

đều là một Thể, ta và bất cứ vật gì cũng đều là một Thể. Tuylà một Thể, nhưng nay quý vị 

chẳng thừa nhận, tức là quý vị chẳng chứng thực nó.  “Chứng”  là chứng thực, chứng minh. Vì 

sao quý vị chẳng thể chứng thực?  Vìquý vị có phiền não, có tập khí, có chướng ngại.  Nhà 

Phật nói có hai thứ chướng ngại, tức là hai loại lớn: Một là PhiềnNãoChướng,hai là Sở Tri 

Chướng,có  những  thứ  ấy  chướng ngại,  khiến  quý  vị  không  thể  chứng  đắc.Hai  thứ  chướng 

ngại ấy nếu đều diệt trừ, quý vị bènchứng đắc,hoảng nhiên đại ngộ, đúng là một, không hai. 

Hiền  Thủ  quốc  sư  có  một  bàiluận  văn  hết  sức  nổi  danh  trong  giới  Phật  giáo  là  Tu  Hoa 

Nghiêm  ÁoChỉVọng  TậnHoàn  Nguyên  Quán.Bài  luận  văn  ấy  chẳng  dài,  giảng  về  chuyện 

114

Tập 120 

4 



này, giảng khởi nguyên của vũ trụ vàkhởi nguyên của sanh mạng,hết thảy vạn pháp rốt ráo là 

chuyện như thế nào, đặc biệt là có quan hệ gì với chúng ta,  giảng hết sức rõ ràng, hết sức 

minh bạch.  “Thể cùng chân tánh, diệu tuyệt tướnglụy, vi Tịch”  (thể cùng tột chân tánh,khéo 

léodứt tuyệt hoàn toànsựphiền lụy do vướng mắc vào hình tướng là Tịch). ThểlàLýThể, triết 

học hiện tại gọi nó là  “bản thể” của vạn vật trong vũ trụ, cũng có thể giải thích được,  mà 

chúng ta cũng có thể  hiểu được, thấu hiểu điều gì? Thấu hiểu chân tánh. Thểlà chân tánh, 

chân  tánhlà  Thể.  Trong  Tâm  Kinh  có  mấy  câu:   “Sắc  bất  dịKhông,  Không  bất  dị  Sắc,  Sắc 

 tứcthị  Không,  Không  tức  thị  Sắc”.  Không là chân tánh,Sắclàtướng,chúng là một, chẳng hai! 

Tướng  có,  Thểkhông.DoThểlàKhông,  nêngọi  là  ChânKhông.  Không  ở  đây  không  phải  là 

chẳng có gì. Hiện thời, kẻ bình phàm chúng ta ngỡKhông là “cái gì cũng không có”, chẳng 

phải vậy! Không là thứ gì cũng đều có, điềunàykhó hiểu. Tướng có, Có tức là Phi Hữu, Chân 

Không chẳng rỗng không. Diệu Hữu chẳng phải là Có, ChânKhông chẳng rỗng không. Đó là 

ý nghĩa của Tịch, viên tịch mà! Khếnhậpcảnh giới này,quý vị đắc đại tự tại. Hai chữ  “diệu 

 tuyệt”  là[nói đến]  phương tiện, phương tiện thiện xảo,quý vị đắcđại tự tại trong cuộc sống, 

được hưởng niềm vui chân chánh. Vì sao?Quý vị chẳng mệt mỏi. Nay chúng ta gọi mệt mỏi 

là áp lực, phiền não, lo âu, vướng mắc, những thứ này đều thuộc vào chữ Lụy. Quý vị hoàn 

toàn chẳng có [phiền lụy], bèn đắc đại tự tại trong hết thảy cảnh duyên.  “Cảnh”  là hoàn cảnh 

vật chất,  “duyên”  là hoàn cảnh nhân sự. Đắc đại tự tại trong hoàn cảnh nhân sự và trong hoàn 

cảnh  vật  chất, đó là ý nghĩa  của chữ  Tịch.  Cách nói này  hay  lắm,  đượctrích  từ sách  Chân 

Giải. 



 “Thượng chi kinh luận” ,đối với những điều trên đây, kinhdo đức Phật nói, luậndotổ sư 

đại  đức  trước  tác,  “biểuPháp  Thân  đại  sĩ  chuyên  chí  Phật  quả,  bất  trụ  hôi  diệt,  đản  vị 

 nhiêuích trung hạ Nhị Thừa,thiện xảo phương tiện,nhithị hiện nhập diệt chi tướng” (biểu thị 

Pháp Thân đại sĩ chuyên dốc chí nơi Phật quả, chẳng trụ trong “hôi thân diệt trí”, chỉ vì tạo 

lợi ích cho hàng Nhị Thừa căn tánh trung hạ, mà dùng phương tiện thiện xảo, thị hiện tướng 

nhập  diệt).  Đây  lànói  rõ  hai  chữ   “trung  hạ”.   Hạ  là  gì?  Tiểu  Thừa,[“trung  hạ”  là]  Trung 

ThừavàTiểu Thừa, vìhọ mà thị hiện.Bậc thượng thượng thừa, người Đại Thừa hiểu rõ ràng, 

minh bạch: Thích Ca Mâu Ni Phậtđang diễn tuồng cho họ xem; nhưng kẻ trung hạ căn không 

biết, ngỡ  Thích Ca Mâu Ni  Phật thật sự diệt độ. Ở đây, chúng ta phải học, học theo  Pháp 

Thân đại sĩ  “chuyên chí Phật quả, bất trụ hôi diệt” .  “Hôi diệt”  có nghĩa làgì? Hôi thân diệt trí 

( 灰 身 滅 智 )  là  hàng  Tiểu  Thừa.  Trong  Phậtmôn,  thần  thứcrời  khỏi  thân  thể,  chúng  ta 

nóingười ấyđã chết.Đã chết bènhỏa táng, mai táng bằng lửa là “hôi diệt”139[6].  Trong kinh 

Tiểu Thừa thường nóiđến “hôi thân diệt trí” : Thân thểđãđốt sạch, đó “hôi thân”. Đối với hết 



139[6] “Hôi”  (灰) có nghĩa l{ tro. Do hỏa t|ng chỉ còn lại tro, nên gọi l{  “hôi diệt”  hoặc  “hôi th}n”.  Hiểu 

theo nghĩa rộng l{ th}n chẳng trụ trong thế gian, t}m trí nguội lạnh, đắm chìm trong niềm vui tịch diệt 

nơi Thiên Ch}n Niết B{n nên gọi l{  “hôi th}n diệt trí”. 

Tập 120  114

5 



thảy  vạn  pháp,  chẳng  có  tâm  cầu  lấy,đó  là “diệt  trí”,  hôi  thân  diệt  trí  [lànhư  vậy  đó]!Pháp 

Thân  Bồ  Tát  chẳng  làm  chuyện  này,  các  Ngài  chuyên  dốc  chí  nơi  Phật  Thừa.Phật  Thừa 

làNhấtPhật Thừa, trong Phật môn, [thừaấy] gọi làNhất Thừa giáo. Nhất Thừa giáo để nói với 

ai?  Nói  với  bậc  thượng  thượng  căn,chẳng  phải  đểnói  vớiĐại  Thừa.Đại,  Trung,  Tiểulà 

TamThừa, đó là phápphương tiện; Nhất Thừa làrốt ráo, quả rốt ráo gọi làNhất Thừa.Xưa nay, 

tổ sưđạiđức công nhận kinh Nhất Thừa có ba bộ, kinh điểnđể thành Phật gọi là “Nhất Thừa 

 kinh” ,  tứcHoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,vàPhạm  Võng.  Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa  được  truyền 

sang  Trung  Quốc,  kinh  Phạm  Võng  chỉ  có  một  phẩm,  chẳng  truyền  toàn  bộ  sang  Trung 

Quốc,chỉ có một phẩm làBồ Tát TâmGiớiPhẩm. Nhưng một quyểnkinhĐại Thừa Vô Lượng 

Thọ chúng ta đang họcđây, cũngđượccổ đại đức phánđịnh thuộc về pháp Nhất Thừa.Vì sao? 

Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa  đến  cuối  cùng  mới  viên  mãn  rốt  ráo,  mười  đại  nguyện  vương 

củaPhổ Hiền Bồ Tát dẫn vềCực Lạc thìkinhHoa Nghiêm mới viên mãn. Bộ kinh nàychuyên 

giảng vềTây Phương Cực Lạc thế giới, cũng có nghĩa làđến cuối cùng, chỗ quy túc củakinh 

Hoa Nghiêm và Pháp Hoa làVô Lượng Thọ, cho nên bộ kinh nàybiến thành kinhNhất Thừa 

bậc nhất trong các kinh Nhất Thừa. Cách nói này chánh xác! 



Do  vậy,  vàođời  Thanh  xưa  kia,  cư  sĩNgụy  Mặc  Thâm  đã  lấy  quyển  cuối  cùng  trong 

Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  tức  là  phần  giảng  về  mườiđại  nguyện  vương  dẫn  vềCực 

Lạc,đặc biệt rút ra từ trong kinh Hoa Nghiêm,in kèm thêm vào phía sau Tịnh Độ Tam Kinh, 

gọi làTịnh Độ Tứ Kinh. Điều nàyđã ban cho chúng ta một khải thị rất lớn.Ông ta làmnhư vậy 

cóđúng hay không?Đúng, có lý do!Quý vị thấy hiện thời chúng ta đọc bộ kinh do lão cư sĩ 

Hạ  Liên  Cưhội  tập,  chúng  ta  học  phần  này  là  phẩm  thứ  hai,  [có  nhan  đề  là]Đức  Tuân  Phổ 

Hiền. Chúng ta liền biếtTây Phương Cực Lạc thế giới làthế giới Phổ Hiền Bồ Tát, hễ làngười 

vãng sanh thế giới Cực Lạc đều tu gì?Thảy đều tu pháp môn Phổ Hiền.Chúng ta cũngđọc từ 

kinh điển, thấy kinh điểnđã dạy:Bồ Tát chẳng tu phápPhổ Hiền, sẽ chẳng thể viênthành Phật 

đạo.  Do  vậy,  bất  cứvịBồ  Tát  nào  cũng  phải  học  tập  phápPhổ  Hiền  thìmới  có  thể  thành 

Phật.Chẳng tu hạnhPhổ Hiền, chẳng thểthànhPhật! Thế giớiCực Lạc hoàn toàn là tu Phổ Hiền 

hạnh. Vì thế, kinh Vô Lượng Thọ và kinh Hoa Nghiêm bìnhđẳng. Trong niên hiệu Càn Long, 

cư sĩ Bành Tế Thanh đã nói: “Kinh Vô Lượng Thọ chính là Trung Bổn Hoa Nghiêm”. Ông ta 

thốt ra lờiấy. Nói cách khác,kinhHoa Nghiêm làĐại BổnVô Lượng Thọ Kinh;lại còn cóPhật 

ThuyếtA Di Đà Kinh, đó là Tiểu Bổn Hoa Nghiêm. Kinh Vô Lượng Thọ là Trung BổnHoa 

Nghiêm.Đánh giá ba bộ kinh ấy ngang nhau, hoàn toàn bìnhđẳng, từ chỗ này chúng ta biết 

giá trị của bộ kinh [Vô Lượng Thọ]này. 



Từnay về sau, pháp vận củađứcPhậthãy còn chín ngàn năm. Tổ tiên người Trung Quốc 

hết sức coi trọnglịch sử, khác vớingười ẤnĐộ. NgườiẤnĐộ quả thật chẳng coi trọnglịch sử, 

mà coi trọng giáo huấn của cổ thánh tiênhiền,đờiđời truyền thừa.Nhưng tại Trung Quốc, theo 

ghi chép của cổ thánh tiên hiền,Thích Ca Mâu Ni Phậtsanhnhằm thời Chiêu Vương nhà Châu 

114

Tập 120 

6 



của  Trung  Quốc,  tứclà  vàonăm  Giáp  Dần,  nhằm  năm  thứ  hai  mươi  bốnđờiChâu  Chiêu 

Vương,Thích Ca Mâu Ni Phậtgiáng sanh. Thích Ca Mâu Ni Phậtviên tịch nhằm năm thứnăm 

mươi ba đời Châu Mục Vương. Nếu theo cách tính này, từ lúcThích Ca Mâu Ni Phật viên 

tịch cho tới hiện thời là ba ngàn lẻ ba mươi bảy năm. Đó là cách ghi chép củangườiTrung 

Quốc, khác với cáchghi chép củangườingoại quốc. Pháp vận củaThích Ca Mâu Ni Phậtlà một 

vạn hai ngàn năm, ChánhPháp một ngàn năm, Tượng Pháp một ngàn năm, đãhai ngàn năm 

trôi qua. Phật pháp truyền đến Trung Quốc nhằm thời kỳ Tượng Pháp, cũng có nghĩa làThích 

Ca  Mâu  Ni  Phật diệt  độ  một  ngàn  năm,  Phật  pháp  truyền đến Trung  Quốc vào thời  Tượng 

Pháp.Mạt Pháp là một vạn năm, một ngàn nămđầu tiênđã qua, hiện thời là một ngàn năm thứ 

hai, đã qua ba mươi bảy năm,thời gian vẫn còn rất dài. Vì thế,rấtnhiều tôn giáo khác nóiđến 

tận thế,Phật giáo chẳng có thuyết tận thế.Pháp vận củaThích Ca Mâu Ni  Phật hãy còn chín 

ngàn năm nữa, một ngàn năm thứ hai mớiđược ba mươi bảy năm. Pháp vận củaPhật giáo có 

hưng, có suy, đó là hiện tượngbình thường; có hưng,có suy, nhưng chẳng bị diệt.Đến lúc nào 

sẽ diệt? Sau chín ngàn năm nữa,Phật pháp mới bịdiệt, bị tiêu diệt trong thế gian này.Bị diệt 

cuối cùng làbản kinh chúng ta đang họcởđây. Sau khi bản nàydiệt,còn sót lại sáu chữ “Nam-

 môA Di Đà Phật”  trong nhân gian, cònlưu lại một trăm năm. Chúng ta liễu giải sự thật này thì 

tín tâmđối với việc họcPhậtmới có thểtăng trưởng. 



Thế gian này có tai nạn hay không? Khẳng định làcó. Tai nạn phát sanh như thế nào? 

Trong kinh,  đứcPhật đã dạy,  do tâm  hạnh  bất thiện  của  cư dânở  nơiấy  chiêu  cảm,  nhưThái 

Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  đã  nói: “Họa,phướcchẳng  có  cửa,  chỉ  do  con  người  tự  chuốc 

 lấy” .Chiêu  phướcnhưthế  nào?Cư  dân  nơiấy  tâmđịa  thiện  lương,  hành  vi  thiện  lương, 

phướcbènđưađến, tai tiêu, phướcđến. Nếu tâm hạnh của cư dân nơiấy bất thiện, trái nghịch 

luân  lý,  đạo  đức,  nói  theo  văn  hóa  truyền  thống  Trung  Quốc  làtư  tưởng  và  ngôn  hạnh  của 

chúngta trái phạmNgũ Luân, Ngũ Thường,Tứ Duy,BátĐức, bèn chẳng có phước, phước tiêu 

tan, họa xảyđến, tai nạnđưađến là do đạo lý như thếđó.Nếungược lại, chúng ta khởitâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tácđều có thể tươngứng với bốnkhoa mục ấy, cũng nhưchúng ta nghiêm 

túc học tập Ngũ Luân, Ngũ Thường,Tứ Duy,BátĐức, tai họa bèn tiêu tan, phướcđưađến,đạo 

lý là như thếđó.Đạo lý ấy rất sâu! Vô cùng khó có, những nhà khoa học ngoại quốc gầnđây, 

tức  các  nhà  Lượng  Tử  Vật  Lý  Họcđã  chứng  thực  chuyện  này.  Họ  nóitâm  thái  có  thể 

biếnđổihết thảy, kể cả hoàn cảnh, giống nhưđứcPhậtdạy. Từ ba ngàn năm trước,đứcPhật đã 

nói [như thế], hiện thời họmới phát hiện, họ nói rất hay!Nếu có thể phổ biến chuyện này, trọn 

khắpmọi người đều biết, đối với những tai nạn trênđịacầuhiện thời, chúng ta có khả năng và 

năng lực hóa giải chúng, bất bình thường cũng có thể khôi phục bình thường. Vì thế, chúng 

tôi  cũng  khuyên  lơn  những  nhà  khoa  học  hãy  nên  nghiên  cứuPhậthọc.  Nếu  họnghiên  cứu, 

chắc chắn sẽ khiến cho khoa học tăng cao trên một mứcđộ lớn, chúng ta phải có tín tâm! 

Tập 120  114

7 





Tôi  thường  nói,  trong  kinh  có  ba  câu  chẳng  thể  không  nhớ.  Câuđầu  tiên 

làđứcPhậtnói: “Hết  thảy  các  pháp  sanh  từ  tâm  tưởng”.  Các  nhà  LượngTử  Lực  Họccận  đại 

nóiđiều  này  là “ý  niệm  làm  chúa  tể  hết  thảy” ,  cònPhậtpháp  nói “hết  thảy  các  pháp  sanh  từ 

 tâm tưởng”.  Họa,phướcchẳng có cửa, do chính quý vị nghĩ như thế nào. Hễ quý vị nghĩ tới 

thiện, thiệnđưađến. Nếu quý vị nghĩ tới bất thiện,tai họa xảyđến. Không phải là có một chúa 

tể nào khác, mà chính mình làchúa tể, chớ nên không biếtđiềunày. Hai câu kháchết sức hiện 

thực: “Tướng do tâmsanh”  và  “cảnh chuyển theo tâm” . Thật sự triệtđểliễu giải nhữngđạo lý 

và chân tướng sự thật này,chúng ta yên tâm thoải mái, hiểu rõđạo lý. Trong hoàn cảnh, tâm 

quý vị an định, chẳng bị lay động bởicảnh giới bên ngoài.Biết “tướng do tâmsanh”  thìđối với 

thân  thể  và  tình  trạng  sức  khỏe  của  chúng  ta,chỉ  cần  tâm  tánh  thiện  lương,  chỉ  cần  ý  niệm 

tốtđẹp,  hành  vi  tốtđẹp,quý  vị  suốtđời  chẳngngã  bệnh,  tuổi  cao  đến  mấyvẫnchẳnggià  yếu, 

tướng  do  tâmsanh  mà!Nếu  ý  niệm  bất  thiện,  trong  tâmđầyắptham,  sân,  si,  danh  vọng,lợi 

dưỡng, ngũ dục,lục trần. Tham, sân, si,mạn là gốc bệnh, há lẽ nào chẳng ngã bệnh!Nhất định 

phải chuyển nhữngý niệmấy.Ý niệmđã chuyển,thân tâm khỏe mạnh, gia đình hòa thuận, sự 

nghiệp thuận lợi, xã hội an tường, hòa bình, kể cả những tai nạn trênđịacầu cũng có thể hóa 

giải, cóđạo lý to lớn trong ấy! 



Vì thế, các vịPháp Thân đại sĩ chuyên chí nơiPhật quả. Chí hướng và tâm nguyện của 

chúng ta phảichuyên,suốtđời nàychúng ta cầu điềugì? Cầu thành Phật; học Phậtlà muốn thành 

Phật.ThànhPhật  như  thế  nào?Thích  Ca  Mâu  Ni  Phậtđã  nêu  gương,  chúng  ta  có  thể  y  giáo 

phụnghành,sẽ có thểđạt tới hiệu quả giống như Ngài.  “Bất trụ hôi diệt”  là chẳng giống Tiểu 

Thừa , “hôi thân diệt trí”  là tiêu cực. Vì sao Thích Ca Mâu Ni Phậtthị hiện tướngnày? Nhằm 

lợiích  hàngNhị  Thừa  trung  hạ  căn.Vì  sao  nói  là  lợiích?Tiếpđó,có  nói  rõ,  có  giải  thích,  đó 

làdophương  tiện  thiện  xảo,  Ngài  bèn  thị  hiện  tướngnhập  diệt,chẳng  phải  làthậtsự.  Tiếpđó, 

[sách Chú Giải] giải thích,  “như Pháp Hoa Thọ Lượng phẩm viết: Nhược Phật cửu trụ ư thế, 

 bạc  đức  chi  nhân, bất chủng thiện  căn, bần  cùng hạ tiện, tham  trước ngũ dục,  nhập  ư  ức 

 tưởng  vọng  kiến  võng  trung”   (như  phẩm  Thọ  Lượng  trong  kinh  Pháp  Hoa  đã  nói: 

“NếuPhậttrụ lâu dài trong cõiđời, kẻđức mỏng, chẳng gieo thiện căn, nghèo túng, hèn kém, 

tham  đắm  ngũ  dục,lọt  vào  lướiức  tưởng,  kiến  giải  sai  lầm”).  Đó  làgì?NếuPhật  trụ  lâu  dài 

trong thế gian,đúng là “kẻ đức mỏng chẳng gieo thiệncăn” .Vì sao?Phật thường trụ, [những kẻ 

ấy  sẽ  nghĩ]  chẳng  có  gì  gấp  gáp!  Hôm  nay  đã  qua  thì  hãy  còn  cóngày  mai,  năm  nay  đã 

quathìcòn  có  năm  sau,  chẳng  họcPhậtkhông  sao  cả!  Sang  năm  mới  học,  dẫu  sao  Phậtvẫn 

cònđó  mà!  NếuPhậtchẳng  còn  nữa,  họ  bèn  lo  âu,  chẳng  thể  không  thật  sự  hành.Trong 

tâmngườibình  phàmđều  cókhuyếtđiểm  này.  Lấy  thí  dụ  trước  mặtđể  nói,  năm  xưa  tôi  theo 

họcGiáo  với  thầy  Lý  tạiĐài  Trung,  tôi  nghiêm  túc  hơn  kẻ  khác.  Vì  sao?  Tôi  chẳng  phải 

làngười  Đài  Trung,  tôiđếnĐàiTrungđể  học  tập,  thời  gian  có  hạn.  Cácđồng  họcởĐài  Trung 

thấy thầyởđó chẳngđiđâu, bèngiảiđãi, họ chẳng dụng công siêng gắng như tôi. Vì tôi biết tôi 

114

Tập 120 

8 



có thể phải ra đi bất cứ lúc nào, cóđược thời gian một ngày thì phải nghiêm túc nỗ lực học 

chăm  chỉmột  ngày.  Họ  chẳng  cóý  nghĩấy,[cứ  nghĩ]thầy  thườngở  chỗ  này,  hãycòn  có  ngày 

mai,  còn  có  năm  sau,ngày  thángmaisauhãy  còn  rất  dài,đạo  lý  là  như  thếđó!  Tôi  học  thành 

tựuở nơiđó, nhưng họ học chẳng thành tựu, nguyên nhân là nhưtrongkinh văn nàyđã nói. Vì 

thế,đối  với  những  kẻấy,đứcPhậtchẳng  thểkhôngthị  hiện  diệt  độ.  Hễthị  hiện  diệt  độ,bènđộ 

rấtnhiều người. Thầyđã mất, trò bèn nghĩ phải làm sao? Trước kia, thầy dạy gì? Suy nghĩ kỹ 

càng,bèn  nghiêm  túc  học  tập,  [sự  thị  hiện  diệtđộấy]  có  thể  kích  thích,  phát  khởi  một 

sốngườigiác ngộ, thông hiểu. Vì thế, thị hiện diệt độ cũng là một phương pháp nhằm giúp đỡ 

chúng  sanh  giác  ngộ.  Kẻ  sắp  ngộ,  nhưng  vẫn  chưakhai  ngộ,  [do  thấy  đức  Phật]  vừa  thị 

hiệndiệtđộ  bèn  khai  ngộ.  Thuở  trước,  khi  tôimớihọcPhật,  thân  cận  ChươngGia  đại  sư.  Mỗi 

tuần,  đại  sư  dành  cho  tôihaigiờ.  Ngày  Chủ  Nhật,  tôiđược  nghỉ,đến  tìm  Ngài,  thỉnh  giáolão 

nhân gia. Ba năm sau,lão nhân gia vãng sanh.Để hỏa táng, [các mônđệ]đặc biệt tạo riêng một 

lò  thiêu.  Khi  ấy,  có  Cam  Châu  HoạtPhậtdựng  lều  bên  cạnh  lò  thiêu.  Tôi  cũng  dựng  lềuở 

cạnhđó ba ngày, trong ba ngày, nghiêm túc tư duy, trong ba năm thầyđã dạy tôi những gì, tôi 

họcđượcđiều  gì?Nghiêm  túc  phản  tỉnh.  Nếu  lão  nhân  gia  thường  hiện  hữu,  chúng  tôi  sẽ 

không  thểnghiêm  túc  suy  nghĩ vấn đề này.  Vì  vậy,  Ngài vừa  ra  đi,đối  với  tôi  chính  là “một 

 gậy, một tiếng hét giáng vào đầu cảnh tỉnh”.  Cũng may là thời gian ba năm tuy không dài, 

nhưng căn cơ họcPhậtcủa tôiđãđượcđặt vững; về sau, thân cận thầyLý mười năm, mới có một 

chút thành tựu. Nếuchẳng có ba nămđặt vững căn cơấy, dùở trong hội của thầy Lý mười năm, 

tôi cũng chẳng thểcóthành tựu. Vì vậy, các thứthị hiện,đối với ngườihọc tậpchúng ta mà nói, 

nói theo phía học trò,đều có lợiích rất thù thắng! 



Mấy câu này nói rất hay.  “Kẻ đức mỏng”  chẳng phải là nói kẻấy thiếuđức hạnh, mà là 

khôngđủ dầyđể chống lại tập khí phiền não!  “Không gieo thiện căn” ,thiệncănlàgì?Thập Thiện 

Nghiệp Đạo.Thập Thiện Nghiệp Đạo có thể sanh ra hết thảy các thiện pháp thế gian và xuất 

thế gian, nên gọi là “thiện căn”.  Hiện thờiPhậtpháp suy vi, suy ở chỗ nào? Mọi người chẳng 

gieo thiệncăn. Bất luận tại gia hay xuất gia, chẳng họcThập Thiện Nghiệp Đạo đàng hoàng, 

chẳng  thực  hiện.Xuất  gia  không  chỉ  phải  thực  hànhThập  Thiện  Nghiệp,  mà  còn  phải  thực 

hànhSa Di Luật Nghi. Nếu chẳng thể thực hiện Sa Di Luật Nghi thìchẳng phải là kẻxuất gia, 

là giả, chẳng thật.  “Bần cùng hạ tiện”  là từ ngữ hình dung, bần cùng gì vậy?Đạo nghiệp bần 

cùng, Tam Học Giới-Định-Huệ bần cùng, quý vị chẳngcó. Không phải là nói về của cải thế 

gian,  không  phải  nói  về  những  thứấy,  mà  nói  vềTam  HọcGiới-Định-  Huệ,đối  với  điều 

này,quý vị thiếu khuyết quá nhiều!  “Thamtrướcngũ dục” (tham đắm ngũ dục),ngũ dục làtài, 

sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ.  “Nhậpư ức tưởng, vọng kiến võng trung” (lọt vào lướiức 

tưởng, kiến giải sai lầm). Suốt ngày ảo tưởng, chúng ta thường nói là tâm hạnh, tính tình bộp 

chộp.  “Nhược kiếnNhư Lai thường tại bấtdiệt,tiệnkhởi kiêu tứ,nhihoàiyếm đãi, bất năng sanh 

 nan tao chi tưởng, cung kính chi tâm”  (nếu thấy Như Lai thường hiện hữu, chẳng diệtđộ, liền 

Tập 120  114

9 



sanh  lòng  kiêu  căng,ôm  lòng  chán  ngán,  lười  nhác,  chẳng  thể  sanh  ý  tưởng  khó  gặp  gỡ  và 

tâm cung kính).NếuNhư Lai thường trụ, học trò sẽ nẩy sanh nhữngquan niệm sai lầm, kiêu 

mạn,đối  với  việc  học  tập  dần  dần  sẽ  chán  ngán,  lười  nhác,  cảm  thấy  chán  ghét,  nhữngđiều 

nàyđều  là  do  chẳng  gieo  thiệncăn.Quý  vị  truy  cứu  nguyên  nhân  căn  bản  thìlàvì  kẻấy 

thiếuthiệncăn.  Vì  thế,  ba  căn  bảnấy  vô  cùng  trọng  yếu.Vì  sao  thời  cổ,  chẳng  cần  nói  rất 

lâu,một trăm năm trước, một thế kỷ trước, ngườihọcPhật bất luận tại gia hay xuất gia đều có 

thểthành  tựu,  nguyênnhân  ở  chỗ  nào?  Thiện  cănsâu  dầy.Đối  với  thầy,  thật  sự  có  lòngcung 

kính,tôn sư trọng đạo, hiếu thuận cha mẹ, căn cộiđược vun bồiổn thỏa. Trong xã hội hiện tại, 

chẳng thấy chuyện này nữa! Trẻ nhỏ chẳng hiếu thuận cha mẹ, không tôn trọng thầy,nên hiện 

thời tìm chẳngđược một vị thầy tốt. Không có một vị thầy tốt, cũng tức là sưđạo chẳng còn 

nữa.Chư vị nhất định phải biết: Sư đạođượckiến lập trên cơ sở hiếuđạo. Chẳng có hiếu đạo, 

sẽ chẳng có sưđạo. Hiện thời, chúng ta mong có một chút thành tựu trong Phật môn, chẳng 

thể không học bổ sung các khóa trìnhấy. Nay nóiđến chuyện học bù thì phải học bổ sung các 

khóa  trìnhấy.  Bổ  sung  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  nhưng  vì  sao  hiện  thời  chẳng  thể  thực 

hiệnThập Thiện Nghiệp Đạo? Thập Thiện Nghiệp Đạo còn có cội rễ. Cội rễ củaThập Thiện 

Nghiệp Đạo là gì? Thái Thượng Cảm Ứng Thiên làcội rễ củaThập Thiện Nghiệp Đạo. Thái 

Thượng Cảm Ứng Thiên còn có cội rễ, là gì vậy? Đệ Tử Quy làcội rễ củaThái Thượng Cảm 

Ứng  Thiên.Vì  thế,  hiện  thờichúng  ta  phải  học  từĐệ  Tử  Quy,Cảm  Ứng  Thiên,Thập  Thiện 

Nghiệp,  phải  học  từ  chỗ  này.Đệ  Tử  Quy  giống  như  tầng  thứ  nhất  trong  xây  nhà.Cảm  Ứng 

Thiên là tầng thứ hai,Thập Thiện Nghiệp Đạo làtầngthứ ba. Không có tầng thứ nhất, lấyđâu 

ra tầng thứ hai? Quý vị phải biết cách học như thế nào!Sau khi đã có ba tầngấy,người xuất 

gia  lại  còn  thêmSa  Di  Luật  Nghi,là  tầng  thứ  tư.  Sau  đấy,  bất  luận  học  Nho,  học  Đạo,  học 

Phật,đều có thành tựu. Học  Nho có thể thành thánh, thành hiền, học  Đạocó thể thành thần, 

thành tiên, học Phật có thể thành Phật, có thể thành Bồ Tát.Chẳng có căn thì làm sao được 

nữa? Căn quá trọng yếu! 



Dẫu  cho  chúng  ta  hiện  thời  nói  tớiniệmPhậtvãng  sanh  Tịnh  Độ,  nhưng  nếu  quý  vị 

chẳng  họcThập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  sanh  vềTây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  sẽ  chẳng  thành 

công!Vì sao?Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế giới cho chúng ta, có 

một câu rất trọng yếu, quyếtđịnh chớ nên coi thường. Ngài nóingườitrongthế giới Cực Lạc 

đều là “chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”.  Những ai tới đó? Thượng thiện. Thiệnởđây 

làThập  Thiện,  [“thượng  thiện”  là]  thượng  phẩm  Thập  Thiện.  Người  bình  phàm  tu  thượng 

phẩmThập Thiện quá nửa sanh trong trờiĐao Lợi, chẳng mong thoát khỏilục đạo luân hồi bèn 

sanh trong Đao Lợi.Vì thế,đó làđiều kiện tiêu chuẩnđể sanh vềTây Phương Cực Lạc thế giới. 

Sauđó còn có những thứ màngườivãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới nhất định phải tu, 

tức làthiệncăn,phước đức, nhân duyên! [Kinh Di Đà dạy] “chẳng thể do chútítthiệncăn,phước 

 đức,nhân duyên, mà được sanh về cõi ấy”.  Câu này trọng yếu lắm! Quý vị phải có thiện căn, 

115

Tập 120 

0 



phải có phước đức. Nhân duyên, duyên phận là gặp gỡ. Quý vị gặp kinhđiểnnày, gặp pháp 

môn  này,tứclàquý  vị  có  nhân  duyên.  Thiện  cănlàgì?  Có  thể  tin,  có  thể  hiểu.  Phước  đức 

làgì?Thật  sự  làm.  “Thật  sự  làm”  bao  gồm  cả  ba  căn  cội,  tứcĐệ  Tử  Quy,Cảm  Ứng 

Thiên,vàThập Thiện Nghiệp. Nếu quý vị chẳngthật sự làm,thật sự học, vẫn chẳng thểđếnTây 

Phương Cực Lạc thế giới được!Chớ nên khôngbiếtđiều này.Phật chẳnglừa chúng ta, kinh đã 

nói rõ ràng, rành rẽ;đến khi ấy chẳng thểvãng sanh, chính mình phải chịutrách nhiệm. Thật sự 

làngườihiểu lý, hiểu rõ và minh bạch cácđạo lý thế gian và xuất thế gian, mới biết: Bất cứ 

những gặp gỡ trong đờimỗingười đều do chính mình chịu trách nhiệm, đều là tự làm, tự chịu! 

Chẳng phải làdoThượng Đế đếnlàm chủ. Chẳng có lẽấy!Phật, Bồ Tát phù hộ, cũng chẳng có 

đạo lýấy.Phật, Bồ Tát gia hộlàPhật, Bồ Tát dạy quý vị những thứđể quý vị tự gia hộ. Quý vị 

nghe xong, đã hiểu, họcđã hiểu rồi, bèn chiếu theo đóđể làm,đó chính làPhật, Bồ Tát gia hộ 

quý vị.Nếu không thật sự chịu làm,quý vị lại bỏ lỡđời này mất rồi! 



Nhất  là  trong  hiện  tại,tai  nạn  rất  nhiều.Đối  vớicác  chúng  sanh  tử  vong  vìtai  nạn,đạo 

tràng chúng ta tu hành mỗi ngày, giảng kinh ởđâyđều hồi hướng cho họ. Nhữngngười ấy qua 

đời,đi vềđâu?Đều là theo nghiệp lưu chuyển,đó mới làđại sựthật sự. Điều khó bậc nhất trong 

đờingười,đại sự bậc nhấtlàgặpgỡPhật pháp. Sau khi đã gặp, có thể tin, có thể hiểu,có thể y 

giáo phụnghành,đờinày có thể vĩnh viễn thoát luân hồi. Không chỉ thoát luân hồi, mà cònvĩnh 

viễn  thoát  khỏimười  pháp  giới.  Đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  bất  luận  là  vãng  sanh 

trong  phẩm  vị  nào,  [đềuđược]  bổn  nguyện  và  oai  thần  củaA  Di  Đà  Phật  gia  trì,  đều  là  A 

DuyViệt TríBồ Tát,tuyệt diệu thay! Quý vị thật sự muốnvãng sanh, hãy vun bồi vững chắc ba 

căn  cội,  tức  làĐệ  Tử  Quy,Cảm  Ứng  Thiên,Thập  Thiện  Nghiệp,phảithật  sự  làm  được;  sau 

đấy,pháttâm,nhất tâm niệmPhậtcầu sanh Tịnh Độ, không một ai chẳngvãng sanh. Nhữngđiều 

kiệnnhưkinhđã dạy chúng ta đều hộiđủ,điều này vô cùngtrọng yếu. 



Vì  vậy,đức  Thế  Tôn  thị  hiện  tướng  diệtđộ  thứ  tám,  không  gì  chẳng  nhằm  khiến 

chochúngsanhkhởi  lêný  tưởng  khó gặp gỡ,  dấy  lên  tâm  cung  kính.  “Thị  cố  Như  Lai  tuy  bất 

 thật diệt,nhi ngôn diệt độ”  (do vậy, Như Lai tuy chẳngthật sự diệt, mà nói là diệtđộ).Đó là 

nói thật với quý vị.ĐứcPhật có diệt độ hay không? Không có!Đó là làm ra dáng vẻ cho người 

căn  tánh  trung  hạ  thấy.  “Phi  diệt  hiện  diệt, cố  vân  thị  hiện”   (chẳng  phải  là  diệtđộ,  mà  hiện 

diệtđộ,  nên  nói  là  Thị  Hiện),chẳng  phải  làthật.  “Tác  thử  thị  hiện,  vị  độ  trung  hạ  chi  cơ  cố. 

 Nhược thị thượng căn, tắc kiến Như Lai vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ, bổn ly sanh diệt,hà 

 hữu Niết Bàn”  (thị hiệnđiều này nhằmđộ căn cơ trung hạ. Nếu là bậc thượng căn sẽ thấy Như 

Lai  chẳng  từđâuđến,  mà  cũng  chẳngđi  vềđâu,vốn  lìa  sanh  diệt,há  cóNiết  Bàn).  Đúng  vậy! 

Kinh Kim Cang đã giảng vềNhư Lai,  “vôsở tùng lai, diệc vô sở khứ”  bèn gọi làNhư Lai,đó là 

thật,đạo lý này rất sâu. Kinh Hoa Nghiêm đã giảng thấu triệt; thật ra, mỗingườichúng ta đều 

như  nhau,  xác  thực  chẳng  khác  gìPhật.  Chỉvìchúng  ta  mê  muội,bất  giác,  cònđangtạo  tội 

nghiệp; chưPhật, Bồ Tát giácchứ không mê, đắcđại tự tại, xác thực cùng chúng ta hòa quang 

Tập 120  115

1 



đồng trần. Trên thực tế, các Ngài chẳng nhiễm mảy tần.  “Thị cố, Tùy TríGiả đại sư độc Pháp 

 Hoa Dược Vương phẩm, thân kiến LinhSơnnhất hội nghiễm nhiên vị tán”  (do vậy,đời Tùy, 

Trí  Giảđại  sưđọc  phẩm  Dược  Vương  kinh  Pháp  Hoa,  đích  thân  thấy  một  hội  Linh  Sơn 

nghiễm  nhiên  chưa tan),thậtđấy,  chẳng giảđâu!Quý  vị  nóiThích  Ca  Mâu  Ni  Phậtđã  diệt  độ, 

nay Thích Ca Mâu Ni Phậtvẫnđang giảng kinh Pháp Hoa tại núi Linh Thứu. Trí Giả đại sư 

làngười  đờiĐường140[7],  cách  ThíchCa  Mâu  Ni  Phật  hơn  một  ngàn  năm.  Quý  vị  thấy 

Ngàiđọc  kinh  Pháp  Hoa,đọcđến  phẩm  Dược  Vương  bènnhậpĐịnh.  Trong  Định,đột  phá  các 

chiều của thời gian và không gian, thấyThích Ca Mâu Ni Phậtđang giảng kinh Pháp Hoa tại 

núi  LinhThứu.  Ngài  còn  nghe  giảng  hết  một  khóa,  tức  là  nghe  hết  một  buổi  giảng,  trở  về 

xuấtĐịnh, kể với mọingười:Thích Ca Mâu Ni PhậtởtạiLinhSơn, một hội kinh Pháp Hoa cho 

tới nay vẫn chưa tan, cònđang tiếp tục giảng. Con người có thể trở vềquá khứ, vàcũng có thể 

tiến nhậptương lai. Có công phu ThiềnĐịnh làđược! 



Do vậy, nhữngđiềuđược nói trong kinh điển của Thích Ca Mâu Ni Phật, nếu nói theo 

tiên sinh PhươngĐôngMỹ, sẽ là triết học cao nhất, khoa học cao nhất.Những vấnđề mà triết 

học và khoa học hiện tại chẳng thểgiải quyết,trong kinh Phậtđãcó toàn bộ [những giải pháp]. 

Do tôi họcPhật,được thầy giới thiệu, kinh Phậtlàđỉnh cao nhất trong triết học củatoàn thểthế 

giới. Thuởấy, tôi học Triết với thầy, tôi chẳng theo thầy họcPhật pháp. Thầy bảo tôi,Thích Ca 

Mâu  Ni  Phậtlàtriết  gia  vĩđại  nhấttrên  thế  giới.  Tôiđã  họcnăm  mươi  chín  năm,  nayđã  phát 

hiện:Không  chỉ  làtriết  họccao  nhất,  mà  cũng  là  khoa  học  cao  nhất.Các  nhà  VậtLý  hiệnđại 

phát  hiện  LượngTử,nhưng  trong  kinh  Phậtđều  có,  còn  nói  rõ  ràng  và  viên  mãn  hơn 

họ.ĐứcPhậtthấy bằng cách nào? Thấy trong Định. Trong Định, tất cả các chiều không gian 

[khác nhau] đều bịđột phá toàn bộ,chính mắt thấy, chẳng cần dùng máy móc. Hôm nay đã hết 

thời gian rồi,chúng ta học tập tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 











140[7] Ở đ}y, hòa thượng có lẽ nói nhầm chữ Tùy th{nh Đường, vì tổ Trí Khải sanh năm 538 (tức năm 

Đại Đồng thứ tư đời Lương Vũ Đế), tịch năm 597. Năm 597 l{ năm thứ 17 trong niên hiệu Khai Ho{ng 

của Tùy Văn Đế. Ng{i sống qua c|c triều đại Lương, Trần v{ Tùy, nhưng viên tịch trước khi nh{ Đường 

th{nh lập v{o năm 618 (khi Lý Uyên xưng đế). 

115

Tập 120 

2 





Document Outline


	OLE_LINK22

	OLE_LINK21

	OLE_LINK24

	OLE_LINK23

	OLE_LINK28

	OLE_LINK27

	OLE_LINK30

	OLE_LINK29

	OLE_LINK26

	OLE_LINK25






cover_image.jpg
Tinh-Do-Dai-Kinh-
Giai-Dien-Nghia-
Tap-061-120





index-539_1.png





index-539_2.png





